Sabine Schneider

Das Leuchten der Bilder in der Sprache
Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz

Der als Sprachkrise inszenierte »mystische Weg«, den Hofmannsthal
riickblickend als Weg des Lord Chandos beschworen hat, bezeichnet
weniger den »Anstand des Schweigens«, als vielmehr eine literarisch
duflerst produktive und semiotisch folgenreiche Poetologie des inneren
Sehens, der endogenen Bilder des Bewufitseins.!

Nicht das sprachskeptische Verstummen des dichterischen Wortes vor
der stummen Wesenheit des Lebens fithrt der »Brief« des Lord Chan-
dos in seiner sprachgewandten Verzweiflung vor. Nicht die schlichte
Wiederholung des kulturkritischen Topos von der Abstraktheit und
Konventionalitit der Begriffssprache kann seine Pointe sein - eines

1 Ad me ipsum (ab 1916) GW RA III, S. 601. Zweifellos gibt es strukturelle Entspre-
chungen dieses inneren Sehens zum Paradigma einer immanenten, »gottlosen« Mystik
der Moderne, das die Arbeiten von Martina Wagner-Egelhaaf (Mystik der Moderne. Die
visionire Asthetik der deutschen Literatur im 20. Jahrhundert. Stuttgart 1989) und Uwe
Sporl (Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundertwende. Paderborn
u.a. 1997 S.353-383 zum >Chandos-Brief) rekonstruiert haben. Dafl Hofmannsthal sich
mit modernen Mystikern wie Maurice Maeterlinck oder Rudolf Kassner auseinandergesetzt
hat, ist bekannt. Demgegentiber soll hier das Augenmerk nicht so schr auf das ganz Andere
eines inneren Seelenauges als hoheres, gleichsam bildloses Schauen gerichtet sein, sondern
im Gegenteil auf den visuellen Eigensinn, das sinnesphysiologisch und anthropologisch
konkret Sinnliche der endogenen Bilder des Bewuftseins, auf die visuelle Eigenlogik sol-
cher nicht durch Referenz abgesicherter Vorstellungsbilder. — Berithrungen ergeben sich
auch zu den Arbeiten von Gerhard Neumann tiber »Hofmannsthals Poetik des Visiondrenc
als Schopfungsphantasie und Schwelleniiberschreitung (»Die Wege und die Begegnungen«.
Hofmannsthals Poetik des Visioniren. In: Freiburger Universitétsblatter 30 [1991] Nr. 112,
S. 61-75). Dem Begriff des »Visiondren« mochte mein Beitrag durch diskursive Vernetzung
neue Facetten und eine etwas andere Wertung abgewinnen, z.B. eine meines Erachtens
wichtige Differenzierung zwischen den visuell eigensinnigen Halbschlafbildern als eigentli-
chen Schwellenphdanomenen und der bedeutungsschwereren Bilderschrift des Traums. Auch
wiirde ich dem Jahr 1907 nicht dieselbe Sonderstellung einer Wende in Hofmannsthals Poetik
zuweisen, sondern sehe in Hofmannsthals Poetik der inneren Bilder eine durchgingige
Struktur seines Schreibens, wofiir ein so frither Text wie der Prolog »Zu lebenden Bildern«
von 1893 ein Beleg wire (GW GD L, S. 65£.).— Eine dhnliche Akzentuierung des Begriffs »Vi-
sion« nimmt Helmut Pfotenhauer vor (vgl. die Angaben in Anm. 18). Dem wechselseitigen
produktiven Gedankenaustausch in vielen Gesprichen und gemeinsamen Oberseminaren
mit ihm verdankt meine Studie viel.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 209

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Topos zumal, dessen sich Hofmannsthal bereits in den neunziger Jahren
in Vortragen und Rezensionen in durchaus konventioneller Gelaufig-
keit bedient.2 Dem vielzitierten »Ekel vor den Worten« steht schon in
der Mitterwurzer-Rezension »die tiefe Einsicht des Kinstlers in sein
Material« gegeniiber, welche die Vorstellung einer gleichsam zeichen-
losen Unmittelbarkeit naiv erscheinen 1af3t.? »Es ist toricht zu denken,
notiert Hofmannsthal 1896 unter der Uberschrift »Macht der Worte
mm Allgemeinens, »dass ein Dichter je seinen Beruf, Worte zu machen,
verlassen konnte.«* Bezeichnenderweise formuliert er diese Einsicht in
die Unhintergehbarkeit des eigenen Mediums zum einen in Auseinan-
dersetzung mit Goethes »Farbenlehre« und zum anderen im assoziativen
Kontext der mystischen Schau, also im Zusammenhang einer Faszination
durch das Visuelle. »Wenn er schweigt und ein Heiliger wird, so wird
er auch ein Dichter-Heiliger sein und kontemplieren«,” und als Asket
werde er stets »sich selbst sehens, sich selbst zugewendet bleiben somit,
selbstreflexiv in einem wortlichen Sinne.

Das Sprachdrama des Lord Chandos, das ein Ringen um »etwas vollig
Unbenanntes und auch wohl kaum Benennbares« inszeniert, die Suche
nach einem »Material, das unmittelbarer, fliissiger, glithender ist als
Wortex, ein Tasten nach Worten, welche die Cherubim, die strahlenden
Engel der Erleuchtung bezwingen kénnten,® begriindet demnach keine
Poetik des Schweigens,” sondern fithrt Hofmannsthals literarische Ima-

2 So ist es der rhetorische Gestus einer captatio benevolentiae, wenn er 1896 einen
Vortrag tiber »Poesie und Leben« mit dem aus der Kunstliteratur vertrauten Unsagbarkeits-
topos beginnt und die eigene Rede dadurch in Frage stellt, »daf} es nur das Unwesentliche
und Wertlose an den Kiinsten ist, was sich der Beredung nicht durch sein stummes Wesen
ganz von selber entzieht, und dafl man desto schweigsamer wird, je tiefer man einmal in die
Ingriinde der Kiinste hineingekommen ist.« GW RA T, S.13.

3 GW RAT, S.479, 481.

4+ GW RATIL S. 414.

5 Ebd.

6 Ein Brief, SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 50, 54, 52.

7 Auch Ernst Osterkamp sicht im »Brief« einen »Schliisseltext fiir die Poetik des Schwei-
gens in der literarischen Moderne« nur insofern, als er in seiner paradoxen Verfafitheit elabo-
rierter Vermittlung von Sprachlosigkeit zeige, daf} das »Schweigen nur unter der Bedingung
der Sprachbeherrschung seine kommunikative Funktion entfaltet und Ausdruck wird«: Die
Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal. In: HJb 2 (1994) S.111-137, hier S.111-114. -
Die rhetorische Inszenierung eines Redens unter der Priamisse des Schweigens untersucht
Andreas Harter: Der Anstand des Schweigens. Bedingungen des Redens in Hofmannsthals
»Brief«. Bonn 1989.

210 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gologie als medienbewufite Poetik der Evidenz vor. Chandos’ erleuchtete
Augenblicke sind INluminationen im Spannungsfeld von Sprache und
Bild. Die Beschwérung eines Jenseitigen der Sprache mit den Mitteln
der Sprache nimmt die Herausforderung an, welche von der Faszination
eines anderen Mediums ausgeht, dessen scheinbar sprachlich nicht ein-
holbare Verheiflung von Zeichenfiille Sprachanstrengungen provoziert
und zum experimentellen Ausloten der Sprachgrenzen ermichtigt.® Die
Irritationen des Lord Chandos lassen sich infizieren von der Macht und
der Aporie der Bilder. Ihr Thema ist die kreative Potenz der visuellen
Welterfassung und ihre Pathologie, die poietische Leistung des weltzeu-
genden Blicks und die halluzinatorische Haltlosigkeit der »fliegenden,
vagen Bildersprache«, wie sie in dem frithen Prosatext »Das Gliick am
Weg« genannt wird.? Es geht um die paradoxe Logik einer Evidenz im
Verworrenen und die Schwierigkeit einer sprachlichen Fixierung dessen,
was per definitionem jenseits der Aufmerksamkeitsschwelle des inten-
tionalen Bewufitseins liegt. Eine paradoxe Struktur, das Dilemma eines
grenziiberschreitenden Denkens in die dunkle Riickseite des Denkens
hinein, kennzeichnet die Bilddiskurse um 1900 und ist zugleich die
Quelle einer Faszination, von der Hofmannsthal sich anstecken und
inspirieren laf3t.

8 Dieses »Anders-Streben« (Walter Pater) zur Nachbarkunst lief3e sich natiirlich auch im
Verhiltnis zur Musik und zu anderen nichtsprachlichen Medien zeigen, was hier aufler Acht
bleiben mufi. Der Zusammenhang zwischen Sprachkrise und medialen Uberschreitungen ist
in den letzten Jahren Gegenstand intensiver Forschung geworden. Zur These einer Poetik der
Evidenz um 1900 als Medienreflexion im Bezug auf die Bilder umfassender mein Aufsatz:
Evidenzverheiflung. Thesen zur Funktion der »Bilder« in literarischen Texten der Moderne
um 1900. Erscheint in: Inszenierungen in Schrift und Bild. Hg. von Gerhard Neumann und
Claudia Ohlschliger. Bielefeld 2004. Zu diesem Thema fand im April 2003 eine Tagung in
Wiirzburg statt, der Tagungsband wird voraussichtlich 2004 erscheinen: Poetik der Evidenz.
Die literarische Verheiflung der Bilder um 1900. Hg. von Helmut Pfotenhauer, Wolfgang
Riedel und Sabine Schneider. Unter dem Titel »Verheiflung der Bilder. Poetik der Evidenz
um 1900« wird auch meine Habilitationsschrift in nichster Zeit erscheinen.

9 Das Gliick am Weg. SW XXVIII Erzidhlungen 1, S. 9.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 211

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I Hofmannsthal und die Diskussion um
die Eigenlogik der inneren Bilder

Ursula Renners Monographie tiber »Die Zauberschrift der Bilder« hat
die Bedeutung der bildenden Kunst fiir Hofmannsthals Gesamtwerk in
umfassenden Recherchen und iiberzeugenden Interpretationen eindring-
lich vor Augen gefiihrt.'” Sie erkennt die Bedeutung von Hofmannsthals
produktiver Rezeption bildender Kunst nicht nur in stofflicher Anre-
gung - etwa als Bereitstellung von ikonographischem Material, von kul-
turellen Bildformeln, die in den poetischen Texten refiguriert wiirden -,
sondern sicht sie motiviert von der Suche nach einer »Semiotik der
Sinne«, einem poetischen Diskurs der Unbegrifflichkeit, welcher der sub-
jektiven Wahrheit der Seele eher gerecht werde.!! Dieser medialen Spur
mochte ich im folgenden weiter nachgehen, wobei das Augenmerk stdr-
ker auf der spezifischen Verfafitheit von Hofmannsthals Anthropologie
der inneren Bilder und ihrem sowohl spannungsvollen als produktiven
Verhiltnis zum Medium der Sprache liegen soll. Entgegen fritherer For-
schungskonvention von der Wissenschaftsfeindlichkeit Hofmannsthals
soll auf die enge Verflochtenheit dieser Poetologie des inneren Sehens
mit theoretischen Bilddiskursen der Zeit aufmerksam gemacht werden,
die Hofmannsthal auf ihr kreatives Potential und ihre semiotischen Mog-
lichkeiten befragt. Es gibt einen dichten argumentativen Zusammenhang
zwischen den fiir Hofmannsthal relevanten Diskussionen, die alle das
Problem der visuellen Logik als Aporie der Bewuf3tseinsschwelle verhan-
deln, und das heifit als Ubersetzungsproblem zwischen den unterhalb
der Apperzeptionsschwelle verbleibenden visuellen Empfindungen und
ithrer symbolisierenden Deutung durch Denken und Sprache. Nietz-
sches pragnante Metapher des mehrfachen Spharensprungs zwischen

10 Ursula Renner: Die Zauberschrift der Bilder. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten.
Freiburg 2000.

11 Ebd., Einleitung, bes. S.11f., S. 23.- Zum Zusammenhang zwischen dem Medium
der Malerei und der inneren »Vision« vgl. »Die Malerei in Wien«, GW RA I, S. 526: »Nur
miissen die Leute wieder Bilder sehen, Bilder, keine mit der Hand gemalten Oldrucke; sie
miissen sich wieder erinnern, daf die Malerei eine Zauberschrift ist, die mit farbigen Kleck-
sen statt der Worte, eine innere Vision der Welt, der ritselhaften, wesenlosen, wundervollen
Welt um uns tibermittelt, keine gewerbliche Tétigkeit; dafl Malen etwas mit Denken, Traume
und Dichten zu tun hat.«

212 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nervenreiz, Vorstellungsbild und Sprachlaut in »Ueber Wahrheit und
Lige im aussermoralischen Sinne« bringt dieses zeittypische Problem
auf den Punkt.”? Hofmannsthal spricht in einer frithen Aufzeichnung
von 1891 von der »via dolorosa« der Gedanken vom »Gefiihltwerden
zum Bewufltwerden, vom Bewufitwerden zum Verstandenwerden und
vom Verstandenwerden zum Ausgedriicktwerden.«'* Konsequenz ist eine
radikal konstruktivistische Auffassung der Welt, welche die vom Gehirn
produzierten Bilder als nichtmimetische, illusionire Ubersetzungen einer
nervosen Figendynamik auffafit und sie damit schon im Ursprung, vor
der Sprachgebung, mit Zeichenprozessen befafit sicht.

Betroffen ist zum einen die Kunsttheorie als Theorie des »Sehens um
seiner selbst willen«, der »Sichtbarkeitsgebilde« im Sinne Konrad Fied-
lers, wie sie im Umkreis Hofmannsthals vor allem der Kunsthistoriker
Julius Meier-Graefe zum leitenden Gesichtspunkt seiner Interpretation
der malerischen Avantgarde macht.* »Durch Maler sehen lernen« notiert
Hofmannsthal 1902, und greift damit ein Schlagwort auf, das in der
Kunsttheorie den radikalen epistemischen Anspruch der Bildkiinste auf
»Urbarmachung eines Stiickes der Welt« (so Meier-Graefe) erhebt.!s

12 Friedrich Nietzsche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Hg. von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 1980. Bd. 1, S. 875-890, hier S. 879 (im folgenden
als KSA zitiert).

13 GW RAIII, S. 333.

14 Konrad Fiedler: Uber den Ursprung der kiinstlerischen Titigkeit (1887). In: Schriften
zur Kunst. Hg. von Gottfried Boehm. Bd.1. Miunchen 21991, S.153. Luzide die Einleitung
von Boehm, S. VII-XCVII. - Stefan Majetschak (Hg.): Auge und Hand. Konrad Fiedlers
Kunsttheorie im Kontext. Miinchen 1997. — Lambert Wiesing: Von der Sichtweise zur Sicht-
barkeit: Konrad Fiedler. In: Ders.: Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven
der formalen Asthetik. Reinbek 1997, S. 145-208. - Die Zentralstellung von Meier-Graefe
haben die neuen Verdffentlichungen von bislang unpubliziertem Material gezeigt. Vgl. vor
allem den von Ursula Renner herausgegebenen BW Meier-Graefe. — Catherine Krahmer:
Meier-Graefes Weg zur Kunst. In: HJb 4 (1996) S. 169-226. - Julius Meier-Graefe: Kunst ist
nicht fiir Kunstgeschichte da. Briefe und Dokumente. Hg. und kommentiert von Catherine
Krahmer. Géttingen 2001. Zur epistemologischen und medialen Radikalitit der Kunstlitera-
tur Fiedlers und Meier-Graefes vgl. meinen Aufsatz: Utopie Bild. Formen der Ikonisierung in
der Kunstliteratur um 1900. In: Medien der Prasenz. Museum, Bildung und Wissenschaft im
19. Jahrhundert. Hg. von Jirgen Fohrmann, Andrea Schiitte und Wilhelm Voflkamp. KéIn
2001, S.184-208.

15 GW RAIIL, S. 441: »Durch Maler sehen lernen. Erhabenheit eines Heumandels, einer
Strafle, eines Gasometers. Man sicht, dafl die gréfiten Maler nicht ausgewihlt haben, sondern
niedergeworfen waren von der Schénheit jedes entgegenkommenden Dinges.« Wie diese

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 213

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Theorie des reinen Sehens bezieht sich in thren Argumentatio-
nen auf die physiologische Optik und Wahrnehmungspsychologie, die
in diesen Diskussionen eine Zentralstellung einnimmt, als Theorie der
Gesichtswahrnehmungen und ihrer imagindren Verarbeitungen. Der
Einflu} der sinnesphysiologischen Schule des neunzehnten Jahrhun-
derts, ausgehend von Johannes Miiller, iiber seine Schiiler Hermann
Helmbholtz, Emil du Bois-Reymond, Ernst Briicke bis zu Wilhelm Wundt
ist um 1900 nicht nur in naturwissenschaftlichen Kontexten allgegen-
wirtig.'s Auch Hofmannsthal hatte ein Exemplar von Wilhelm Wundts
berithmtem Lehrbuch »Grundziige der physiologischen Psychologie«
mn seiner Bibliothek.” Von genuin dsthetischem und poetologischem
Interesse sind die Ubergangs- und Grenzphinomene der subjektiven
Gesichtserscheinungen, von den durch das Eigenlicht der Netzhaut
erzeugten entoptischen Erscheinungen tiber die Halluzinationen der
Halbschlatbilder bis zu ihrer symbolisierenden Ausgestaltung in den
eigentlichen Traumbildern. Einen besonders prignanten Spezialfall die-
ser Anthropologie endogen erzeugter Bilder des Bewuftseins stellen die
sogenannten »phantastischen Gesichtserscheinungen« dar, im dunklen

Maler wiahlt auch Lord Chandos in seinen »guten Augenblicken« nicht aus. Vielmehr »heben
sich« die stummen Dinge, iber die »sonst ein Auge mit selbstverstandlicher Gleichgiiltigkeit
hinweggleitet«, seinem »begliickten Auge« »entgegen«. »Plétzlich«, in »irgend einem Moment,
den herbeizufiihren auf keine Weise in meiner Gewalt stehte, »springt« etwas »ins Augex,
»zwingt« ihn zur Wahrnehmung. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 50-53.
Das Zitat von Meier-Graefe stammt aus der vierten Auflage der »Entwicklungsgeschichte
der modernen Kunst.« Bd. 1. Leipzig 41924, S. 225. Vgl. auch Bd. 3. Miinchen 1915, S. 690:
»Sehen lernen ist alles.« Hofmannsthal besaf} die erste Auflage, Stuttgart 1904.

16 Eine informative Zusammenfassung bietet Ursula Baatz: Licht — Seele — Augen. Zur
‘Wahrnehmungspsychologie im 19. Jahrhundert. In: Wunderblock. Eine Geschichte der
modernen Seele. Hg. von Jean Clair, Cathrin Pichler und Wolfgang Pircker. Wien 1989,
S.357-378. — Interessant vor allem die Forschungen Jonathan Crarys zum Zusammenhang
von Sinnesphysiologie, Mediengeschichte und Kunsttheorie: Techniken des Betrachters. Se-
hen und Moderne im 19. Jahrhundert. Dresden/Basel 1996.—- Ders.: Aufmerksamkeit. Wahr-
nehmung und moderne Kultur. Frankfurt a. M. 2002. — Zu édhnlichen Ergebnissen kommt
die Studie von Bernd Stiegler: Philologie des Auges. Die photographische Entdeckung der
Welt im 19. Jahrhundert. Miinchen 2001.

17 Es handelt sich laut Michael Hamburger (Hofmannsthals Bibliothek. Ein Bericht. In:
Euphorion 55 [1961] S. 15-76, hier S. 26) um die vierte Auflage: Wilhelm Wundt: Grund-
ziige der physiologischen Psychologie. Leipzig 41893. Sie weist allerdings keine Anstreichun-
gen auf.

214 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesichtsfeld aufleuchtende Halluzinationen am Ubergang von Wachen
und Traum. Helmut Pfotenhauer hat die diskursive Geschichte dieser
Halbschlafbilder durch das neunzehnte Jahrhundert verfolgt und zeigt
deren poetologische Relevanz an literarischen Beispielen von Jean Paul
bis Hofmannsthal.’ Harry Graf Kessler notiert 1908 in einem Tagebuch-
eintrag tiber ein Gespriach mit Hofmannsthal:

Eine der begliickendsten Erfahrungen sei fiir thn [Hofmannsthal, S.Sch.]
immer, wenn sich thm im Halbschlaf Bild an Bild, Wort an Wort reihten mit
einer zauberhaften Deutlichkeit und Leichtigkeit, von der ein Andrer als ein
Dichter gar keinen Begriff haben kénne, wie in einer erhéhten Existenz, viel
schoner, als es je in einer Dichtung gelingen kénne.

Die »wunderbarsten Momente« seien fiir ihn »diese des Selbstgespréchs,
der halbwachen, halbtraumenden Phantasie.«"

Es ist offenkundig, dafl Hofmannsthal die sinnesphysiologischen
Diskussionen tiber die Logik der inneren Bilder bei abgesenktem Be-
wufitseinszustand gekannt haben muf}. 1906 denkt er in seinen Aufzeich-
nungen tiber eine Stelle aus Goethes »Wahlverwandtschaften« nach, die
eine der wichtigsten Belegstellen dieser Diskussion war und bis hin zur
Eidetik der Entwicklungspsychologen Erich R. Jaensch und Oswald
Kroh in den zwanziger Jahren immer wieder zitiert wurde — dort als Beleg
fur Lebhaftigkeit und Bewegtheit der »subjektiven Anschauungsbilder«
als besondere Auspragung des Eidetikers.?” Hofmannsthals Essay von

18 Helmut Pfotenhauer: Empfindbild, Gesichtserscheinung, Vision. Zur Geschichte des
inneren Sehens und Jean Pauls Beitrag dazu. In: Jean-Paul-Jahrbuch 38 (2003) S. 78-110.
- Ders., Hofmannsthal, die hypnagogen Bilder, die Visionen. Schnittstellen der Evidenzkon-
zepte um 1900. Erscheint in: Poetik der Evidenz. Hg. von Helmut Pfotenhauer, Wolfgang
Riedel und Sabine Schneider. Wiirzburg 2004.~ Eine im engeren Sinn medizinhistorische
Einordnung bei Dietmar R. Czycholl: Die phantastischen Gesichtserscheinungen. Ein
Uberblick iiber die Literatur zu dem von Johannes Miiller beschriebenen Phinomen und
Experimente mit rhythmischer photischer Stimulierung. Frankfurt 1985. Eine Edition des
Standardwerks von Johannes Miiller bei: Ulrich Ebbecke (Hg.): Johannes Miiller, der grofie
rheinische Physiologe mit einem Neudruck von Johannes Miillers Schrift »Uber die phanta-
stischen Gesichtserscheinungen«. Hannover 1951.

19 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag vom 5. Mai 1908. Zitiert nach Werner Volke:
Unterwegs mit Hofmannsthal. Berlin — Griechenland - Venedig. Aus Harry Graf Kesslers
Tagebtichern und aus Briefen Kesslers und Hofmannsthals. In: HB 35/36 (1987) S. 50-107,
hier S. 74.

20 Oswald Kroh: Eidetiker unter deutschen Dichtern (Ein Beitrag zum Problem des dichte-
rischen Schaffens). In: Zeitschrift fiir Psychologie 85 (1920) S. 118-162. Er definiert Eidetiker

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 215

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1921 »Der Ersatz fiir die Traume« tber die halluzinatorische Struktur
der beweglichen stummen Bilder des Stummfilms im dunklen Kinosaal
zeigt, dafl er auch in spéteren Jahren diese Diskussionen tiber die inne-
ren Bilder verfolgt hat.?! Davon zeugen auch Aufzeichnungen aus dem
Jahr 1918, die sich unter der Uberschrift »Inneres Sehen« auf Hermann
Bahrs 1916 erschienene »Expressionismus«-Monographie bezichen und
dessen Paraphrase eines Kapitels zur besonderen Kreativitit des »Men-
tal Imagery« aus einem Buch des amerikanischen Psychologen Francis
Galton iibernechmen.?

Die Aufzeichnung aus dem Jahr 1906 ruft die Szene aus dem achten
Kapitel des zweiten Teils der Wahlverwandtschaften auf, in der Otti-
lie im Ddmmerzustand zwischen Wachen und Schlaf ihren Geliebten
als illuminiertes, bewegtes Bild in einem hell erleuchteten Raum vor

S.118 im Anschluss an Jaensch als Individuen, »die zur Erzeugung subjektiver optischer
Anschauungsbilder imstande sind«, »gewisse Vorstellungsbilder von halluzinatorischer Deut-
lichkeit, mit anderen Worten: besondere Formen empfindungsméfiiger Vorstellungen.« Zu
Goethe S. 153-160. Vgl. die Rezension von Karl Groos: Goethe als Eidetiker. In: Umschau,
Jg. 25, Nr. 45, 5. Nov. 1921, S. 661-663. — Vgl. Stefan Rieger: Eidetik. Ein psychologisches
Bildkonzept zwischen Gedéchtniskunst, Literatur und technischen Medien. In: DVjs 74, 2
(2000) S. 305-322 mit weiteren Quellenangaben.

21 GW RATIL, S. 141-145. Hofmannsthal erklirt die Faszination der Kinobilder als anthro-
pologischen »Trieb« zum Wachtraum, zur »Vision« in der Ddmmerung des »halbdunklen
Raums mit den vorbeiflirrenden Bildern«. Der »starre« Blick auf die beschleunigten Bilder-
fluchten hebt die Realititsgrenzen des »bloff Wirklichen« auf und verfliissigt die Grenzen
zwischen den medial erzeugten dufieren und den inneren Bildern. »Diese ganze unterirdische
Vegetation bebt mit bis in ihren dunkelsten Wurzelgrund, wihrend die Augen von dem
flimmernden Film das tausendfiltige Bild des Lebens ablesen« (ebd., S. 144f.). Vier Jahre
spiter bezieht sich Robert Musil in seinem Kino-Essay von 1825 explizit auf entwicklungs-
psychologische Konzepte der Eidetik und setzt sie in Beziehung zu Lévi-Bruhls ethnologi-
sche Theorien zum »Denken der Naturvélker«. Robert Musil: Ansitze zu neuer Asthetik.
Bemerkungen tiber eine Dramaturgie des Films. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2: Prosa
und Stiicke, Kleine Prosa, Aphorismen, Autobiographisches, Essays und Reden, Kritik. Hg.
von Adolf Frisé. Reinbek 1978, S.1137-1154, hier S. 1141. - Vgl. auch seine Rezension zu
Jaensch: Aus der Begabungs- und Vererbungsforschung [21. Juni 1923] ebd. S. 1701f.

22 GW RAIII, S. 546. Das Zitat bei Hermann Bahr (Expressionismus. Miinchen 1916,
S.91f)) ist eine Zusammenfassung aus: Francis Galton: Inquiries into Human Faculty and
its Developments. New York 1883, S. 83-114: »Mental Imagery«. Vgl. auch dessen Beitrag:
Statistics of Mental Imagery. In: Mind. A quarterly Review of Psychology and Philosophy
V (1880) S. 301-318. Bahrs Monographie hat sich in Hofmannsthals Bibliothek mit Anstrei-
chungen erhalten.

216 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem dunklen Sehfeld sieht.?® Vielleicht ist Hofmannsthal durch seine
Lektiire von Wilhelm Diltheys 1906 erschienenem Buch »Das Erleb-
nis und die Dichtung« erneut auf diese Stelle aufmerksam geworden.
Dort wird sie im Goethe-Kapitel zitiert und in den Zusammenhang
mit Goethes Reflexionen iiber die hypnagogen Bilder im Kontext der
Farbenlehre gestellt.?* Wahrscheinlich nach 1900 las Hofmannsthal
Ernst Machs »Analyse der Empfindungen«. Dort fafit Mach im Kapitel
tiber die Gesichtsempfindungen die Diskussion iiber die Eigengesetz-
lichkeit der visuellen Wahrnehmung zusammen und geht ausfiihrlich
auf Johannes Miillers Standardwerk tiber die phantastischen Gesichts-
erscheinungen ein.” Eine ganz frihe Notiz Hofmannsthals von Juli
1891 deutet auf eine Lektiire von Schopenhauers »Versuch tiber das
Geistersehen«, einem weiteren Standardtext fiir die Logik dieser Hal-
luzinationen und ihrer physiologischen Erklidrung.?¢ Eine Woche zuvor

23 GW RAIIL S. 476. Es geht um die Transzendierung und Illuminierung unscheinbarer
Momente, die gleichsam ihren »anderen Zustand« (!) offenbaren, so daff man sie »wie einen
Rubin aufglithen sehen« kénne. Als Beispiel fiir das Unségliche dieser erhéhten Augenblicke
fungiert Ottilies Wachtraum: »Wie Ottilie in den >Wahlverwandtschaften« thren Eduard vor
sich sieht: in einem miflig erhellten Raume bildhaft und doch lebendig sich bewegen, so
miifite man sich selbst und seine Umgebenden erblicken kénnen und die Gegenwart zu
diesem abgeschiedenen miflig erhellten, ohne Schmuck unséglich schénen Raum erheben.«
Allerdings will Hofmannsthal daraus sittliche Konsequenzen ableiten, die diesen bedeutungs-
entlasteten Bildern gerade nicht eignen. — Zur Tradition dieser Stelle in der Diskussion um
die phantastischen Gesichtserscheinungen vgl. Pfotenhauer, Empfindbild (Anm. 18).

24 Wilhelm Dilthey: Das Erlebnis und die Dichtung (1906). Géttingen 161985, S. 134-136.
Diltheys zweite Bezugsstelle sind Goethes Anmerkungen zu Purkinjes Beschreibung der sub-
jektiven Gesichtserscheinungen. Johann Wolfgang Goethe: Das Sehen in subjektiver Hinsicht,
von Purkinje. 1819. In: Simtliche Werke, Briefe, Tagebticher und Gespréche. 1. Abt. Bd. 25.
Hg. von Wolfgang Engelhardt und Manfred Wenzel. Frankfurt a. M. 1989, S. 817-827. - Zur
Bedeutung von Diltheys Buch fiir Hofmannsthals »Briefe des Zurtickgekehrten« vgl. Ursula
Renner: Das Erlebnis des Sehens. Zu Hofmannsthals produktiver Rezeption bildender
Kunst. In: Dies., G. Barbel Schmid (Hg.): Hugo von Hofmannsthal: Freundschaften und
Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Wiirzburg 1991, S. 285-395, hier S. 2991,

25 Bereits in der ersten Auflage, Jena 1886, S. 83-85 geht Ernst Mach eingehend auf die
sinnesphysiologische Diskussion dieser subjektiven Phantasmen ein. Ab der zweiten Auflage
von 1900 wird daraus ein eigenes Unterkapitel. Vgl. im Nachdruck der Wissenschaftlichen
Buchgesellschaft nach der neunten Auflage, hg. von Gereon Wolters. Darmstadt 1991,
Kap. X.4, S.165-169. Ich danke Konstanze Flied] fir ein klarendes Gesprich.

26 Unter dem Datum 12.-14.7.1891. GW RAIII, S. 336. - Arthur Schopenhauer: Ver-
such tiber das Geistersehen und was damit zusammenhéngt. In: Samtliche Werke. Hg. von
Wolfgang Frhr. von Lohneysen. Bd. 4. Parerga und Paralipomena. Kleine philosophische
Schriften I. Darmstadt 1989, S. 273-372. - Vgl. Pfotenhauer, Empfindbild (Anm. 18). - Scho-

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 217

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

notiert Hofmannsthal die Lektiire von Nietzsches »Menschliches, Allzu-
menschliches.«

Die Traumaphorismen aus dem ersten Teil von Nietzsches Aphoris-
men-Sammlung spielen nun aber eine Schliisselrolle in dieser Diskussion,
wetl sie eine Konjunktion herstellen zwischen der Logik des Auges und
der des Traumes und weil sie die physiologische Erklarung mit der
semiotischen Frage nach der Herstellung von Bedeutung verbinden.?
Diese Traumaphorismen formulieren in verdichteter Form dasselbe
Dilemma wie die 1896 erstmals erschienene Abhandlung »Uber Wahr-
heit und Liige im auflermoralischen Sinne«.” Sie gehéren damit in den
unmittelbaren Kontext der Sprach- und Wahrnehmungsproblematik
des Chandos-Briefs. Ihr Thema ist die halluzinatorische Struktur der
Wahrnehmung, welche rein endogenen Gesetzen nervésen Erregungs-
geschehens gehorcht, und ihre illusionire Ubersetzung in Bedeutungs-
strukturen. Nietzsche entlehnt sein Bedeutungsmodell vor allem zwei
Quellen, dem »Handbuch der Physiologischen Optik« von Hermann
Helmholtz und dem ethnologischen Standardwerk des englischen Kultur-
anthropologen Edward B. Tylor, das unter dem Titel »Die Anfénge der
Cultur« 1873 auch auf deutsch erschienen war.?

penhauers Schrift ist auch im Literaturverzeichnis der Erstausgabe von Sigmund Freuds
»Traumdeutung« aufgefithrt und wird S. 24f. referiert.

27 6.-12.7.1891. GW RAIII, S. 335.

28 Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fir freie Geister. Es handelt sich um die
Abschnitte 5, 12 und 13 aus dem ersten Band, erstes Hauptstiick. Von den ersten und letzten
Dingen. KSA 2, S. 27-35.

29 Entgegen der frither in der Forschung verbreiteten Annahme eines postumen Erstdrucks
1903 ist »Uber Wahrheit und Liige« bereits 1896 erstmals erschienen, in Bd. 10 der Gesamt-
ausgabe, hg. von Fritz Koegel, Leipzig: C. G. Naumann 1896. Nachgewiesen bei David Marc
Hoffmann: Zur Geschichte des Nietzsche-Archivs. Berlin/New York 1991, S. 716f. Ich danke
Karl Pestalozzi fir diesen Hinweis, der damit seine eigene frithere Darstellung korrigiert
(Zur zeitgenossischen Rezeption des Chandos-Briefes. In: Ders., Martin Stern [Hg.]: Basler
Hofmannsthal-Beitrage. Wiirzburg 1991, S. 113-127, hier S.124.)

30 Hermann Helmholtz: Handbuch der physiologischen Optik. Leipzig 1867. - Edward B.
Tylor: Die Anfinge der Cultur. Untersuchungen iiber die Entwicklung der Mythologie, Phi-
losophie, Religion, Kunst und Sitte. 2 Bde. Leipzig 1873. Zur Relevanz dieser beiden Quellen
fir Nietzsche vgl. Hubert Treiber: Zur »Logik des Traumes« bei Nietzsche. Anmerkungen
zu den Traum-Aphorismen aus »Menschliches, Allzumenschliches«. In: Nietzsche-Studien 23
(1994) S.1-41. - Gerold Ungeheuer: Nietzsche tiber Sprache und Sprechen, itber Wahrheit
und Traum. In: Nietzsche-Studien 12 (1983) S.134-211. Tylors kulturanthropologisches
Standardwerk war auch die Hauptquelle fiir Erwin Rohdes »Psyche« von 1893.

218 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Helmholtz unterscheidet zwischen den priméren Empfindungen des
Sehnervenapparates, den sogenannten Gesichtsempfindungen, und
den Gesichtswahrnehmungen oder Vorstellungen, welche bereits eine
Deutung oder semiotische Ubertragung der reinen Empfindungen dar-
stellen. Gemaf} dem Gesetz einer Nichtiibereinstimmung zwischen Reiz
und verursachendem Objekt ist die reine Empfindung, zum Beispiel die
Farbempfindung, nur ein Zeichen oder Symbol fir die dufiere Wirk-
lichkeit, das als solches einer Interpretation bedarf.*' »Vorstellung und
Vorgestelltes sind offenbar zwei ganz verschiedenen Welten angehorig,«
schreibt Helmholtz in dem wichtigen Kapitel tiber die Gesichtswahr-
nehmungen, »welche ebenso wenig eine Vergleichung unter einander
zulassen als Farben und Tone, als die Buchstaben eines Buches mit dem
Klang eines Wortes, welches sie bezeichnen.«*2 Ahnlich wird dann Nietz-
sche in »Uber Wahrheit und Liige« von den »zwei absolut verschiedenen
Sphidren« sprechen, zwischen denen es keine Richtigkeit gebe, sondern
»hochstens ein dsthetisches Verhalten, [...] eine andeutende Uebertragung,
eine nachstammelnde Uebersetzung in eine ganz fremde Sprache.«®
Diese Zeichendeutung ohne referentielle Deckung ist dem Bewufitsein
entzogen, sie ist ein sogenannter induktiver unbewufiter Schluff nach
dem Gesetz der Analogie und dringt sich uns mit zwingender Kraft auf.
Die unbewufiten Schliisse konstruieren aus tausendfacher Gewchnung
einen Normalfall der Wahrnehmung, der fixiert auf die Identifizierung
von Objekten inneres Erregungsgeschehen nach auflen projiziert. Wenn
unser »Sehnervenapparat« nun auf ungewoéhnliche Weise erregt wird
(bei den subjektiven Lichterscheinungen beispielsweise durch mecha-
nische, elektrische oder chemische Reize), so interpretieren unsere Ge-
sichtswahrnehmungen diese rein endogenen Wirkungen entsprechend

31 Helmholtz, Physiologische Optik (Anm. 30) S. 194: Konsequenz ist, »dass die Qualitat
der sinnlichen Empfindung hauptsichlich von der eigenthiimlichen Beschaffenheit des
Nervenapparates abhéngt, erst in zweiter Linie von der Beschaffenheit des wahrgenomme-
nen Objekts [...]. Die Qualitit der Sinnesempfindung ist also keineswegs identisch mit der
Qualitat des Objekts, durch welche sie hervorgerufen wird, sondern sie ist in physischer
Beziehung nur eine Wirkung der dusseren Qualitdt auf einen besonderen Nervenapparat,
und fiir unsere Vorstellungen ist die Qualitit der Empfindung gleichsam nur ein Symébol, ein
Erkennungszeichen fiir die objective Qualitét.«

32 Ebd., S. 443.

33 Nietzsche, Uber Wahrheit und Liige, KSA 1, S. 884.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 219

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den habituell gewordenen Vorstellungsverkniipfungen ebenfalls als
duflere Objekte. Bilder erscheinen im Gesichtsfeld mit unabweisbarer
Evidenz auch wider bessere Einsicht.3* Es ist ein archaischer Trieb, der
das Gehirn zur Bildprojektionsmaschine macht und damit einerseits die
Voraussetzung fiir die Organisation blinder Reizwirkungen schafft, es
andererseits der Illusion seiner selbsterzeugten Phantasmen ausliefert.
Als atavistisches Uberbleibsel primitiver Logik fafit Nietzsche diesen
anthropologischen Mechanismus in den Traumaphorismen und bezicht
sich dabei auf Tylors ethnologische Theorie der »survivals«, archaischer
»Uberlebsel« in der modernen Kultur.? Auch Tylor geht der Logik dieses
unbewufiten Kausaltriebes nach, der fiir seine animistische Theorie der
explanatorischen Mythen zentral ist. Das gebundene Bewufitsein des
Primitiven, so Tylor, ist gezwungen, zu einer bedeutungslosen Erschei-
nung eine Bedeutung zu erfinden. So unterlegt es den Erscheinungen
seine anthropomorphen Deutungen nach einer Logik der Ubertragung,
welche das Unvertraute mit dem Vertrauten erklirt.?® Nietzsche spiirt
nun diesen archaischen Spuren wilder Semiose auch im modernen Men-
schen nach und findet sie in Zustédnden beeintrachtigter Gehirnfunktion.
In den Notizen des Nachlasses nennt er dieses Gesetz ein »Urphéno-
men«. Das unvollkommene und verworrene Schliefen der Urzeit, das
hin und her Taumeln zwischen falschen Analogien bei halluzinatorischer
Deutlichkeit dieser selbstgeschaffenen Ahnlichkeiten ist die Logik des
Traums, der Halbschlafbilder und letztlich, so Nietzsche in polemischer
Zuspitzung der Wahrnehmungstheorie von Helmholtz, der Wahrneh-
mung Uberhaupt.” Der dreizehnte Aphorismus expliziert die »Logik

34 Helmholtz, Physiologische Optik (Anm. 30) S. 441 und o6fter. Helmholtz nennt diese
Deutung der Wahrnehmung die »Projectionstheorie«. Eine Kritik dieser Theorie der »unbe-
wussten Schliisse« bei Mach, Analyse der Empfindungen, 1886 (Anm. 25) S. 82.

35 Tylor, Bd. 1 (Anm. 30) Kap. 3 und 4: »Ueberlebsel in der Cultur, S. 70-159.

36 Das ist die Grundannahme seiner folgenreichen Animismus-Theorie. Ebd., Kap. 8-10
zur »Mythologie«, I und II, Kap. 11-17 zum »Animismus«.

37 Diese kulturtheoretische Begriindung des Traums als Riickfall in primitives Denken
bei »beeintrichtiger Gehirnfunction« ist Thema des zwolften Aphorismus »Traum und
Cultur«: »Die Gehirnfunction, welche durch den Schlaf am meisten beeintréchtigt wird, ist
das Gedachtniss [...], es ist auf einen Zustand der Unvollkommenheit zurtickgebracht, wie
es in Urzeiten der Menschheit bei Jedermann am Tage und im Wachen gewesen sein mag.
Willkiirlich und verworren, wie es ist, verwechselt es fortwihrend die Dinge auf Grund der
flischtigsten Achnlichkeiten: aber mit der selben Willkiir und Verworrenheit dichteten die

220 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Traums« am Beispiel der Atiologie der Traumbilder aus internen
Erregungen des Nervensystems. Der Traum ist »das Suchen und Vor-
stellen der Ursachen fiir jene erregten Empfindungen.«*® Zu einem Reiz
wird eine Hypothese aufgestellt, die aber nicht begrifflich vorgestellt,
sondern als bildliche Vorstellung erscheint und im Auftauchen »fiir vollig
erwiesen« akzeptiert wird. Dieselbe kreative Eigendynamik wirkt bei der
Ausgestaltung der subjektiven Lichterscheinungen im Halbschlaf, an der
»Pforte und Vorhalle des Traumes noch bei wachem Verstande«:

Schliessen wir die Augen, so producirt das Gehirn eine Menge von Licht-
eindriicken und Farben, wahrscheinlich als eine Art Nachspiel und Echo
aller jener Lichtwirkungen, welche am Tage auf dasselbe eindringen. Nun
verarbeitet aber der Verstand (mit der Phantasie im Bunde) diese an sich
formlosen Farbenspiele sofort zu bestimmten Figuren, Gestalten, Landschaf-
ten, belebten Gruppen. Der eigentliche Vorgang dabei ist wiederum eine Art
Schluss von der Wirkung auf die Ursache; indem der Geist fragt: woher diese
Lichteindriicke und Farben, supponirt er als Ursachen jene Figuren, Gestal-
ten [...]. Hier also schiebt ihm die Phantasie fortwihrend Bilder vor, indem
sie an die Gesichtseindriicke des Tages sich in ithrer Production anlehnt.*

Sigmund Freud greift auf diese Theorie der Entstehung der Traumbil-
der aus inneren subjektiven Sinneserregungen in der Erstausgabe seiner
» Traumdeutung« zuriick und zitiert als Beleg eine ldngere Passage aus der
»Physiologischen Psychologie« des Helmholtz-Schiilers Wilhelm Wundt.
In den sogenannten »hypnagogischen Hallucinationen« am Ubergang
vom Wachen zum Schlaf hat nach Freud »der Lichtstaub des dunkeln
Gesichtsfeldes phantastische Gestalt angenommen«. Diese vagen und
zum Teil grotesken Gestalten, »sehr lebhafte, wechselvolle Bilder«, die
bei »nachlassender Aufmerksamkeitsspannung« mit »unglaublicher Auf-
dringlichkeit« im dunklen Gesichtsfeld erscheinen, wirken nun ihrerseits
als Traumverursacher. Die Kraft der bedeutungsschaffenden Mythenbil-
dung erzeugt fortwahrend Bilderketten und semiotisiert sie durch Ver-

Volker ihre Mythologien [...]. Aber wir alle gleichen im Traume diesem Wilden; das schlechte
Wiedererkennen und irrthumliche Gleichsetzen ist der Grund des schlechten Schliessens,
dessen wir uns im Traume schuldig machen.« KSA 2, S. 31f.— Der Begriff »Urphénomen«
in: Nachgelassene Fragmente Sommer 1872 - Anfang 1873, 19 [209]. KSA 7, S. 482-484.

38 »Logik des Traums«. KSA 2, S. 32-34, hier S. 32.

39 Ebd., S. 34.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 221

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

netzungen.* Ahnlich formuliert es Nietzsche in den Aufzeichnungen zur
"Traumlogik: »Die Phantasieerzeugung kann man im Auge beobachten.
Ahnlichkeit fithrt zur kecksten Fortbildung: aber auch ganz andre Ver-
hiltnisse, Contrast den Contrast, und unaufhoérlich. Hier sieht man die
auflerordentliche Produktivitat des Intellekts. Es ist ein Bilderleben.«*

Il Bild und Bedeutung. Philosophie des Metaphorischen

Von diesen produktiven Atavismen geht um 1900 auch die Philosophie
des Metaphorischen aus. Hier greifen die Diskurse der Wahrnehmungs-
psychologie, Kulturanthropologie und Sprachtheorie ineinander. Die
erste Metapher ist die Erkenntnismetapher, die Nietzsche »originale
Anschauungsmetapher« nennt.” Am Ursprung der Sprache steht die
Fihigkeit zur Ubertragung, durch die sich aus vagen Lichtmassen Be-
deutung kristallisiert. Auf dieser physiologischen Theorie der Projektion
nichtmimetischer Bilder als Folge verworrener Schliisse und falscher An-
wendung der Analogie beruht Nietzsches Sprachkritik. Der vergessene
oder verblafite Untergrund der Ubertragungsleistung der Metapher ist
somit ein halluzinatorischer.® Nietzsche hat das von Tylor gelernt, der
den Mythos als Folge der animistischen Naturbeseelung und damit als
Urform des metaphorischen Denkens ansieht. Die Metapher ist fir das
primitive Denken, so Tylor, kein rhetorischer Tropus, sondern eine hal-
luzinatorisch geschaute Realitdt:

Analogien, welche in unsern Augen Nichts als Phantasien sind, waren fur
Menschen vergangener Zeiten Wirklichkeit. Sie konnten die Flamme ihre
noch unverzehrte Beute mit Feuerzungen belecken sehn [...]; sie horten die
Stimmen der Bergzwerge im Echo antworten und den Wagen des Himmels-
gottes im Donner tber das feste Himmelsgew6lbe rasseln. Menschen, fiir
welche dies lebendige Gedanken waren, bedurften des Schulmeisters und
seiner Compositionsregeln nicht, noch seiner Ermahnungen, im Gebrauch

40 Sigmund Freud: Die Traumdeutung. Leipzig und Wien 1900, S. 20-22 im Abschnitt I
»Litteratur der Traumproblemes, 2 »Innere (subjective) Sinneserregung.

41 Nachgelassene Fragmente Sommer 1872 - Anfang 1873, 19 [77]. KSA 7, S. 445.

42 Uber Wahrheit und Liige, KSA 1, S. 883.

43 Diese Verbindung von Halluzination und analogischem Denken wird besonders deut-
lich im zwolften Aphorismus von »Menschliches, Allzumenschliches«. KSA 2, S. 31f.

222 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Metaphern vorsichtig zu sein und bestindig Acht zu geben, dass alle
Gleichnisse auch im Bilde bleiben. Die Gleichnisse der alten Barden und
Volksredner blieben im Bilde, weil diese sie zu sehen und zu horen und zu
fithlen meinten: was wir Poesie nennen, war fiir sie wirkliches Leben, nicht
wie fiir den modernen Verseschmied ein Mummenschanz von Goéttern und
Heroen.*

Eine solche »orphische Sinnlichkeit«, so Hofmannsthal in den Varianten
zum »Gesprich tiber Gedichte«, sei uns Modernen abhanden gekommen:
»Uns gehen nicht mehr feuchte Wolken in Gestalten tiber — Vogelanflug
ist uns nicht Anhauch von Geistern.«* Tylors animistische Deutung des
Mythos richtet sich im tibrigen auch gegen dessen Deutung als Allegorie,
wie sie Francis Bacon in »The Wisdom of the Ancients« vertreten hat,
also jener Schrift, die in der Fiktion des »Briefs« Lord Chandos als eines
seiner gescheiterten Projekte ausgibt.* Die Fundierung der Metapher im
primitiven mythischen Lebensvollzug kommt der rhetorikfeindlichen
Metapherntheorie der Jahrhundertwende sehr gelegen. Ihre Attraktion
14t sich etwa an Friedrich Theodor Vischers Abhandlung tiber »Das
Symbol« ablesen, in der eine mythische Denkform von einer dsthetischen
unterschieden wird. Erstere beruhe anstelle einer blof} auflerlichen Ver-
gleichung zwischen Bedeutungen auf einer magischen Verwechslung von
Bild und Bedeutung. Auch das Opfer sei keine blofie Stellvertretung, die
Zeichendifferenz sei vielmehr wie beispielsweise in der Transsubstantia-
tion in einer unbewufiten Identifizierung, im Ineinanderdenken von Bild

und Sache aufgehoben.”

44 Tylor, Bd. 1 (Anm. 30) S. 293f.

45 Das Gesprich tiber Gedichte. Varianten, SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe,
S.327.

46 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 46f. Zu diesem Bacon-Bezug vgl. den
Kommentar, ebd., S.279f. Reprisentativ fur die zeitgenossische philosophichistorische
Sicht auf Francis Bacon war der fiir Nietzsche wichtige zehnte Band von Kuno Fischers
»Geschichte der neuern Philosophie« mit dem Titel »Francis Bacon und seine Schule. Ent-
wicklungsgeschichte der Erfahrungsphilosophie« (Treiber, Logik des Traumes [Anm. 30],
S.4). Zu Bacons allegorischer Mythendeutung vgl. in der dritten Aufl., Heidelberg 1904,
das Kapitel tiber »Bacons Poetike, S. 185-195.

47 Friedrich Theodor Vischer: Das Symbol. In: Ders.: Altes und Neues. Stuttgart 1889,
S.290-342, hier S. 297f. Zum Zusammenhang von Semiotik und Ethnologie erhellend der
Beitrag von Wolfgang Riedel: Archdologie des Geistes. Theorien des wilden Denkens um
1900. In: Das schwierige neunzehnte Jahrhundert. Hg. von Jirgen Barkhoff, Gilbert Garr
und Roger Paulin. Tuibingen 2000, S. 467-485, zu Vischer S. 471f.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 223

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was fiir den Hegelianer Vischer als Stufe eines gebundenen religiésen
Bewufltseins in der Moderne tiberwunden ist, wird fiir den von Hof-
mannsthal so kritisch rezensierten Alfred Biese zum Heilmittel fir die
Moderne. Remythisierung soll, so die reaktionire Tendenz, den orna-
mentalen Leerlauf der Metapher ans Leben zuriickbinden. Argumentiert
wird in einer Trivialisierung von Tylors Theorie der »survivals« mit
anthropologischen Substanzaussagen. »Die Metapher ist kein poetischer
"Tropus«, so Bieses eingdngige These, »kein dusserlicher Schmuck, keine
Fiktion«, sondern »eine urspriingliche, notwendige Form der Anschau-
ung«, die »in der Vermenschlichung alles Gegenstindlichen« in der
Urpoesie und im Mythos ihren »Quellpunkt« habe.*

Auch Hofmannsthal ist auf der Suche nach semiotischen Mustern,
welche dem schal gewordenen »Symbol« - so Gabriel im »Gesprach
tiber Gedichte« — wieder neue Faszinationskraft verleihen konnten. Die
Herleitung des Symbols aus dem Opferritus, aus der »wunderbaren
Sinnlichkeit« einer »halb unbewussten« Verwechslung des Opfernden
mit dem Opfer, aus der Kontaktmagie des sich vermischenden Bluts,
bedient sich der ethnologischen Argumentationsmuster zum primitiven
Denken, welche »die Wurzel der Poesie« in der magischen Verwechslung
finden. Auch Gabriel spricht von der »magischen Kraft der Worte«, von
der »Bezauberung«, welche »uns so furchtbar nah« auf den Leib riicke
wie einst in archaischer Zeit, als »im dunstigen Dunkel, unter Schreien,
unter taumelndem Fackelschein, unterm Sprithen des Blutes der Traube
[...] auf einmal Aphrodite aus dem Purpurschaum geboren« wurde.*

48 Alfred Biese: Die Philosophie des Metaphorischen. In Grundlinien dargestellt. Ham-
burg und Leipzig 1893. S. VI, S.1, S.10. Hofmannsthals Rezension von 1894, GW RA I,
S.190-193, referiert diese Grundthese Bieses bereits als etwas, das als Selbstverstandlichkeit
keiner aufwendigen Verteidigung mehr bediirfe, sondern zum Allgemeinplatz geworden
sel.

49 Gesprach tuber Gedichte, SW XXXI Erfundene Gespriache und Briefe, S. 74-86,
hier S. 80f., 83. Hofmannsthals Beispiel entspricht in der Einteilung magischer Logiken
des Kulturanthropologen James George Frazer dem Prinzip der Ubertragungsmagie (im
Unterschied zur nachahmenden Magie). Also korperliche Beriihrung und nicht bildhafte
Ahnlichkeit, Partizipation und nicht Reprisentation ist hier das magische Paradigma fiir
die »leibhafte« Wirkung des Symbols. Vgl. James George Frazer: Der goldene Zweig. Das
Geheimnis von Glauben und Sitten der Volker. Reinbek 1989, Kap. III »Sympathetische
Magiex, S. 15-69. - Zum Zusammenhang zwischen ethnologischen Opfertheorien und Meta-
pherntheorie bei Hofmannsthal vgl. Wolfgang Riedel: Paradigma. Hugo von Hofmannsthal,

224 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal experimentiert wie Nietzsche mit einer Semiotik der Pra-
senz, mit dem Oszillieren der Zeichenschwelle zwischen Stellvertretung
und imaginativer Anwesenheit und befragt die animistischen Theorien
darauf hin. An Erwin Rohdes »Psyche« interessiert ihn die Vorstellung
des cidwhov, der Schattenbild- und Hauchsseele, ihre Trennung vom
Korper und ihre Wiederkunft als bildhafter Doppelgdnger des Leibes
im Traum. Die Schwelle des Zeichens markiert die Kulturscheide, die
Rohde ausmacht zwischen der Abwesenheit der eiSwia (nach ihrer Tren-
nung von der Kérperwelt und dem Verschwinden in den abstrakten
Ort des Hades) und ihrer archaischen machtvollen Anwesenheit in den
chthonischen Opferbriuchen des vorhomerischen Gréiberkults.” Wenn
Elektra aus den blutig leuchtenden Schatten das Bild des toten Vaters be-
schwort, erliegt sie dem Geisterzwang eines gebundenen Bewufitseins.”!
Hofmannsthal liebt das Bild der sich am Blut sattigenden Schattenseele
und gebraucht es als eine Lieblingsmetapher fiir die »Vivifizierung« des

»Ein Brief«. In: Ders.: Homo Natura. Literarische Anthropologie um 1900. Berlin/New York
1996, S.1-39, hier S.1-12. - Ders.: Ursprache und Spitkultur. Poetischer Primitivismus
in der osterreichischen Literatur der Klassischen Moderne (Hofmannsthal, Miiller, Musil).
Erscheint in: Européische Begegnungen. Um die schone blaue Donau. Acta Ising 2002.
Miinchen 2003, S.182-202. Zum Schopenhauer-Bezug des Opfergedankens vgl. den Beitrag
von David E. Wellbery in diesem Band.

50 Die Theorie des eidwiov und seine Schliisselrolle fiir Rohdes Diagnose einer Kultur-
scheide zwischen vorhomerischer und homerischer Zeit fafit sein erstes Kapitel zusammen:
»Seelenglaube und Seelencult in den homerischen Gedichten«. In: Psyche. Seelencult und
Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Tiibingen und Leipzig 31903. Bd. 1, S. 1-36. Auf diesen
bildtheoretischen Aspekt der Seelenlehre Rohdes geht die einschligige Literatur bislang noch
nicht ein: Hubert Gancik: Erwin Rohde - ein Philologe der Bismarckzeit. In: Semper Aper-
tus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg 1386-1986. Bd. 2. Hg. von
Wilhelm Doerr. Berlin u.a. 1985, S. 436-505. Gregor Vogt-Spira: Erwin Rohdes »Psyche«:
eine verpafite Chance der Altertumswissenschaften? In: »Mehr Dionysos als Apoll«. Anti-
klassizistische Antike-Rezeption um 1900. Hg. von Achim Aurnhammer und Thomas Pittrof.
Frankfurt a. M. 2002, S. 159-180. - Immer noch Standard zur griechischen Seelenvorstellung
bietet Bruno Snell: Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europiischen
Denkens bei den Griechen. Hamburg 1946.

51 Vel. den Eingangsmonolog der Elektra und die Regicanweisung: SW VII Dramen 5,
S. 661.: »Sie ist allein mit den Flecken roten Lichtes, die aus den Zweigen des Feigenbaumes
schrig tiber den Boden und auf die Mauern fallen, wie Blutflecke.« Elektra »gegen den
Boden«: »Wo bist du, Vater? Hast du nicht die Kraft,/ dein Angesicht herauf zu mir zu
schleppen?«[...] »Vater!/ Ich will dich sehn, laff mich heut nicht allein!/ Nur so wie gestern,
wie ein Schatten, dort/ im Mauerwinkel zeig dich deinem Kind!«

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 225

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeichens als Aufgabe des Dichters. 1903 notiert er unter dem Stichwort
»Verteidigung der Elektra«, man miisse »aus dem Blut wieder Schatten
aufsteigen lassen«.’> Im Vortrag »Der Dichter und diese Zeit« nennt er
den Dichter einen »Schattenbeschwdrer ohne Mafi«.?® Er spricht an an-
derer Stelle vom geisterhaften Licht, in dem die Gestalten Balzacs sich
der Phantasie als wirkliche aufdringen, und vom feurigen Rauch, aus
dem der Dichter die Erscheinungen erstehen lasse.* In den Aufzeich-
nungen des Jahres 1894 ist die Rede von den Begriffen der Sprache als
»Gotzendienst, Anbetung eines si3oiov, Sinnbildes, das einmal fiir einen
Menschen lebendig war, Mirakel gewirkt hat, durchflammende Offenba-
rung des gottlichen Geheimnisses des Welt gewesen ist.«*

Dennoch unterscheidet sich Hofmannsthals Philosophie des Metapho-
rischen von Alfred Bieses antimodernen Tendenzen einer Remythisie-
rung der Poesie. Wie in seiner »Elektra« der einzige Ort fiir die kultische
Priasenz der archaischen Riten die hypnoiden Delirien der modernen
Hysterikerin sind,’ so entbindet auch die »durchflammende Offenba-
rung« der Metapher weder eine religiése Vision noch eine mythische
Verschmelzung mit der Unmittelbarkeit der Welt. Hofmannsthal fafit
sie als durchleuchtete Augenblicke, als »blitzartige Erleuchtungen«,”
»Funken«, welche aus der »Zusammenstellung von Worten« geschlagen
wirden, als plétzliches Licht, das unter »den tausenden von dunklen
erstarrten Augenblicken« einen heraushebe.’ Doch haben diese »fun-
kelnden Geschenke«, welche uns der »mystische Vorgang« der Metapher
»leuchtend und real« hinterldfit,?* mehr mit dem flackernden Zwielicht

52 GW RAII, S. 443.

53 Der Dichter und diese Zeit (1906). GW RAT, S. 70. Zum von Novalis entlehnten Begriff
des »Vivifizierens« vgl. ebd., S. 58.

5% Balzac (1908). GW RAT, S. 382-397, hier S. 394. - Dichter und Leben (1897). GW RA
I, S. 235.

55 GW RATIL, S. 390. - Vgl. ebd. S. 385 tiber die Blutsittigung der Schattenseelen: »Schat-
tenland des ungelebten Lebens; am Blut des zerfetzten Orpheus trinken sich die Gestalten
lebendig.« Ebd., S. 361: »Hervorquellen, Hervortanzen von Geisterwelt [...] Gestalten aus
Hohlen, aus Bildern, aus dem Wasser.«

56 Das hat die schéne Interpretation von Juliane Vogel gezeigt. Dies.: Priesterin kiinstlicher
Kulte. Ekstasen und Lektiiren in Hofmannsthals »Elektra«. In: Tragodie - Idee und Trans-
formation. Hg. von Hellmut Flashar. Stuttgart u.a. 1997, S. 287-306.

57 Philosophie des Metaphorischen. GW RA I, 5.190-193, hier S. 192.

58 Das Gesprich tiber Gedichte. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 86.

59 Philosophie des Metaphorischen. GW RA T, S.192.

226 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemein, in das Elektras halluzinatorische Uberblendungen die Welt tau-
chen, als mit den Evidenzerfahrungen eines mythischen Bewufitseins, aus
dessen Leuchten (wie Nietzsche es ausdriickt) ein Gott glénzte. In dem
fiktiven Gesprich »Uber Charaktere im Roman und im Drama« spricht
»Balzac« von den fixen Ideen der Dichter, Hirnexistenzen, welche nichts
in der Welt erkennen kénnten, als was sie nicht mit dem Flackern ihres
Blickes in die Welt hineinwerfen.® Jene ekstatischen Illuminationen sind
den Gefihrdungen halluzinativer Haltlosigkeit ausgesetzt. Im »seltsam
vibrierenden Zustand, in welchem die Metapher zu uns kommt, iiber
uns kommt,« wirken im Zusammenspiel von Sprache und Einbildungs-
kraft die zerebralen Eigenerregungen des assoziativen Apparats, die
sich der Kontrolle des Subjekts entzichen. Fragile Konfigurationen sind
diese Illuminationen iiberdies, sie gelten nur, wie es im »Gesprach tiber
Gedichte« heifit, »fiir die mystische Frist eines Hauchs.«%? Im Essay tiber
»Balzac« werden diese »blitzhaft sich auftuenden« Evidenzen »schwe-
bende Wahrheiten« genannt, »die alle nur fiir einen Augenblick sind.«??
Der Zauber des Ubergéinglichen in diesen Visionen aber —und auch das
unterscheidet Hofmannsthal von jeder ontologischen Wesensschau — ist
der Sprache geschuldet, bei aller ekstatischen Verschmelzung bleibt die
asthetische Distanz des »als ob« gewahrt. Aus einer »Zusammenstellung
von Worten« ziindet im »Gesprdch tber Gedichte« der »Funke«. Und
jener »Hauch, jener »unbegreiflich fliichtige Glanz« — wie es in einem
anderen Text tiber »Franzosische Redensarten« heifit —, der jenseits aller
Worte ist, muf§ sich mitteilen »in der uniibertragbaren Art, wie die Worte
nebeneinandergestellt werden. «*

60 Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft. Drittes Buch, Nr. 152. KSA 3, S. 495: »Die
Beleuchtung und die Farben aller Dinge haben sich verdndert! [...] dadurch, dass die Alten
an Traume glaubten, hatte das wache Leben andere Lichter. [...] Alle Exlebnisse leuchteten
anders, denn ein Gott glinzte aus thnen.«

61 Uber Charaktere im Roman und im Drama. Ein imaginires Gesprich. SW XXXI
Erfundene Gespriche und Briefe, S. 27-39, hier S. 36.

62 Das Gesprach tiber Gedichte. SW XXXI Erfundene Gespréche und Briefe, S. 82.

63 Balzac. GW RA 1, S. 382-397, hier S. 390, 395.

64 Franzosische Redensarten (1897). GW RA 1, S. 236-241, hier S. 237.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 227

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l Das Auge der Murine
Die Augenblicke des Lord Chandos und die Inspiration des Dichters

»Jene nur geahnten, nie betretenen Kontinente«, notiert Hofmannsthal
in »Ad me ipsum«, »Zusammenhang von Bild Wort und Schrift.«® In
diesem komplexen Spannungsfeld von visuellem und imaginirem Bild,
Sprachbild und Begriff ereignen sich die erleuchteten Augenblicke des
Lord Chandos.% Sie sprechen von der schwierigen Inspiration des Dich-
ters aus der inkommensurablen Fille des Bildes als von einer halluzinato-
rischen Grenzuiberschreitung. Seine Irritationen wie seine Aufschwiinge,
die guten und die schlechten Augenblicke, gehorchen derselben Logik
kreativer Pathologie, einer Evidenz im Verworrenen, welche die abend-
ldndische Tradition der Evidenz auf den Kopf stellt.

Evidenz als Herausleuchten der Idee wurde seit Descartes als »clara
et distincta perceptio« hergestellt, als Gewifiheit, die tiber die Schwelle
des Bewufitseins durch eine reduzierende Abstraktionsleistung gelangt.””
In der Wahrnehmungspsychologie des neunzehnten Jahrhunderts hat
diese »Schwelle des Bewuf3tseins« eine stabilisierende Funktion fiir die
Herstellung von Identitdt. Selektion und Hierarchisierung sollen einen
Zustand seelischer Normalitit fixieren. Der amerikanische Kunsthistori-
ker Jonathan Crary hat die interessante These vertreten, die repressive
Funktion der Aufmerksamkeitsschwelle und ihre diskursive Dominanz
im ausgehenden Jahrhundert (die Festschreibung von Normalitit und

65 Ad me ipsum. GW RA II1, S. 620.

66 »Bild«ist bei Hofmannsthal mehr als der rhetorische Gegenpol zum Begriff, bezeichnet
die Spannung zwischen dem rhetorischen Sprachbild und dem imaginidrem Tableau des
Vorstellungsbilds. Eine Verengung des Bildbegriffs auf die »Metapher« greift demgegeniiber
zu kurz. So etwa der ansonsten luzide Beitrag von Timo Giinther: Bild und Begriff. Zur
Poetik von Hugo von Hofmannsthals »Ein Brief«. In: Poetica 33 (2001) H. 3/4, S. 525-546.

67 Vgl. Werner Halbfass: Evidenz. I. In: Historisches Worterbuch der Philosophie. Hg. von
Joachim Ritter. Bd. 2. Darmstadt 1972, S. 829-831. — Ansgar Kemman: Evidentia, Evidenz.
In: Historisches Worterbuch der Rhetorik. Hg. von Gert Ueding. Bd. 3. Tiibingen 1996,
Sp. 33-47. Vgl. dessen Definition, ebd. S. 33 und die Ableitung aus lateinisch evideri: Evidenz
heifit die »unmittelbare Gewiflheit des anschaulich Eingesehenen oder notwendig zu Den-
kenden. Das Wort evidentia ist eine Ableitung von e-videri >herausscheinen, hervorscheinenc
und bezeichnet dasjenige, was ein-leuchtet, weil es gleichsam aus sich herausstrahlt.« Zum
modernen Gegenkonzept einer Evidenz des Verworrenen vgl. Manfred Sommer: Evidenz
im Augenblick. Eine Phinomenologie der reinen Empfindung. Frankfurt a. M. 1996.

228 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pathologischer Abweichung etwa in den bahnbrechenden Arbeiten Jean-
Martin Charcots, Alfred Binets oder Théodule Ribots) sei als Reaktion
auf die Subjektivierung der Gesichtserscheinungen zu werten.® Max
Nordaus Dekadenzdiagnose angesichts der Aufmerksamkeitsschwiche
der Degenerierten und Hysteriker kénnte zweifellos auch die selbstverlo-
renen Blicke des Lord Chandos ins Visier nehmen.® Die Dominanz des
visuellen Paradigmas fir die Theorie des Bewuf3tseins bedingt das Vor-
herrschen optischer Metaphern fiir jene Fokussierung. Wilhelm Wundt
spricht in Analogie zur optischen Theorie des Blickpunkts als Ort des
direkten Sehens in Abgrenzung zu den unscharfen Réndern des Ge-
sichtsfelds vom »Blickpunkt des Bewuf}tseins oder de[m] inneren Blick-
punkt«.” Ahnlich formuliert der amerikanische Psychiater John Dewey
in seinem Handbuch von 1886 den Zusammenhang von auswihlender
Kontrolle und Evidenz:

Wie die Linse das gesamte einfallende Licht sammelt und es, statt ithm eine
gleichméfiige Verteilung zu erlauben, in einem Punkt grofier Helligkeit und
Hitze konzentriert, so fokussieren wir bei der Aufmerksamkeit den Geist.
Statt es tiber alle ihm vorliegenden Elemente zu verteilen, veranlafit der
Geist das Bewufitsein, sich ganz auf irgendeinen ausgewdhlten Punkt zu
richten, der sich dann durch besonderen Glanz und besondere Deutlichkeit
auszeichnet.”

68 Crary, Aufmerksamkeit (Anm. 16).

69 Max Nordau: Entartung. Bd. 1, Erstes Buch: »Der Mysticismus«. 3. Aufl. Berlin 1896,
S.104: »Die Hirnthitigkeit der Degenerirten und Hysteriker, nicht iiberwacht und geziigelt
von der Aufmerksamkeit, ist eine willkiirliche, plan- und ziellose.« Vgl. Crary, Aufmerksam-
keit (Anm. 16) S. 25. Nordaus Autoritit ist Théodule Ribot, »Psychologie de I'attentions,
Paris 1889. Als »Psychologie der Aufmerksamkeit« ins Deutsche tibersetzt ist dieses psychiatri-
sche Standardwerk 1908 in Leipzig erschienen.

70 Wilhelm Wundt: Grundriss der Psychologie. Leipzig 131918, S. 156: »Infolge der domi-
nierenden Bedeutung, die so das Netzhautzentrum bei den Bewegungen des Auges gewinnt,
wird der Blickpunkt zum Mittelpunkt der Orientierung im Sehfeld.« Ubertragung auf raum-
liche und zeitliche Vorstellungen S. 186 und S. 252: »Die Inhalte, denen die Aufmerksamkeit
zugewandt ist, bezeichnen wir, nach Analogie des dufieren optischen Blickpunktes, als den
Blickpunkt des Bewufstseins oder den inneren Blickpunkt, die Gesamtheit der in einem gegebenen
Moment vorhandenen Inhalte dagegen als das Blickfeld des Bewufstseins oder das innere Blickfeld.
Der Ubergang irgendeines psychischen Vorgangs in den unbewufiten Zustand endlich wird
das Sinken unter die Schwelle des Bewufstseins, das Entstehen eines Vorgangs die Erhebung iiber die
Schwelle des Bewufstseins genannt.«

71 John Dewey: Psychology. New York 1886, S. 134. Ubersetzung zitiert nach Crary,
Aufmerksamkeit (Anm. 16) S. 29f.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 229

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Fahigkeit der Aufmerksamkeitssteuerung scheint Lord Chandos
abhanden gekommen zu sein und liefert ihn einer andringenden Fiille
sinnlicher Information ohne hierarchische Unterscheidungen aus. Bereits
in einer ganz frithen Aufzeichnung von 1891 bezeichnet Hofmannsthal
»unser Selbst« als ein »Mediumg, das eher »strahlenbrechenden Prismen«
gleiche als einer »Sammellinse«.”? Das imaginire Vergréflerungsglas,
durch das Chandos in seiner Wahrnehmung und visuellen Erinne-
rung die Dinge »in einer unheimlichen Néhe« zu sehen gezwungen ist,
entspricht den »strahlenbrechenden Prismen« einer zerstreuten Auf-
merksamkeit, welche die Konturen des Gesehenen verwischen und die
perspektivische Distanzierung autheben.”? Wollte man den ohnmichtig
starrenden Blick des Lord Chandos als pathologischen Musterfall einer
Aberration der Wahrnehmung sehen, so miifite man die Aphasie als
Folge visueller Uberinformation werten, durch welche die Automatismen
der Identifizierung als nahtlose Gbersetzung von visueller Information in
Sprache aufler Kraft gesetzt werden. Diese hypertrophe Visualitit und
der Schwindel, den sie ausldst, ist in die Metapher der schwimmenden
Worte gefafit, die zu starrenden Augen gerinnen.” Einen solchen Zusam-

72 GW RAIIL S. 329: »Wir erscheinen uns selbst als strahlenbrechende Prismen, den an-
dern als Sammellinsen (unser Selbst ist fiir uns Medium, durch welches wir die Farbe der Dinge
zu erkennen glauben, fiir die andern etwas Einférmiges, Selbstfirbiges: Individualitit).«

73 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 49: »Mein Geist zwang mich, alle Dinge,
die in einem solchen Gesprich vorkamen, in einer unheimlichen Nihe zu sehen: so wie ich
einmal in einem Vergréflerungsglas ein Stiick von der Haut meines kleinen Fingers gesehen
hatte, das einem Blachfeld mit Furchen und Hohlen glich, so ging es mir nun mit den Men-
schen und ihren Handlungen. Es gelang mir nicht mehr, sie mit dem vereinfachenden Blick
der Gewohnheit zu erfassen.« Dieselbe unheimliche und darin »unségliche« Nihe erzeugt
in dem kleinen Prosatext »Das Gliick am Weg« das Fernglas: SW XXVIII Erzihlungen 1,
S. 8. — Als »Makropsie« des Hysterikers deutet Georg Braungart diese Verzerrung der Optik:
Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne. Tiibingen 1995, S. 219-230.

74 Ein Brief. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 49: »Die einzelnen Worte
schwammen um mich; sie gerannen zu Augen, die mich anstarrten und in die ich wieder
hineinstarren muf}: Wirbel sind sie, in die hinabzusehen mich schwindelt, die sich unaufhalt-
sam drehen und durch die hindurch man ins Leere kommt.« Die Ambivalenz von Schwindel
und Erstarrung wird hier als Fiille, als produktives Chaos gedeutet. Demgegeniiber erkennt
Waltraud Wiethélter in der Metapher der starrenden Augen den Medusenblick als Folge einer
narzifitischen Krankung, eine Mangelerfahrung demnach (Hofmannsthal oder die Geometrie
des Subjekts. Psychostrukturelle und ikonographische Studien zum Prosawerk. Tiibingen
1990, S. 57-85). Auffillig ist die metaphorische Bewegung zwischen Erstarrung und Ver-
flassigung, zwischen Trockenem und Liquidem, klar Begrenztem und Verwischtem.

230 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menhang zwischen dezentrierten Blicken und Sprachstérung kann man
in Helmholtz’ optischem Handbuch nachlesen:

Wenn wir nun einmal aus Zwang oder Absicht eine andere Art des Betrach-
tens der Objecte anwenden, sie also entweder nur indirect erblicken mit den
Seitentheilen der Netzhaut, oder nicht mit beiden Augen fixiren, oder mit
dem Blicke nicht wandern, oder eine ungewdhnliche Kopfhaltung anwenden,
so sind wir nicht im Stande, ebenso genaue Anschauungen zu bilden, wie
beim normalen Gebrauche der Augen, und wir sind in solchem Falle in der
Auslegung des Gesehenen nicht so geiibt, wie in dem fritheren Falle. Dadurch
entsteht ein grofierer Spielraum in der Deutung, wihrend wir doch in der
Regel uns diese Unsicherheit in der Auslegung unserer Sinneswahrnehmun-
gen nicht klar machen.”

In diesem Deutungsspielraum zwischen Bild und Sprache liegt, als
Kehrseite der vermeintlichen Pathologie, die dsthetische Chance des
Lord Chandos, das kreative Inspirationspotential fir seine erleuchteten,
»belebenden« Augenblicke. Man kénnte es eine Asthetik der Vagheit
aus visuellen Impulsen nennen. Solcherart sind die »Chiffern«, welche
thm sein Kérper aufschliefit und von denen er nicht weif3, ob er sie dem
Koérper oder dem Geist zurechnen soll.” Ich erinnere an die Theorie der
phantastischen Gesichtserscheinungen von Johannes Muller bis Ernst
Mach und Sigmund Freud und an ihre Schwellenfunktion zwischen den
nichtreprdsentativen visuellen Konfigurationen entoptischer Lichteffekte
und den Semiotisierungen des Traums am Ubergang von Wachen und
Schlafen. Die Faszination liegt in dem Schwebezustand zwischen Bild
und Bedeutung, zwischen der Fiille der Méglichkeiten und dem buch-
stablich Einleuchtenden der sinnlichen Gewiflheit der inneren Bilder. Es
liegt im spontanen, dem Willen entzogenen Erscheinen der Bilder bei
abgesenktem Bewuf3tsein eine Art Hyperrealismus des Moglichen, wie
ithn auch Jean Paul Sartre in seiner Phinomenologie der Einbildungskraft
diesen Schlummerbildern zuschreibt.”

Chandos’ gute Augenblicke haben die Struktur solcher hypnagogen
Bilder.”® Daher spricht Hofmannsthal in einer riackblickenden Tage-

75 Helmholtz, Physiologische Optik (Anm. 30) S. 439.

76 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 52.

77 Jean Paul Sartre: Das Imaginire. Gesammelte Werke. Bd. 2. Philosophische Schriften.
Reinbek 1994, S. 67-87, hier S. 69.

78 Diese These vertritt die Wiirzburger Magisterarbeit von Volker Moéllenberg, deren Ma-
nuskript ich einsehen durfte: Hugo von Hofmannsthal — Der mystische Augenblick und seine

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 231

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

buchaufzeichnung von 1917 iiber das »subjectiv pathologische« der
»Ratten-Vision« und vergleicht deren »subiective nerven-affection« mit
der »liberreizungsstirke« der hypnoiden Zustande der Elektra.” Diese
Bilder erscheinen plotzlich angesichts unbedeutender visueller Anreize,
in einem Zustand der Gedankenlosigkeit und wie auch Elektras Visio-
nen im Zwielicht der Dammerung bei sinkender Sonne. Dammernd ist
nicht nur die Beleuchtung, sondern auch der Zustand des Bewufitseins.
Das Fluidum des Traumes und Wachens ist fiir einen Augenblick inein-
andergeflossen.®® In diesem Zwischenzustand einer durchlissigen Be-
wufltseinsschwelle eignet den auftauchenden Bildern nicht die sonstige
Blasse von erinnerten Vorstellungen. In einem tibernatiirlichen Licht
erscheinen sie »dem begliickten Auge« im dunklen Gesichtsfeld.®* Wie
die Reminiszenzen der Hysterikerinnen haben diese Bilder die unab-
weisbare Evidenz gegenwirtiger Priasenz: »Alles war in mir«, beschreibt
Lord Chandos seine Vision der sterbenden Ratten, »und es war Gegen-
wart, die vollste erhabenste Gegenwart.«*? Ihre Paradoxie liegt in dem
Einleuchtenden des Verworrenen, der herausgehobenen Bedeutung des
Bedeutungslosen, der alles versprechenden aber unverfiigharen Chiffre.
»Es erscheint mir alles, alles, was es gibt, alles, dessen ich mich entsinne,
alles, was meine verworrensten Gedanken beriihren, etwas zu sein,«
versucht Lord Chandos im Zustand der Niichternheit diese ekstatische
Inspiration sprachlich einzuholen.®® Er deutet jenes grenzwertige Paradox
des bedeutungsheischenden Nichtintentionalen durch ein Sprechen im
Konjunktiv an, welches das Definitive sprachlicher Aussagen gleichsam
in den Moglichkeitsmodus des »als ob« zurticknimmt und in den Schwe-
bezustand einer Kette von Gleichnissen versetzt. »Es ist mir dann, als

physiologische Objektivierung. Magisterarbeit 2001, unverdffentlicht. So auch Pfotenhauer,
Empfindbild (wie Anm. 18).

7 26. August 1917, Tagebuchaufzeichnung. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe,
S.294: »Die Ratten-Vision: hier dasselbe moderne Element der Verderbung der Urgefiihle
durch subiective nerven-affection wie bei den grossen Dingen der Elektra auch. Hier wird
minutidses durch tiberspitzte intensitdt der empfindung riesengross: die proportionen gehn
verloren. Eine subiective afficiertheit verwechselt sich wegen ihrer tiberreizungsstirke mit
dem elementaren [...]. das subject dem object dynamisch nicht gewachsen versucht mit
seinem subjectiv pathologischen das wafoc des dinges »auszumalen< man spiirt hindurch die
affiziertheit die ohnmacht das nicht-heran-kommen die desorganisiertheit«.

80 Das Zwielicht der Abendddmmerung leitet sowohl die »Ratten-Vision« ein als auch das
Schwimmbkifer-Beispiel. Vgl. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 501.

232 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bestiinde mein Kérper aus lauter Chiffern, die mir alles aufschliefen.
Oder als kénnten wir in ein neues, ahnungsvolles Verhaltnis zum ganzen
Dasein treten, wenn wir anfingen, mit dem Herzen zu denken.«®*

Das starre Auge des Lord Chandos, das distanzlos an den Dingen
»héngt«, anstatt thnen zu gebieten, das »so geistlos, so gedankenlos« tiber
die Erscheinungen hinweggleitet, bis ihm eine Form »ins Auge springt,
sich ihm »entgegenhebt« und »hm etwas zu sein scheint«, erinnert
aber auch an den visuellen Schwindel, den das reine Sehen in Fiedlers
Kunsttheorie auslost. Auch fur Fiedler ist der Zustand verabsolutier-
ter Visualitit kein »gewohnter und nattirlicher«, sondern ein gleichsam
ohnmichtig starrender, dem »alles korperlich Feste entzogen« ist und
der emen pathologischen Grenzwert von »Dumptheit und Verworren-
heit« erreicht.® Daher mufl in Fiedlers Konzept die gestaltende Hand
des Kiinstlers dem selbstverlorenen Blick zu Hilfe kommen, um »jener
Flucht der Vorstellungen, der wir anheimgegeben sind, solange wir uns
nur sehend oder Sehbares in unserem Inneren reproduzierend verhalten,
Einhalt zu gebieten und uns der einzelnen Erscheinung in einem klaren
und bestimmten Erzeugnis zu beméchtigen«.%

Nicht umsonst entdeckt Lord Chandos sein Spiegelbild im Auge der

»dumpfen, rotaugigen, stummen« Muréne des Redners Crassus.®* Denn

81 Ebd., S. 52.

82 Ebd., S. 51.

83 Ebd., S. 52.

84 Ebd.

85 Ebd., S. 53: »dafl mein Auge lange an den hafllichen, jungen Hunden héngt«; S. 50: »so
geistlos, so gedankenlos fliefit es [das Dasein] dahin«; »Gegensténde [...], iiber die sonst ein
Auge mit selbstverstandlicher Gleichgiiltigkeit hinweggleitet«; S. 52: »Diese stummen und
manchmal unbelebten Kreaturen heben sich mir mit einer solchen Fiille, einer solchen Ge-
genwart der Liebe entgegen, dafl mein begliicktes Auge auch ringsum auf keinen toten Fleck
zu fallen vermage; S. 54 zu Crassus und seiner Murine: »diese Figur, deren Lécherlichkeit
[...] so ganz ins Auge springt.« Vgl. zur Passivitit auch Miiller, Phantastische Gesichtserschei-
nungen (Anm. 18) §39, S. 105: »Die Erscheinung ist urplétzlich, sie ist nie zuerst eingebildet,
vorgestellt und dann leuchtend. Ich sehe nicht, was ich sehen méchte; ich kann mir nur
gefallen lassen, was ich ohne alle Anregung leuchtend sehen mufi.«

86 Fiedler, Ursprung der kiinstlerischen Tiatigkeit. Schriften zur Kunst I (Anm. 14)
S.152.

87 Ebd., S.152f., S.163. Der starre Blick als experimentell hergestellter Grenzfall des
Sehens auch bei Helmholtz, Physiologische Optik (Anm. 30) S. 389-402.

88 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 53: »Und ich vergleiche mich manchmal
in Gedanken mit jenem Crassus dem Redner, von dem berichtet wird, daf er eine zahme

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 233

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so kénnte man das dritte Beispiel von Chandos’ erzdhlten Erleuchtun-
gen als Logik metonymischer Verschiebung interpretieren. Der dumpfe,
rotdugige Blick des Fisches, der Chandos in seine Traume verfolgt, fun-
kelnde Wirbel erzeugt und sein Gehirn in eine Art glithenden Schmelz-
ofen verwandelt, kehrt in einem anderen Text des Jahres 1902 in verin-
derter Form wieder. Und auch hier geht es um hitzige Produktivitit in
einem rotglithenden, entziindlichen Material. In dem fiktiven Gesprich
»Uber Charaktere im Roman und im Drama« zwischen Balzac und Ham-
mer-Purgstall antwortet Balzac auf die Frage nach den Exlebnissen des
Dichters mit dem Gleichnis des Heizers aus dem Maschinenraum eines
Dampfers. Er fordert seinen Gespréachspartner auf, sich jene »sonderbare,
beinahe Mitleid erregende Gestalt« zu vergegenwirtigen, welche in der
Abenddidmmerung aus dem Maschinenraum mit »roten, entziindeten
Augen«auftauche, und »fast schwachsinnige Blicke« um sich werfe. »Das
sind die Aufenthalte des Kiinstlers unter den Menschen,« so Balzacs
Antwort auf die konventionelle Frage seines begriffsstutzigen Gesprachs-
partners, »wenn er taumelnd und mit bléden Augen aus dem feurigen
Bauch seiner Arbeit hervorkriecht.«

Der Assoziation von Verletzlichkeit und Deprivation, welche diesem
Bild des bléden, entziindeten Auges inhérent ist, wird in dem Vortrag
»Der Dichter und diese Zeit« noch eine weitere Variante hinzugefiigt.
Auch sie ist im Bild des Fischauges schon enthalten. Uber den Dichter
und seine »dumpfen Stunden, seine Depressionen, seine Verworrenhei-
ten«, heifit es dort in Abwandlung eines Kleist-Zitats: »Es ist als hatten
seine Augen keine Lider«.” In Kleists »Empfindungen vor Friedrichs
Seelandschaft« steht der gewalttitige Vergleich mit den weggeschnitte-

Murine, einen dumpfen, rotiugigen, stummen Fisch seines Zierteiches, so tiber alle Maflen
lieb gewann, daf§ es zum Stadtgespriach wurde.« Zum roten Fischauge stellen zudem die
»blutigen Tranen« des Crassus eine semantische Briicke her. Auch im »Mérchen der 672.
Nacht« wandert der physiognomische Ausdruck eines Blicks in einer Kette metonymischer
Verschiebungen zwischen Tier- und Menschengesichtern.

89 SW XXXI Erfundene Gesprache und Briefe, S. 32. Auch in der »Reitergeschichte« sieht
sich Lerch von einem Blick »aus entziindeten Augen« angeblickt, bezeichnenderweise von
einem Hund »von duflerst gieriger Hafllichkeit« (SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 44) ciner
Variante jener hafilichen jungen Hunde, an denen der Blick des Lord Chandos »hingt«. Vgl.
zu diesen »mythes personnels« Hofmannsthals Wietholter (Anm. 74) S. 77f.

9 GW RAT S. 67, 72.

234 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Augenlidern fiir die traumatisierte Seherfahrung eines Betrachters,
dem vor den beinah gegenstandslosen Bildern Caspar David Friedrichs
gleichsam die Augen iibergehen, weil keine Perspektive die Blickdistanz
zwischen Betrachterstandpunkt und perspektivischem Fluchtpunkt
herstellt. Kein Rahmen begrenzt dieses entfesselte Schauen ohne hier-
archisierende Distanzierung. Die Differenz von Betrachtersubjekt und
Bildobjekt ist ebenso aufgehoben wie die Zeichengrenze zwischen Bild
und Abbild. Eine einzige hypertrophe visuelle Sphire hat diese Dif-
ferenzen gleichsam eingesogen, ein halluzinatorisches Hyperbild, das
tiberrealistisch die Wolfe und Fichse zum Heulen bringt, gerade weil es
nichtmimetisch ist. Und auch Kleists Betrachter nennt seine Seherfah-
rungen zu »verworrens, als daf} er sie aussprechen konne.!

Dass der »Cultur des Auges«, tiber welche Hofmannsthal sich mit
den kunstverstandigen Freunden wie Harry Graf Kessler oder Julius
Meier-Graefe verstindigt,” im poetologischen Kontext nichts von &s-
thetizistischer Unverbindlichkeit anhaftet, zeigen diese Beispiele von
der rotdugigen Murine tiber den entziindeten Blick des Heizers bis zu
den weggeschnittenen Augenlidern des Dichters. In ihrer assoziativen
Figendynamik und ihrem visuellen Eigensinn sind sie mehr als nur
rhetorische Metaphern, sondern haben selbst Tableau-Charakter. Ein
solches Tableau, das Verletzung und visionédre Grenztiberschreitung im
starrenden Blick vereinigt, ist auch das Bild des Benvenuto Cellini in

91 Heinrich von Kleist: Empfindungen vor Friedrichs Seelandschaft. Samtliche Werke und
Briefe. Bd. 2. Hg. von Helmut Sembdner. Darmstadt 1993, S. 327{.: »Das Bild liegt, mit sei-
nen zwei oder drei geheimnisvollen Gegenstinden, wie die Apokalypse da, als ob es Youngs
Nachtgedanken hitte, und da es, in seiner Einformigkeit und Uferlosigkeit, nichts, als den
Rahm, zum Vordergrund hat, so ist es, wenn man es betrachtet, als ob einem die Augenlider
weggeschnitten wiren.« Zum »Hyperrealismus« dieser Stelle vgl. Helmut Pfotenhauer: Kleists
Rede tiber Bilder und in Bildern. Briefe, Bildkommentare, erste literarische Werke. In: Ders.:
Sprachbilder. Untersuchungen zur Literatur seit dem achtzehnten Jahrhundert. Wiirzburg
2000, S. 85-108, hier S. 93-97. Zur Rahmenlosigkeit: Christian Begemann: Brentano und
Kleist vor Friedrichs »M6nch am Meer«. Aspekte eines Umbruchs in der Geschichte der
Wahrnehmung. In: DVjs 64 (1990) S. 54-95. — Dem entspricht in der »Sommerreise« das
Bild des Altans als »séulengetragenes Auge, dessen Wimper sich nie schliefit« (GW E, S. 600).
Vgl. Ursula Renner: »Sommerreise« in die Kunstlandschaft. In: Dies., Die Zauberschrift der
Bilder (Anm.10) S. 297-343, hier S. 324f.

92 An Harry Graf Kessler, Rodaun, 10. 6. 1911, BW Kessler, S. 329. Konrad Fiedler spricht
von der »Bildung des Auges«. Schriften zur Kunst II. Hg. von Gottfried Boechm. Miinchen
1991, S. 81.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 235

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Kerkerzelle, das Balzac im Gesprich »Uber Charaktere im Roman
und im Drama« heraufbeschwért. Der in Agonie liegende Cellini, in sei-
nem Verlies in der Engelsburg an der Schwelle des Todes hinddmmernd,
starrt die leere Kerkerwand an, aus deren Lichtreflexen sich ihm trostli-
che Visionen verdichten. Das Material dieser Visionen ist das Material
seiner Kunst, der Goldschmied sieht das flieRende Sonnenlicht in einer
in blendende Helligkeit getauchten Vision als geschmolzenes Gold, das
sich in stdndig wechselnden Konfigurationen »bldht« und selbstindig
fortzeugt.”® Es ist dasselbe wallende und funkelnde Denken in einem
»Material, das unmittelbarer, fliissiger, glithender ist als Worte«, wie das
des Lord Chandos.** Und schlieilich handelt noch ein dritter Text aus
dem Jahre 1902 von der kreativen Potenz dieses Starrens, das im Ver-
schwimmen der Konturen visuelle Visionen gebiert und den »stummen
Dingen« Leben verleiht, ndmlich die »Ansprache gehalten am Abend
des 10. Mai 1902 im Hause des Grafen Karl Lanckoronski«. Die Rede
ist von der geisterhaften Verlebendigung der Arabesken beim Betrach-
ten der Gobelins im »goldroten Abendschein«. Wenn man sie in dieser
Abendddmmerung »starr ansicht«, werde diese komplexe Formenwelt
fur einen Augenblick aufleuchten, illuminiert wie unter einem Blitz seine
Verkniipfung offenbarend, um dann wieder ins Dunkel zusammen zu
sinken.%

93 Uber Charaktere im Roman und im Drama. SW XXXI Erfundene Gespriche und
Briefe, S. 33f. Vgl. die Aufzeichnung vom 5.7.1906 tiber die Lektiire des »Benvenuto Cellinic,
GW RAIII, S. 468: »Aus ihm heraus quellen Visionen, die aus der Materie seiner Kunst
sind.« Bezieht sich auf das dreizehnte Kapitel des zweiten Buchs von Goethes Ubersetzung
der Vita Cellinis: Johann Wolfgang Goethe: Leben des Benvenuto Cellini. Samtliche Werke.
1. Abteilung, Bd. 11. Hg. von Hans-Georg Dewitz und Wolfgang Profi. Frankfurt a. M. 1998,
S.252f. Vgl. auch Neumann, Die Wege und die Begegnungen (Anm. 1) S. 661.

94 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 54. In beiden Texten evoziert die
Metaphorik des Funkelns, Glinzens oder Glithens und die des Schmelzens, sich Bldhens
oder Blasenwerfens einen Hochofen fiir das Einschmelzen bzw. Formen von Metall. In diese
assoziative Reihe gehort auch der Maschinenraum des Heizers: Uber Charaktere im Roman
und im Drama. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 321.

95 Ansprache gehalten am Abend des 10. Mai 1902 im Hause des Grafen Karl
Lanckoroniski. GW RA T, S. 20-25, hier S. 20f. Auch hier dominieren die Bewegungsverben
aus den genannten metaphorischen Feldern (Anm. 94) »blahens, »erglithen«, »aufleuchtens,
»vorquellen«, »zerflieen«. Zur Entstehung dieser Gesellschaftsrede vgl. Konrad Heumann:
Hugo von Hofmannsthal: »Die Wege und die Begegnungen« sowie Reden und Aufsitze
zwischen 1901 und 1907. Kritische und kommentierte Edition. Univ.-Diss. Wuppertal 2001,

236 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie auch die Kerkervision des Cellini gehért diese visiondre Verleben-
digung arabesker Gestalten zu den topischen Beispielen der Diskussion
um die hypnagogen Bilder bis hin zu Jean Paul Sartre.*® Hofmannsthal
konnte sie im Kapitel tiber die subjektiven Gesichtserscheinungen in
Ernst Machs »Analyse der Empfindungen« finden, wo das Phanomen am
Beispiel arabesker Tapetenmuster beschrieben wird, die sich dem fiebri-
gen Blick des Kindes verlebendigen.” Es ist zugleich ein auf Leonardo
da Vinci zuriickgehender Topos der kiinstlerischen Inspirationslehre
aus visuellen Impulsen vager, schwachbestimmter Formen, der in der
Wahrnehmungspsychologie und Gestalttheorie der Jahrhundertwende
eine neue Konjunktur erfihrt. Sowohl Helmholtz als auch Mach gehen
ein auf Leonardos Empfehlung an die bildenden Kiinstler, durch das
Starren auf Mauerflecken die Phantasie zum Fortzeugen des Gesehenen
zu stimulieren.” Die unter dem Titel »Rodauner Anfinge« zusammen-
gefafiten Notizen zeugen von einer intensiven Auseinandersetzung
Hofmannsthals mit Leonardos Schriften, im Juli 1906 liest er die Mono-
graphie von Gabriel Séailles tiber Leonardo und die von Marie Herzfeld
herausgegebene Auswahlausgabe seiner Schriften. Letztere empfiehlt
er im »Brief an den Buchhindler Heller« und nennt Leonardo »eine
Erscheinung, von der selbst Goethe tiberstrahlt wird«. Goethes »Far-
benlehre« und Leonardos Aufzeichnungen sind in den sprachreflexiven

Uberlegungen der »Rodauner Anfinge« die positiven Paradigmen fiir

S.78-84. Zur These cines visiondren Erregungsmodells fiigt es sich, wenn Heumann auf
eine am Rand des Vortragsmanuskripts notierte Bemerkung verweist, die eine Rezeption von
Freuds und Breuers »Studien tiber Hysterie« wahrscheinlich macht, deren kathartische Me-
thode der Affektableitung auf die Kunstbetrachtung tibertragen wird. Ebd., S. 84 und 94.

96 Sartre, Das Imaginire (Anm. 77) S. 64-67. Mauervisionen bei Miiller, Phantastische
Gesichtserscheinungen (Anm. 18 ) §79, S. 125; Cellinis Vision ebd. §107, S. 142.

97 Mach, Analyse der Empfindungen, 1886 (Anm. 25) S. 84. Mach, 1991 (cbd.) S. 167.

98 Helmholtz, Physiologische Optik (Anm. 30) S. 307{., 416.— Mach, Analyse der Empfin-
dungen, 1886 (Anm. 25) S. 84f., Anm. 44. Mach bezieht sich in der Erstausgabe auf folgende
Ausgabe: Leonardo da Vinci: Buch von der Malerei. Ubersetzt von Heinrich Ludwig. Wien:
Braumiiller 1892. Identisch: Mach, 1991, S.169f.- Vgl. Ingrid und Giinter Oesterle: Der
Imaginationsreiz der Flecken von Leonardo da Vinci bis Peter Rihmkorf. In: Signaturen der
Gegenwartsliteratur. Festschrift fir Walter Hinderer. Hg. von Dieter Borchmeyer. Wirzburg
1999, S. 213-238. - Jorg Bittner: Wolken, Mauern, Schwimme. Leonardo und die natiirli-
chen Hilfsmittel visueller Kreativitit. In: »Wunderliche Figuren«. Uber die Lesbarkeit von
Chiffrenschriften. Hg. von Hans-Georg von Arburg, Michael Gamper und Ulrich Stadler.
Miinchen 2001, S. 17-41.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 237

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine »Kunstsprache«, welche der »Vergroberung des Wortes« durch die
»mechanischen« Termini der Wissenschaftssprache als »hochstes Gegen-
bild« entgegengesetzt werden — »alles bleibt in der Schwebe und doch
wird unendliches gegeben.« Die komplexe Wechselbezichung zwischen
Sehen und Sprechen und ihre semiotischen Méglichkeiten fiir eine
Kunstsprache, jene »ungeahnten Kontinente«, als welche in »Ad me ip-
sum« der »Zusammenhang von Bild Wort und Schrift« bezeichnet wird,
kntipfen nicht zufillig an Leonardo an.”

Das Starren auf die leere Mauer, die zum Projektionsschirm fur die
Figenlogik visueller Imagination wird, ist ein wiederkehrendes Thema
in Hofmannsthals Texten. Brennender noch wird dieser Mauerblick
dadurch, daf} er ihn wie den Cellinis an die Mauer einer Kerkerzelle
bannt. Das »gefangene Bewufltsein«, wie Sartre das Fasziniertsein der
Imagination von den erscheinenden Konfigurationen nennt, wird in
solchen Kerkervisionen gleichsam visualisiert.!®® So hat der Reisende in
den »Briefen des Zuriickgekehrtens, eingesperrt in seinen Verschlag, an
der Schwelle zwischen Leben und Sterben, auf die gelbgraue Wand aus
Biffelmist gestarrt und das Leben dieses Farbenspiels als wirklicher er-
fahren, als es die scheinbar so sichere Welt der Gegensténde fiir ihn sein
konnte.** Und wire es nicht reizvoll, auch Lord Chandos’ im Licht der
»grofen sinkenden Sonne« sich auftuende Rattenvision der Attraktion
dieses Phantasmas zuzuschreiben, zumal auch hier die fleckigen, »mod-
rigen Mauern« einen Keller begrenzen, der angesichts der »verstopften«
Ausgidnge fiir die in Todesagonie sich windenden und Blicke in die »leere
Luft« schickenden Ratten zum Kerkerverlies wird?102

99 Rodauner Anfinge. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 126-134, S. 392-
399. - Der »Brief an den Buchhindler Hugo Heller« (GW RA I, S. 372f.) empfiehlt: Die
Schriften des Lionardo da Vinci, ausgewéhlt und iibertragen von Marie Herzfeld (Diede-
richs).— Das Buch von Gabriel Séailles, Léonard de Vinci. L’Artiste et le Savant. 1452-1519.
Paris 1906 (FDH/HvH Bibl.) tragt das Lesedatum Lueg Juli 06.— Ad me ipsum. GW RA
IIL, S. 620. — Von friherer Beschiftigung mit Leonardo zeugen Aufzeichnungen, z.B. von
1897: GW RAIII, S. 423 und Briefe, z.B. an Alfred Freiherrn von Berger vom 5. Oktober
1892. B L, S. 69; an Elsa Bruckmann-Cantacuzene vom 20. April 1894. B I, S. 100.

100 Sartre, Das Imagindre (Anm. 77) S. 78f. »Dieses Bewuf3tsein ist aber selbstverstandlich
nicht Gefangener der Objekte, sondern Gefangener seiner selbst. [...] wir betrachten die
hypnagogische Vorstellung nicht, wir sind durch sie fasziniert.«

101 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 167.

102 Ebd., S. 51.

238 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Biithne als Traumbild«, ein nicht nur bithnentechnisch, sondern
auch poetologisch wichtiger Text des Jahres 1903 fordert den Bithnen-
bildner auf, anstelle historistischer Pappdekorationen die Biihne als
visiondren Raum in der Ddmmerung von Licht- und Schatteneffekten
aufleuchten zu lassen, das imaginative Potential einer Magie ungewisser
Lichter und die stindig wechselnden Formen, »das unerschopfliche Spiel
des Lichts«, zu nutzen. Auch hier steht das Tableau des Kerkerblicks im
Zentrum solcher Lichtisthetik. »Das schopferische Auge«, von dem die
Rede ist, welches ein »Bild schaffen [miisste], auf dem nicht fufibreit ohne
Bedeutung ist«, wird zwar mit dem Auge des Trdumenden verglichen.
Dieses traumende Auge wird dann aber nicht als schlafendes, sondern im
Bild des starrenden Stréiflings vorgestellt, dessen visuelle Visionen nicht
bedeutungsschwer sind wie etwa die Freudsche Traumlogik, sondern im
sinnlichen Material der Licht- und Farbenwechsel verbleiben:!®

Wenn er seine Lichter auf seine einfachen gemalten Wande wirft, mufi er die
Krifte der Seele in sich versammeln, mit denen der Gefangene, mit denen der
Kranke hiniiberstarrt durchs Fenster: da ist die Mauer des Gefdngnishofes,
da ist die getiinchte Wand der Hospitalskapelle; und auf ihr ein Hauch, eine
fliegende Rote, ein schwellendes Gelb, ein Gelb, als brache es durch Winde
von Topas, dann ein Purpur, ein Violett, ein verhauchendes Violett, ein
Dunkeln. Und er, der hintiberstarrt, geschmiedet in Ketten oder gebdumt
auf seinem Sterbekissen, er hat an dem Farbewechseln jener getiinchten
‘Wand mehr Herrlichkeit als zehntausend Gesunde, die von Waldesklippen
die Sonne sinken sehen und Bucht und Tal aufglithen sehen in Purpur, Gelb
und versinken in Nacht. Denn die Welt ist nur Wirklichkeit, ihr Abglanz aber
ist unendliche Moglichkeit, und dies ist die Beute, auf welche die Seele sich
stlirzt aus ihren tiefsten Hohlen hervor.1%*

Wie diese visionire Asthetik des Lichts und ihre halluzinatorische Logik
in der »Elektra« im Zusammenwirken mit Max Reinhardt umgesetzt
wird, wire ein eigenes reizvolles Thema.!> Auch Elektra ist eine Ge-

103 Zur »Austreibung der Bilder« um der sprachlich fixierbaren Bedeutung willen vgl.
Florian Schneider: Augenangst? Die Psychoanalyse als ikonoklastische Poetologie. In: HJb
9 (2001) S.197-240.

104 GW RA L, S. 490-493, hier S. 492.

105 Auf inhaltliche und programmatische Aspekte der Zusammenarbeit beschrinken sich
Leonhard M. Fiedler: Die Uberwindung des Naturalismus auf der Bithne. Das Theater Max
Reinhardts. In: Dieter Kafitz (Hg.): Drama und Theater der Jahrhundertwende. Tiibingen
1991, S. 69-85, und Wolfgang Nehring: »Elektra« und »Odipus«. Hofmannsthals >Erneue-

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 239

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fangene, die in der Enge umgebender Mauern eingeschlossen ist und
deren starres Auge im Zwielicht der Ddmmerung und im flackernden
Feuerschein tanzende Lichtfiguren und »Schatten, dort im Mauerwinkel«
beschwort. Die Bithnenanweisungen zur Lichtregie folgen ihrer subjek-
tiven Perspektive und affirmieren die explanatorischen Mythisierungen
thres Blicks. Die Flecken roten Lichts wéhrend ihrer Blutvisionen er-
scheinen wie Blutflecke und das Rot und Schwarz des gekriimmten Fei-
genbaums ist in der DAmmerung ein unheimlicher Tierddmon.'”” Elektra
steht immer im Dunkeln oder an der Schwelle des Lichts, wihrend die
anderen Figuren wie Klytdmnestra grell illuminiert und gerahmt in Fen-
ster- und Tur6ffnungen erscheinen.® Doch nicht auf »Elektra«, sondern
auf einen Prosatext des Jahres 1903 soll zum Schlufl noch ein Streiflicht
fallen, als Beispiel fiir die Einl6sung von Hofmannsthals Poetik des Visio-
niren in der poetisch-rhetorischen Struktur seiner literarischen Texte.

rung der Antike« fiir das Theater Max Reinhardts. In: Renner, Hofmannsthal/ Begegnungen
(Anm. 24) S.123-142, sowie Peter Sprengel und Gregor Streim: Berliner und Wiener Mo-
derne. Wien 1998, S. 510-519: »Hofmannsthal in Berlin. Die Begegnung mit Reinhardt und
die Wende von 1903 .«

106 SW VII Dramen 5, S. 67.

107 Ebd., S. 66. Vgl. »Authentische Vorschriften fiir die Inszenierungs, ebd. S. 379-381,
hier S. 380: »Uber das niedrige Dach des Hauses rechts wichst von drauflen her ein riesi-
ger schwerer gekriimmter Feigenbaum, dessen Stamm man nicht sicht, dessen Masse aber,
unheimlich geformt im Abendlicht wie ein halbaufgerichtetes Thier, auf dem flachen Dach
auflagert. Hinter diesem Baum steht die sehr tiefe Sonne und tiefe Flecken von Roth und
Schwarz erfiillen, von diesem Baum ausgeworfen, die ganze Bithne.« Die Ddmmerung mit
seinen ungewissen Lichtverhdltnissen ist die Stunde des Mythos, in der Schatten zu Démo-
nen sich verlebendigen.

108 Ebd., S. 74: »In dem breiten Fenster erscheint die Gestalt der Kytimnestra. Thr fahles,
gedunsenes Gesicht, in dem grellen Licht der Fackeln, erscheint noch bleicher [...]. Elektra
steht starr aufgerichtet, das Gesicht diesem Fenster zugewandt.« Der Wechsel von kinemato-
graphischer Bewegtheit und gerahmter Erstarrung vor dem starren Auge Elektras sowie die
Clair-Obscur-Verteilung wird in den »Authentischen Vorschriften« noch einmal unterstrichen,
S. 380: »Der Zug, welcher der Klytdmnestra im inneren des Hauses vorangeht, erfiillt zuerst
das grofie Fenster, dann das zweite Fenster links von der Thiir im Wechsel von Fackellicht
und schwarzen vortiberhastenden Gestalten. Klytimnestra erscheint, mit ihren zwei Vertrau-
ten, im breiten Fenster, ihr fahles Gesicht, ihr prunkendes Gewand grell beleuchtet — fast
wie ein Wachsfigurenbild - von je einer Fackel links und rechts. Der Hof liegt im Dunkeln.«
Unter einem etwas anderen Aspekt — dem des ekstatischen Feuertanzes - beleuchtet Gabriele
Brandstetter die Licht- und Schattenspiele in der Elektra: Vgl. Dies.: Tanz-Lektiiren. Kérper-
bilder und Raumfiguren der Avantgarde. Frankfurt 1995, S. 279-282.

240 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV Seliges Spiegeln der Sprache. Das Beispiel der »Sommerreise«

Hofmannsthals Faszination fiir die kreative Potenz des Visuellen befragt
die semiotische Verheiflung des Bildes nur um der Literatur willen. Das
»unerschopfliche Spiel des Lichts« kann sich einzig als Sprachspiel ein-
l6sen, die Spiegelungen als »Abglanz« und »unendliche Méglichkeit« sind
semantische Spiegeleffekte, die sich auf der Ebene des Wortmaterials
ereignen. Die Poetik des Visiondren, der kreativen Vagheit, des »Glis-
sando« des Uberginglichen, der »leisen Uberleitungen« und der »Ver-
wischung der Klassifikationen«, bedient sich der schwebenden Bilder
der Sprache.'” »Aus den Zusammenstellungen von Worten«, wie es im
»Gesprich tiber Gedichte« heiflt, mufl der Funke springen, der die Tex-
tur wie die Gobelins im Hause Lanckororiksi zu emphatischer Prasenz
illuminieren soll. »Was niemals da war, nie sich gab, jetzt ist es da, jetzt
gibt es sich, ist Gegenwart, mehr als Gegenwart; was niemals zusammen
war, jetzt ist es zugleich, ist es beisammen.«!1?

Mit welchen genuinen Mitteln die Literatur eine »Welt der Beziige«
schaffen kann, wie es in der Rede uiber »Der Dichter und diese Zeit«
formuliert ist,!!! fiihrt kaum ein anderer literarischer Text Hofmannsthals
so poetologisch bewuf3t vor wie die »Sommerreise«. Er ist die konse-
quenteste Umsetzung einer Asthetik der Ahnlichkeit, die einer Logik
von sprachlichen und phonetischen Korrespondenzen, von variierenden
Wiederholungen und Wiedererkennungseffekten gehorcht.!? Daf} be-
reits am Vorabend der Reise »die Fiille des Sommers auf einmal da ist,
wie es im Texteingang programmatisch heifit, teilt sich dem Leser tiber

109 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S.131: »Rodauner Anfinge glissando!«;
GW RAIII, S. 324 (1891) iiber die »Verwischung dieser Klassifikationen«; S. 335 (1891)
iiber die »starken Stimmungen der Uberginge«; S. 423 (1897) iiber das schwebende Gleich-
gewicht der Worte. Vgl. auch BW Beer-Hofmann, S. 4 (8. Juli 1891). Die »leisen Uberleitun-
gen« in: Tausendundeine Nacht. GW RA L, S. 362-369, hier S. 365.

110 Das Gesprich iiber Gedichte. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 86.

11 GW RA I, S. 68. »Im Gewebe seines Leibes« werden die Eindriicke aus allen Zeiten
verarbeitet, so schafft der Dichter »aus Vergangenheit und Gegenwart, aus Tier und Mensch
und Traum und Ding, aus Grofl und Klein, aus Erhabenem und Nichtigem die Welt der
Beziige.«

112 Solche strukturalen Einsichten hat zuerst die Interpretation von David E. Wellbery an
der »Sommerreise« vorgefithrt: Narrative Theory and Textual Interpretation: Hofmannsthal’s
»Sommerreise« as Test Case. In: DVjs 54 (1980) S. 306-333.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 241

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

solche semantischen Spiegelungen mit. Diese Reiseerzahlung, welche
kein personliches Erlebnis-Ich der Reise kennt, folgt statt dessen der
sprachlichen Logik der Metaphorik, dem Drang des Wassers etwa, der
Erfiillung im Land des Sommers begehrt. Die metaphorische Bewegung
von Begehren und Erfillung, von Strémen und Sistieren, strukturiert
den Text bis zur intendierten Einlésung der Spannung in der im Nieder-
rollen erstarrten letzten Welle, als welche der Hiigel bei Vicenza, gekront
mit der Rotonda des Palladio erscheint. Vom ersten Satz an oszilliert das
Geschehen, ist der Status des Erzahlten in der Schwebe gehalten, zwi-
schen Traum und fiktiver Realitdt und zwischen literaler und figurativer
Bedeutung:

Hier unter dem Schatten des groffen Ahorn, hier, wo ein Hahnenruf, ein
Grillenzirpen, das Rauschen des kleinen Baches die Welt bedeuten, erscheint
diese dreitdgige Reise schon wie ein Traum. Und doch war sie wirklich: so
wirklich wie ein Gang zum Brunnen, ein Niederbeugen, das Loschen eines
tiefen Durstes in eiskaltem, felsentsprungenem Wasser; so wirklich wie ein
Verlangen nach Friichten, nach kernigweichen, innerlich kiihlen, duftigen,
flaumumhiillten Friichten, ein Anlegen der Leiter, ein Hinaufsteigen, ein
Pfliicken, ein Geniefien, ein Schlummern in der Krone des Baumes.!'

Schon dieser erste Satz verritselt durch eine Vermischung aller Ebenen.
Wenn das Folgende als Traumerzidhlung gelten soll — ein Traum, der
gleichwohl Wirklichkeit zu sein beansprucht - so fragt sich, wer diesen
Traum gerade trdumt, wer durch den auffilligen raumlichen und zeit-
lichen deiktischen Gestus die Gegenwartigkeit des »Hier« und »Jetzt«
herstellt. Wer beschwort in der Simultanordnung einer Traumvision die
»Fille des Sommers auf einmal« und nimmt uns in seinen Traum mit hin-
ein? Denn ein erzihlendes oder gar biographisches Ich der Reise taucht
an keiner Stelle des Textes auf, jedenfalls nicht auf der Inhaltsebene. Statt
dessen begegnen wir dem Bild des schlafenden und - so muf§ man wohl
folgern - traumenden Wanderers auf der Ebene der sprachlichen Gleich-
nisse, in welche die Landschaftsbeschreibung permanent hintiberspielt.
»Wanderern gleichen die Biindel Heu, hingesunkenen Ermiideten, Ste-
henden, am Pilgerstabe erstarrt, schlafend in der Gebérde des Wanderns;
und jeder Schatten der Nacht, dort am Waldrand, da auf dem Altan,
jeder gleicht einem Wanderer, der sich hinlief}, in den Mantel gewickelt,

13 GWE, S. 595.

242 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit dem ersten Frithstrahl leicht aufzuspringen, mit dem ersten Schritte
weiterzuwandern.«!*

Dieser Wanderer scheint von der Gleichnisebene auf die Ebene der
Erzahlung hiniiberwechseln zu kénnen. Und er scheint dem Drang des
abwarts rauschenden Wasser auf seinem Weg zum Land des Sommers
zu folgen, bis er uns — nun wieder auf der Bildebene - in der Allegorie
der »halb im Schlummer erstarrte[n] Wesen« der Stidte um Castelfranco
wiederbegegnet. Auch sie sind »wie ein reicher ldssiger Reisender, den
auf der Jagd der Schlummer tiberwiltigt.«!'> Diese Vermischung der Ebe-
nen, die Auflosung der logischen Grenze zwischen Sach- und Bildebene
lisst die Handlung als Folge des Sprachgeschehens erscheinen. Auch das
Wasser des Brunnens und die flaumumhiillten Friichte des ersten Satzes
wandern im Laufe der Erzahlung zwischen diesen Ebenen und kniipfen
im wechselseitigen Verweis ihres wiederholten Auftauchens ein Netz von
Beztigen, welches sie mit Bedeutsamkeit aufladt. In der literarischen Evo-
kation von Giorgiones »Concerto campestre« in der Mitte der Erzahlung
verdichten sich dann diese Korrespondenzen.!'® Das im Eingangssatz an-
klingende aufwirtsgerichtete Verlangen nach den hangenden Friichten
und das Niederbeugen zum durstléschenden Wasser sind zudem noch
ein intertextueller Spiegeleffekt, der sie als poetologische Metaphern
konnotiert. Zitiert wird der Tantalusmythos, den Lord Chandos als
Metapher fiir seine Produktionshemmung bemiiht: »Wie soll ich es
versuchen, Thnen diese seltsamen geistigen Qualen zu schildern, dies
Emporschnellen der Fruchtzweige iiber meinen ausgereckten Handen,

114 Ebd., S. 5951.

115 Ebd., S. 598.

116 Die Mehrzahl der Kunsthistoriker schreibt das »Concerto Campestre« (um 1510, Lou-
vre, Paris) heute Tizian zu. Zur Zuschreibung vgl. Terisio Pignatti/Filippo Pedrocco: Gior-
gione. Miinchen 1999, Kat. A 15.- Fiir Giorgione votiert Jaynie Anderson: Giorgione. Peintre
da le »Brieveté Poétique«. Catalogue Raisonné. Paris 1996, S. 308.—- Dafl Hofmannsthal vor
allem zwei berthmte Bilder Tizians tiberblendet, das »Léandliche Konzert« und »Himmlische
und irdische Liebe«, hat zuerst Werner Vordtriede gezeigt: Das schopferische Auge: zu Hof-
mannsthals Beschreibung eines Bildes von Giorgione. In: Monatshefte 48 (1956) S.161-168.
Die komplexen Bezichungen zwischen Gemilde, Palladianischer Architektur und Text als
eine Technik der Uberschreibung und Kontrafaktur untersuchen die Interpretationen von
Helmut Pfotenhauer (Erosion des klassischen Italien-Bildes. Hofmannsthals »Sommerreise«
(1903). In: Ders.: Sprachbilder [Anm. 91] S. 207-226) und Ursula Renner, »Sommerreise«
in die Kunstlandschaft (Anm. 91) S. 297-343.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 243

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dies Zurtickweichen des murmelnden Wassers vor meinen diirstenden
Lippen?«” Die Sommerreise, so kénnte man es pointieren, schreibt an
dem Punkt weiter, an dem Lord Chandos verstummt, und verwandelt
die Metaphern seiner Schreibhemmung in ein virtuoses Spiegelkabinett
aus Sprache.

Im Changieren der Bedeutungen liest sich vor diesem Hintergrund
die Eingangssequenz, welche den Vorabend der Reise als atmosphiri-
sche Landschaft heraufbeschwort, wie eine grandiose poetologische
Zeugungsphantasie.!'® Und wieder ist es das visiondre Zwielicht der
Abenddédmmerung an der Schwelle von Tag und Nacht, Hell und Dunkel,
der fragile Moment des Ubergangs, als die »Sonne lingst gesunken« ist
und »noch immer im Westen ein Abgrund von Licht« steht, der die Fiille
des Sommers auf einmal da sein 143t.! Da verwundert es kaum noch,
daf} der leichte Hauch, der wie ein Atem die erstarrte Natur erweckt,
»unséglich« ist. Was sich hier wie die Gobelins im Hause Lanckororiski
von selbst »entziindet«, was von innen »glitht«, was »schwillt« und ver-
langender »hervorquillt« und sich »bléht«, erzdhlt nicht nur von einer
schonen Landschaft, sondern auch selbstreflexiv vom Verlangen nach
sprachlichem Ausdruck, von der Suche der sprachlichen Dinge nach
der Einlésung ihrer Bedeutung. Dies ermichtigt eine nichtsistierbare
"Textbewegung sprachlicher Verschiebungen. Der Mallarmésche Damon
der Analogie hat dieses Erzahlen infiziert und unterminiert seine lineare
Konsistenz, welche etwa der sukzessiven Abfolge des Reiseverlaufs folgen
wiirde.”®” Die Analogie als rhetorische Figur der Ubertragung, als Ver-
gleich, als personifizierende Metapher oder Allegorie, wird zum eigentli-
chen Agens einer Textbewegung, welche die Herstellung von Bedeutung
als textimmanente Logik semantischer Verschiebung auf einer lateralen
Ebene vorfiithrt. Das Wortmaterial 16st sich auf und wird neu zusammen-
gesetzt. Die flaumumbhiillten Friichte kehren wieder in der Flaumfeder

117 Ein Brief. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 48. Vgl. Wellbery, Sommer-
reise (Anm. 112) S. 323.

118 Eine dhnliche These vertritt Ursula Renners Interpretation der »Sommerreise«
(Anm. 91) und dies., Das Erlebnis des Sehens (Anm. 24) S. 295-297.

119 GWE, S. 595.

120 Vgl. Michael Pauen: Der Damon der Analogie. Stéphane Mallarmé und die Lehre vom
Ahnlichen. In: Asthetik des Ahnlichen. Zur Poetik und Kunstphilosophie der Moderne. Hg.
von Gerald Funk, Gert Mattenklott und Michael Pauen. Frankfurt a. M. 2000, S. 95-110.

244 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Adlers auf dem Barett der im Tagtraum versunkenen Figur auf dem
Bild des Giorgione."?! Das Segel transformiert sich in der Metathese des
seligen Spiegelns.'?? »Analogie ist alles«, pointiert es eine Aufzeichnung
zum »Gesprach iiber Gedichte« und illustriert dies an einem Beispiel, das
aus der »Sommerreise« stammen konnte: »es heisst die eigene Schwere
abgeben: sich im schwebenden Adler fin<den>«.!?* Solche traumerischen
Verwechslungen und »partielle Identification«!?* machen die »Lust des
Schauens« in der »Sommerreise« aus. Die Feder auf dem Barett des
Junglings aus Giorgiones Bild stammt von der Brust des in der Ferne
»segelnden« Adlers und sein traumverlorener Blick setzt sich an die Stelle
»jenes Andern« in der »blauen Ferne«, der »mit blutenden Fuflen den
Horst des Adlers beschlich,« und blickt mit dessen Augen auf sich selbst
zuriick.' Die Traumlogik der »Sommerreise« hat eine rhetorische Struk-
tur, wie sie Nietzsche in seinen Traumaphorismen als halluzinatorische
Logik des verworrenen Schlieflens, des wilden Analogisierens und der
Verwechslung aufgrund fliichtigster Ahnlichkeiten beschreibt.!2s

Diese Simultaneititseffekte sind ein impliziter paragone der Literatur
mit der Zeichenfiille des Bildes und eine Auseinandersetzung mit den
von Lessing gesetzten Mediengrenzen zwischen der Sukzession der
Erzéhlkunst und der Raumlichkeit der Bildkiinste. Die Sprache nimmt
die Herausforderung an, welche von der semiotischen Komplexitit der
Bildsprache ausgeht, und tiberbietet sie durch ihre genuinen Mittel. Hof-
mannsthal war dhnlich wie Rilke fasziniert von der selbstbeziiglichen
Logik der Farbensprache, in der die Bedeutung der einzelnen Farbe sich
nicht referentiell, sondern in der Interaktion der Farben untereinander

121 GW E, S. 595 »duftigen, flaumumhiillten Frichtens, S. 600 »dem Korb, dem Friichte
entrollen [...], die Flaumfeder des Adlers auf smaragdgriinem Barett.«

122 GW E, S. 595: »bldht es wie ein Segel«; S. 598: »blaht sich ihr Name wie ein gelb und
purpurnes Segel«; ebd.: »dies selige Spiegeln«; S. 600: »Zum Segel wird die Decke«; ebd.:
»selig spielen sie«.

123 Das Gespréch tiber Gedichte. Varianten. SW XXXI Erfundene Gespréche und Briefe,
S.321. Vgl. auch den Entwurf »Der Revenant«. Ebd., S.178: »Es war schon wihrend des
wirklichen Lebens meine Tendenz mehr von den Ahnlichkeiten als von den Unterschieden
afficiert zu werden.«

124 Vgl. Das Gesprich tiber Gedichte. Varianten. SW XXXI Erfundene Gespriche und
Briefe, S. 323, 326, 327.

125 GW E, S. 599.

126 Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches. KSA 2, S. 31-35.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 245

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einlést. Uber das »grenzenlos relative der Farbe: jede Farbe existiert nur
durch ihre Nachbarschaft«, reflektiert er im Zusammenhang des Van
Gogh-Erlebnisses der »Briefe des Zuriickgekehrten« und formuliert die
an den Farben evidente Einsicht, »daf} die Richtigkeit der valeurs alles ist,
und dies ein Welt-ganzes — genau wie das in Worten festzulegende«.'?”
Auch die Ansprache im Hause des Grafen Lanckoronski hat die wechsel-
seitigen Spiegelungen und Kontraste der Farben im simultanen Gewebe
arabesker Gobelins zum Thema, eine »Sprache, so mannigfaltig, so
verwickelt, mit tausendfiltigem Hiitben und Driiben, Oben und Unten,
Zuvor und Hernach.« Die Simultanlogik dieser gebundenen Welt der
Farben und arabesken Verschlingungen in ihren »ritselhaften Kon-
kordanzen« nennt Hofmannsthal Vision als etwas Ungreifbares, nicht
diskursiv Festlegbares.!2?

Solche visionire Uberginglichkeit auch durch das Nebeneinander-
stellen von Worten zu erzeugen, ist ein Movens seines Schreibens. Vom
im Gleichgewicht schwebenden Gemenge der Worte ist in einer Aufzeich-
nung von 1897 die Rede.'® Von einem »Hauchs, der »jenseits aller Worte«
1st, spricht ein Text iiber »Franzésische Redensarten« aus demselben Jahr.
Ein »unbegreiflich fliichtiger Glanz«, liege in der »uniibertragbaren Art,
»wie die Worte nebeneinandergestellt werden, wie sie aufeinander hin-
deuten, einander verstirken und verwischen, miteinander spielen, ja sich
verstellen, und eines des anderen Maske vornehmen.«!3

Es ist ein nur scheinbares Paradox, daf die Sprache die Evidenz des
Bildes nicht im ekphrastischen Gestus der Anschaulichkeit einzuholen
vermag, sondern im Gegenteil jede Anschauung im rhetorischen Spiel
der Metapher zersetzt.'*! Wenn ein literarischer Text wie die »Sommer-

127 Ellen Ritter: Hugo von Hofmannsthal: Die Briefe des Zurtickgekehrten. In: Jahrbuch
des freien deutschen Hochstifts 1988, S.226-252, hier S. 242, und ihr Kommentar SW
XXXI Erfundene Gesprache und Briefe, S.436f. Vgl. Renner, Zauberschrift (Anm. 10)
S.387-458.

128 GW RAT, S. 22f.

120 GW RAIII, S. 423.

130 GW RA I, S. 237. Der »Hauch« ist auch die zentrale Metapher im »Gesprich tiber
Gedichte« und den Varianten dazu, SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 85,
S.325-327.

131 In Anlehnung an den Titel eines Essays von Manfred Frank: Die Aufhebung der
Anschauung im Spiel der Metapher. In: Anschauung als dsthetische Kategorie. Neue Hefte
fiir Philosophie 18/19 (1980) S. 58-78.

246 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reise« ein Bild wie das »Landliche Konzert« Giorgiones umschreibt, so
tiberfiihrt er Elemente der Anschauung in die immanente Ordnung eines
Sprachspiels und versetzt sie in eine sprachliche Schwebe.!*? Das Unsag-
liche der traumverlorenen Blicke in Giorgiones »Landlichem Konzerts,
jenes »selige Spiegeln« einer siiflen Vermischung des Getrennten, der
Augenblick konzentriertester Sinnlichkeit und das nur im Bild einl6sbare
Ineinander von Weite und Nihe, von Hell-Dunkel, von Tag und Traum,
1st nicht Gegenstand ekphrastischer Beschreibung mit den Mitteln rhe-
torischer evidentia. Dieses Unsdgliche ist vielmehr die Leerstelle einer
nicht erreichbaren Erlésung fiir ein Textbegehren, das die Dynamik von
Verlangen und Erfillung in der Metaphorik des Strémens und Auffan-
gens in immer neuen Variationen durchspielt und am Ende mit einer
selbstreflexiven Pointe auf sein eigenes Sprachgeschehen verweist.

Wie schon die kleine allegorische Novelette »Das Gliick am Weg«
kann die »Sommerreise« als poetologische und mediologische Phanta-
sie iber die Evidenzverheiflung des Bildes und die genuin literarischen
Mittel einer Poetik des Visiondren gelesen werden. Im »Gliick am Weg«
starrt der von den Bildsequenzen einer »fliegenden, vagen Bildersprache«
berauschte Blick am Ende auf die blinkenden Buchstaben eines allego-
rischen Schriftzugs, dessen Goldglanz die Sinnlichkeit des Bildes in die
Schrift absorbiert hat.!3® So endet auch die »Sommerreise«, ndmlich mit
einem Fingerzeig auf ihr genuines Medium. Der »unsagliche Hauch« der
poetologischen Eingangsphantasie kehrt im Schluflabschnitt wieder und
soll sich nun, nachdem er dem »Drang der fernen Berge, de[m] Drang
der starken Wasser« gefolgt ist, in einem »unsterbliche[n] Traum, ein[em]
wundervoll geformte[n] Ziel« erl6st sehen. »Exlost« aber ist dieser Drang,
so die Schluflpointe, »in einem Gleichnis«.** Doch welches Gleichnis

132 Pfotenhauer spricht davon, dass in der Uberschreibung durch den Text das Plastische
des Bildes entkonturiert wird: Erosion des klassischen Italien-Bildes (Anm. 116) S. 220f.

133 SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 11: »Wie ich so hinstarrte auf das schwindende Schiff,
das sich ein wenig gedreht hatte, kehrte sich mir unter Bord etwas Blinkendes zu. Es waren
vergoldete Genien, goldene, an das Schiff geschmiedete Geister, die trugen auf einem Schild
in blinkenden Buchstaben den Namen des Schiffes: >La Fortune« ...«; vgl. Schneider, Evi-
denzverheiflung (Anm. 8); Uwe C. Steiner: Die Zeit der Schrift. Die Krise der Schrift und die
Verginglichkeit der Gleichnisse bei Hofmannsthal und Rilke. Miinchen 1996, S. 67-86, hier
S. 79f.; Renner, Zauberschrift (Anm. 10) S. 87-111; dies.: Das Erlebnis des Sehens (Anm. 24)
S.285-305, hier S. 287-305.

134 GWE, S. 602.

Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz 247

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte es geben, das wufite Hofmannsthal wie kaum ein anderer und
fuhrt es in der »Sommerreise« vor, fiir das sich nicht ein weiteres finden
liefle, das Gleichnis eines Gleichnisses und so fort? Lord Chandos je-

denfalls darf auf Erl6sung vom unendlichen Regrefl der Sprache kaum
hoffen. 3

135 Das wire ein Einwand gegen die Deutungen des »Briefs«, die einen Ausweg aus den
Sprachlabyrinthen in der unmittelbaren Erfahrung des Korpers oder einer lebensphiloso-
phisch inspirierten Einheitserfahrung schen. Vgl. Monika Fick: Sinnenwelt und Weltsecle.
Der psychophysische Monismus in der Literatur der Jahrhundertwende. Tiibingen 1993,
S.345-349; Bettina Rutsch: Leiblichkeit der Sprache - Sprachlichkeit des Leibes. Wort,
Gebarde, Tanz bei Hugo von Hofmannsthal. Frankfurt a. M. 1998, S. 60-89; Braungart,
Leibhafter Sinn (Anm. 73) S. 219-230; Riedel, Homo Natura (Anm. 49) S.12-39. Das An-
sinnen eines Jenseitigen der Sprache ist eine Vertextungsstrategie, auch die »unségliche Lust
des Schauens« ist eine Lust am Text.

248 Sabine Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

