
 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 209

Sabine Schneider

Das Leuchten der Bilder in der Sprache
Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz

Der als Sprachkrise inszenierte »mystische Weg«, den Hofmannsthal 
rückblickend als Weg des Lord Chandos beschworen hat, bezeichnet 
weniger den »Anstand des Schweigens«, als vielmehr eine literarisch 
äußerst produktive und semiotisch folgenreiche Poetologie des inneren 
Sehens, der endogenen Bilder des Bewußtseins.1 

Nicht das sprachskeptische Verstummen des dichterischen Wortes vor 
der stummen Wesenheit des Lebens führt der »Brief« des Lord Chan-
dos in seiner sprachgewandten Verzweifl ung vor. Nicht die schlichte 
Wiederholung des kulturkritischen Topos von der Abstraktheit und 
Konventionalität der Begriffssprache kann seine Pointe sein – eines 

 1  Ad me ipsum (ab 1916) GW RA I I I, S.   601. Zweifellos gibt es strukturelle Entspre-
chungen dieses inneren Sehens zum Paradigma einer immanenten, »gottlosen« Mystik 
der Moderne, das die Arbeiten von Martina Wagner-Egelhaaf (Mystik der Moderne. Die 
visionäre Ästhetik der deutschen Literatur im 20. Jahrhundert. Stuttgart 1989) und Uwe 
Spörl (Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundertwende. Paderborn 
u. a. 1997, S.   353 – 383 zum ›Chandos-Brief‹) rekonstruiert haben. Daß Hofmannsthal sich 
mit modernen Mystikern wie Maurice Maeterlinck oder Rudolf Kassner auseinandergesetzt 
hat, ist bekannt. Demgegenüber soll hier das Augenmerk nicht so sehr auf das ganz Andere 
eines inneren Seelenauges als höheres, gleichsam bildloses Schauen gerichtet sein, sondern 
im Gegenteil auf den visuellen Eigensinn, das sinnesphysiologisch und anthropologisch 
konkret Sinnliche der endogenen Bilder des Bewußtseins, auf die visuelle Eigenlogik sol-
cher nicht durch Referenz abgesicherter Vorstellungsbilder. – Berührungen ergeben sich 
auch zu den Arbeiten von Gerhard Neumann über »Hofmannsthals Poetik des Visionären« 
als Schöpfungsphantasie und Schwellenüberschreitung (»Die Wege und die Begegnungen«. 
Hofmannsthals Poetik des Visionären. In: Freiburger Universitätsblätter 30 [1991] Nr.  112, 
S.   61– 75). Dem Begriff des »Visionären« möchte mein Beitrag durch diskursive Vernetzung 
neue Facetten und eine etwas andere Wertung abgewinnen, z. B. eine meines Erachtens 
wichtige Differenzierung zwischen den visuell eigensinnigen Halbschlafbildern als eigentli-
chen Schwellenphänomenen und der bedeutungsschwereren Bilderschrift des Traums. Auch 
würde ich dem Jahr 1907 nicht dieselbe Sonderstellung einer Wende in Hofmannsthals Poetik 
zuweisen, sondern sehe in Hofmannsthals Poetik der inneren Bilder eine durchgängige 
Struktur seines Schreibens, wofür ein so früher Text wie der Prolog »Zu lebenden Bildern« 
von 1893 ein Beleg wäre (GW GD I, S.   65  f.).– Eine ähnliche Akzentuierung des Begriffs »Vi-
sion« nimmt Helmut Pfotenhauer vor (vgl. die Angaben in Anm.  18). Dem wechselseitigen 
produktiven Gedankenaustausch in vielen Gesprächen und gemeinsamen Oberseminaren 
mit ihm verdankt meine Studie viel.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Sabine Schneider

Topos zumal, dessen sich Hofmannsthal bereits in den neunziger Jahren 
in Vorträgen und Rezensionen in durchaus konventioneller Geläufi g-
keit bedient.2 Dem vielzitierten »Ekel vor den Worten« steht schon in 
der Mitterwurzer-Rezension »die tiefe Einsicht des Künstlers in sein 
Material« gegenüber, welche die Vorstellung einer gleichsam zeichen-
losen Unmittelbarkeit naiv erscheinen läßt.3 »Es ist töricht zu denken«, 
notiert Hofmannsthal 1896 unter der Überschrift »Macht der Worte 
im Allgemeinen«, »dass ein Dichter je seinen Beruf, Worte zu machen, 
verlassen könnte.«4 Bezeichnenderweise formuliert er diese Einsicht in 
die Un hinter geh barkeit des eigenen Mediums zum einen in Auseinan-
dersetzung mit Goethes »Farbenlehre« und zum anderen im assoziativen 
Kontext der mystischen Schau, also im Zusammenhang einer Faszination 
durch das Visuelle. »Wenn er schweigt und ein Heiliger wird, so wird 
er auch ein Dichter-Heiliger sein und kontemplieren«,5 und als Asket 
werde er stets »sich selbst sehen«, sich selbst zugewendet bleiben somit, 
selbstrefl exiv in einem wörtlichen Sinne.

Das Sprachdrama des Lord Chandos, das ein Ringen um »etwas völlig 
Unbenanntes und auch wohl kaum Benennbares« inszeniert, die Suche 
nach einem »Material, das unmittelbarer, fl üssiger, glühender ist als 
Worte«, ein Tasten nach Worten, welche die Cherubim, die strahlenden 
Engel der Erleuchtung bezwingen könnten,6 begründet demnach keine 
Poetik des Schweigens,7 sondern führt Hofmannsthals literarische Ima-

 2  So ist es der rhetorische Gestus einer captatio benevolentiae, wenn er 1896 einen 
Vortrag über »Poesie und Leben« mit dem aus der Kunstliteratur vertrauten Unsagbarkeits-
topos beginnt und die eigene Rede dadurch in Frage stellt, »daß es nur das Unwesentliche 
und Wertlose an den Künsten ist, was sich der Beredung nicht durch sein stummes Wesen 
ganz von selber entzieht, und daß man desto schweigsamer wird, je tiefer man einmal in die 
Ingründe der Künste hineingekommen ist.« GW RA I, S.13.
 3  GW RA I, S.   479, 481.
 4  GW RA I I I, S.   414.
 5  Ebd.
 6  Ein Brief, SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   50, 54, 52.
 7  Auch Ernst Osterkamp sieht im »Brief« einen »Schlüsseltext für die Poetik des Schwei-
gens in der literarischen Moderne« nur insofern, als er in seiner paradoxen Verfaßtheit elabo-
rierter Vermittlung von Sprachlosigkeit zeige, daß das »Schweigen nur unter der Bedingung 
der Sprachbeherrschung seine kommunikative Funktion entfaltet und Ausdruck wird«: Die 
Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal. In: HJb 2 (1994) S.111–137, hier S.  111–114. –. 
Die rhetorische Inszenierung eines Redens unter der Prämisse des Schweigens untersucht 
Andreas Härter: Der Anstand des Schweigens. Bedingungen des Redens in Hofmannsthals 
»Brief«. Bonn 1989.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 211

gologie als medienbewußte Poetik der Evidenz vor. Chandos’ erleuchtete 
Augenblicke sind Illuminationen im Spannungsfeld von Sprache und 
Bild. Die Beschwörung eines Jenseitigen der Sprache mit den Mitteln 
der Sprache nimmt die Herausforderung an, welche von der Faszination 
eines anderen Mediums ausgeht, dessen scheinbar sprachlich nicht ein-
holbare Verheißung von Zeichenfülle Sprachanstrengungen provoziert 
und zum experimentellen Ausloten der Sprachgrenzen ermächtigt.8 Die 
Irritationen des Lord Chandos lassen sich infi zieren von der Macht und 
der Aporie der Bilder. Ihr Thema ist die kreative Potenz der visuellen 
Welterfassung und ihre Pathologie, die poietische Leistung des weltzeu-
genden Blicks und die halluzinatorische Haltlosigkeit der »fl iegenden, 
vagen Bildersprache«, wie sie in dem frühen Prosatext »Das Glück am 
Weg« genannt wird.9 Es geht um die paradoxe Logik einer Evidenz im 
Verworrenen und die Schwierigkeit einer sprachlichen Fixierung dessen, 
was per defi nitionem jenseits der Aufmerksamkeitsschwelle des inten-
tionalen Bewußtseins liegt. Eine paradoxe Struktur, das Dilemma eines 
grenzüberschreitenden Denkens in die dunkle Rückseite des Denkens 
hinein, kennzeichnet die Bilddiskurse um 1900 und ist zugleich die 
Quelle einer Faszination, von der Hofmannsthal sich anstecken und 
inspirieren läßt. 

 8  Dieses »Anders-Streben« (Walter Pater) zur Nachbarkunst ließe sich natürlich auch im 
Verhältnis zur Musik und zu anderen nichtsprachlichen Medien zeigen, was hier außer Acht 
bleiben muß. Der Zusammenhang zwischen Sprachkrise und medialen Überschreitungen ist 
in den letzten Jahren Gegenstand intensiver Forschung geworden. Zur These einer Poetik der 
Evidenz um 1900 als Medienrefl exion im Bezug auf die Bilder umfassender mein Aufsatz: 
Evidenzverheißung. Thesen zur Funktion der »Bilder« in literarischen Texten der Moderne 
um 1900. Erscheint in: Inszenierungen in Schrift und Bild. Hg. von Gerhard Neumann und 
Claudia Öhlschläger. Bielefeld 2004. Zu diesem Thema fand im April 2003 eine Tagung in 
Würzburg statt, der Tagungsband wird voraussichtlich 2004 erscheinen: Poetik der Evidenz. 
Die literarische Verheißung der Bilder um 1900. Hg. von Helmut Pfotenhauer, Wolfgang 
Riedel und Sabine Schneider. Unter dem Titel »Verheißung der Bilder. Poetik der Evidenz 
um 1900« wird auch meine Habilitationsschrift in nächster Zeit erscheinen.
 9  Das Glück am Weg. SW XXVIII Erzählungen 1, S.   9.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Sabine Schneider

I Hofmannsthal und die Diskussion um 
die Eigenlogik der inneren Bilder

Ursula Renners Monographie über »Die Zauberschrift der Bilder« hat 
die Bedeutung der bildenden Kunst für Hofmannsthals Gesamtwerk in 
umfassenden Recherchen und überzeugenden Interpretationen eindring-
lich vor Augen geführt.10 Sie erkennt die Bedeutung von Hofmannsthals 
produktiver Rezeption bildender Kunst nicht nur in stofflicher Anre-
gung – etwa als Bereitstellung von ikonographischem Material, von kul-
turellen Bildformeln, die in den poetischen Texten refi guriert würden –, 
sondern sieht sie motiviert von der Suche nach einer »Semiotik der 
Sinne«, einem poetischen Diskurs der Unbegrifflichkeit, welcher der sub-
jektiven Wahrheit der Seele eher gerecht werde.11 Dieser medialen Spur 
möchte ich im folgenden weiter nachgehen, wobei das Augenmerk stär-
ker auf der spezifi schen Verfaßtheit von Hofmannsthals Anthropo logie 
der inneren Bilder und ihrem sowohl spannungsvollen als produktiven 
Verhältnis zum Medium der Sprache liegen soll. Entgegen früherer For-
schungskonvention von der Wissenschaftsfeindlichkeit Hofmannsthals 
soll auf die enge Verfl ochtenheit dieser Poetologie des inneren Sehens 
mit theoretischen Bilddiskursen der Zeit aufmerksam gemacht werden, 
die Hofmannsthal auf ihr kreatives Potential und ihre semiotischen Mög-
lichkeiten befragt. Es gibt einen dichten argumentativen Zusammenhang 
zwischen den für Hofmannsthal relevanten Diskussionen, die alle das 
Problem der visuellen Logik als Aporie der Bewußtseinsschwelle verhan-
deln, und das heißt als Übersetzungsproblem zwischen den unterhalb 
der Apperzeptionsschwelle verbleibenden visuellen Empfi ndungen und 
ihrer symbolisierenden Deutung durch Denken und Sprache. Nietz-
sches prägnante Metapher des mehrfachen Sphärensprungs zwischen 

 10  Ursula Renner: Die Zauberschrift der Bilder. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. 
Freiburg 2000.
 11  Ebd., Einleitung, bes. S.  11 f., S.   23.– Zum Zusammenhang zwischen dem Medium 
der Malerei und der inneren »Vision« vgl. »Die Malerei in Wien«, GW RA I, S.   526: »Nur 
müssen die Leute wieder Bilder sehen, Bilder, keine mit der Hand gemalten Öldrucke; sie 
müssen sich wieder erinnern, daß die Malerei eine Zauberschrift ist, die mit farbigen Kleck-
sen statt der Worte, eine innere Vision der Welt, der rätselhaften, wesenlosen, wundervollen 
Welt um uns übermittelt, keine gewerbliche Tätigkeit; daß Malen etwas mit Denken, Träume 
und Dichten zu tun hat.«

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 213

Nervenreiz, Vorstellungsbild und Sprachlaut in »Ueber Wahrheit und 
Lüge im aussermoralischen Sinne« bringt dieses zeittypische Problem 
auf den Punkt.12 Hofmannsthal spricht in einer frühen Aufzeichnung 
von 1891 von der »via dolorosa« der Gedanken vom »Gefühltwerden 
zum Bewußtwerden, vom Bewußtwerden zum Verstandenwerden und 
vom Verstandenwerden zum Ausgedrücktwerden.«13 Konsequenz ist eine 
radikal konstruktivistische Auffassung der Welt, welche die vom Gehirn 
produzierten Bilder als nichtmimetische, illusionäre Übersetzungen einer 
nervösen Eigendynamik auffaßt und sie damit schon im Ursprung, vor 
der Sprachgebung, mit Zeichenprozessen befaßt sieht.

Betroffen ist zum einen die Kunsttheorie als Theorie des »Sehens um 
seiner selbst willen«, der »Sichtbarkeitsgebilde« im Sinne Konrad Fied-
lers, wie sie im Umkreis Hofmannsthals vor allem der Kunsthistoriker 
Julius Meier-Graefe zum leitenden Gesichtspunkt seiner Interpretation 
der malerischen Avantgarde macht.14 »Durch Maler sehen lernen« notiert 
Hofmannsthal 1902, und greift damit ein Schlagwort auf, das in der 
Kunsttheorie den radikalen epistemischen Anspruch der Bildkünste auf 
»Urbarmachung eines Stückes der Welt« (so Meier-Graefe) erhebt.15 

 12  Friedrich Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Hg. von Giorgio 
Colli und Mazzino Montinari. München 1980. Bd.  1, S.   875 – 890, hier S.   879 (im folgenden 
als KSA zitiert).
 13  GW RA I I I, S.   333.
 14  Konrad Fiedler: Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit (1887). In: Schriften 
zur Kunst. Hg. von Gottfried Boehm. Bd.1. München 21991, S.153. Luzide die Einleitung 
von Boehm, S.   VII–XCVII. – Stefan Majetschak (Hg.): Auge und Hand. Konrad Fiedlers 
Kunsttheorie im Kontext. München 1997. – Lambert Wiesing: Von der Sichtweise zur Sicht-
barkeit: Konrad Fiedler. In: Ders.: Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven 
der formalen Ästhetik. Reinbek 1997, S.  145 – 208. – Die Zentralstellung von Meier-Graefe 
haben die neuen Veröffentlichungen von bislang unpubliziertem Material gezeigt. Vgl. vor 
allem den von Ursula Renner herausgegebenen BW Meier-Graefe. – Catherine Krahmer: 
Meier-Graefes Weg zur Kunst. In: HJb 4 (1996) S.  169 – 226. – Julius Meier-Graefe: Kunst ist 
nicht für Kunstgeschichte da. Briefe und Dokumente. Hg. und kommentiert von Catherine 
Krahmer. Göttingen 2001. Zur epistemologischen und medialen Radikalität der Kunstlitera-
tur Fiedlers und Meier-Graefes vgl. meinen Aufsatz: Utopie Bild. Formen der Ikonisierung in 
der Kunstliteratur um 1900. In: Medien der Präsenz. Museum, Bildung und Wissenschaft im 
19. Jahrhundert. Hg. von Jürgen Fohrmann, Andrea Schütte und Wilhelm Voßkamp. Köln 
2001, S.  184 – 208. 
 15  GW RA I I I, S.   441: »Durch Maler sehen lernen. Erhabenheit eines Heumandels, einer 
Straße, eines Gasometers. Man sieht, daß die größten Maler nicht ausgewählt haben, sondern 
niedergeworfen waren von der Schönheit jedes entgegenkommenden Dinges.« Wie diese 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Sabine Schneider

Die Theorie des reinen Sehens bezieht sich in ihren Argumentatio-
nen auf die physiologische Optik und Wahrnehmungspsychologie, die 
in diesen Diskussionen eine Zentralstellung einnimmt, als Theorie der 
Gesichtswahrnehmungen und ihrer imaginären Verarbeitungen. Der 
Einfl uß der sinnesphysiologischen Schule des neunzehnten Jahrhun-
derts, ausgehend von Johannes Müller, über seine Schüler Hermann 
Helmholtz, Emil du Bois-Reymond, Ernst Brücke bis zu Wilhelm Wundt 
ist um 1900 nicht nur in naturwissenschaftlichen Kontexten allgegen-
wärtig.16 Auch Hofmannsthal hatte ein Exemplar von Wilhelm Wundts 
berühmtem Lehrbuch »Grundzüge der physiologischen Psychologie« 
in seiner Bibliothek.17 Von genuin ästhetischem und poetologischem 
Interesse sind die Übergangs- und Grenzphänomene der subjektiven 
Gesichtserscheinungen, von den durch das Eigenlicht der Netzhaut 
erzeugten entoptischen Erscheinungen über die Halluzinationen der 
Halbschlafbilder bis zu ihrer symbolisierenden Ausgestaltung in den 
eigentlichen Traumbildern. Einen besonders prägnanten Spezialfall die-
ser Anthropologie endogen erzeugter Bilder des Bewußtseins stellen die 
sogenannten »phantastischen Gesichtserscheinungen« dar, im dunklen 

Maler wählt auch Lord Chandos in seinen »guten Augenblicken« nicht aus. Vielmehr »heben 
sich« die stummen Dinge, über die »sonst ein Auge mit selbstverständlicher Gleichgültigkeit 
hinweggleitet«, seinem »beglückten Auge« »entgegen«. »Plötzlich«, in »irgend einem Moment, 
den herbeizuführen auf keine Weise in meiner Gewalt steht«, »springt« etwas »ins Auge«, 
»zwingt« ihn zur Wahrnehmung. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   50 – 53. 
Das Zitat von Meier-Graefe stammt aus der vierten Auflage der »Entwicklungsgeschichte 
der modernen Kunst.« Bd.  1. Leipzig 41924, S.   225. Vgl. auch Bd.   3. München 1915, S.   690: 
»Sehen lernen ist alles.« Hofmannsthal besaß die erste Auflage, Stuttgart 1904.
 16  Eine informative Zusammenfassung bietet Ursula Baatz: Licht – Seele – Augen. Zur 
Wahrnehmungspsychologie im 19. Jahrhundert. In: Wunderblock. Eine Geschichte der 
modernen Seele. Hg. von Jean Clair, Cathrin Pichler und Wolfgang Pircker. Wien 1989, 
S.   357– 378. – Interessant vor allem die Forschungen Jonathan Crarys zum Zusammenhang 
von Sinnesphysiologie, Mediengeschichte und Kunsttheorie: Techniken des Betrachters. Se-
hen und Moderne im 19. Jahrhundert. Dresden  /  Basel 1996.– Ders.: Aufmerksamkeit. Wahr-
nehmung und moderne Kultur. Frankfurt  a. M. 2002. – Zu ähnlichen Ergebnissen kommt 
die Studie von Bernd Stiegler: Philologie des Auges. Die photographische Entdeckung der 
Welt im 19. Jahrhundert. München 2001.
 17  Es handelt sich laut Michael Hamburger (Hofmannsthals Bibliothek. Ein Bericht. In: 
Euphorion 55 [1961] S.  15 – 76, hier S.   26) um die vierte Auflage: Wilhelm Wundt: Grund-
züge der physiologischen Psychologie. Leipzig 41893. Sie weist allerdings keine Anstreichun-
gen auf.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 215

Gesichtsfeld aufleuchtende Halluzinationen am Übergang von Wachen 
und Traum. Helmut Pfotenhauer hat die diskursive Geschichte dieser 
Halbschlafbilder durch das neunzehnte Jahrhundert verfolgt und zeigt 
deren poetologische Relevanz an literarischen Beispielen von Jean Paul 
bis Hofmannsthal.18 Harry Graf Kessler notiert 1908 in einem Tagebuch-
eintrag über ein Gespräch mit Hofmannsthal: 

Eine der beglückendsten Erfahrungen sei für ihn [Hofmannsthal, S. Sch.] 
immer, wenn sich ihm im Halbschlaf Bild an Bild, Wort an Wort reihten mit 
einer zauberhaften Deutlichkeit und Leichtigkeit, von der ein Andrer als ein 
Dichter gar keinen Begriff haben könne, wie in einer erhöhten Existenz, viel 
schöner, als es je in einer Dichtung gelingen könne.

Die »wunderbarsten Momente« seien für ihn »diese des Selbstgesprächs, 
der halbwachen, halbträumenden Phantasie.«19

Es ist offenkundig, daß Hofmannsthal die sinnesphysiologischen 
Diskussionen über die Logik der inneren Bilder bei abgesenktem Be-
wußtseinszustand gekannt haben muß. 1906 denkt er in seinen Aufzeich-
nungen über eine Stelle aus Goethes »Wahlverwandtschaften« nach, die 
eine der wichtigsten Belegstellen dieser Diskussion war und bis hin zur 
Eidetik der Entwicklungspsychologen Erich R. Jaensch und Oswald 
Kroh in den zwanziger Jahren immer wieder zitiert wurde – dort als Beleg 
für Lebhaftigkeit und Bewegtheit der »subjektiven Anschauungs bilder« 
als besondere Ausprägung des Eidetikers.20 Hofmannsthals Essay von 

 18  Helmut Pfotenhauer: Empfi ndbild, Gesichtserscheinung, Vision. Zur Geschichte des 
inneren Sehens und Jean Pauls Beitrag dazu. In: Jean-Paul-Jahrbuch 38 (2003) S.   78 –110. 

.– Ders., Hofmannsthal, die hypnagogen Bilder, die Visionen. Schnittstellen der Evidenzkon-
zepte um 1900. Erscheint in: Poetik der Evidenz. Hg. von Helmut Pfotenhauer, Wolfgang 
Riedel und Sabine Schneider. Würzburg 2004.– Eine im engeren Sinn medizinhistorische 
Einordnung bei Dietmar R. Czycholl: Die phantastischen Gesichtserscheinungen. Ein 
Überblick über die Literatur zu dem von Johannes Müller beschriebenen Phänomen und 
Experimente mit rhythmischer photischer Stimulierung. Frankfurt 1985. Eine Edition des 
Standardwerks von Johannes Müller bei: Ulrich Ebbecke (Hg.): Johannes Müller, der große 
rheinische Physiologe mit einem Neudruck von Johannes Müllers Schrift »Über die phanta-
stischen Gesichtserscheinungen«. Hannover 1951.
 19  Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag vom 5. Mai 1908. Zitiert nach Werner Volke: 
Unterwegs mit Hofmannsthal. Berlin – Griechenland – Venedig. Aus Harry Graf Kesslers 
Tagebüchern und aus Briefen Kesslers und Hofmannsthals. In: HB 35/36 (1987) S.   50 –107, 
hier S.   74.
 20  Oswald Kroh: Eidetiker unter deutschen Dichtern (Ein Beitrag zum Problem des dichte-
rischen Schaffens). In: Zeitschrift für Psychologie 85 (1920) S.  118 –162. Er defi niert Eidetiker 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Sabine Schneider

1921 »Der Ersatz für die Träume« über die halluzinatorische Struktur 
der beweglichen stummen Bilder des Stummfi lms im dunklen Kinosaal 
zeigt, daß er auch in späteren Jahren diese Diskussionen über die inne-
ren Bilder verfolgt hat.21 Davon zeugen auch Aufzeichnungen aus dem 
Jahr 1918, die sich unter der Überschrift »Inneres Sehen« auf Hermann 
Bahrs 1916 erschienene »Expressionismus«-Monographie beziehen und 
dessen Paraphrase eines Kapitels zur besonderen Kreativität des »Men-
tal Imagery« aus einem Buch des amerikanischen Psychologen Francis 
Galton übernehmen.22 

Die Aufzeichnung aus dem Jahr 1906 ruft die Szene aus dem achten 
Kapitel des zweiten Teils der Wahlverwandtschaften auf, in der Otti-
lie im Dämmerzustand zwischen Wachen und Schlaf ihren Geliebten 
als illuminiertes, bewegtes Bild in einem hell erleuchteten Raum vor 

S.  118 im Anschluss an Jaensch als Individuen, »die zur Erzeugung subjektiver optischer 
Anschauungsbilder imstande sind«, »gewisse Vorstellungsbilder von halluzinatorischer Deut-
lichkeit, mit anderen Worten: besondere Formen empfi ndungsmäßiger Vorstellungen.« Zu 
Goethe S.  153 –160. Vgl. die Rezension von Karl Groos: Goethe als Eidetiker. In: Umschau, 
Jg. 25, Nr.   45, 5. Nov. 1921, S.   661– 663. – Vgl. Stefan Rieger: Eidetik. Ein psychologisches 
Bildkonzept zwischen Gedächtniskunst, Literatur und technischen Medien. In: DVjs 74, 2 
(2000) S.   305 – 322 mit weiteren Quellenangaben.
 21  GW RA II, S.  141–145. Hofmannsthal erklärt die Faszination der Kinobilder als anthro-
pologischen »Trieb« zum Wachtraum, zur »Vision« in der Dämmerung des »halbdunklen 
Raums mit den vorbeifl irrenden Bildern«. Der »starre« Blick auf die beschleunigten Bilder-
fl uchten hebt die Realitätsgrenzen des »bloß Wirklichen« auf und verfl üssigt die Grenzen 
zwischen den medial erzeugten äußeren und den inneren Bildern. »Diese ganze unterirdische 
Vegetation bebt mit bis in ihren dunkelsten Wurzelgrund, während die Augen von dem 
fl immernden Film das tausendfältige Bild des Lebens ablesen« (ebd., S.  144  f.). Vier Jahre 
später bezieht sich Robert Musil in seinem Kino-Essay von 1825 explizit auf entwicklungs-
psychologische Konzepte der Eidetik und setzt sie in Beziehung zu Lévi-Bruhls ethnologi-
sche Theorien zum »Denken der Naturvölker«. Robert Musil: Ansätze zu neuer Ästhetik. 
Bemerkungen über eine Dramaturgie des Films. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd.   2: Prosa 
und Stücke, Kleine Prosa, Aphorismen, Autobiographisches, Essays und Reden, Kritik. Hg. 
von Adolf Frisé. Reinbek 1978, S.  1137–1154, hier S.  1141. – Vgl. auch seine Rezension zu 
Jaensch: Aus der Begabungs- und Vererbungsforschung [21. Juni 1923] ebd. S.  1701 f.
 22  GW RA I I I, S.   546. Das Zitat bei Hermann Bahr (Expressionismus. München 1916, 
S.   91 f.) ist eine Zusammenfassung aus: Francis Galton: Inquiries into Human Faculty and 
its Developments. New York 1883, S.   83 –114: »Mental Imagery«. Vgl. auch dessen Beitrag: 
Statistics of Mental Imagery. In: Mind. A quarterly Review of Psychology and Philosophy 
V (1880) S.   301– 318. Bahrs Monographie hat sich in Hofmannsthals Bibliothek mit Anstrei-
chungen erhalten. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 217

dem dunklen Sehfeld sieht.23 Vielleicht ist Hofmannsthal durch seine 
Lektüre von Wilhelm Diltheys 1906 erschienenem Buch »Das Erleb-
nis und die Dichtung« erneut auf diese Stelle aufmerksam geworden. 
Dort wird sie im Goethe-Kapitel zitiert und in den Zusammenhang 
mit Goethes Refl exionen über die hypnagogen Bilder im Kontext der 
Farbenlehre gestellt.24 Wahrscheinlich nach 1900 las Hofmannsthal 
Ernst Machs »Analyse der Empfi ndungen«. Dort faßt Mach im Kapitel 
über die Gesichtsempfi ndungen die Diskussion über die Eigengesetz-
lichkeit der visuellen Wahrnehmung zusammen und geht ausführlich 
auf Johannes Müllers Standardwerk über die phantastischen Gesichts-
erscheinungen ein.25 Eine ganz frühe Notiz Hofmannsthals von Juli 
1891 deutet auf eine Lektüre von Schopenhauers »Versuch über das 
Geistersehen«, einem weiteren Standardtext für die Logik dieser Hal-
luzinationen und ihrer physiologischen Erklärung.26 Eine Woche zuvor 

 23  GW RA I I I, S.   476. Es geht um die Transzendierung und Illuminierung unscheinbarer 
Momente, die gleichsam ihren »anderen Zustand« (!) offenbaren, so daß man sie »wie einen 
Rubin aufglühen sehen« könne. Als Beispiel für das Unsägliche dieser erhöhten Augenblicke 
fungiert Ottilies Wachtraum: »Wie Ottilie in den ›Wahlverwandtschaften‹ ihren Eduard vor 
sich sieht: in einem mäßig erhellten Raume bildhaft und doch lebendig sich bewegen, so 
müßte man sich selbst und seine Umgebenden erblicken können und die Gegenwart zu 
diesem abgeschiedenen mäßig erhellten, ohne Schmuck unsäglich schönen Raum erheben.« 
Allerdings will Hofmannsthal daraus sittliche Konsequenzen ableiten, die diesen bedeutungs-
entlasteten Bildern gerade nicht eignen. – Zur Tradition dieser Stelle in der Diskussion um 
die phantastischen Gesichtserscheinungen vgl. Pfotenhauer, Empfi ndbild (Anm.  18).
 24  Wilhelm Dilthey: Das Erlebnis und die Dichtung (1906). Göttingen 161985, S.  134 –136. 
Diltheys zweite Bezugsstelle sind Goethes Anmerkungen zu Purkinjes Beschreibung der sub-
jektiven Gesichtserscheinungen. Johann Wolfgang Goethe: Das Sehen in subjektiver Hinsicht, 
von Purkinje. 1819. In: Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche. 1. Abt. Bd.   25. 
Hg. von Wolfgang Engelhardt und Manfred Wenzel. Frankfurt  a. M. 1989, S.   817– 827. – Zur 
Bedeutung von Diltheys Buch für Hofmannsthals »Briefe des Zurückgekehrten« vgl. Ursula 
Renner: Das Erlebnis des Sehens. Zu Hofmannsthals produktiver Rezeption bildender 
Kunst. In: Dies., G.   Bärbel Schmid (Hg.): Hugo von Hofmannsthal: Freundschaften und 
 Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Würzburg 1991, S.   285 – 395, hier S.   299  f.
 25  Bereits in der ersten Auflage, Jena 1886, S.   83 – 85 geht Ernst Mach eingehend auf die 
sinnesphysiologische Diskussion dieser subjektiven Phantasmen ein. Ab der zweiten Auflage 
von 1900 wird daraus ein eigenes Unterkapitel. Vgl. im Nachdruck der Wissenschaftlichen 
Buchgesellschaft nach der neunten Auflage, hg. von Gereon Wolters. Darmstadt 1991, 
Kap.  X.4, S.  165 –169. Ich danke Konstanze Fliedl für ein klärendes Gespräch. 
 26  Unter dem Datum 12.–14. 7. 1891. GW RA I I I, S.   336. – Arthur Schopenhauer: Ver-
such über das Geistersehen und was damit zusammenhängt. In: Sämtliche Werke. Hg. von 
Wolfgang Frhr.  von Löhneysen. Bd.   4. Parerga und Paralipomena. Kleine philosophische 
Schriften I. Darmstadt 1989, S.   273 – 372. – Vgl. Pfotenhauer, Empfi ndbild (Anm.  18). – Scho-

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Sabine Schneider

notiert Hofmannsthal die Lektüre von Nietzsches »Menschliches, Allzu-
menschliches.«27 

Die Traumaphorismen aus dem ersten Teil von Nietzsches Aphoris-
men-Sammlung spielen nun aber eine Schlüsselrolle in dieser Diskussion, 
weil sie eine Konjunktion herstellen zwischen der Logik des Auges und 
der des Traumes und weil sie die physiologische Erklärung mit der 
semiotischen Frage nach der Herstellung von Bedeutung verbinden.28 

Diese Traumaphorismen formulieren in verdichteter Form dasselbe 
Dilemma wie die 1896 erstmals erschienene Abhandlung »Über Wahr-
heit und Lüge im außermoralischen Sinne«.29 Sie gehören damit in den 
unmittelbaren Kontext der Sprach- und Wahrnehmungsproblematik 
des Chandos-Briefs. Ihr Thema ist die halluzinatorische Struktur der 
Wahrnehmung, welche rein endogenen Gesetzen nervösen Erregungs-
geschehens gehorcht, und ihre illusionäre Übersetzung in Bedeutungs-
strukturen. Nietzsche entlehnt sein Bedeutungsmodell vor allem zwei 
Quellen, dem »Handbuch der Physiologischen Optik« von Hermann 
Helmholtz und dem ethnologischen Standardwerk des englischen Kultur-
anthropologen Edward B. Tylor, das unter dem Titel »Die Anfänge der 
Cultur« 1873 auch auf deutsch erschienen war.30

penhauers Schrift ist auch im Literaturverzeichnis der Erstausgabe von Sigmund Freuds 
»Traumdeutung« aufgeführt und wird S.   24  f. referiert. 
 27  6.–12. 7. 1891. GW RA I I I, S.   335.
 28  Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister. Es handelt sich um die 
Abschnitte 5, 12 und 13 aus dem ersten Band, erstes Hauptstück. Von den ersten und letzten 
Dingen. KSA 2, S.   27– 35. 
 29  Entgegen der früher in der Forschung verbreiteten Annahme eines postumen Erstdrucks 
1903 ist »Über Wahrheit und Lüge« bereits 1896 erstmals erschienen, in Bd.  10 der Gesamt-
ausgabe, hg. von Fritz Koegel, Leipzig: C. G. Naumann 1896. Nachgewiesen bei David Marc 
Hoffmann: Zur Geschichte des Nietzsche-Archivs. Berlin  /  New York 1991, S.   716  f. Ich danke 
Karl Pestalozzi für diesen Hinweis, der damit seine eigene frühere Darstellung korrigiert 
(Zur zeitgenössischen Rezeption des Chandos-Briefes. In: Ders., Martin Stern [Hg.]: Basler 
Hofmannsthal-Beiträge. Würzburg 1991, S.  113 –127, hier S.  124.) 
 30  Hermann Helmholtz: Handbuch der physiologischen Optik. Leipzig 1867. – Edward B. 
Tylor: Die Anfänge der Cultur. Untersuchungen über die Entwicklung der Mythologie, Phi-
losophie, Religion, Kunst und Sitte. 2 Bde. Leipzig 1873. Zur Relevanz dieser beiden Quellen 
für Nietzsche vgl. Hubert Treiber: Zur »Logik des Traumes« bei Nietzsche. Anmerkungen 
zu den Traum-Aphorismen aus »Menschliches, Allzumenschliches«. In: Nietzsche-Studien 23 
(1994) S.  1– 41. – Gerold Ungeheuer: Nietzsche über Sprache und Sprechen, über Wahrheit 
und Traum. In: Nietzsche-Studien 12 (1983) S.  134 – 211. Tylors kulturanthropologisches 
Standardwerk war auch die Hauptquelle für Erwin Rohdes »Psyche« von 1893.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 219

Helmholtz unterscheidet zwischen den primären Empfi ndungen des 
Sehnervenapparates, den sogenannten Gesichtsempfi ndungen, und 
den Gesichtswahrnehmungen oder Vorstellungen, welche bereits eine 
Deutung oder semiotische Übertragung der reinen Empfi ndungen dar-
stellen. Gemäß dem Gesetz einer Nichtübereinstimmung zwischen Reiz 
und verursachendem Objekt ist die reine Empfi ndung, zum Beispiel die 
Farbempfi ndung, nur ein Zeichen oder Symbol für die äußere Wirk-
lichkeit, das als solches einer Interpretation bedarf.31 »Vorstellung und 
Vorgestelltes sind offenbar zwei ganz verschiedenen Welten angehörig,« 
schreibt Helmholtz in dem wichtigen Kapitel über die Gesichtswahr-
nehmungen, »welche ebenso wenig eine Vergleichung unter einander 
zulassen als Farben und Töne, als die Buchstaben eines Buches mit dem 
Klang eines Wortes, welches sie bezeichnen.«32 Ähnlich wird dann Nietz-
sche in »Über Wahrheit und Lüge« von den »zwei absolut verschiedenen 
Sphären« sprechen, zwischen denen es keine Richtigkeit gebe, sondern 
»höchstens ein ästhetisches Verhalten, […] eine andeutende Uebertragung, 
eine nachstammelnde Uebersetzung in eine ganz fremde Sprache.«33 
Diese Zeichendeutung ohne referentielle Deckung ist dem Bewußtsein 
entzogen, sie ist ein sogenannter induktiver unbewußter Schluß nach 
dem Gesetz der Analogie und drängt sich uns mit zwingender Kraft auf. 
Die unbewußten Schlüsse konstruieren aus tausendfacher Gewöhnung 
einen Normalfall der Wahrnehmung, der fi xiert auf die Identifi zierung 
von Objekten inneres Erregungsgeschehen nach außen projiziert. Wenn 
unser »Sehnervenapparat« nun auf ungewöhnliche Weise erregt wird 
(bei den subjektiven Lichterscheinungen beispielsweise durch mecha-
nische, elektrische oder chemische Reize), so interpretieren unsere Ge-
sichtswahrnehmungen diese rein endogenen Wirkungen entsprechend 

 31  Helmholtz, Physiologische Optik (Anm.   30) S.  194: Konsequenz ist, »dass die Qualität 
der sinnlichen Empfi ndung hauptsächlich von der eigenthümlichen Beschaffenheit des 
Nervenapparates abhängt, erst in zweiter Linie von der Beschaffenheit des wahrgenomme-
nen Objekts […]. Die Qualität der Sinnesempfi ndung ist also keineswegs identisch mit der 
Qualität des Objekts, durch welche sie hervorgerufen wird, sondern sie ist in physischer 
Beziehung nur eine Wirkung der äusseren Qualität auf einen besonderen Nervenapparat, 
und für unsere Vorstellungen ist die Qualität der Empfi ndung gleichsam nur ein Symbol, ein 
Erkennungszeichen für die objective Qualität.«
 32  Ebd., S.   443.
 33  Nietzsche, Über Wahrheit und Lüge, KSA 1, S.   884.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Sabine Schneider

den habituell gewordenen Vorstellungsverknüpfungen ebenfalls als 
äußere Objekte. Bilder erscheinen im Gesichtsfeld mit unabweisbarer 
Evidenz auch wider bessere Einsicht.34 Es ist ein archaischer Trieb, der 
das Gehirn zur Bildprojektionsmaschine macht und damit einerseits die 
Voraussetzung für die Organisation blinder Reizwirkungen schafft, es 
andererseits der Illusion seiner selbsterzeugten Phantasmen ausliefert. 

Als atavistisches Überbleibsel primitiver Logik faßt Nietzsche diesen 
anthropologischen Mechanismus in den Traumaphorismen und bezieht 
sich dabei auf Tylors ethnologische Theorie der »survivals«, archaischer 
»Überlebsel« in der modernen Kultur.35 Auch Tylor geht der Logik dieses 
unbewußten Kausaltriebes nach, der für seine animistische Theorie der 
explanatorischen Mythen zentral ist. Das gebundene Bewußtsein des 
Primitiven, so Tylor, ist gezwungen, zu einer bedeutungslosen Erschei-
nung eine Bedeutung zu erfi nden. So unterlegt es den Erscheinungen 
seine anthropomorphen Deutungen nach einer Logik der Übertragung, 
welche das Unvertraute mit dem Vertrauten erklärt.36 Nietzsche spürt 
nun diesen archaischen Spuren wilder Semiose auch im modernen Men-
schen nach und fi ndet sie in Zuständen beeinträchtigter Gehirnfunktion. 
In den Notizen des Nachlasses nennt er dieses Gesetz ein »Urphäno-
men«. Das unvollkommene und verworrene Schließen der Urzeit, das 
hin und her Taumeln zwischen falschen Analogien bei halluzinatorischer 
Deutlichkeit dieser selbstgeschaffenen Ähnlichkeiten ist die Logik des 
Traums, der Halbschlafbilder und letztlich, so Nietzsche in polemischer 
Zuspitzung der Wahrnehmungstheorie von Helmholtz, der Wahrneh-
mung überhaupt.37 Der dreizehnte Aphorismus expliziert die »Logik 

 34  Helmholtz, Physiologische Optik (Anm.   30) S.   441 und öfter. Helmholtz nennt diese 
Deutung der Wahrnehmung die »Projectionstheorie«. Eine Kritik dieser Theorie der »unbe-
wussten Schlüsse« bei Mach, Analyse der Empfi ndungen, 1886 (Anm.   25) S.   82.
 35  Tylor, Bd.  1 (Anm.   30) Kap. 3 und 4: »Ueberlebsel in der Cultur«, S.   70 –159.
 36  Das ist die Grundannahme seiner folgenreichen Animismus-Theorie. Ebd., Kap. 8 –10 
zur »Mythologie«, I und II, Kap. 11–17 zum »Animismus«. 
 37  Diese kulturtheoretische Begründung des Traums als Rückfall in primitives Denken 
bei »beeinträchtiger Gehirnfunction« ist Thema des zwölften Aphorismus »Traum und 
Cultur«: »Die Gehirnfunction, welche durch den Schlaf am meisten beeinträchtigt wird, ist 
das Gedächtniss […], es ist auf einen Zustand der Unvollkommenheit zurückgebracht, wie 
es in Urzeiten der Menschheit bei Jedermann am Tage und im Wachen gewesen sein mag. 
Willkürlich und verworren, wie es ist, verwechselt es fortwährend die Dinge auf Grund der 
fl üchtigsten Aehnlichkeiten: aber mit der selben Willkür und Verworrenheit dichteten die 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 221

des Traums« am Beispiel der Ätiologie der Traumbilder aus internen 
Erregun gen des Nervensystems. Der Traum ist »das Suchen und Vor-
stellen der Ursachen für jene erregten Empfi ndungen.«38 Zu einem Reiz 
wird eine Hypothese aufgestellt, die aber nicht begrifflich vorgestellt, 
sondern als bildliche Vorstellung erscheint und im Auftauchen »für völlig 
erwiesen« akzeptiert wird. Dieselbe kreative Eigendynamik wirkt bei der 
Ausgestaltung der subjektiven Lichterscheinungen im Halbschlaf, an der 
»Pforte und Vorhalle des Traumes noch bei wachem Verstande«:

Schliessen wir die Augen, so producirt das Gehirn eine Menge von Licht-
eindrücken und Farben, wahrscheinlich als eine Art Nachspiel und Echo 
aller jener Lichtwirkungen, welche am Tage auf dasselbe eindringen. Nun 
ver arbeitet aber der Verstand (mit der Phantasie im Bunde) diese an sich 
formlosen Farbenspiele sofort zu bestimmten Figuren, Gestalten, Landschaf-
ten, belebten Gruppen. Der eigentliche Vorgang dabei ist wiederum eine Art 
Schluss von der Wirkung auf die Ursache; indem der Geist fragt: woher diese 
Lichteindrücke und Farben, supponirt er als Ursachen jene Figuren, Gestal-
ten […]. Hier also schiebt ihm die Phantasie fortwährend Bilder vor, indem 
sie an die Gesichtseindrücke des Tages sich in ihrer Production anlehnt.39 

Sigmund Freud greift auf diese Theorie der Entstehung der Traumbil-
der aus inneren subjektiven Sinneserregungen in der Erstausgabe seiner 
»Traumdeutung« zurück und zitiert als Beleg eine längere Passage aus der 
»Physiologischen Psychologie« des Helmholtz-Schülers Wilhelm Wundt. 
In den sogenannten »hypnagogischen Hallucinationen« am Übergang 
vom Wachen zum Schlaf hat nach Freud »der Lichtstaub des dunkeln 
Gesichtsfeldes phantastische Gestalt angenommen«. Diese vagen und 
zum Teil grotesken Gestalten, »sehr lebhafte, wechselvolle Bilder«, die 
bei »nachlassender Aufmerksamkeitsspannung« mit »unglaublicher Auf-
dringlichkeit« im dunklen Gesichtsfeld erscheinen, wirken nun ihrerseits 
als Traumverursacher. Die Kraft der bedeutungsschaffenden Mythenbil-
dung erzeugt fortwährend Bilderketten und semiotisiert sie durch Ver-

Völker ihre Mythologien […]. Aber wir alle gleichen im Traume diesem Wilden; das schlechte 
Wiedererkennen und irrthümliche Gleichsetzen ist der Grund des schlechten Schliessens, 
dessen wir uns im Traume schuldig machen.« KSA 2, S.   31 f.– Der Begriff »Urphänomen« 
in: Nachgelassene Fragmente Sommer 1872 –  Anfang 1873, 19 [209]. KSA 7, S.   482 – 484.
 38  »Logik des Traums«. KSA 2, S.   32 – 34, hier S.   32.
 39  Ebd., S.   34.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Sabine Schneider

netzungen.40 Ähnlich formuliert es Nietzsche in den Aufzeichnungen zur 
Traumlogik: »Die Phantasieerzeugung kann man im Auge beobachten. 
Ähnlichkeit führt zur kecksten Fortbildung: aber auch ganz andre Ver-
hältnisse, Contrast den Contrast, und unaufhörlich. Hier sieht man die 
außerordentliche Produktivität des Intellekts. Es ist ein Bilderleben.«41 

II Bild und Bedeutung. Philosophie des Metaphorischen

Von diesen produktiven Atavismen geht um 1900 auch die Philosophie 
des Metaphorischen aus. Hier greifen die Diskurse der Wahrnehmungs-
psychologie, Kulturanthropologie und Sprachtheorie ineinander. Die 
erste Metapher ist die Erkenntnismetapher, die Nietzsche »originale 
Anschauungsmetapher« nennt.42 Am Ursprung der Sprache steht die 
Fähigkeit zur Übertragung, durch die sich aus vagen Lichtmassen Be-
deutung kristallisiert. Auf dieser physiologischen Theorie der Projektion 
nichtmimetischer Bilder als Folge verworrener Schlüsse und falscher An-
wendung der Analogie beruht Nietzsches Sprachkritik. Der vergessene 
oder verblaßte Untergrund der Übertragungsleistung der Metapher ist 
somit ein halluzinatorischer.43 Nietzsche hat das von Tylor gelernt, der 
den Mythos als Folge der animistischen Naturbeseelung und damit als 
Urform des metaphorischen Denkens ansieht. Die Metapher ist für das 
primitive Denken, so Tylor, kein rhetorischer Tropus, sondern eine hal-
luzinatorisch geschaute Realität: 

Analogien, welche in unsern Augen Nichts als Phantasien sind, waren für 
Menschen vergangener Zeiten Wirklichkeit. Sie konnten die Flamme ihre 
noch unverzehrte Beute mit Feuerzungen belecken sehn […]; sie hörten die 
Stimmen der Bergzwerge im Echo antworten und den Wagen des Himmels-
gottes im Donner über das feste Himmelsgewölbe rasseln. Menschen, für 
welche dies lebendige Gedanken waren, bedurften des Schulmeisters und 
seiner Compositionsregeln nicht, noch seiner Ermahnungen, im Gebrauch 

 40  Sigmund Freud: Die Traumdeutung. Leipzig und Wien 1900, S.   20 – 22 im Abschnitt I 
»Litteratur der Traumprobleme«, 2 »Innere (subjective) Sinneserregung«.
 41  Nachgelassene Fragmente Sommer 1872 –  Anfang 1873, 19 [77]. KSA 7, S.   445.
 42  Über Wahrheit und Lüge, KSA 1, S.   883.
 43  Diese Verbindung von Halluzination und analogischem Denken wird besonders deut-
lich im zwölften Aphorismus von »Menschliches, Allzumenschliches«. KSA 2, S.   31 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 223

der Metaphern vorsichtig zu sein und beständig Acht zu geben, dass alle 
Gleichnisse auch im Bilde bleiben. Die Gleichnisse der alten Barden und 
Volksredner blieben im Bilde, weil diese sie zu sehen und zu hören und zu 
fühlen meinten: was wir Poesie nennen, war für sie wirkliches Leben, nicht 
wie für den modernen Verseschmied ein Mummenschanz von Göttern und 
Heroen.44 

Eine solche »orphische Sinnlichkeit«, so Hofmannsthal in den Varianten 
zum »Gespräch über Gedichte«, sei uns Modernen abhanden gekommen: 
»Uns gehen nicht mehr feuchte Wolken in Gestalten über – Vogelanfl ug 
ist uns nicht Anhauch von Geistern.«45 Tylors animistische Deutung des 
Mythos richtet sich im übrigen auch gegen dessen Deutung als Allegorie, 
wie sie Francis Bacon in »The Wisdom of the Ancients« vertreten hat, 
also jener Schrift, die in der Fiktion des »Briefs« Lord Chandos als eines 
seiner gescheiterten Projekte ausgibt.46 Die Fundierung der Metapher im 
primitiven mythischen Lebensvollzug kommt der rhetorikfeindlichen 
Metapherntheorie der Jahrhundertwende sehr gelegen. Ihre Attraktion 
läßt sich etwa an Friedrich Theodor Vischers Abhandlung über »Das 
Symbol« ablesen, in der eine mythische Denkform von einer ästhetischen 
unterschieden wird. Erstere beruhe anstelle einer bloß äußerlichen Ver-
gleichung zwischen Bedeutungen auf einer magischen Verwechslung von 
Bild und Bedeutung. Auch das Opfer sei keine bloße Stellvertretung, die 
Zeichendifferenz sei vielmehr wie beispielsweise in der Transsubstantia-
tion in einer unbewußten Identifi zierung, im Ineinanderdenken von Bild 
und Sache aufgehoben.47

 44  Tylor, Bd.  1 (Anm.   30) S.   293  f.
 45  Das Gespräch über Gedichte. Varianten, SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, 
S.   327.
 46  SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   46  f. Zu diesem Bacon-Bezug vgl. den 
Kommentar, ebd., S.   279  f. Repräsentativ für die zeitgenössische philosophiehistorische 
Sicht auf Francis Bacon war der für Nietzsche wichtige zehnte Band von Kuno Fischers 
»Geschichte der neuern Philosophie« mit dem Titel »Francis Bacon und seine Schule. Ent-
wicklungsgeschichte der Erfahrungsphilosophie« (Treiber, Logik des Traumes [Anm.   30], 
S.   4). Zu Bacons allegorischer Mythendeutung vgl. in der dritten Aufl ., Heidelberg 1904, 
das Kapitel über »Bacons Poetik«, S.  185 –195. 
 47  Friedrich Theodor Vischer: Das Symbol. In: Ders.: Altes und Neues. Stuttgart 1889, 
S.   290 – 342, hier S.   297  f. Zum Zusammenhang von Semiotik und Ethnologie erhellend der 
Beitrag von Wolfgang Riedel: Archäologie des Geistes. Theorien des wilden Denkens um 
1900. In: Das schwierige neunzehnte Jahrhundert. Hg. von Jürgen Barkhoff, Gilbert Carr 
und Roger Paulin. Tübingen 2000, S.   467– 485, zu Vischer S.   471 f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Sabine Schneider

Was für den Hegelianer Vischer als Stufe eines gebundenen religiösen 
Bewußtseins in der Moderne überwunden ist, wird für den von Hof-
mannsthal so kritisch rezensierten Alfred Biese zum Heilmittel für die 
Moderne. Remythisierung soll, so die reaktionäre Tendenz, den orna-
mentalen Leerlauf der Metapher ans Leben zurückbinden. Argumentiert 
wird in einer Trivialisierung von Tylors Theorie der »survivals« mit 
anthropologischen Substanzaussagen. »Die Metapher ist kein poetischer 
Tropus«, so Bieses eingängige These, »kein äusserlicher Schmuck, keine 
Fiktion«, sondern »eine ursprüngliche, notwendige Form der Anschau-
ung«, die »in der Vermenschlichung alles Gegenständlichen« in der 
Urpoesie und im Mythos ihren »Quellpunkt« habe.48 

Auch Hofmannsthal ist auf der Suche nach semiotischen Mustern, 
welche dem schal gewordenen »Symbol« – so Gabriel im »Gespräch 
über Gedichte« – wieder neue Faszinationskraft verleihen könnten. Die 
Herleitung des Symbols aus dem Opferritus, aus der »wunderbaren 
Sinnlichkeit« einer »halb unbewussten« Verwechslung des Opfernden 
mit dem Opfer, aus der Kontaktmagie des sich vermischenden Bluts, 
bedient sich der ethnologischen Argumentationsmuster zum primitiven 
Denken, welche »die Wurzel der Poesie« in der magischen Verwechslung 
fi nden. Auch Gabriel spricht von der »magischen Kraft der Worte«, von 
der »Bezauberung«, welche »uns so furchtbar nah« auf den Leib rücke 
wie einst in archaischer Zeit, als »im dunstigen Dunkel, unter Schreien, 
unter taumelndem Fackelschein, unterm Sprühen des Blutes der Traube 
[…] auf einmal Aphrodite aus dem Purpurschaum geboren« wurde.49 

 48  Alfred Biese: Die Philosophie des Metaphorischen. In Grundlinien dargestellt. Ham-
burg und Leipzig 1893. S.   VI, S.  1, S.  10. Hofmannsthals Rezension von 1894, GW RA I, 
S.  190 –193, referiert diese Grundthese Bieses bereits als etwas, das als Selbstverständlichkeit 
keiner aufwendigen Verteidigung mehr bedürfe, sondern zum Allgemeinplatz geworden 
sei.
 49  Gespräch über Gedichte, SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   74 – 86, 
hier S.   80  f., 83. Hofmannsthals Beispiel entspricht in der Einteilung magischer Logiken 
des Kultur anthropologen James George Frazer dem Prinzip der Übertragungsmagie (im 
Unterschied zur nachahmenden Magie). Also körperliche Berührung und nicht bildhafte 
Ähnlichkeit, Partizipation und nicht Repräsentation ist hier das magische Paradigma für 
die »leibhafte« Wirkung des Symbols. Vgl. James George Frazer: Der goldene Zweig. Das 
Geheimnis von Glauben und Sitten der Völker. Reinbek 1989, Kap.  I I I »Sympathetische 
Magie«, S.  15 – 69. – Zum Zusammenhang zwischen ethnologischen Opfertheorien und Meta-
pherntheorie bei Hofmannsthal vgl. Wolfgang Riedel: Paradigma. Hugo von Hofmannsthal, 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 225

Hofmannsthal experimentiert wie Nietzsche mit einer Semiotik der Prä-
senz, mit dem Oszillieren der Zeichenschwelle zwischen Stellvertretung 
und imaginativer Anwesenheit und befragt die animistischen Theorien 
darauf hin. An Erwin Rohdes »Psyche« interessiert ihn die Vorstellung 
des εἴδωλον, der Schattenbild- und Hauchsseele, ihre Trennung vom 
Körper und ihre Wiederkunft als bildhafter Doppelgänger des Leibes 
im Traum. Die Schwelle des Zeichens markiert die Kulturscheide, die 
Rohde ausmacht zwischen der Abwesenheit der εἴδωλα (nach ihrer Tren-
nung von der Körperwelt und dem Verschwinden in den abstrakten 
Ort des Hades) und ihrer archaischen machtvollen Anwesenheit in den 
chthonischen Opferbräuchen des vorhomerischen Gräberkults.50 Wenn 
Elektra aus den blutig leuchtenden Schatten das Bild des toten Vaters be-
schwört, erliegt sie dem Geisterzwang eines gebundenen Bewußtseins.51 
Hofmannsthal liebt das Bild der sich am Blut sättigenden Schattenseele 
und gebraucht es als eine Lieblingsmetapher für die »Vivifi zierung« des 

»Ein Brief«. In: Ders.: Homo Natura. Literarische Anthropologie um 1900. Berlin  /  New York 
1996, S.  1– 39, hier S.  1–12. – Ders.: Ursprache und Spätkultur. Poetischer Primitivismus 
in der österreichischen Literatur der Klassischen Moderne (Hofmannsthal, Müller, Musil). 
Erscheint in: Europäische Begegnungen. Um die schöne blaue Donau. Acta Ising 2002. 
München 2003, S. 182 – 202. Zum Schopenhauer-Bezug des Opfergedankens vgl. den Beitrag 
von David E. Wellbery in diesem Band.
 50  Die Theorie des εἴδωλον und seine Schlüsselrolle für Rohdes Diagnose einer Kultur-
scheide zwischen vorhomerischer und homerischer Zeit faßt sein erstes Kapitel zusammen: 
»Seelenglaube und Seelencult in den homerischen Gedichten«. In: Psyche. Seelencult und 
Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Tübingen und Leipzig 31903. Bd.  1, S.  1– 36. Auf diesen 
bildtheoretischen Aspekt der Seelenlehre Rohdes geht die einschlägige Literatur bislang noch 
nicht ein: Hubert Cancik: Erwin Rohde – ein Philologe der Bismarckzeit. In: Semper Aper-
tus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 1386 –1986. Bd.   2. Hg. von 
Wilhelm Doerr. Berlin u. a. 1985, S.   436 – 505. Gregor Vogt-Spira: Erwin Rohdes »Psyche«: 
eine verpaßte Chance der Altertumswissenschaften? In: »Mehr Dionysos als Apoll«. Anti-
klassizistische Antike-Rezeption um 1900. Hg. von Achim Aurnhammer und Thomas Pittrof. 
Frankfurt  a. M. 2002, S.  159 –180. – Immer noch Standard zur griechischen Seelenvorstellung 
bietet Bruno Snell: Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europäischen 
Denkens bei den Griechen. Hamburg 1946.
 51  Vgl. den Eingangsmonolog der Elektra und die Regieanweisung: SW VII Dramen 5, 
S.   66  f.: »Sie ist allein mit den Flecken roten Lichtes, die aus den Zweigen des Feigenbaumes 
schräg über den Boden und auf die Mauern fallen, wie Blutfl ecke.« Elektra »gegen den 
Boden«: »Wo bist du, Vater? Hast du nicht die Kraft, / dein Angesicht herauf zu mir zu 
schleppen?«[…] »Vater! / Ich will dich sehn, laß mich heut nicht allein!/ Nur so wie gestern, 
wie ein Schatten, dort / im Mauerwinkel zeig dich deinem Kind!«

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Sabine Schneider

Zeichens als Aufgabe des Dichters. 1903 notiert er unter dem Stichwort 
»Verteidigung der Elektra«, man müsse »aus dem Blut wieder Schatten 
aufsteigen lassen«.52 Im Vortrag »Der Dichter und diese Zeit« nennt er 
den Dichter einen »Schattenbeschwörer ohne Maß«.53 Er spricht an an-
derer Stelle vom geisterhaften Licht, in dem die Gestalten Balzacs sich 
der Phantasie als wirkliche aufdrängen, und vom feurigen Rauch, aus 
dem der Dichter die Erscheinungen erstehen lasse.54 In den Aufzeich-
nungen des Jahres 1894 ist die Rede von den Begriffen der Sprache als 
»Götzendienst, Anbetung eines είδολον, Sinnbildes, das einmal für einen 
Menschen lebendig war, Mirakel gewirkt hat, durchfl ammende Offenba-
rung des göttlichen Geheimnisses des Welt gewesen ist.«55

Dennoch unterscheidet sich Hofmannsthals Philosophie des Metapho-
rischen von Alfred Bieses antimodernen Tendenzen einer Remythisie-
rung der Poesie. Wie in seiner »Elektra« der einzige Ort für die kultische 
Präsenz der archaischen Riten die hypnoiden Delirien der modernen 
Hysterikerin sind,56 so entbindet auch die »durchfl ammende Offenba-
rung« der Metapher weder eine religiöse Vision noch eine mythische 
Verschmelzung mit der Unmittelbarkeit der Welt. Hofmannsthal faßt 
sie als durchleuchtete Augenblicke, als »blitzartige Erleuchtungen«,57 
»Funken«, welche aus der »Zusammenstellung von Worten« geschlagen 
würden, als plötzliches Licht, das unter »den tausenden von dunklen 
erstarrten Augenblicken« einen heraushebe.58 Doch haben diese »fun-
kelnden Geschenke«, welche uns der »mystische Vorgang« der Metapher 
»leuchtend und real« hinterläßt,59 mehr mit dem fl ackernden Zwielicht 

 52  GW RA I I I, S.   443. 
 53  Der Dichter und diese Zeit (1906). GW RA I, S.   70. Zum von Novalis entlehnten Begriff 
des »Vivifi zierens« vgl. ebd., S.   58. 
 54  Balzac (1908). GW RA I, S.   382 – 397, hier S.   394. – Dichter und Leben (1897). GW RA 
I, S.   235.
 55  GW RA II I, S.   390. – Vgl. ebd. S.   385 über die Blutsättigung der Schattenseelen: »Schat-
tenland des ungelebten Lebens; am Blut des zerfetzten Orpheus trinken sich die Gestalten 
lebendig.« Ebd., S.   361: »Hervorquellen, Hervortanzen von Geisterwelt […] Gestalten aus 
Höhlen, aus Bildern, aus dem Wasser.«
 56  Das hat die schöne Interpretation von Juliane Vogel gezeigt. Dies.: Priesterin künstlicher 
Kulte. Ekstasen und Lektüren in Hofmannsthals »Elektra«. In: Tragödie – Idee und Trans-
formation. Hg. von Hellmut Flashar. Stuttgart u. a. 1997, S.   287– 306.
 57  Philosophie des Metaphorischen. GW RA I, S.  190 –193, hier S.  192.
 58  Das Gespräch über Gedichte. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   86. 
 59  Philosophie des Metaphorischen. GW RA I, S.  192. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 227

gemein, in das Elektras halluzinatorische Überblendungen die Welt tau-
chen, als mit den Evidenzerfahrungen eines mythischen Bewußtseins, aus 
dessen Leuchten (wie Nietzsche es ausdrückt) ein Gott glänzte.60 In dem 
fi ktiven Gespräch »Über Charaktere im Roman und im Drama« spricht 
»Balzac« von den fi xen Ideen der Dichter, Hirnexistenzen, welche nichts 
in der Welt erkennen könnten, als was sie nicht mit dem Flackern ihres 
Blickes in die Welt hineinwerfen.61 Jene ekstatischen Illuminationen sind 
den Gefährdungen halluzinativer Haltlosigkeit ausgesetzt. Im »seltsam 
vibrierenden Zustand, in welchem die Metapher zu uns kommt, über 
uns kommt,« wirken im Zusammenspiel von Sprache und Einbildungs-
kraft die zerebralen Eigenerregungen des assoziativen Apparats, die 
sich der Kontrolle des Subjekts entziehen. Fragile Konfi gurationen sind 
diese Illuminationen überdies, sie gelten nur, wie es im »Gespräch über 
Gedichte« heißt, »für die mystische Frist eines Hauchs.«62 Im Essay über 
»Balzac« werden diese »blitzhaft sich auftuenden« Evidenzen »schwe-
bende Wahrheiten« genannt, »die alle nur für einen Augenblick sind.«63 
Der Zauber des Übergänglichen in diesen Visionen aber − und auch das 
unterscheidet Hofmannsthal von jeder ontologischen Wesensschau − ist 
der Sprache geschuldet, bei aller ekstatischen Verschmelzung bleibt die 
ästhetische Distanz des »als ob« gewahrt. Aus einer »Zusammenstellung 
von Worten« zündet im »Gespräch über Gedichte« der »Funke«. Und 
jener »Hauch«, jener »unbegreiflich fl üchtige Glanz« – wie es in einem 
anderen Text über »Französische Redensarten« heißt –, der jenseits aller 
Worte ist, muß sich mitteilen »in der unübertragbaren Art, wie die Worte 
nebeneinandergestellt werden.«64 

 60  Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft. Drittes Buch, Nr.  152. KSA 3, S.   495: »Die 
Beleuchtung und die Farben aller Dinge haben sich verändert! […] dadurch, dass die Alten 
an Träume glaubten, hatte das wache Leben andere Lichter. […] Alle Erlebnisse leuchteten 
anders, denn ein Gott glänzte aus ihnen.«
 61  Über Charaktere im Roman und im Drama. Ein imaginäres Gespräch. SW XXXI 
Erfundene Gespräche und Briefe, S.   27– 39, hier S.   36.
 62  Das Gespräch über Gedichte. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   82. 
 63  Balzac. GW RA I, S.   382 – 397, hier S.   390, 395. 
 64  Französische Redensarten (1897). GW RA I, S.   236 – 241, hier S.   237. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Sabine Schneider

III Das Auge der Muräne 
Die Augenblicke des Lord Chandos und die Inspiration des Dichters

»Jene nur geahnten, nie betretenen Kontinente«, notiert Hofmannsthal 
in »Ad me ipsum«, »Zusammenhang von Bild Wort und Schrift.«65 In 
diesem komplexen Spannungsfeld von visuellem und imaginärem Bild, 
Sprachbild und Begriff ereignen sich die erleuchteten Augenblicke des 
Lord Chandos.66 Sie sprechen von der schwierigen Inspiration des Dich-
ters aus der inkommensurablen Fülle des Bildes als von einer halluzinato-
rischen Grenzüberschreitung. Seine Irritationen wie seine Aufschwünge, 
die guten und die schlechten Augenblicke, gehorchen derselben Logik 
kreativer Pathologie, einer Evidenz im Verworrenen, welche die abend-
ländische Tradition der Evidenz auf den Kopf stellt. 

Evidenz als Herausleuchten der Idee wurde seit Descartes als »clara 
et distincta perceptio« hergestellt, als Gewißheit, die über die Schwelle 
des Bewußtseins durch eine reduzierende Abstraktionsleistung gelangt.67 
In der Wahrnehmungspsychologie des neunzehnten Jahrhunderts hat 
diese »Schwelle des Bewußtseins« eine stabilisierende Funktion für die 
Herstellung von Identität. Selektion und Hierarchisierung sollen einen 
Zustand seelischer Normalität fi xieren. Der amerikanische Kunsthistori-
ker Jonathan Crary hat die interessante These vertreten, die repressive 
Funktion der Aufmerksamkeitsschwelle und ihre diskursive Dominanz 
im ausgehenden Jahrhundert (die Festschreibung von Normalität und 

 65  Ad me ipsum. GW RA I I I, S.   620.
 66  »Bild« ist bei Hofmannsthal mehr als der rhetorische Gegenpol zum Begriff, bezeichnet 
die Spannung zwischen dem rhetorischen Sprachbild und dem imaginärem Tableau des 
Vorstellungsbilds. Eine Verengung des Bildbegriffs auf die »Metapher« greift demgegenüber 
zu kurz. So etwa der ansonsten luzide Beitrag von Timo Günther: Bild und Begriff. Zur 
Poetik von Hugo von Hofmannsthals »Ein Brief«. In: Poetica 33 (2001) H.  3/4, S.   525 – 546.
 67  Vgl. Werner Halbfass: Evidenz. I. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hg. von 
Joachim Ritter. Bd.   2. Darmstadt 1972, S.   829 – 831. – Ansgar Kemman: Evidentia, Evidenz. 
In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Hg. von Gert Ueding. Bd.   3. Tübingen 1996, 
Sp.   33 – 47. Vgl. dessen Defi nition, ebd. S.   33 und die Ableitung aus lateinisch evideri: Evidenz 
heißt die »unmittelbare Gewißheit des anschaulich Eingesehenen oder notwendig zu Den-
kenden. Das Wort evidentia ist eine Ableitung von e-videri ›herausscheinen, hervorscheinen‹ 
und bezeichnet dasjenige, was ein-leuchtet, weil es gleichsam aus sich herausstrahlt.« Zum 
modernen Gegenkonzept einer Evidenz des Verworrenen vgl. Manfred Sommer: Evidenz 
im Augenblick. Eine Phänomenologie der reinen Empfi ndung. Frankfurt  a. M. 1996. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 229

pathologischer Abweichung etwa in den bahnbrechenden Arbeiten Jean-
Martin Charcots, Alfred Binets oder Théodule Ribots) sei als Reaktion 
auf die Subjektivierung der Gesichtserscheinungen zu werten.68 Max 
Nordaus Dekadenzdiagnose angesichts der Aufmerksamkeitsschwäche 
der Degenerierten und Hysteriker könnte zweifellos auch die selbstverlo-
renen Blicke des Lord Chandos ins Visier nehmen.69 Die Dominanz des 
visuellen Paradigmas für die Theorie des Bewußtseins bedingt das Vor-
herrschen optischer Metaphern für jene Fokussierung. Wilhelm Wundt 
spricht in Analogie zur optischen Theorie des Blickpunkts als Ort des 
direkten Sehens in Abgrenzung zu den unscharfen Rändern des Ge-
sichtsfelds vom »Blickpunkt des Bewußtseins oder de[m] inneren Blick-
punkt«.70 Ähnlich formuliert der amerikanische Psychiater John Dewey 
in seinem Handbuch von 1886 den Zusammenhang von auswählender 
Kontrolle und Evidenz: 

Wie die Linse das gesamte einfallende Licht sammelt und es, statt ihm eine 
gleichmäßige Verteilung zu erlauben, in einem Punkt großer Helligkeit und 
Hitze konzentriert, so fokussieren wir bei der Aufmerksamkeit den Geist. 
Statt es über alle ihm vorliegenden Elemente zu verteilen, veranlaßt der 
Geist das Bewußtsein, sich ganz auf irgendeinen ausgewählten Punkt zu 
richten, der sich dann durch besonderen Glanz und besondere Deutlichkeit 
auszeichnet.71

 68  Crary, Aufmerksamkeit (Anm.  16).
 69  Max Nordau: Entartung. Bd.  1, Erstes Buch: »Der Mysticismus«. 3. Aufl . Berlin 1896, 
S.  104: »Die Hirnthätigkeit der Degenerirten und Hysteriker, nicht überwacht und gezügelt 
von der Aufmerksamkeit, ist eine willkürliche, plan- und ziellose.« Vgl. Crary, Aufmerksam-
keit (Anm.  16) S.   25. Nordaus Autorität ist Théodule Ribot, »Psychologie de l’attention«, 
Paris 1889. Als »Psychologie der Aufmerksamkeit« ins Deutsche übersetzt ist dieses psychiatri-
sche Standardwerk 1908 in Leipzig erschienen.
 70  Wilhelm Wundt: Grundriss der Psychologie. Leipzig 131918, S.  156: »Infolge der domi-
nierenden Bedeutung, die so das Netzhautzentrum bei den Bewegungen des Auges gewinnt, 
wird der Blickpunkt zum Mittelpunkt der Orientierung im Sehfeld.« Übertragung auf räum-
liche und zeitliche Vorstellungen S.  186 und S.   252: »Die Inhalte, denen die Aufmerksamkeit 
zugewandt ist, bezeichnen wir, nach Analogie des äußeren optischen Blickpunktes, als den 
Blickpunkt des Bewußtseins oder den inneren Blickpunkt, die Gesamtheit der in einem gegebenen 
Moment vorhandenen Inhalte dagegen als das Blickfeld des Bewußtseins oder das innere Blickfeld. 
Der Übergang irgendeines psychischen Vorgangs in den unbewußten Zustand endlich wird 
das Sinken unter die Schwelle des Bewußtseins, das Entstehen eines Vorgangs die Erhebung über die 
Schwelle des Bewußtseins genannt.«
 71  John Dewey: Psychology. New York 1886, S.  134. Übersetzung zitiert nach Crary, 
Aufmerksamkeit (Anm.  16) S.   29  f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Sabine Schneider

Diese Fähigkeit der Aufmerksamkeitssteuerung scheint Lord  Chandos 
abhanden gekommen zu sein und liefert ihn einer andringenden Fülle 
sinnlicher Information ohne hierarchische Unterscheidungen aus. Bereits 
in einer ganz frühen Aufzeichnung von 1891 bezeichnet Hofmannsthal 
»unser Selbst« als ein »Medium«, das eher »strahlenbrechen den Prismen« 
gleiche als einer »Sammellinse«.72 Das imaginäre Vergrößerungsglas, 
durch das Chandos in seiner Wahrnehmung und visuellen Erinne-
rung die Dinge »in einer unheimlichen Nähe« zu sehen gezwungen ist, 
entspricht den »strahlenbrechenden Prismen« einer zerstreuten Auf-
merksamkeit, welche die Konturen des Gesehenen verwischen und die 
perspektivische Distanzierung aufheben.73 Wollte man den ohnmächtig 
starrenden Blick des Lord Chandos als pathologischen Musterfall einer 
Aberration der Wahrnehmung sehen, so müßte man die Aphasie als 
Folge visueller Überinformation werten, durch welche die Automatismen 
der Identifi zierung als nahtlose Übersetzung von visueller Information in 
Sprache außer Kraft gesetzt werden. Diese hypertrophe Visualität und 
der Schwindel, den sie auslöst, ist in die Metapher der schwimmenden 
Worte gefaßt, die zu starrenden Augen gerinnen.74 Einen solchen Zusam-

 72  GW RA I I I, S.   329: »Wir erscheinen uns selbst als strahlenbrechende Prismen, den an-
dern als Sammellinsen (unser Selbst ist für uns Medium, durch welches wir die Farbe der Dinge 
zu erkennen glauben, für die andern etwas Einförmiges, Selbstfärbiges:  Individualität).«
 73  SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   49: »Mein Geist zwang mich, alle Dinge, 
die in einem solchen Gespräch vorkamen, in einer unheimlichen Nähe zu sehen: so wie ich 
einmal in einem Vergrößerungsglas ein Stück von der Haut meines kleinen Fingers gesehen 
hatte, das einem Blachfeld mit Furchen und Höhlen glich, so ging es mir nun mit den Men-
schen und ihren Handlungen. Es gelang mir nicht mehr, sie mit dem vereinfachenden Blick 
der Gewohnheit zu erfassen.« Dieselbe unheimliche und darin »unsägliche« Nähe erzeugt 
in dem kleinen Prosatext »Das Glück am Weg« das Fernglas: SW XXVIII Erzählungen 1, 
S.   8. – Als »Makropsie« des Hysterikers deutet Georg Braungart diese Verzerrung der Optik: 
Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne. Tübingen 1995, S.   219 – 230.
 74  Ein Brief. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   49: »Die einzelnen Worte 
schwammen um mich; sie gerannen zu Augen, die mich anstarrten und in die ich wieder 
hineinstarren muß: Wirbel sind sie, in die hinabzusehen mich schwindelt, die sich unaufhalt-
sam drehen und durch die hindurch man ins Leere kommt.« Die Ambivalenz von Schwindel 
und Erstarrung wird hier als Fülle, als produktives Chaos gedeutet. Demgegenüber erkennt 
Waltraud Wiethölter in der Metapher der starrenden Augen den Medusenblick als Folge einer 
narzißtischen Kränkung, eine Mangelerfahrung demnach (Hofmannsthal oder die Geometrie 
des Subjekts. Psychostrukturelle und ikonographische Studien zum Prosawerk. Tübingen 
1990, S.   57– 85). Auffällig ist die metaphorische Bewegung zwischen Erstarrung und Ver-
fl üssigung, zwischen Trockenem und Liquidem, klar Begrenztem und  Verwischtem.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 231

menhang zwischen dezentrierten Blicken und Sprachstörung kann man 
in Helmholtz’ optischem Handbuch nachlesen:

Wenn wir nun einmal aus Zwang oder Absicht eine andere Art des Betrach-
tens der Objecte anwenden, sie also entweder nur indirect erblicken mit den 
Seitentheilen der Netzhaut, oder nicht mit beiden Augen fi xiren, oder mit 
dem Blicke nicht wandern, oder eine ungewöhnliche Kopfhaltung anwenden, 
so sind wir nicht im Stande, ebenso genaue Anschauungen zu bilden, wie 
beim normalen Gebrauche der Augen, und wir sind in solchem Falle in der 
Auslegung des Gesehenen nicht so geübt, wie in dem früheren Falle. Dadurch 
entsteht ein größerer Spielraum in der Deutung, während wir doch in der 
Regel uns diese Unsicherheit in der Auslegung unserer Sinneswahrnehmun-
gen nicht klar machen.75

In diesem Deutungsspielraum zwischen Bild und Sprache liegt, als 
Kehrseite der vermeintlichen Pathologie, die ästhetische Chance des 
Lord Chandos, das kreative Inspirationspotential für seine erleuchteten, 
»belebenden« Augenblicke. Man könnte es eine Ästhetik der Vagheit 
aus visuellen Impulsen nennen. Solcherart sind die »Chiffern«, welche 
ihm sein Körper aufschließt und von denen er nicht weiß, ob er sie dem 
Körper oder dem Geist zurechnen soll.76 Ich erinnere an die Theorie der 
phantastischen Gesichtserscheinungen von Johannes Müller bis Ernst 
Mach und Sigmund Freud und an ihre Schwellenfunktion zwischen den 
nichtrepräsentativen visuellen Konfi gurationen entoptischer Lichteffekte 
und den Semiotisierungen des Traums am Übergang von Wachen und 
Schlafen. Die Faszination liegt in dem Schwebezustand zwischen Bild 
und Bedeutung, zwischen der Fülle der Möglichkeiten und dem buch-
stäblich Einleuchtenden der sinnlichen Gewißheit der inneren Bilder. Es 
liegt im spontanen, dem Willen entzogenen Erscheinen der Bilder bei 
abgesenktem Bewußtsein eine Art Hyperrealismus des Möglichen, wie 
ihn auch Jean Paul Sartre in seiner Phänomenologie der Einbildungskraft 
diesen Schlummerbildern zuschreibt.77 

Chandos’ gute Augenblicke haben die Struktur solcher hypnagogen 
Bilder.78 Daher spricht Hofmannsthal in einer rückblickenden Tage-

 75  Helmholtz, Physiologische Optik (Anm.   30) S.   439.
 76  SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   52. 
 77  Jean Paul Sartre: Das Imaginäre. Gesammelte Werke. Bd.   2. Philosophische Schriften I. 
Reinbek 1994, S.   67– 87, hier S.   69.
 78  Diese These vertritt die Würzburger Magisterarbeit von Volker Möllenberg, deren Ma-
nuskript ich einsehen durfte: Hugo von Hofmannsthal – Der mystische Augenblick und seine 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Sabine Schneider

buchaufzeichnung von 1917 über das »subjectiv pathologische« der 
»Ratten-Vision« und vergleicht deren »subiective nerven-affection« mit 
der »überreizungsstärke« der hypnoiden Zustände der Elektra.79 Diese 
Bilder erscheinen plötzlich angesichts unbedeutender visueller Anreize, 
in einem Zustand der Gedankenlosigkeit und wie auch Elektras Visio-
nen im Zwielicht der Dämmerung bei sinkender Sonne. Dämmernd ist 
nicht nur die Beleuchtung, sondern auch der Zustand des Bewußtseins. 
Das Fluidum des Traumes und Wachens ist für einen Augenblick inein-
andergefl ossen.80 In diesem Zwischenzustand einer durchlässigen Be-
wußtseinsschwelle eignet den auftauchenden Bildern nicht die sonstige 
Blässe von erinnerten Vorstellungen. In einem übernatürlichen Licht 
erscheinen sie »dem beglückten Auge« im dunklen Gesichtsfeld.81 Wie 
die Reminiszenzen der Hysterikerinnen haben diese Bilder die unab-
weisbare Evidenz gegenwärtiger Präsenz: »Alles war in mir«, beschreibt 
Lord Chandos seine Vision der sterbenden Ratten, »und es war Gegen-
wart, die vollste erhabenste Gegenwart.«82 Ihre Paradoxie liegt in dem 
Einleuchtenden des Verworrenen, der herausgehobenen Bedeutung des 
Bedeutungslosen, der alles versprechenden aber unverfügbaren Chiffre. 
»Es erscheint mir alles, alles, was es gibt, alles, dessen ich mich entsinne, 
alles, was meine verworrensten Gedanken berühren, etwas zu sein,« 
versucht Lord Chandos im Zustand der Nüchternheit diese ekstatische 
Inspiration sprachlich einzuholen.83 Er deutet jenes grenzwertige Paradox 
des bedeutungsheischenden Nichtintentionalen durch ein Sprechen im 
Konjunktiv an, welches das Defi nitive sprachlicher Aussagen gleichsam 
in den Möglichkeitsmodus des »als ob« zurücknimmt und in den Schwe-
bezustand einer Kette von Gleichnissen versetzt. »Es ist mir dann, als 

physiologische Objektivierung. Magisterarbeit 2001, unveröffentlicht. So auch Pfotenhauer, 
Empfi ndbild (wie Anm.  18).
 79  26. August 1917, Tagebuchaufzeichnung. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, 
S.   294: »Die Ratten-Vision: hier dasselbe moderne Element der Verderbung der Urgefühle 
durch subiective nerven-affection wie bei den grossen Dingen der Elektra auch. Hier wird 
minutiöses durch überspitzte intensität der empfi ndung riesengross: die proportionen gehn 
verloren. Eine subiective affi ciertheit verwechselt sich wegen ihrer überreizungsstärke mit 
dem elementaren […]. das subject dem object dynamisch nicht gewachsen versucht mit 
seinem subjectiv pathologischen das παθος des dinges ›auszumalen‹ man spürt hindurch die 
affi ziertheit die ohnmacht das nicht-heran-kommen die desorganisiertheit«. 
 80  Das Zwielicht der Abenddämmerung leitet sowohl die »Ratten-Vision« ein als auch das 
Schwimmkäfer-Beispiel. Vgl. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   50  f.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 233

bestünde mein Körper aus lauter Chiffern, die mir alles aufschließen. 
Oder als könnten wir in ein neues, ahnungsvolles Verhältnis zum ganzen 
Dasein treten, wenn wir anfi ngen, mit dem Herzen zu denken.«84

Das starre Auge des Lord Chandos, das distanzlos an den Dingen 
»hängt«, anstatt ihnen zu gebieten, das »so geistlos, so gedankenlos« über 
die Erscheinungen hinweggleitet, bis ihm eine Form »ins Auge springt«, 
sich ihm »entgegenhebt« und »ihm etwas zu sein scheint«, erinnert 
aber auch an den visuellen Schwindel, den das reine Sehen in Fiedlers 
Kunsttheorie auslöst.85 Auch für Fiedler ist der Zustand verabsolutier-
ter Visualität kein »gewohnter und natürlicher«, sondern ein gleichsam 
ohnmächtig starrender, dem »alles körperlich Feste entzogen« ist und 
der einen pathologischen Grenzwert von »Dumpfheit und Verworren-
heit« erreicht.86 Daher muß in Fiedlers Konzept die gestaltende Hand 
des Künstlers dem selbstverlorenen Blick zu Hilfe kommen, um »jener 
Flucht der Vorstellungen, der wir anheimgegeben sind, solange wir uns 
nur sehend oder Sehbares in unserem Inneren reproduzierend verhalten, 
Einhalt zu gebieten und uns der einzelnen Erscheinung in einem klaren 
und bestimmten Erzeugnis zu bemächtigen«.87 

Nicht umsonst entdeckt Lord Chandos sein Spiegelbild im Auge der 
»dumpfen, rotäugigen, stummen« Muräne des Redners Crassus.88 Denn 

 81  Ebd., S.   52.
 82  Ebd., S.   51.
 83  Ebd., S.   52.
 84  Ebd.
 85  Ebd., S.   53: »daß mein Auge lange an den häßlichen, jungen Hunden hängt«; S.   50: »so 
geistlos, so gedankenlos fl ießt es [das Dasein] dahin«; »Gegenstände […], über die sonst ein 
Auge mit selbstverständlicher Gleichgültigkeit hinweggleitet«; S.   52: »Diese stummen und 
manchmal unbelebten Kreaturen heben sich mir mit einer solchen Fülle, einer solchen Ge-
genwart der Liebe entgegen, daß mein beglücktes Auge auch ringsum auf keinen toten Fleck 
zu fallen vermag«; S.   54 zu Crassus und seiner Muräne: »diese Figur, deren Lächerlichkeit 
[…] so ganz ins Auge springt.« Vgl. zur Passivität auch Müller, Phantastische Gesichtserschei-
nungen (Anm.  18) §  39, S.  105: »Die Erscheinung ist urplötzlich, sie ist nie zuerst eingebildet, 
vorgestellt und dann leuchtend. Ich sehe nicht, was ich sehen möchte; ich kann mir nur 
gefallen lassen, was ich ohne alle Anregung leuchtend sehen muß.«
 86  Fiedler, Ursprung der künstlerischen Tätigkeit. Schriften zur Kunst I (Anm.  14) 
S.  152.
 87  Ebd., S.  152  f., S.  163. Der starre Blick als experimentell hergestellter Grenzfall des 
Sehens auch bei Helmholtz, Physiologische Optik (Anm.   30) S.   389 – 402.
 88  SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   53: »Und ich vergleiche mich manchmal 
in Gedanken mit jenem Crassus dem Redner, von dem berichtet wird, daß er eine zahme 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Sabine Schneider

so könnte man das dritte Beispiel von Chandos’ erzählten Erleuchtun-
gen als Logik metonymischer Verschiebung interpretieren. Der dumpfe, 
rot äugige Blick des Fisches, der Chandos in seine Träume verfolgt, fun-
kelnde Wirbel erzeugt und sein Gehirn in eine Art glühenden Schmelz-
ofen verwandelt, kehrt in einem anderen Text des Jahres 1902 in verän-
derter Form wieder. Und auch hier geht es um hitzige Produktivität in 
einem rotglühenden, entzündlichen Material. In dem fiktiven Gespräch 
»Über Charaktere im Roman und im Drama« zwischen Balzac und Ham-
mer-Purgstall antwortet Balzac auf die Frage nach den Erlebnissen des 
Dichters mit dem Gleichnis des Heizers aus dem Maschinenraum eines 
Dampfers. Er fordert seinen Gesprächspartner auf, sich jene »sonderbare, 
beinahe Mitleid erregende Gestalt« zu ver gegen wärtigen, welche in der 
Abenddämmerung aus dem Maschinenraum mit »roten, entzündeten 
Augen« auftauche, und »fast schwachsinnige Blicke« um sich werfe. »Das 
sind die Aufenthalte des Künstlers unter den Menschen,« so Balzacs 
Antwort auf die konventionelle Frage seines begriffsstutzigen Gesprächs-
partners, »wenn er taumelnd und mit blöden Augen aus dem feurigen 
Bauch seiner Arbeit hervorkriecht.«89 

Der Assoziation von Verletzlichkeit und Deprivation, welche diesem 
Bild des blöden, entzündeten Auges inhärent ist, wird in dem Vortrag 
»Der Dichter und diese Zeit« noch eine weitere Variante hinzugefügt. 
Auch sie ist im Bild des Fischauges schon enthalten. Über den Dichter 
und seine »dumpfen Stunden, seine Depressionen, seine Verworrenhei-
ten«, heißt es dort in Abwandlung eines Kleist-Zitats: »Es ist als hätten 
seine Augen keine Lider«.90 In Kleists »Empfi ndungen vor Friedrichs 
Seelandschaft« steht der gewalttätige Vergleich mit den weggeschnitte-

Muräne, einen dumpfen, rotäugigen, stummen Fisch seines Zierteiches, so über alle Maßen 
lieb gewann, daß es zum Stadtgespräch wurde.« Zum roten Fischauge stellen zudem die 
»blutigen Tränen« des Crassus eine semantische Brücke her. Auch im »Märchen der 672. 
Nacht« wandert der physiognomische Ausdruck eines Blicks in einer Kette metonymischer 
Verschiebungen zwischen Tier- und Menschengesichtern.
 89  SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   32. Auch in der »Reitergeschichte« sieht 
sich Lerch von einem Blick »aus entzündeten Augen« angeblickt, bezeichnenderweise von 
einem Hund »von äußerst gieriger Häßlichkeit« (SW XXVIII Erzählungen 1, S.   44) einer 
Variante jener häßlichen jungen Hunde, an denen der Blick des Lord Chandos »hängt«. Vgl. 
zu diesen »mythes personnels« Hofmannsthals Wiethölter (Anm.   74) S.   77  f.
 90  GW RA I, S.   67, 72.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 235

nen Augenlidern für die traumatisierte Seherfahrung eines Betrachters, 
dem vor den beinah gegenstandslosen Bildern Caspar David Friedrichs 
gleichsam die Augen übergehen, weil keine Perspektive die Blickdistanz 
zwischen Betrachterstandpunkt und perspektivischem Fluchtpunkt 
herstellt. Kein Rahmen begrenzt dieses entfesselte Schauen ohne hier-
archisierende Distanzierung. Die Differenz von Betrachtersubjekt und 
Bildobjekt ist ebenso aufgehoben wie die Zeichengrenze zwischen Bild 
und Abbild. Eine einzige hypertrophe visuelle Sphäre hat diese Dif-
ferenzen gleichsam eingesogen, ein halluzinatorisches Hyperbild, das 
überrealistisch die Wölfe und Füchse zum Heulen bringt, gerade weil es 
nichtmimetisch ist. Und auch Kleists Betrachter nennt seine Seherfah-
rungen zu »verworren«, als daß er sie aussprechen könne.91 

Dass der »Cultur des Auges«, über welche Hofmannsthal sich mit 
den kunstverständigen Freunden wie Harry Graf Kessler oder Julius 
Meier-Graefe verständigt,92 im poetologischen Kontext nichts von äs-
thetizistischer Unverbindlichkeit anhaftet, zeigen diese Beispiele von 
der rotäugigen Muräne über den entzündeten Blick des Heizers bis zu 
den weggeschnittenen Augenlidern des Dichters. In ihrer assoziativen 
Eigendynamik und ihrem visuellen Eigensinn sind sie mehr als nur 
rhetorische Metaphern, sondern haben selbst Tableau-Charakter. Ein 
solches Tableau, das Verletzung und visionäre Grenzüberschreitung im 
starrenden Blick vereinigt, ist auch das Bild des Benvenuto Cellini in 

 91  Heinrich von Kleist: Empfi ndungen vor Friedrichs Seelandschaft. Sämtliche Werke und 
Briefe. Bd.   2. Hg. von Helmut Sembdner. Darmstadt 1993, S.   327  f.: »Das Bild liegt, mit sei-
nen zwei oder drei geheimnisvollen Gegenständen, wie die Apokalypse da, als ob es Youngs 
Nachtgedanken hätte, und da es, in seiner Einförmigkeit und Uferlosigkeit, nichts, als den 
Rahm, zum Vordergrund hat, so ist es, wenn man es betrachtet, als ob einem die Augenlider 
weggeschnitten wären.« Zum »Hyperrealismus« dieser Stelle vgl. Helmut Pfotenhauer: Kleists 
Rede über Bilder und in Bildern. Briefe, Bildkommentare, erste literarische Werke. In: Ders.: 
Sprachbilder. Untersuchungen zur Literatur seit dem achtzehnten Jahrhundert. Würzburg 
2000, S.   85 –108, hier S.   93 – 97. Zur Rahmenlosigkeit: Christian Begemann: Brentano und 
Kleist vor Friedrichs »Mönch am Meer«. Aspekte eines Umbruchs in der Geschichte der 
Wahrnehmung. In: DVjs 64 (1990) S.   54 – 95. – Dem entspricht in der »Sommerreise« das 
Bild des Altans als »säulengetragenes Auge, dessen Wimper sich nie schließt« (GW E, S.   600). 
Vgl. Ursula Renner: »Sommerreise« in die Kunstlandschaft. In: Dies., Die Zauberschrift der 
Bilder (Anm.10) S.   297– 343, hier S.   324  f. 
 92  An Harry Graf Kessler, Rodaun, 10. 6. 1911, BW Kessler, S.   329. Konrad Fiedler spricht 
von der »Bildung des Auges«. Schriften zur Kunst II. Hg. von Gottfried Boehm. München 
1991, S.   81. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Sabine Schneider

seiner Kerkerzelle, das Balzac im Gespräch »Über Charaktere im Roman 
und im Drama« heraufbeschwört. Der in Agonie liegende Cellini, in sei-
nem Verlies in der Engelsburg an der Schwelle des Todes hindämmernd, 
starrt die leere Kerkerwand an, aus deren Lichtrefl exen sich ihm tröstli-
che Visionen verdichten. Das Material dieser Visionen ist das Material 
seiner Kunst, der Goldschmied sieht das fl ießende Sonnenlicht in einer 
in blendende Helligkeit getauchten Vision als geschmolzenes Gold, das 
sich in ständig wechselnden Konfi gurationen »bläht« und selbständig 
fortzeugt.93 Es ist dasselbe wallende und funkelnde Denken in einem 
»Material, das unmittelbarer, fl üssiger, glühender ist als Worte«, wie das 
des Lord Chandos.94 Und schließlich handelt noch ein dritter Text aus 
dem Jahre 1902 von der kreativen Potenz dieses Starrens, das im Ver-
schwimmen der Konturen visuelle Visionen gebiert und den »stummen 
Dingen« Leben verleiht, nämlich die »Ansprache gehalten am Abend 
des 10. Mai 1902 im Hause des Grafen Karl Lanckoroński«. Die Rede 
ist von der geisterhaften Verlebendigung der Arabesken beim Betrach-
ten der Gobelins im »goldroten Abendschein«. Wenn man sie in dieser 
Abenddämmerung »starr ansieht«, werde diese komplexe Formenwelt 
für einen Augenblick aufleuchten, illuminiert wie unter einem Blitz seine 
Verknüpfung offenbarend, um dann wieder ins Dunkel zusammen zu 
sinken.95 

 93  Über Charaktere im Roman und im Drama. SW XXXI Erfundene Gespräche und 
Briefe, S.   33  f. Vgl. die Aufzeichnung vom 5. 7. 1906 über die Lektüre des »Benvenuto Cellini«, 
GW RA I I I, S.   468: »Aus ihm heraus quellen Visionen, die aus der Materie seiner Kunst 
sind.« Bezieht sich auf das dreizehnte Kapitel des zweiten Buchs von Goethes Übersetzung 
der Vita Cellinis: Johann Wolfgang Goethe: Leben des Benvenuto Cellini. Sämtliche Werke. 
I. Abteilung, Bd.  11. Hg. von Hans-Georg Dewitz und Wolfgang Proß. Frankfurt  a. M. 1998, 
S.   252  f. Vgl. auch Neumann, Die Wege und die Begegnungen (Anm.  1) S.   66  f. 
 94  SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   54. In beiden Texten evoziert die 
Metaphorik des Funkelns, Glänzens oder Glühens und die des Schmelzens, sich Blähens 
oder Blasenwerfens einen Hochofen für das Einschmelzen bzw. Formen von Metall. In diese 
assoziative Reihe gehört auch der Maschinenraum des Heizers: Über Charaktere im Roman 
und im Drama. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   32  f. 
 95  Ansprache gehalten am Abend des 10. Mai 1902 im Hause des Grafen Karl 
Lanckoroński. GW RA I, S.   20 – 25, hier S.   20  f. Auch hier dominieren die Bewegungsverben 
aus den genannten metaphorischen Feldern (Anm.   94) »blähen«, »erglühen«, »aufleuchten«, 
»vorquellen«, »zerfl ießen«. Zur Entstehung dieser Gesellschaftsrede vgl. Konrad Heumann: 
Hugo von Hofmannsthal: »Die Wege und die Begegnungen« sowie Reden und Aufsätze 
zwischen 1901 und 1907. Kritische und kommentierte Edition. Univ.-Diss. Wuppertal 2001, 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 237

Wie auch die Kerkervision des Cellini gehört diese visionäre Verleben-
digung arabesker Gestalten zu den topischen Beispielen der Diskussion 
um die hypnagogen Bilder bis hin zu Jean Paul Sartre.96 Hofmannsthal 
konnte sie im Kapitel über die subjektiven Gesichtserscheinungen in 
Ernst Machs »Analyse der Empfi ndungen« fi nden, wo das Phänomen am 
Beispiel arabesker Tapetenmuster beschrieben wird, die sich dem fi ebri-
gen Blick des Kindes verlebendigen.97 Es ist zugleich ein auf Leonardo 
da Vinci zurückgehender Topos der künstlerischen Inspirationslehre 
aus visuellen Impulsen vager, schwachbestimmter Formen, der in der 
Wahrnehmungspsychologie und Gestalttheorie der Jahrhundertwende 
eine neue Konjunktur erfährt. Sowohl Helmholtz als auch Mach gehen 
ein auf Leonardos Empfehlung an die bildenden Künstler, durch das 
Starren auf Mauerfl ecken die Phantasie zum Fortzeugen des Gesehenen 
zu stimulieren.98 Die unter dem Titel »Rodauner Anfänge« zusammen-
gefaßten Notizen zeugen von einer intensiven Auseinandersetzung 
Hofmannsthals mit Leonardos Schriften, im Juli 1906 liest er die Mono-
graphie von Gabriel Séailles über Leonardo und die von Marie Herzfeld 
herausgegebene Auswahlausgabe seiner Schriften. Letztere empfi ehlt 
er im »Brief an den Buchhändler Heller« und nennt Leonardo »eine 
Erscheinung, von der selbst Goethe überstrahlt wird«. Goethes »Far-
benlehre« und Leonardos Aufzeichnungen sind in den sprachrefl exiven 
Überlegungen der »Rodauner Anfänge« die positiven Paradigmen für 

S.   78 – 84. Zur These eines visionären Erregungsmodells fügt es sich, wenn Heumann auf 
eine am Rand des Vortragsmanuskripts notierte Bemerkung verweist, die eine Rezeption von 
Freuds und Breuers »Studien über Hysterie« wahrscheinlich macht, deren kathartische Me-
thode der Affektableitung auf die Kunstbetrachtung übertragen wird. Ebd., S.   84 und 94. 
 96  Sartre, Das Imaginäre (Anm.   77) S.   64 – 67. Mauervisionen bei Müller, Phantastische 
Gesichtserscheinungen (Anm.  18 ) §  79, S.  125; Cellinis Vision ebd. § 107, S.  142. 
 97  Mach, Analyse der Empfi ndungen, 1886 (Anm.   25) S.   84. Mach, 1991 (ebd.) S.  167.
 98  Helmholtz, Physiologische Optik (Anm.   30) S.   307  f., 416.– Mach, Analyse der Empfi n-
dungen, 1886 (Anm.   25) S.   84  f., Anm.   44. Mach bezieht sich in der Erstausgabe auf folgende 
Ausgabe: Leonardo da Vinci: Buch von der Malerei. Übersetzt von Heinrich Ludwig. Wien: 
Braumüller 1892. Identisch: Mach, 1991, S.  169  f.– Vgl. Ingrid und Günter Oesterle: Der 
Imaginationsreiz der Flecken von Leonardo da Vinci bis Peter Rühmkorf. In: Signaturen der 
Gegenwartsliteratur. Festschrift für Walter Hinderer. Hg. von Dieter Borchmeyer. Würzburg 
1999, S.   213 – 238. – Jörg Bittner: Wolken, Mauern, Schwämme. Leonardo und die natürli-
chen Hilfsmittel visueller Kreativität. In: »Wunderliche Figuren«. Über die Lesbarkeit von 
Chiffrenschriften. Hg. von Hans-Georg von Arburg, Michael Gamper und Ulrich Stadler. 
München 2001, S.  17– 41.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Sabine Schneider

eine »Kunstsprache«, welche der »Vergröberung des Wortes« durch die 
»mechanischen« Termini der Wissenschaftssprache als »höchstes Gegen-
bild« entgegengesetzt werden – »alles bleibt in der Schwebe und doch 
wird unendliches gegeben.« Die komplexe Wechselbeziehung zwischen 
Sehen und Sprechen und ihre semiotischen Möglichkeiten für eine 
Kunstsprache, jene »ungeahnten Kontinente«, als welche in »Ad me ip-
sum« der »Zusammenhang von Bild Wort und Schrift« bezeichnet wird, 
knüpfen nicht zufällig an Leonardo an.99 

Das Starren auf die leere Mauer, die zum Projektionsschirm für die 
Eigenlogik visueller Imagination wird, ist ein wiederkehrendes Thema 
in Hofmannsthals Texten. Brennender noch wird dieser Mauerblick 
dadurch, daß er ihn wie den Cellinis an die Mauer einer Kerkerzelle 
bannt. Das »gefangene Bewußtsein«, wie Sartre das Fasziniertsein der 
Imagination von den erscheinenden Konfi gurationen nennt, wird in 
solchen Kerkervisionen gleichsam visualisiert.100 So hat der Reisende in 
den »Briefen des Zurückgekehrten«, eingesperrt in seinen Verschlag, an 
der Schwelle zwischen Leben und Sterben, auf die gelbgraue Wand aus 
Büffelmist gestarrt und das Leben dieses Farbenspiels als wirklicher er-
fahren, als es die scheinbar so sichere Welt der Gegenstände für ihn sein 
konnte.101 Und wäre es nicht reizvoll, auch Lord Chandos’ im Licht der 
»großen sinkenden Sonne« sich auftuende Rattenvision der Attraktion 
dieses Phantasmas zuzuschreiben, zumal auch hier die fl eckigen, »mod-
rigen Mauern« einen Keller begrenzen, der angesichts der »verstopften« 
Ausgänge für die in Todesagonie sich windenden und Blicke in die »leere 
Luft« schickenden Ratten zum Kerkerverlies wird?  102

 99  Rodauner Anfänge. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.  126 –134, S.   392 –
399. – Der »Brief an den Buchhändler Hugo Heller« (GW RA I, S.   372  f.) empfi ehlt: Die 
Schriften des Lionardo da Vinci, ausgewählt und übertragen von Marie Herzfeld (Diede-
richs).– Das Buch von Gabriel Séailles, Léonard de Vinci. L’Artiste et le Savant. 1452 –1519. 
Paris 1906 (FDH / HvH Bibl.) trägt das Lesedatum Lueg Juli 06.– Ad me ipsum. GW RA 
III, S.   620. – Von früherer Beschäftigung mit Leonardo zeugen Aufzeichnungen, z. B. von 
1897: GW RA I I I, S.   423 und Briefe, z. B. an Alfred Freiherrn von Berger vom 5. Oktober 
1892. B I, S.   69; an Elsa Bruckmann-Cantacuzene vom 20. April 1894. B I, S.  100.
 100  Sartre, Das Imaginäre (Anm.   77) S.   78  f. »Dieses Bewußtsein ist aber selbstverständlich 
nicht Gefangener der Objekte, sondern Gefangener seiner selbst. […] wir betrachten die 
hypnagogische Vorstellung nicht, wir sind durch sie fasziniert.«
 101  SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.  167.
 102  Ebd., S.   51.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 239

»Die Bühne als Traumbild«, ein nicht nur bühnentechnisch, sondern 
auch poetologisch wichtiger Text des Jahres 1903 fordert den Bühnen-
bildner auf, anstelle historistischer Pappdekorationen die Bühne als 
visionären Raum in der Dämmerung von Licht- und Schatteneffekten 
aufleuchten zu lassen, das imaginative Potential einer Magie ungewisser 
Lichter und die ständig wechselnden Formen, »das unerschöpfl iche Spiel 
des Lichts«, zu nutzen. Auch hier steht das Tableau des Kerkerblicks im 
Zentrum solcher Lichtästhetik. »Das schöpferische Auge«, von dem die 
Rede ist, welches ein »Bild schaffen [müsste], auf dem nicht fußbreit ohne 
Bedeutung ist«, wird zwar mit dem Auge des Träumenden verglichen. 
Dieses träumende Auge wird dann aber nicht als schlafendes, sondern im 
Bild des starrenden Sträfl ings vorgestellt, dessen visuelle Visionen nicht 
bedeutungsschwer sind wie etwa die Freudsche Traumlogik, sondern im 
sinnlichen Material der Licht- und Farbenwechsel verbleiben:103

Wenn er seine Lichter auf seine einfachen gemalten Wände wirft, muß er die 
Kräfte der Seele in sich versammeln, mit denen der Gefangene, mit denen der 
Kranke hinüberstarrt durchs Fenster: da ist die Mauer des Gefängnis hofes, 
da ist die getünchte Wand der Hospitalskapelle; und auf ihr ein Hauch, eine 
fl iegende Röte, ein schwellendes Gelb, ein Gelb, als bräche es durch Wände 
von Topas, dann ein Purpur, ein Violett, ein verhauchendes Violett, ein 
Dunkeln. Und er, der hinüberstarrt, geschmiedet in Ketten oder gebäumt 
auf seinem Sterbekissen, er hat an dem Farbewechseln jener getünchten 
Wand mehr Herrlichkeit als zehntausend Gesunde, die von Waldesklippen 
die Sonne sinken sehen und Bucht und Tal aufglühen sehen in Purpur, Gelb 
und versinken in Nacht. Denn die Welt ist nur Wirklichkeit, ihr Abglanz aber 
ist unendliche Möglichkeit, und dies ist die Beute, auf welche die Seele sich 
stürzt aus ihren tiefsten Höhlen hervor.104

Wie diese visionäre Ästhetik des Lichts und ihre halluzinatorische Logik 
in der »Elektra« im Zusammenwirken mit Max Reinhardt umgesetzt 
wird, wäre ein eigenes reizvolles Thema.105 Auch Elektra ist eine Ge-

 103  Zur »Austreibung der Bilder« um der sprachlich fi xierbaren Bedeutung willen vgl. 
Florian Schneider: Augenangst? Die Psychoanalyse als ikonoklastische Poetologie. In: HJb 
9 (2001) S.  197– 240.
 104  GW RA I, S.   490 – 493, hier S.   492.
 105  Auf inhaltliche und programmatische Aspekte der Zusammenarbeit beschränken sich 
Leonhard M. Fiedler: Die Überwindung des Naturalismus auf der Bühne. Das Theater Max 
Reinhardts. In: Dieter Kafi tz (Hg.): Drama und Theater der Jahrhundertwende. Tübingen 
1991, S.   69 – 85, und Wolfgang Nehring: »Elektra« und »Ödipus«. Hofmannsthals ›Erneue-

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Sabine Schneider

fangene, die in der Enge umgebender Mauern eingeschlossen ist und 
deren starres Auge im Zwielicht der Dämmerung und im fl ackernden 
Feuerschein tanzende Lichtfi guren und »Schatten, dort im Mauerwinkel« 
beschwört.106 Die Bühnenanweisungen zur Lichtregie folgen ihrer subjek-
tiven Perspektive und affi rmieren die explanatorischen Mythisierungen 
ihres Blicks. Die Flecken roten Lichts während ihrer Blutvisionen er-
scheinen wie Blutfl ecke und das Rot und Schwarz des gekrümmten Fei-
genbaums ist in der Dämmerung ein unheimlicher Tierdämon.107 Elektra 
steht immer im Dunkeln oder an der Schwelle des Lichts, während die 
anderen Figuren wie Klytämnestra grell illuminiert und gerahmt in Fen-
ster- und Türöffnungen erscheinen.108 Doch nicht auf »Elektra«, sondern 
auf einen Prosatext des Jahres 1903 soll zum Schluß noch ein Streiflicht 
fallen, als Beispiel für die Einlösung von Hofmannsthals Poetik des Visio-
nären in der poetisch-rhetorischen Struktur seiner literarischen Texte.

rung der Antike‹ für das Theater Max Reinhardts. In: Renner, Hofmannsthal / Begegnungen 
(Anm.   24) S.  123 –142, sowie Peter Sprengel und Gregor Streim: Berliner und Wiener Mo-
derne. Wien 1998, S.   510 – 519: »Hofmannsthal in Berlin. Die Begegnung mit Reinhardt und 
die Wende von 1903.« 
 106  SW VII Dramen 5, S.   67.
 107  Ebd., S.   66. Vgl. »Authentische Vorschriften für die Inszenierung«, ebd. S.   379 – 381, 
hier S.   380: »Über das niedrige Dach des Hauses rechts wächst von draußen her ein riesi-
ger schwerer gekrümmter Feigenbaum, dessen Stamm man nicht sieht, dessen Masse aber, 
unheimlich geformt im Abendlicht wie ein halbaufgerichtetes Thier, auf dem fl achen Dach 
auflagert. Hinter diesem Baum steht die sehr tiefe Sonne und tiefe Flecken von Roth und 
Schwarz erfüllen, von diesem Baum ausgeworfen, die ganze Bühne.« Die Dämmerung mit 
seinen ungewissen Lichtverhältnissen ist die Stunde des Mythos, in der Schatten zu Dämo-
nen sich verlebendigen.
 108  Ebd., S.   74: »In dem breiten Fenster erscheint die Gestalt der Kytämnestra. Ihr fahles, 
gedunsenes Gesicht, in dem grellen Licht der Fackeln, erscheint noch bleicher […]. Elektra 
steht starr aufgerichtet, das Gesicht diesem Fenster zugewandt.« Der Wechsel von kinemato-
graphischer Bewegtheit und gerahmter Erstarrung vor dem starren Auge Elektras sowie die 
Clair-Obscur-Verteilung wird in den »Authentischen Vorschriften« noch einmal unterstrichen, 
S.   380: »Der Zug, welcher der Klytämnestra im inneren des Hauses vorangeht, erfüllt zuerst 
das große Fenster, dann das zweite Fenster links von der Thür im Wechsel von Fackellicht 
und schwarzen vorüberhastenden Gestalten. Klytämnestra erscheint, mit ihren zwei Vertrau-
ten, im breiten Fenster, ihr fahles Gesicht, ihr prunkendes Gewand grell beleuchtet – fast 
wie ein Wachsfi gurenbild – von je einer Fackel links und rechts. Der Hof liegt im Dunkeln.« 
Unter einem etwas anderen Aspekt – dem des ekstatischen Feuertanzes – beleuchtet Gabriele 
Brandstetter die Licht- und Schattenspiele in der Elektra: Vgl. Dies.: Tanz-Lektüren. Körper-
bilder und Raumfi guren der Avantgarde. Frankfurt 1995, S.   279 – 282.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 241

IV Seliges Spiegeln der Sprache. Das Beispiel der »Sommerreise«

Hofmannsthals Faszination für die kreative Potenz des Visuellen befragt 
die semiotische Verheißung des Bildes nur um der Literatur willen. Das 
»unerschöpfl iche Spiel des Lichts« kann sich einzig als Sprachspiel ein-
lösen, die Spiegelungen als »Abglanz« und »unendliche Möglichkeit« sind 
semantische Spiegeleffekte, die sich auf der Ebene des Wortmaterials 
ereignen. Die Poetik des Visionären, der kreativen Vagheit, des »Glis-
sando« des Übergänglichen, der »leisen Überleitungen« und der »Ver-
wischung der Klassifi kationen«, bedient sich der schwebenden Bilder 
der Sprache.109 »Aus den Zusammenstellungen von Worten«, wie es im 
»Gespräch über Gedichte« heißt, muß der Funke springen, der die Tex-
tur wie die Gobelins im Hause Lanckorońksi zu emphatischer Präsenz 
illuminieren soll. »Was niemals da war, nie sich gab, jetzt ist es da, jetzt 
gibt es sich, ist Gegenwart, mehr als Gegenwart; was niemals zusammen 
war, jetzt ist es zugleich, ist es beisammen.«110

Mit welchen genuinen Mitteln die Literatur eine »Welt der Bezüge« 
schaffen kann, wie es in der Rede über »Der Dichter und diese Zeit« 
formuliert ist,111 führt kaum ein anderer literarischer Text Hofmannsthals 
so poetologisch bewußt vor wie die »Sommerreise«. Er ist die konse-
quenteste Umsetzung einer Ästhetik der Ähnlichkeit, die einer Logik 
von sprachlichen und phonetischen Korrespondenzen, von variierenden 
Wiederholungen und Wiedererkennungseffekten gehorcht.112 Daß be-
reits am Vorabend der Reise »die Fülle des Sommers auf einmal da ist«, 
wie es im Texteingang programmatisch heißt, teilt sich dem Leser über 

 109  SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.  131: »Rodauner Anfänge glissando  !«; 
GW RA I I I, S.   324 (1891) über die »Verwischung dieser Klassifi kationen«; S.   335 (1891) 
über die »starken Stimmungen der Übergänge«; S.   423 (1897) über das schwebende Gleich-
gewicht der Worte. Vgl. auch BW Beer-Hofmann, S.   4 (8. Juli 1891). Die »leisen Überleitun-
gen« in: Tausendundeine Nacht. GW RA I, S.   362 – 369, hier S.   365. 
 110  Das Gespräch über Gedichte. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   86.
 111  GW RA I, S.   68. »Im Gewebe seines Leibes« werden die Eindrücke aus allen Zeiten 
verarbeitet, so schafft der Dichter »aus Vergangenheit und Gegenwart, aus Tier und Mensch 
und Traum und Ding, aus Groß und Klein, aus Erhabenem und Nichtigem die Welt der 
Bezüge.«
 112  Solche strukturalen Einsichten hat zuerst die Interpretation von David E. Wellbery an 
der »Sommerreise« vorgeführt: Narrative Theory and Textual Interpretation: Hofmannsthal’s 
»Sommerreise« as Test Case. In: DVjs 54 (1980) S.   306 – 333.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Sabine Schneider

solche semantischen Spiegelungen mit. Diese Reiseerzählung, welche 
kein persönliches Erlebnis-Ich der Reise kennt, folgt statt dessen der 
sprachlichen Logik der Metaphorik, dem Drang des Wassers etwa, der 
Erfüllung im Land des Sommers begehrt. Die metaphorische Bewegung 
von Begehren und Erfüllung, von Strömen und Sistieren, strukturiert 
den Text bis zur intendierten Einlösung der Spannung in der im Nieder-
rollen erstarrten letzten Welle, als welche der Hügel bei Vicenza, gekrönt 
mit der Rotonda des Palladio erscheint. Vom ersten Satz an oszilliert das 
Geschehen, ist der Status des Erzählten in der Schwebe gehalten, zwi-
schen Traum und fi ktiver Realität und zwischen literaler und fi gurativer 
Bedeutung: 

Hier unter dem Schatten des großen Ahorn, hier, wo ein Hahnenruf, ein 
Grillenzirpen, das Rauschen des kleinen Baches die Welt bedeuten, erscheint 
diese dreitägige Reise schon wie ein Traum. Und doch war sie wirklich: so 
wirklich wie ein Gang zum Brunnen, ein Niederbeugen, das Löschen eines 
tiefen Durstes in eiskaltem, felsentsprungenem Wasser; so wirklich wie ein 
Verlangen nach Früchten, nach kernigweichen, innerlich kühlen, duftigen, 
fl aumumhüllten Früchten, ein Anlegen der Leiter, ein Hinaufsteigen, ein 
Pfl ücken, ein Genießen, ein Schlummern in der Krone des Baumes.113 

Schon dieser erste Satz verrätselt durch eine Vermischung aller Ebenen. 
Wenn das Folgende als Traumerzählung gelten soll – ein Traum, der 
gleichwohl Wirklichkeit zu sein beansprucht – so fragt sich, wer diesen 
Traum gerade träumt, wer durch den auffälligen räumlichen und zeit-
lichen deiktischen Gestus die Gegenwärtigkeit des »Hier« und »Jetzt« 
herstellt. Wer beschwört in der Simultanordnung einer Traumvision die 
»Fülle des Sommers auf einmal« und nimmt uns in seinen Traum mit hin-
ein? Denn ein erzählendes oder gar biographisches Ich der Reise taucht 
an keiner Stelle des Textes auf, jedenfalls nicht auf der Inhaltsebene. Statt 
dessen begegnen wir dem Bild des schlafenden und – so muß man wohl 
folgern – träumenden Wanderers auf der Ebene der sprachlichen Gleich-
nisse, in welche die Landschaftsbeschreibung permanent hinüberspielt. 
»Wanderern gleichen die Bündel Heu, hingesunkenen Ermüdeten, Ste-
henden, am Pilgerstabe erstarrt, schlafend in der Gebärde des Wanderns; 
und jeder Schatten der Nacht, dort am Waldrand, da auf dem Altan, 
jeder gleicht einem Wanderer, der sich hinließ, in den Mantel gewickelt, 

 113  GW E, S.   595.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 243

mit dem ersten Frühstrahl leicht aufzuspringen, mit dem ersten Schritte 
weiterzuwandern.«114

Dieser Wanderer scheint von der Gleichnisebene auf die Ebene der 
Erzählung hinüberwechseln zu können. Und er scheint dem Drang des 
abwärts rauschenden Wasser auf seinem Weg zum Land des Sommers 
zu folgen, bis er uns – nun wieder auf der Bildebene – in der Allegorie 
der »halb im Schlummer erstarrte[n] Wesen« der Städte um Castelfranco 
wiederbegegnet. Auch sie sind »wie ein reicher lässiger Reisender, den 
auf der Jagd der Schlummer überwältigt.«115 Diese Vermischung der Ebe-
nen, die Auflösung der logischen Grenze zwischen Sach- und Bildebene 
lässt die Handlung als Folge des Sprachgeschehens erscheinen. Auch das 
Wasser des Brunnens und die fl aumumhüllten Früchte des ersten Satzes 
wandern im Laufe der Erzählung zwischen diesen Ebenen und knüpfen 
im wechselseitigen Verweis ihres wiederholten Auftauchens ein Netz von 
Bezügen, welches sie mit Bedeutsamkeit auflädt. In der literarischen Evo-
kation von Giorgiones »Concerto campestre« in der Mitte der Erzählung 
verdichten sich dann diese Korrespondenzen.116 Das im Eingangssatz an-
klingende aufwärtsgerichtete Verlangen nach den hängenden Früchten 
und das Niederbeugen zum durstlöschenden Wasser sind zudem noch 
ein intertextueller Spiegeleffekt, der sie als poetologische Metaphern 
konnotiert. Zitiert wird der Tantalusmythos, den Lord Chandos als 
Metapher für seine Produktionshemmung bemüht: »Wie soll ich es 
versuchen, Ihnen diese seltsamen geistigen Qualen zu schildern, dies 
Emporschnellen der Fruchtzweige über meinen ausgereckten Händen, 

 114  Ebd., S.   595  f.
 115  Ebd., S.   598.
 116 Die Mehrzahl der Kunsthistoriker schreibt das »Concerto Campestre« (um 1510, Lou-
vre, Paris) heute Tizian zu. Zur Zuschreibung vgl. Terisio Pignatti / Filippo Pedrocco: Gior-
gione. München 1999, Kat. A 15.– Für Giorgione votiert Jaynie Anderson: Giorgione. Peintre 
da le »Brièveté Poétique«. Catalogue Raisonné. Paris 1996, S.   308.– Daß Hofmannsthal vor 
allem zwei berühmte Bilder Tizians überblendet, das »Ländliche Konzert« und »Himmlische 
und irdische Liebe«, hat zuerst Werner Vordtriede gezeigt: Das schöpferische Auge: zu Hof-
mannsthals Beschreibung eines Bildes von Giorgione. In: Monatshefte 48 (1956) S.  161–168. 
Die komplexen Beziehungen zwischen Gemälde, Palladianischer Architektur und Text als 
eine Technik der Überschreibung und Kontrafaktur untersuchen die Interpretationen von 
Helmut Pfotenhauer (Erosion des klassischen Italien-Bildes. Hofmannsthals »Sommerreise« 
(1903). In: Ders.: Sprachbilder [Anm.   91] S.   207– 226) und Ursula Renner, »Sommerreise« 
in die Kunstlandschaft (Anm.   91) S.   297– 343.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Sabine Schneider

dies Zurückweichen des murmelnden Wassers vor meinen dürstenden 
Lippen?«117 Die Sommerreise, so könnte man es pointieren, schreibt an 
dem Punkt weiter, an dem Lord Chandos verstummt, und verwandelt 
die Metaphern seiner Schreibhemmung in ein virtuoses Spiegelkabinett 
aus Sprache. 

Im Changieren der Bedeutungen liest sich vor diesem Hintergrund 
die Eingangssequenz, welche den Vorabend der Reise als atmosphäri-
sche Landschaft heraufbeschwört, wie eine grandiose poetologische 
Zeugungsphantasie.118 Und wieder ist es das visionäre Zwielicht der 
Abenddämmerung an der Schwelle von Tag und Nacht, Hell und Dunkel, 
der fragile Moment des Übergangs, als die »Sonne längst gesunken« ist 
und »noch immer im Westen ein Abgrund von Licht« steht, der die Fülle 
des Sommers auf einmal da sein läßt.119 Da verwundert es kaum noch, 
daß der leichte Hauch, der wie ein Atem die erstarrte Natur erweckt, 
»unsäglich« ist. Was sich hier wie die Gobelins im Hause Lanckoroński 
von selbst »entzündet«, was von innen »glüht«, was »schwillt« und ver-
langender »hervorquillt« und sich »bläht«, erzählt nicht nur von einer 
schönen Landschaft, sondern auch selbstrefl exiv vom Verlangen nach 
sprachlichem Ausdruck, von der Suche der sprachlichen Dinge nach 
der Einlösung ihrer Bedeutung. Dies ermächtigt eine nichtsistierbare 
Textbewegung sprachlicher Verschiebungen. Der Mallarmésche Dämon 
der Analogie hat dieses Erzählen infi ziert und unterminiert seine lineare 
Konsistenz, welche etwa der sukzessiven Abfolge des Reiseverlaufs folgen 
würde.120 Die Analogie als rhetorische Figur der Übertragung, als Ver-
gleich, als personifi zierende Metapher oder Allegorie, wird zum eigentli-
chen Agens einer Textbewegung, welche die Herstellung von Bedeutung 
als textimmanente Logik semantischer Verschiebung auf einer lateralen 
Ebene vorführt. Das Wortmaterial löst sich auf und wird neu zusammen-
gesetzt. Die flaumumhüllten Früchte kehren wieder in der Flaumfeder 

 117  Ein Brief. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   48. Vgl. Wellbery, Sommer-
reise (Anm.  112) S.   323.
 118  Eine ähnliche These vertritt Ursula Renners Interpretation der »Sommerreise« 
(Anm.   91) und dies., Das Erlebnis des Sehens (Anm.   24) S.   295 – 297.
 119  GW E, S.   595.
 120  Vgl. Michael Pauen: Der Dämon der Analogie. Stéphane Mallarmé und die Lehre vom 
Ähnlichen. In: Ästhetik des Ähnlichen. Zur Poetik und Kunstphilosophie der Moderne. Hg. 
von Gerald Funk, Gert Mattenklott und Michael Pauen. Frankfurt  a. M. 2000, S.   95 –110.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 245

des Adlers auf dem Barett der im Tagtraum versunkenen Figur auf dem 
Bild des Giorgione.121 Das Segel transformiert sich in der Metathese des 
seligen Spiegelns.122 »Analogie ist alles«, pointiert es eine Aufzeichnung 
zum »Gespräch über Gedichte« und illustriert dies an einem Beispiel, das 
aus der »Sommerreise« stammen könnte: »es heisst die eigene Schwere 
abgeben: sich im schwebenden Adler fin<den>  «.123 Solche träumerischen 
Verwechslungen und »partielle Identifi cation«124 machen die »Lust des 
Schauens« in der »Sommerreise« aus. Die Feder auf dem Barett des 
Jünglings aus Giorgiones Bild stammt von der Brust des in der Ferne 
»segelnden« Adlers und sein traumverlorener Blick setzt sich an die Stelle 
»jenes Andern« in der »blauen Ferne«, der »mit blutenden Füßen den 
Horst des Adlers beschlich,« und blickt mit dessen Augen auf sich selbst 
zurück.125 Die Traumlogik der »Sommerreise« hat eine rhetorische Struk-
tur, wie sie Nietzsche in seinen Traumaphorismen als halluzinatorische 
Logik des verworrenen Schließens, des wilden Analogisierens und der 
Verwechslung aufgrund flüchtigster Ähnlichkeiten beschreibt.126 

Diese Simultaneitätseffekte sind ein impliziter paragone der Literatur 
mit der Zeichenfülle des Bildes und eine Auseinandersetzung mit den 
von Lessing gesetzten Mediengrenzen zwischen der Sukzession der 
Erzählkunst und der Räumlichkeit der Bildkünste. Die Sprache nimmt 
die Herausforderung an, welche von der semiotischen Komplexität der 
Bildsprache ausgeht, und überbietet sie durch ihre genuinen Mittel. Hof-
mannsthal war ähnlich wie Rilke fasziniert von der selbstbezüglichen 
Logik der Farbensprache, in der die Bedeutung der einzelnen Farbe sich 
nicht referentiell, sondern in der Interaktion der Farben untereinander 

 121  GW E, S.   595 »duftigen, fl aumumhüllten Früchten«, S.   600 »dem Korb, dem Früchte 
entrollen […], die Flaumfeder des Adlers auf smaragdgrünem Barett.«
 122 GW E, S.   595: »bläht es wie ein Segel«; S.   598: »bläht sich ihr Name wie ein gelb und 
purpurnes Segel«; ebd.: »dies selige Spiegeln«; S.   600: »Zum Segel wird die Decke«; ebd.: 
»selig spielen sie«.
 123  Das Gespräch über Gedichte. Varianten. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, 
S.   321. Vgl. auch den Entwurf »Der Revenant«. Ebd., S.  178: »Es war schon während des 
wirklichen Lebens meine Tendenz mehr von den Ähnlichkeiten als von den Unterschieden 
affi ciert zu werden.«
 124  Vgl. Das Gespräch über Gedichte. Varianten. SW XXXI Erfundene Gespräche und 
Briefe, S.   323, 326, 327.
 125  GW E, S.   599.
 126  Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches. KSA 2, S.   31– 35.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Sabine Schneider

einlöst. Über das »grenzenlos relative der Farbe: jede Farbe existiert nur 
durch ihre Nachbarschaft«, refl ektiert er im Zusammenhang des Van 
Gogh-Erlebnisses der »Briefe des Zurückgekehrten« und formuliert die 
an den Farben evidente Einsicht, »daß die Richtigkeit der valeurs alles ist, 
und dies ein Welt-ganzes – genau wie das in Worten festzulegende«.127 
Auch die Ansprache im Hause des Grafen Lanckoroński hat die wechsel-
seitigen Spiegelungen und Kontraste der Farben im simultanen Gewebe 
arabesker Gobelins zum Thema, eine »Sprache, so mannigfaltig, so 
verwickelt, mit tausendfältigem Hüben und Drüben, Oben und Unten, 
Zuvor und Hernach.« Die Simultanlogik dieser gebundenen Welt der 
Farben und arabesken Verschlingungen in ihren »rätselhaften Kon-
kordanzen« nennt Hofmannsthal Vision als etwas Ungreifbares, nicht 
diskursiv Festlegbares.128 

Solche visionäre Übergänglichkeit auch durch das Nebeneinander-
stellen von Worten zu erzeugen, ist ein Movens seines Schreibens. Vom 
im Gleichgewicht schwebenden Gemenge der Worte ist in einer Aufzeich-
nung von 1897 die Rede.129 Von einem »Hauch«, der »jenseits aller Worte« 
ist, spricht ein Text über »Französische Redensarten« aus demselben Jahr. 
Ein »unbegreiflich flüchtiger Glanz«, liege in der »un über trag baren Art«, 
»wie die Worte nebeneinandergestellt werden, wie sie aufeinander hin-
deuten, einander verstärken und verwischen, miteinander spielen, ja sich 
verstellen, und eines des anderen Maske vornehmen.«130 

Es ist ein nur scheinbares Paradox, daß die Sprache die Evidenz des 
Bildes nicht im ekphrastischen Gestus der Anschaulichkeit einzuholen 
vermag, sondern im Gegenteil jede Anschauung im rhetorischen Spiel 
der Metapher zersetzt.131 Wenn ein literarischer Text wie die »Sommer-

 127  Ellen Ritter: Hugo von Hofmannsthal: Die Briefe des Zurückgekehrten. In: Jahrbuch 
des freien deutschen Hochstifts 1988, S.   226 – 252, hier S.   242, und ihr Kommentar SW 
XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   436  f. Vgl. Renner, Zauberschrift (Anm.  10) 
S.   387– 458.
 128  GW RA I, S.   22  f. 
 129  GW RA I I I, S.   423. 
 130  GW RA I, S.   237. Der »Hauch« ist auch die zentrale Metapher im »Gespräch über 
Gedichte« und den Varianten dazu, SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S.   85, 
S.   325 – 327.
 131  In Anlehnung an den Titel eines Essays von Manfred Frank: Die Aufhebung der 
Anschauung im Spiel der Metapher. In: Anschauung als ästhetische Kategorie. Neue Hefte 
für Philosophie 18/19 (1980) S.   58 – 78.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz 247

reise« ein Bild wie das »Ländliche Konzert« Giorgiones umschreibt, so 
überführt er Elemente der Anschauung in die immanente Ordnung eines 
Sprachspiels und versetzt sie in eine sprachliche Schwebe.132 Das Unsäg-
liche der traumverlorenen Blicke in Giorgiones »Ländlichem Konzert«, 
jenes »selige Spiegeln« einer süßen Vermischung des Getrennten, der 
Augenblick konzentriertester Sinnlichkeit und das nur im Bild einlösbare 
Ineinander von Weite und Nähe, von Hell-Dunkel, von Tag und Traum, 
ist nicht Gegenstand ekphrastischer Beschreibung mit den Mitteln rhe-
torischer evidentia. Dieses Unsägliche ist vielmehr die Leerstelle einer 
nicht erreichbaren Erlösung für ein Textbegehren, das die Dynamik von 
Verlangen und Erfüllung in der Metaphorik des Strömens und Auffan-
gens in immer neuen Variationen durchspielt und am Ende mit einer 
selbstrefl exiven Pointe auf sein eigenes Sprachgeschehen verweist. 

Wie schon die kleine allegorische Novelette »Das Glück am Weg« 
kann die »Sommerreise« als poetologische und mediologische Phanta-
sie über die Evidenzverheißung des Bildes und die genuin literarischen 
Mittel einer Poetik des Visionären gelesen werden. Im »Glück am Weg« 
starrt der von den Bildsequenzen einer »fl iegenden, vagen Bildersprache« 
berauschte Blick am Ende auf die blinkenden Buchstaben eines allego-
rischen Schriftzugs, dessen Goldglanz die Sinnlichkeit des Bildes in die 
Schrift absorbiert hat.133 So endet auch die »Sommerreise«, nämlich mit 
einem Fingerzeig auf ihr genuines Medium. Der »unsägliche Hauch« der 
poetologischen Eingangsphantasie kehrt im Schlußabschnitt wieder und 
soll sich nun, nachdem er dem »Drang der fernen Berge, de[m] Drang 
der starken Wässer« gefolgt ist, in einem »unsterbliche[n] Traum, ein[em] 
wundervoll geformte[n] Ziel« erlöst sehen. »Erlöst« aber ist dieser Drang, 
so die Schlußpointe, »in einem Gleichnis«.134 Doch welches Gleichnis 

 132  Pfotenhauer spricht davon, dass in der Überschreibung durch den Text das Plastische 
des Bildes entkonturiert wird: Erosion des klassischen Italien-Bildes (Anm.  116) S.   220  f.
 133  SW XXVIII Erzählungen 1, S.  11: »Wie ich so hinstarrte auf das schwindende Schiff, 
das sich ein wenig gedreht hatte, kehrte sich mir unter Bord etwas Blinkendes zu. Es waren 
vergoldete Genien, goldene, an das Schiff geschmiedete Geister, die trugen auf einem Schild 
in blinkenden Buchstaben den Namen des Schiffes: ›La Fortune‹   …«; vgl. Schneider, Evi-
denzverheißung (Anm.   8); Uwe C. Steiner: Die Zeit der Schrift. Die Krise der Schrift und die 
Vergänglichkeit der Gleichnisse bei Hofmannsthal und Rilke. München 1996, S.   67– 86, hier 
S.   79  f.; Renner, Zauberschrift (Anm.  10) S.   87–111; dies.: Das Erlebnis des Sehens (Anm.   24) 
S.   285 – 305, hier S.   287– 305.
 134  GW E, S.   602.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Sabine Schneider

könnte es geben, das wußte Hofmannsthal wie kaum ein anderer und 
führt es in der »Sommerreise« vor, für das sich nicht ein weiteres fi nden 
ließe, das Gleichnis eines Gleichnisses und so fort? Lord Chandos je-
denfalls darf auf Erlösung vom unendlichen Regreß der Sprache kaum 
hoffen.135

 135  Das wäre ein Einwand gegen die Deutungen des »Briefs«, die einen Ausweg aus den 
Sprachlabyrinthen in der unmittelbaren Erfahrung des Körpers oder einer lebensphiloso-
phisch inspirierten Einheitserfahrung sehen. Vgl. Monika Fick: Sinnenwelt und Weltseele. 
Der psychophysische Monismus in der Literatur der Jahrhundertwende. Tübingen 1993, 
S.   345 – 349; Bettina Rutsch: Leiblichkeit der Sprache – Sprachlichkeit des Leibes. Wort, 
Gebärde, Tanz bei Hugo von Hofmannsthal. Frankfurt  a. M. 1998, S.   60 – 89; Braungart, 
Leibhafter Sinn (Anm.   73) S.   219 – 230; Riedel, Homo Natura (Anm.   49) S.  12 – 39. Das An-
sinnen eines Jenseitigen der Sprache ist eine Vertextungsstrategie, auch die »unsägliche Lust 
des Schauens« ist eine Lust am Text.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209 - am 17.01.2026, 20:54:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

