Horende schreiben iiber Gehorlose:
Ein Traum von tiefer Stille
Skizzen zur Entwicklung einer literarischen Schreibweise

»Es gibt keine geschriebene Sprache, die nicht auch gleichzeitig etwas zur Schau stellt«
(1982, 7), schreibt Roland Barthes in seinem Essay Am Nullpunkt der Literatur. In beson-
derer Weise trifft dies auf einen Roman zu, der im Jahr 1720 in London erschien; ein
eigenartiger Text ohne Angabe eines Verfassers. Darin ist nicht nur die Rede vom Leben
eines auflergew6hnlichen Mannes, sondern auch von zeitgendssischen Erziehungsfra-
gen, die in seltsamem Gegensatz zu den im Roman ausfiihrlich dargestellten Berichten
iber okkulte Michte, Wahrsagekunst und Zauberei stehen und ihm einen Ort an der
Schnittstelle diesseits und jenseits der Aufklirung zuweisen. Sein Titel: Die Geschichte
des Lebens und der Abenteuer des Mr. Duncan Campbell, eines Gentleman, der, obwohl er taub-
stumm ist, den Namen jedes Fremden beim ersten Anblick niederschreibt, zusammen mit dessen
kiinftigen Gliicksaussichten, und der gegenwirtig im Exeter Court wohnt, gegeniiber dem Savoy, in
der Strand. Tatsichlich gab es wohl einen historischen Duncan Campbell, einen Quack-
salber, der sich als >taubstummc« ausgab und Wundertaten versprach, doch von dem
ist hier nicht die Rede. Vielmehr geht es um den Helden und die Darstellung seines
Lebens in jenem Roman, der Daniel Defoe (1660-1731) zugeschrieben wird, obwohl bis
heute nicht geklart ist, welche Teile des Romans tatsichlich aus seiner Feder stammen.
Die urspriinglich anonyme Veroffentlichung hing mit einem Zerwiirfnis zusammen,
das er und sein Verleger hatten, dem der Autor unredliche Anderungen am Manuskript
vorwarf. Zudem hatte Defoe in jenen Tagen andere Sorgen. Musste er sich doch vor der
Polizei und der Justiz verstecken, die ihn wegen gegen ihn geltend gemachten alten For-
derungen suchte. Als er 1731 starb, blieb die Autorschaft am Duncan Campbell ungeklirt.
Seit der 1790 veréffentlichten Biografie The Life of Daniel De Foe von George Chalmers
wird der Roman zum festen Bestandteil des Werks Daniel Defoes gerechnet.

Woran auch immer es lag, ob am Mangel einer Endfassung durch den Autor, ob
an Hinzufuigungen durch andere Autoren oder durch den Verleger — der Roman er-
scheint disparat und beinhaltet im Wesentlichen drei Themenkomplexe, die eigentiim-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Literatur iber gehdrlose Menschen

lich selbststindig nebeneinanderstehen. Da gibt es zum einen die Schilderung von Her-
kunft und Leben des Helden, die in ihrer Abenteuerlichkeit und Verwegenheit der Her-
kunft und dem Leben jenes Helden dhneln, der dem Namen Defoes Weltruhm ver-
schafft hat: Robinson Crusoe. Der Vater Duncans, ein auf den Shetland-Inseln lebender
Schotte, wird in das ferne Lappland zu Menschen fremder Kultur und Glaubens ver-
schlagen, heiratet eine Einheimische, verliert seine Frau, kehrt mit dem >taubstummenx
Sohn nach Schottland zuriick, schlief3t sich dem schottischen Unabhingigkeitskampf
an, verliert sein Vermogen und stirbt verarmt. Von einem wohltitigen Mitglied der Fa-
milie aufgenommen, erhilt Duncan Unterricht nach der Methode von John Wallis und
ist binnen kurzer Zeit in der Lage, geschriebene Texte zu lesen und sich seiner Umge-
bung schriftlich mitzuteilen. Die visionire Gabe des Zweiten Gesichts verschafft ihm
Anerkennung und Wohlstand. Wie schon im Titel des Romans zu lesen, ist er nicht nur
in der Lage, jeden seiner Besucher beim Namen zu nennen, er erkennt auch Gliick oder
Elend ihrer Zukunft. Geldutert durch die harte Schule des Militirs und mancher fehl-
geschlagener Abenteuer kehrt Campbell schlieRlich nach England zuriick, heiratet dort
eine hérende Frau, eréffnet ein Geschift und fithrt das Leben eines wohlhabenden Man-
nes, dem durch seine zugewandte Art und seine geheimnisvolle Kraft die Anerkennung
seiner Mitmenschen gesichert ist.!

Daneben referiert Defoes Roman das gesammelte Wissen iiber okkulte Literatur
und zitiert dabei vor allem die Schriften weltlicher und geistlicher Fiirsten, die Zeugnis
von Erfahrungen ablegen, die zu machen in jener Zeit nicht ungefihrlich waren. Im
Nachwort der 1984 im Aufbau Verlag erschienenen deutschen Ausgabe schreibt Giin-
ther Klotz: »Im Jahre 1705 — die Royal Society bestand bereits dreiundvierzig Jahre,
Newton hatte die Gravitations- und Bewegungsgesetze der Himmelskérper neunund-
dreiflig Jahre zuvor beschrieben, der Philosoph der Toleranz John Locke war bereits seit
einem Jahr tot — wurden im anglikanisch-protestantischen England noch zwei Hexen
verbrannt; sie hiefen Eleanor Shaw und Mary Philips« (1984, 250).

Ein weiterer Themenkomplex ist die Darstellung jenes pidagogischen Konzepts der
Bildung >Taubstummer, das auf den spanischen Ménch Pedro Ponce de Le6n aus dem
16. Jahrhundert zuriickgeht und in Schottland von Thomas Braidwood sowie in England
von John Wallis vertreten wurde. John Wallis (1616-1703), ein Schwager Daniel Defoes

1 220 Jahre spater erscheint ein Roman, in dem ein>Taubstummer<die Bithne der Weltliteratur be-
tritt, und in dem sich auf geheimnisvolle Weise dieses Stillleben zu wiederholen scheint. In Carson
McCullers Roman Das Herz ist ein einsamer Jiger (1996) empfangt der taube John Singer ratsuchende
Menschen der Kleinstadt, in der er lebt: »Mick ging leidenschaftlich gern zu Mister Singer hinauf.
Erwar zwar stocktaub und stumm wie ein Fisch, verstand aber jedes Wort, das sie zu ihm sagte. [...]
Sie erzahlte ihm, was sie sonst keinem Menschen erzdhlt hatte: von ihren Planen« (ebd., 81). Und
so machten es auch viele andere im Ort, denn seine Freundlichkeit und sein Einfithlungsvermégen
libten auf sie eine magische Kraft aus, wie sie einst von seinem tauben Bruder, dem wahrsagen-
den Duncan Campbell aus dem vergangenen London, berichtet wurde: »Singer war jedermann
gegeniiber der gleiche. Er saf3, die Hande tief in die Taschen vergraben, auf einem geradlehnigen
Stuhl am Fenster und nickte oder lachelte, zum Zeichen, dafk er seine Gaste verstand [...] —denn sie
spirten, dafd der Taubstumme sie immer verstehen wiirde, was sie ihm sagen wollten. Vielleicht
verstand er sogar noch mehr« (ebd., 82ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

(vgl. Lane 1990, 156), hatte in mehreren Briefen seine Methode der Taubstummenbil-
dung beschrieben, die Defoe im dritten Kapitel des Duncan Campbell zitiert (»Die Me-
thode, Taubstumme zu lehren, eine Sprache zu lesen, zu schreiben und zu verstehen«),
nach der der junge Duncan unterrichtet wurde. Bemerkenswert an der Darstellung der
Methode ist der vom Autor kolportierte Zusammenhang, wonach taube Menschen da-
durch, dass sie nicht sprechen kénnen, einen unmittelbaren Zugang zur Schrift hit-
ten, den Defoe den Briefen von Wallis entnimmt. Defoe greift den Rat von Wallis auf,
wenn er schreibt: »Es ist ratsam, die ganze Zeit iiber Feder, Tinte und Papier zur Hand
zu haben, um das, was man dem Schiiler durch ein Zeichen verstindlich macht, mit
einem Wort aufzuschreiben und ihn zu veranlassen, das, was er durch Handbewegun-
gen bezeichnet, selbst zu schreiben, oder aber ihm zu zeigen, wie man es schreibt,
denn Taube driicken ihre Gedanken sehr gewandt durch Handbewegungen aus, und
wir miissen uns bemithen, ihre Sprache zu erlernen (wenn ich sie so nennen darf), um
sie die unsere zu lehren, indem wir ihnen zeigen, welche Worter ithren Handbewegun-
gen entsprechen« (Defoe 1984, 50).> Und er fithrt eine Reihe schriftsprachkompetenter
tauber Personlichkeiten auf, darunter Alexander Popham: »Obwohl von Geburt an taub-
stumm, beherrschte er die Sprache doch so gut, daf er, eigenhindig geschrieben, viele
aufergewohnliche Zeichen eines erlesenen Geistes gab« (ebd., 51), sowie den Onkel des
Konigs von Sardinien, der taub war, »wie man mir glaubhaft berichtete, und trotzdem
ein vollendeter Staatsmann; er schrieb auf eine elegante Weise in finf oder sechs ver-
schiedenen Sprachen« (ebd.). Oder: »In Hatton Garden wohnt gegenwirtig ein Wunder
an Verstand und Gutherzigkeit. Ich meine die Tochter des Mr. Loggin, die, obgleich von
Geburt taubstumm (und sie hat einen Bruder, der ebenso behindert ist), ihre Ansichten
iiber jedes Thema mit einem Scharfsinn niederschreibt, daf3 sie sogar gelehrte Manner
in Erstaunen versetzen und so manche studierte Leute, die als gescheit gelten, zum Er-
roten bringen wiirde, weil eine Frau, obgleich es ihr an den gewéhnlichen Fihigkeiten
mangelt, sie so weit iibertrifft« (ebd., 51f.).

Diese Verkniipfung von Taubheit mit Schriftsprach- und Lesekompetenz ist fiir
den Literaturwissenschaftler Lennard Davis ein wichtiges Merkmal, weshalb im 18.
Jahrhundert Gehorlosigkeit als »an area of cultural fascination and a compelling focus
for philosophical reflection« (1997, 113) gegolten habe. Die kulturelle Faszination und das
philosophische Nachdenken begreife »the deaf person as someone who reasons, feels,
thinks, and uses language just as hearing people do, only the language used is different
from that of the linguistic majority. The language is in fact the language of texts, of
writing, of novels« (ebd., 114).

In dieser Verkniipfung von Taubheit mit Schriftsprach- und Lesekompetenz bestehe
die Moglichkeit einer Verbindung von hérenden und tauben Menschen. Hintergrund
der von Davis beschriebenen Faszination und des philosophischen Interesses an ge-
hérlosen Menschen sei die allgemein wachsende Schrift- und Lesekompetenz, die sich

2 Es soll hier noch einmal betont werden, dass ich darzustellen versuche, wie sich eine Schreibweise
horender Autoren Uber gehorlose Menschen und Gehorlosigkeit entwickelt hat. An dieser Stel-
le findet keine kritische Auseinandersetzung mit dem Konzept der>Taubstummenbildung< nach
John Wallis statt, der in Harlan Lanes Mit der Seele hiren von Zeitgenossen als unangenehme und
korrupte Personlichkeit und als (iberzeugter Oralist beschrieben wird (vgl. 1990, 153ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

233


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Literatur iber gehdrlose Menschen

zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert ereignet. »Because the eighteenth century was a
period in which readers on a large scale first began to experience reality through texts,
they may be said to have had a different relation to reality and to texts« (ebd., 118). Der
tauben Menschen zugeschriebene >natiirliche« Zugang zu Schrift als Ersatz des fehlen-
den Gehors mache aus den Angehorigen dieser Gruppe, zu der es bislang kaum einen
Zugang gab und die aus diesem Grund als nicht bildungsfihig galt, lebende Exemplare
einer Schriftsprachkultur. Gleichzeitig stiinden taube Menschen fiir eine Erfahrung —
»a different relation to reality and to texts« —, mit der sich horende Menschen immer
mehr auseinandersetzen miissten, denn die Voraussetzung, um lesen und schreiben
zu konnen, sei als ein Zustand der Taubheit zu begreifen. »As the hearing person beca-
me deaf, the deaf person became the totemic representation of the new reading public«
(ebd.). Infolgedessen hitte sich eine Vorstellung entwickelt, derzufolge »[t]he deaf then,
seen as readers and writers par excellence, as fellow creatures who existed first and for-
most in semiology, were the first totemic citizens in the new age of textuality« (ebd.;
Herv. i. Orig.). Wie wirkmichtig diese totemistische Vorstellung des gehérlosen Men-
schen als Leser und Schreiber par excellence ist, zeigt ein Zitat aus dem 1990 auf Deutsch
verdffentlichten Buch Reise in die Welt der Gehérlosen, in dem Oliver Sacks schreibt, »daf}
Taubgeborene ein hochentwickeltes Gefithl fitr die geschriebene Sprache haben kénnen,
obwohl sie nicht iiber das Gehér zu ihnen >spricht«. Sie spricht zu ihnen, so mufl man
annehmen, auf eine ganz und gar visuelle Art: Die >Stimme« der Worte wird von ihnen
nicht gehort, sondern gesehen« (1990, 25; Herv. i. Orig.). Dass es sich bei der Vorstellung,
wonach sich Worter gehorlosen Menschen visuell erschliefen und Letztere >natiirlichec
Vertreter einer literalen Kultur seien, um die Konstruktion hérender Autoren handelt,
ob sie nun Defoe oder Sacks heifSen, darauf weisen die beiden tauben Autoren Christian
Rathmann und Ralph Raule hin, wenn sie schreiben: »Gehérlose kénnen zwar nicht hé-
ren, aber sie konnen lesen«< — dieser Ausspruch reprisentiert die gingige Meinung vieler
Menschen iiber Gehorlosigkeit. Mit einer visuellen Kommunikation geht jedoch einher,
dass viele Gehorlose nicht nur erhebliche Schwierigkeiten im Umgang mit der Laut-
sprache, sondern auch oft mit der Schriftsprache haben, die nichts anderes darstellt als
eine Codierung der Lautsprache und fiir Gehorlose entsprechend schwer zuginglich
ist. [...] Man spricht hier von einem >funktionalen Analphabetismus, welcher die Un-
fahigkeit beschreibt, im Alltag die Schriftsprache so anzuwenden, >wie es im sozialen
Kontext als selbstverstindlich angesehen wird« (2015, 321). Dessen ungeachtet ist der
in den Ausfithrungen von Rathmann und Raule zum Ausdruck kommende Essenzialis-
mus durchaus kritisch zu sehen. Die beiden verbinden ihren Befund eines »funktiona-
len Analphabetismusc, den ihres Erachtens »viele Gehorlose [...] im Umgang [...] mit der
Schriftsprache haben« unmittelbar mit deren Gehorlosigkeit, ohne zu bedenken, dass
das Schulsystem fiir diesen »funktionalen Analphabetismus« mitverantwortlich ist.

Im Roman Defoes ist die Rede vom erfiillten Leben eines Mannes, im Kontakt mit
zahllosen Menschen, die sich fragend und bittend an ihn wenden, und der mit ihnen
in schriftlichem Austausch steht — eines Mannes jedoch, der sich dem vollstindigen
Zugrift einer sich entwickelnden biirgerlichen Gesellschaft dadurch entzieht, dass er
tiber ein Wissen und iiber Gaben verfiigt, die ihn zwar eine Existenz in der Gesellschaft
fithren lassen, jedoch den misstrauischen Blicken und der Gefahren, die ihm durch
seine Mitbiirger drohen, preisgeben.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

Es ist die kunstvolle Montage von Anpassung und Wahnsinn des Duncan Campbell,
die die Spannung des Romans erzeugt, denn der Leser erfihrt nicht nur die Geschich-
te der erfolgreichen Integration eines >Taubstummens, sondern gleichzeitig auch seine
Aussonderung. Der Roman fiihrt in eine unzugingliche und mythische Welt, voller Vi-
sionen, Dimonen, Schutzgeistern und der Gabe des Zweiten Gesichts, deren Schilde-
rung gemessen am Umfang der jeweiligen Komplexe ungleich umfassender ist als die
Darstellung der Methode des John Wallis. Die schroffe und erst sehr spit christianisierte
Welt Schottlands und der benachbarten Inseln scheint der geeignete Ort wahrsagen-
der Visionire zu sein. Defoe zitiert den 1703 verdffentlichten Bericht Martin Martins A
Description of the Western Islands of Scotlands, in dem dieser iiber die weitverbreitete Gabe
des Zweiten Gesichts schreibt, iiber die die Menschen dort verfiigen (vgl. Defoe 1984,
137f.), was Samuel Johnson 1775 in seinem Bericht iiber Eine Reise zu den westlichen In-
seln von Schottland (1986) bestitigt. Johnson selbst hingegen hilt den Glauben an diese
Gabe fiir unbewiesen. »Unter dem Begriff »Zweites Gesicht« versteht man anscheinend
eine Art des Sehens, die dem Sehen, welches die Natur im Allgemeinen verleiht, noch
hinzugefiigt ist. [...] Mir ist nicht bekannt, und es ist auch nicht anzunehmen, daf die
Hochlinder je untersucht hitten, ob sie mit dem fiir das >Zweite Gesicht« benutzten
Wort Taisch die Fahigkeit des Sehens oder das Gesehene meinen« (1986, 132). Umso an-
getaner ist Johnson jedoch von einer »Lehranstalt fiir Taubstumme, die im Sprechen
und Lesen, Schreiben und in der Ausiibung der Rechenkunst von einem Herren na-
mens Baidwood [sic!] unterwiesen werden. [...] Wer wollte davor zuriickschrecken, die
Hebriden zu kultivieren, nachdem er gesehen hat, wie den Taubstummen das Rechnen
beigebracht wird« (ebd., 191f.).> Wie Defoe angesichts seines Helden Duncan ist auch
Samuel Johnson angesichts der Hebriden hin- und hergerissen zwischen dem Verspre-
chen einer aufgeklirten Gesellschaft, nimlich der Integration bisher Ausgeschlossener,
und der Faszination fiir dunkle Michte und okkulte Krifte.

Das Medium, in dem sich die dunklen Michte, die mythische Welt der Visionen und
Dimonen offenbaren, ist der Traum. Der Traum, jener Zustand, der das Gegenteil von
Wach-Sein, von Kommunikation und Aufler-sich-Sein darstellt, ist der Ort, der sich
dem Licht der Aufklirung entzieht. Ein Ort der Innerlichkeit und Widerspriiche, von
dem Sigmund Freud schreibt: »Vorstellungen, die im Gegensatz zueinander stehen,
werden mit Vorliebe im Traume durch das nimliche Element ausgedriickt. Das >nicht«
scheint fiir den Traum nicht zu existieren. Opposition zwischen zwei Gedanken, die Re-
aktion der Umkehrung, findet eine hochst bemerkenswerte Darstellung im Traum. Sie
wird dadurch ausgedriickt, daf? ein anderes Stiick des Trauminhaltes — gleichsam wie

3 Uber Thomas Braidwood lisst Harlan Lane (1990) seinen Helden Laurent Clerc schreiben: Braid-
wood ist »[d]er erfolgreichste Lautsprachler von allen, der britische Gegenpart zu Pereire, dessen
Familie die Taubstummenbildung in England bis auf den heutigen Tag beherrscht, studierte Wal-
lis’ Briefe an die Royal Society [..] und lieR sich von ihnen inspirieren, sein Gliick als Taubstum-
menlehrer zu versuchen« (157).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

235


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Literatur iber gehdrlose Menschen

nachtriglich — in sein Gegenteil verkehrt wird. [...] Auch die im Traum so hiufige Sensa-
tion der gehemmten Bewegung dient dazu, einen Widerspruch zwischen Impulsen, einen
Willenskonflikt, darzustellen« (Freud 1999b, 674; Herv. i. Orig.). Das Auf’ergewohnliche
des Romans von Defoe ist die Unschliissigkeit seiner Schreibweise, mit der der Autor
seine Leser konfrontiert, als konne er sich nicht zwischen der neuen Zeit, reprisentiert
durch den Aufklirungswillen eines John Wallis, und der alten Zeit, der wahrsagenden
Gabe des Zweiten Gesichts entscheiden. Etwa 200 Jahre spiter ist dieser Konflikt —
Freud spricht von »Sensation« bzw. von einem »Widerspruch zwischen Impulsen« —
in den Traum geraten, d.h. in einen absolut privaten Raum, der in radikalem Gegen-
satz zu einer Offentlichkeit steht, in die Defoe seinen >taubstummen< Helden situiert.
Wihrend das Licht der Aufklirung in der Offentlichkeit erstrahlt, hat sich das Dunkel
magischer und rational nicht erkldrbarer Krifte in einen tabuisierten Bereich des Pri-
vaten zuriickgezogen. Zwischen diesen beiden Bereichen soll es keine Verbindung und
keinen Zusammenhang geben.

In ihrer Untersuchung tiber die Entwicklung von Rationalititsstrukturen am Bei-
spiel Immanuel Kants beschreiben Hartmut und Gernot Bohme genau diese Erfahrun-
gen neuzeitlichen Denkens, die sich mit dem Entsetzen paaren, Vernunft und Irrationa-
litdt nicht mehr in Verbindung bringen zu kénnen. »Von Descartes bis Kant: Die Erhe-
bung des Menschen zum Geistwesen, die Etablierung der Herrschaft der Vernunft wer-
den erkauft mit der Angst, von allem abgeschnitten zu sein, und vor der Auslieferung
an die Gespinste der Innerlichkeit« (1985, 240). Jene Gespinste der Innerlichkeit sind
das Eigene des Menschen, ein Inneres, sein Privates, wohingegen der wache Mensch
Anteil hat an der gemeinschaftlichen Welt. Eigenes und Privates haben jedoch in der
gemeinschaftlichen Welt nichts verloren. »Die individuelle Erfahrung zihlt nichts, das
subjektive Urteil ist belanglos, das personengebundene Wissen verliert jede Wiirde«
(ebd., 243).

Ein solches Verdikt muss Revolte gegen die normativen Anspriiche hervorrufen.
Hartmut und Gernot Bshme benennen mit Francisco de Goya einen Zeugen der Re-
volte: Sein Capricho 43 »El suefio de la razén produce monstruos« (vgl. Abb. 1), in dem
sich Goya traumend auf ein Pult gestiitzt skizziert, wihrend die Dimonen der Nacht
ihn umflattern, kommentieren die beiden Autoren so: Bei Kant »wiren es die dunklen
Michte der Vergangenheit und des Aberglaubens, welche die Einbildungskraft umflat-
tern, wenn Vernunft schlift. Goya’s Capricho meint dies auch und doch mehr: die Un-
geheuer sind Produkte der Vernunft selbst — ihre Kehr- und Nachtseite, ihr Verdrangtes
und Anderes. Aufklirung kann nicht wirklich werden, wenn Vernunft sich nicht ihrem
eigenen Traum stellt: dies ist die Arbeit Goyas« (ebd. 248f.). Einen wichtigen Aspekt
benennen Hartmut und Gernot Béhme jedoch nicht, der gerade im Zusammenhang
mit Goya von entscheidender Bedeutung ist: Diese Zeichnung ist nicht nur die Revolte
eines Kiinstlers, sie ist die Revolte eines tauben Kiinstlers, der im Zenit seines Ruhmes
vereinsamt mit seinen Mitmenschen nicht mehr kommunizieren kann. Und als sei die
Zeichnung noch nicht ausdrucksstark genug, fiigt Goya ihr den Text hinzu: »Der Au-
tor triumend. Seine einzige Absicht ist es, schidliche Gemeinplitze zu verbannen und
mit diesem Werk von >Caprichos< das unumst6fliche Zeugnis der Wahrheit zu verewi-
genc (zit. in Kornmeier 1998, 8; Anm. 21). Gegen welchen schidlichen Gemeinplatz gilt
es, ein unumstoRliches Zeugnis der Wahrheit zu setzen? Mit Gemeinplatz ist wohl je-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

ne von vielen aus vielerlei Griinden vertretene Kritik an den allgemeinen Zustinden
gemeint, gegen die er die unumst6f3liche, grausame und isolierende Wahrheit seiner
Taubheit postuliert, die ihn getroffen hat.

Abbildung 1: Francisco Goya »Der Traum der Vernunft gebiert Unge-
heuer« (1797)

Der visionire, traumhafte Zustand des tauben Duncan Campbell und der triumen-
de Zustand des tauben Goya lassen die Konstruktion einer Nihe von Traumzustand und
Gehorlosigkeit erkennen. Kornmeier zitiert einen anonymen spanischen Autor, der 1803
schreibt: »Das Aussehen des Taubstummen ist stumpfsinnig: die gesamte Zeit, die seit
seiner Geburt bis zu jenem Zeitpunkt verstrich, war nichts als eine Art lethargischer
Traum. [...] Der Taubstumme ist an sich kein entwiirdigtes Wesen, aber durch die Un-
moglichkeit, in der er sich befindet, seine Intelligenz zu entfalten und zu pflegen, sowie
seine Art von Aufenseitertum, auf den sich sein Zustand zuriickfithren lisst, machen
ihn dazu. [...] Der bemitleidenswerte Zustand, auf den man ihn zuriickgeworfen sieht,

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

237


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Literatur iber gehdrlose Menschen

ist sein Naturzustand« (zit. in Kornmeier 1998, 13; Anm. 41). Und der Leiter der Pariser
Gehorlosenschule, Sicard, schreibt: »Beschriankt auf eine schreckliche Einsamkeit, ist
er umgeben von endloser, immer gegenwirtiger und tiefer Stille« (zit. in Berthier 1989,
17; Herv. T.V.).

Mit diesen Vorstellungen von geistiger Bewegungslosigkeit und Stumpftheit, von
Aufienseitertum und Einsamkeit, und der Perspektive, den >Taubstummenc aus die-
sem Elend durch Erziehung und Bildung zu erlésen, hatte das 19. Jahrhundert seine
Terminologie gefunden, um etwas verstindlich zu machen, das sich jedem Verstind-
nis entzog, und das gleichzeitig in bedrohliche Nihe zu ihm selbst geriickt war. Denn
der Mensch im Zustand des Traums dhnelt dem Menschen im Zustand der Gehérlo-
sigkeit: Sie horen beide nicht, und fir den hérenden Menschen, der nur den Zustand
des Traums kennt — und ihn fiirchtet —, bedeutet dieser einen Zustand der Irrationa-
litdt, jenseits von Sprache, Gesellschaft, Kultur und Vernunft, womit er sich nahe dem
sNaturzustand der Taubstummenc befindet. Im Traum ist der Mensch sich und den ihn
heimsuchenden Gespenstern ausgeliefert, gegen die er sich nicht wehren kann, wie es
in Goyas »Suefio« zu erkennen ist bzw. wie es Freud formuliert hat, dass das >nicht«
im Traum nicht existiert, und hier Dinge zusammengefiigt werden, die nicht zusam-
mengehoren, bar der Moglichkeit, das scharfe Messer der Vernunft anzusetzen. Der
Traum schert sich nicht um intellektuelle Erkenntnisse und biirgerliche Anspriiche, im
Gegenteil, seine Bilder sind deren Schatten. Der Traum ist aber auch jener singuli-
re Zustand des ungestorten Fiir-sich-Seins, befreit vom Zwang des Horen-Miissens,
des Verstehen-Miissens, des Ordnen-Miissens. Der Traum ist der anarchische und ar-
chaische, sich Nacht fiir Nacht wiederholende Urzustand des Menschen, aus dem es
kein Entkommen gibt. »In den Zeiten, die wir vorwissenschaftliche nennen diirfen,
waren die Menschen um die Erklirung des Traumes nicht verlegen. Wenn sie ihn nach
dem Erwachen erinnerten, galt er ihnen als eine entweder gnidige oder feindselige
Kundgebung héherer, dimonischer und gottlicher Machte« (Freud 1999b, 645). Nun er-
fahrt der Traum genau jenes von Hartmut und Gernot Béhme beschriebene Verdikt
der Nivellierung individueller Erfahrungen. Er verliert seine Wiirde und wird zu ei-
nem Ereignis, das es schnell zu vergessen gilt, und jene, die sich dauerhaft, sozusagen
im Naturzustand darin befinden, miissen daraus befreit werden. Um einen Menschen
aus einem Zustand zu befreien, muss dieser Zustand als einer erkannt werden, den es
zu iberwinden gilt. Da der Traumzustand jedoch in einen Erfahrungsbereich gehért,
den jeder regelmiflig erfihrt, war es notwendig, sich von ihm zu distanzieren und ihn
zu verdringen bzw. wie Freud schreibt: »Mit dem Aufblithen naturwissenschaftlicher
Denkweisen hat sich all diese sinnreiche Mythologie in Psychologie umgesetzt« (ebd.).
Nur in versteckten Nischen durfte der Traum sich mitteilen, auf Skizzen eines tauben
Wahrsagers, oder, wie Iris Radisch in ihrem Nachruf auf Julien Green schreibt: »Der
Traum im Leben, alles, was der Aufklirung zum Opfer fiel, was verdringt, verboten,
begradigt und bereinigt wurde, war deswegen das grofe, vielleicht das einzige Thema
seiner iiber vierzig Biicher« (1998, 40).

Die eigene Verdringungsleistung wurde nun zum Mafistab gegeniiber denen, die
sich dauerhaft im Naturzustand befanden, denen diese Leistung nicht gelingen konn-
te. Sie erschienen als die Anderen, >die Taubstummen« — im scharfen Kontrast zu >den
Hoérenden< und waren doch gleichzeitig Teil des Eigenen —, die sich dem Anspruch, den

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

Traumzustand zu verdringen, widersetzten und damit den offiziellen Diskurs unter-
liefen, in dem sie ihn einfach nicht zur Kenntnis nahmen, ihn nicht hérten. Da nun ihre
Verweigerung so verlockend war, musste die Konstruktion, die Distanzierung ermog-
lichte, so kontrir ausfallen, dass eine Identifikationsmdoglichkeit gar nicht in Erwigung
gezogen werden konnte. Diese Konstruktion fand ihren Ausdruck in einem Phinomen,
das im 18. und 19. Jahrhundert grofRe Popularitit erlangte: die sEntdeckung« des Phi-
nomens der >wilden Kinder«.

Wie Pilze schossen sie aus dem Boden. Sieben zihlt Lucien Malson (1976) zwischen 1344
und 1698. Dann sind es neun im 18. Jahrhundert und zwanzig im 19. Jahrhundert (vgl.
ebd., 69f.). Darunter sind Kinder, deren Namen noch heute gelegentlich genannt wer-
den: Kaspar Hauser oder jener Junge, der im Zusammenhang mit der Bildung gehor-
loser Kinder Bekanntheit erlangte: Victor, der »wilde Junge von Aveyronk, der 1798 im
Wald von Caune eingefangen wurde, entfliehen konnte und wieder aufgegriffen wurde,
und den man schlief8lich nach Paris in die Nationale Taubstummenanstalt verbrachte,
weil er weder sprach noch auf Ansprache reagierte und man ihn fir taub hielt. Rithr-
te der eine an jener nicht zu stillenden Anteilnahme an den Machenschaften aristo-
kratischer Hiuser, galt der andere als ein besonders schillerndes Beispiel dafiir, einen
verwilderten Jungen der Zivilisation zuzufithren. Jean M.G. Itard, Arzt an der Pariser
Gehorlosenschule, hatte Victor in seine Obhut genommen, um an ihm seine lautsprach-
orientierten Erziehungsprinzipien anzuwenden. Mit dem erwarteten Erfolg erhoffte er
gleichzeitig das gebardensprachlich orientierte Bildungssystem der Pariser Schule in-
frage stellen zu kénnen. Die Erziehung Victors stand unter folgenden finf Prinzipien,
die Itard formuliert hatte: (1) Integration in die Gesellschaft, (2) Anpassung an die Ge-
pflogenheiten eines biirgerlichen Lebens und (3) deren zivilisatorischen Anspriiche, (4)
Erlernen der franzdsischen Sprache und (5) Férderung der intellektuellen Fahigkeiten
(vgl. Itard 1976a, 124 sowie Itard 1976b, 164fF.). Am Ende musste er jedoch eingestehen,
dass er mit diesen Prinzipien, zumindest was die Erziehung von Victor betraf, geschei-
tert war, doch das tat seinem Ruhm, den er fiir seine >Anstrengungen< in ganz Europa
erntete, keinen Abbruch. Als er 1838 starb, hinterlief} er ein beachtliches Vermégen,
dessen grofiten Anteil er zur Verwendung eines »streng miindlichen Erginzungsun-
terrichts« (Malson 1976, 113) an der Pariser Gehorlosenschule bestimmte. Dieser Ruhm
erfuhr jedoch nicht nur eine finanzielle Resonanz. Auch in der Belletristik hat Itard
Spuren hinterlassen und seine fiinf Prinzipien prigen die Gestaltung literarischer Fi-
guren tauber Helden. Victor hingegen wurde schlieRlich als unbelehrbar in das Haus
der Mme. Guérin abgeschoben, wo er 1828 starb (vgl. Lane 1990, 191).

Die Konstruktion des >wilden Kindes« erlaubte es, jenen traumverwandten Zustand
jenseits der Vernunft auf eine Gruppe zu tibertragen, die nicht nur das véllige Gegen-
teil dessen ist, was die biirgerliche Gesellschaft als Anspruch an ihresgleichen richtete,
sie stellte, weil es sich um Kinder handelte, auch die geeignete und unbeschriebene
Fliche dar, auf die sich das ganze Wissen der aufgeklarten Philosophie und Pidagogik
einschreiben lief3. Sie sind das vollig Andere, und, weil es sich bei den >wilden Kin-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

239


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Literatur iber gehdrlose Menschen

dern< um ausgesetzte Kinder der Zivilisation handelte, auch gleichzeitig das Eigene —
eine Zeitbombe, die in jedem Kinderzimmer zu explodieren droht, wenn Kinder ver-
wahrlosen. Man denke an die funf Prinzipien von Jean Itard, die als Erziehungsideal an
der Wand jedes Erziehers stehen konnten. Emil, der groRe Erziehungsroman Rousse-
aus, spielte in diesem Zusammenhang eine bedeutende Rolle, denn er ist die Klammer
zwischen >wildem« und >zivilisiertem« Kind. Einerseits entspricht das >wilde Kind< in
seiner Naturverbundenheit, seiner Korperlichkeit, seiner Selbststindigkeit und seiner
Freiheit Rousseaus Erziehungsideal. Andererseits bedrohen Naturverbundenheit, Kor-
perlichkeit, Selbstindigkeit und Freiheit die Ordnung, solang sie nicht in das birgerli-
che Gemeinwesen eingebunden sind. Der Spagat zwischen Freiheit und Zwang gelingt
Rousseau auf der Grundlage eines Begriffs von Freiheit, deren Wesen die Illusion von
Freiheit ist: »Mag er doch glauben, er sei der Herr, wihrend in Wirklichkeit ihr es seid.
Es gibt keine vollkommenere Unterwerfung als die, die den Schein der Freiheit wahrt«
(Rousseau 1971, 105), denn letztendlich gilt: »[E]s [das Kind; T.V.] darf nur das wollen,
was ihr wiinscht; dafd es tue. Es darf keinen Schritt tun, den ihr nicht vorausbedacht
hittet; es darf nicht den Mund 6ffnen, ohne daf ihr wiifStet, was es sagen wird« (ebd.).

Ahnlich wie um den Begriff der Freiheit ist es auch um den der Natur bestellt, an
dem sich Rousseau orientiert, einer Natur, die jenseits jener Natur liegt, in der »die
Wilden< aufwachsen. Um die Natur der >wilden< von der der >kultivierten< Menschen zu
unterscheiden, greift Rousseau auf einen Roman zuriick, den er jedem Erzieher als Lek-
titre fiir seine Zoglinge ans Herz legt. Hier wird eine Natur geschildert, die ganz auf die
Bediirfnisse des Biirgertums zugeschnitten ist. Bei diesem Roman handelt es sich um
die Geschichte eines Mannes, der zwanzig Jahre in der Wildnis lebt und dennoch zivili-
siert bleibt. »Da es nicht ohne Biicher geht, so existiert eins, das meiner Meinung nach
die beste Abhandlung tiber die natiirliche Erziehung enthilt. Das ist das erste Buch, das
Emil liest« (ebd., 180). Die Rede ist — ein weiteres Mal — von Robinson Crusoe, und zwar
von jenen Teilen des Romans, die Robinson einsam auf seiner Insel beschreiben. »Die-
ser Roman muf} von seinem iiberfliissigen Beiwerk befreit werden. Er muf mit dem
Schiftbruch Robinsons beginnen und mit der Ankunft des rettenden Schiffes enden«
(ebd., 180f.). Uberfliissig ist all das, was Emil bei der Lektiire stéren koénnte, und das
sind andere >kultiviertec Menschen. Ideale Erziehung findet nach Rousseau in einem
menschenleeren Raum statt, einem Paradies im Zustand reiner Natur. Durch andere
Menschen droht die Erfahrung des Bésen, eine Bedrohung, die sexuell konnotiert ist.
»Wollt ihr Ordnung und Zucht in die keimenden Leidenschaften bringen, verlingert
den Zeitraum, in dem sie sich entwickeln, damit sie sich der Reihe nach ordnen kon-
nen. [..] Wire euer Zogling allein, brauchtet ihr gar nichts zu tun. Aber alles, was ihn
umgibt, entflammt seine Phantasie« (ebd., 219). Hier nun muss der Erzieher ein hohes
Maf an Feingefiihl zeigen, einerseits seinen Zogling nicht anzuliigen, denn wenn »der
Lehrer ein einziges Mal das Kind belogen hat, so wiren die Friichte seiner Erziehung fir
alle Zeit vernichtet« (ebd., 216) und andererseits die Wahrheit zu umgehen, »man hilt
es in der Unwissenheit der Natur. Die Zeit kommt, wo die Natur selbst ihren Schiiler
aufklirt« (ebd., 219).

Man mag sich fragen, ob Rousseau den Robinson nicht etwas naiv gelesen hat, der
mit seinen Abenteuern allein auf einer Insel einige hundert Seiten fiillt und die sexu-
elle Fantasie umso mehr befliigelt, als sie gerade nicht expliziert wird. In Robinsons

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

Sorge um Heim und Nahrung wird der Rahmen geschaffen, in dem Sexualitit seinen
Raum findet. Und fiir manchen Leser mag die Begegnung Robinsons mit Freitag durch-
aus sinnstiftend sein. Nicht so fiir Rousseau. Er sah in Freitag den Wilden, der nicht
zur Spezies Mensch zihlt, eher zu den Lamas und anderen Haustieren, die Robinson
zihmt, denn auch Freitag wird in seinem wilden Drang gezihmt. Er wird gezihmt
und nimmt die Rolle ein, wie sie die Gesellschaft den Bewohnern ihrer unterworfenen
Linder zuweist: Er wird Robinsons Diener. Man kann die ketzerische Feststellung, die
Octave Mannoni im Zusammenhang mit der Begegnung Itards mit Victor macht, auch
auf die Begegnung Rousseaus bzw. seines Alter Ego Robinson mit Freitag iibertragen:
»Es ist nicht undenkbar, sich einen Rollentausch vorzustellen und Itard zusammen mit
dem Wilden in die Wilder von Caune zu schicken, um zu sehen, was er dort fir ihn
wirklich Neues lernen konnte. Aber man braucht eine solch ungereimte Vermutung gar
nicht anzustellen, um zu erkennen, daf Itard nichts von dem Wilden lernt und daff er
ihn zu der leeren Leinwand macht, auf die sich sein eigenes Wissen projiziert« (1976,
229). Nein, Rousseau, Itard, Robinson wollen nichts von den Kindern, den >Taubstum-
men< und >Wildenc« lernen, sie wollen sie belehren. Oder wie Itard bezeichnenderwei-
se anlisslich der ersten Begegnung mit Victor schreibt: »Inmitten dieser allgemeinen
Gleichgiiltigkeit vergaflen die Leiter des staatlichen Taubstummen-Instituts und sein
berithmter Direktor nicht, daf die Gesellschaft, als sie diesen ungliicklichen Knaben an
sich gezogen hatte, ihm gegeniiber unumgingliche Verpflichtungen eingegangen war,
die sie erfiillen mufSte« (Itard 1976a, 118).

Das ist der Auftrag, die Erfilllung der funf Prinzipien Itards: Integration, Anpas-
sung, Zivilisation, Sprache und Intelligenz. An den Leistungen entsprechend dieser
Prinzipien werden sie gemessen, um so ein Gleichgewicht herzustellen, das durch Men-
schen jenseits dieser Anspriiche aus den Fugen zu geraten droht. Schon zu Beginn sei-
ner Erziehungs-Exerzitien postuliert Rousseau seine Perspektive: »Alles ist gut, wie es
aus den Hinden des Schopfers kommt; alles entartet unter den Hinden des Menschenc
(Rousseau 1971, 9). Die Welt sentartet« jedoch nicht unter den Hinden eines jeden Men-
schen: Der >entarteten< Welt hilt Rousseau den Spiegel eines Ideals entgegen: »Der na-
tiirliche Mensch ruht in sich. Er ist eine Einheit und ein Ganzes; er bezieht sich nur auf
sich oder seinesgleichen. Als Biirger ist er nur ein Bruchteil, der vom Nenner abhingt,
und dessen Wert in der Beziehung zum Ganzen liegt, d.h. zum Sozialkorper« (ebd., 12).
Es ist ein »natiirlicher Menschc, der gereinigt ist von allen Anfechtungen, denen der se-
xuellen Ekstase, denen der Spontaneitit, denen der Anarchie, denen des Geheimnisses
und der Dunkelheit, denen des Traums. Der Mensch im Sinne von Rousseau ist der
Mensch der Ordnung, der meint frei zu sein und doch nur Bruchteil eines Ganzen ist,
das er nicht itbersehen kann. Widerstand ist ausgeldscht, und da dennoch Widerstand
droht, verlangt Emil, der mittlerweile Ehemann und Vater geworden ist, zum Schluss
des Romans: »Aber bleiben Sie der Lehrer der jungen Lehrer: Solange ich lebe, werde
ich Sie nétig haben. Jetzt, wo meine Pflichten als Mann beginnen, habe ich Sie notiger
denn je« (ebd., 530). Es gibt also keinen Schlusspunkt, kein Happy End. Trotz Emils
totaler Assimilierung darf die Geschichte nicht zu Ende sein, immer wieder droht ein
Einbruch in jene Verwilderung, die so verlockend ist. Denn was zeichnet diese Wild-
nis aus, was macht sie so begehrenswert? Gewiss, sie ist ein weifer Fleck, der sich mit
allen Obsessionen beschreiben lisst; die Wildnis ist aber auch jener Raum fernab und

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

241


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Literatur iber gehdrlose Menschen

unberiihrt von allen Einfliissen, Diskursen und Disputationen, sie ist ein (T)Raum von
»tiefer Stille«.

v

Nachdem Defoe noch von einem tauben Helden schreiben konnte, der die beiden Sei-
ten Aufklirung und Magie, die hérende Menschen mit Gehorlosigkeit konnotierten,
nebeneinander und unverbunden stehen lieR, war dies in den Erzihlungen, deren Hel-
den taube Menschen waren und die im 19. und 20. Jahrhundert geschrieben wurden,
nicht mehr moglich. Taube Menschen waren in das 6ffentliche Interesse geriickt. Vor-
fithrungen gehorloser Kinder und Jugendlicher, die auf Fragen der Anwesenden ant-
worteten und damit ihre Bildungsfihigkeit unter Beweis stellten, wurden von den Ver-
tretern der unterschiedlichen Lehrmethoden veranstaltet, um finanzielle Mittel fiir ihre
jeweiligen Schulen zu erhalten. Es waren beliebte 6ffentliche Ereignisse, die von Hun-
derten Zuschauern besucht wurden und auch zum Unterhaltungsprogramm gehérten,
an dem der Papst, gekronte Hiupter und Angehorige des Adels teilnahmen. Harlan La-
ne lisst seinen Helden Laurent Clerc dazu Folgendes berichten: »Ich muf} etwas iiber
diese Ubungen sagen, die weitgehend dafiir verantwortlich waren, daf sich in ganz
Europa die Kunde verbreitete, es sei moglich, die Taubstummen zu unterrichten. Die
éffentlichen Ubungen fanden zuerst nach dem Morgenunterricht statt, den die Schii-
ler des Abbé [de 'Epée; T.V.], darunter Joseph, jeden Dienstag und Freitag von sieben
Uhr bis Mittag in seinem Haus erhielten; doch bald, nachdem sie angefangen hatten,
im Jahre 1771, wurde die Zahl der Schaulustigen, die Zutritt verlangten, so grof3, dafy
der Abbé gezwungen war, eine zusitzliche Sitzung am Abend abzuhalten. In der Uber-
schrift des Programms fir den 2. Juli 1772, das ich in der Hand halte, lese ich: >Da der
Versammlungssaal nur einhundert Menschen faflt, werden die Zuschauer freundlichst
gebeten, nicht linger als zwei Stunden zu bleiben.« [...] Daf} die Tauben eine Unterhal-
tung in geschriebenem oder sogar gesprochenem Franzésisch fithren sollten, erschien
in der Tat wie ein Wunder. Fithrende Personlichkeiten der Aufklirung kamen, um das
Wunder zu bestaunen. Etienne Bonnot de Condillac kam ebenso wie Lord Monboddo
oder Joseph II., Kaiser des Heiligen Rémischen Reiches« (1990, 72f.). Wihrend bei die-
sen Veranstaltungen, die von de 'Epée und spiter von Sicard angeboten wurden, der
Lernerfolg tauber Kinder und Jugendlicher durch die manuelle Methode unter Beweis
gestellt wurden, dienten dhnliche Veranstaltungen, die Pereire, Delgarno, Braidwood,
Wallis und Heinicke organisierten, dazu, den Erfolg der lautsprachlichen Methode zu
belegen. Uberall in Europa und in den Vereinigten Staaten wurden Taubstummenan-
stalten eroffnet, deren Lehrkonzept sich an der franzésischen (manuellen) oder an der
deutschen (lautsprachlichen) Methode orientierten.

Die Moglichkeit, taube Kinder aus dem Zustand der Wildheit und Unzuginglich-
keit in einen Zustand zu versetzen, der ihnen einen Platz in der biirgerlichen Gesell-
schaft erméglicht, haben in vielen Erzihlungen ihre Spuren hinterlassen.* Allerdings

4 Die im Folgenden erwédhnten Erzahlungen beziehen sich auf die Texte, die ich unter dem Titel »Die
Taubstumme« und andere Erzihlungen iiber Gehidrlose (Hamburg 1998) herausgegeben habe.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

werden nicht in allen Erzihlungen die tauben Helden mit den Segnungen eines biir-
gerlichen Lebens begliickt. Wie nun gelingt die Gratwanderung zwischen den >wilden«
und den >zivilisierten< Gehérlosen? Um diese Gratwanderung geht es in den meisten
der in der Anthologie versammelten Texte, wobei es sicherlich kein Zufall ist, dass die
>wilden Gehorlosen« ausschliefdlich Manner und die szivilisierten Gehorlosen« vorwie-
gend Frauen sind. Wofiir Camilla®, Sophy® und Walpurga’ stehen, ist kein individuel-
ler Emanzipationsprozess, den die Frauen erfahren, nachdem sie die Gehérlosenschule
verlassen haben und sich nun schriftlich oder smiindlich< mit ihrer Umwelt verstindi-
gen kénnen. Camilla, Sophy und Walpurga stehen fiir den Sieg der Pidagogik; sie ste-
hen fiir die zweifelhafte Uberwindung der >Taubstummbheits, egal, ob dieser Triumph
mit oralen oder gestischen Waffen errungen ist. Am Ende sitzen sie auf dem Familien-
sofa, gliicklich dariiber, hérenden Kindern das Leben geschenkt zu haben. »Da strahlte
ihr Blick zu ihm auf, voll des wonnigsten Gliickes, der unendlichsten Liebe« (Thieme
1998, 224). Es ist Walpurgas Blick auf ihren hérenden Ehemann, den sie nach Jahren
der Heimlichkeit nun offen auf ihn richten darf. Ein Stillleben, das an die Tradition
jener Familienfotografien erinnert, auf denen der Mann seinen Blick in die Ferne lenkt,
wihrend die Frau gebannt, stumm und anspruchslos auf ihn schaut. Gisela Schneider
und Klaus Laermann haben diese Blickkonstellation, die Sartre in Das Sein und das Nichts
(1982) als Inszenierung von Macht und Machtlosigkeit beschrieben hat, geschlechtsspe-
zifisch interpretiert und begreifen die Macht des Mannes in seiner Moglichkeit, sich
dem Spiel der Blicke innerhalb des Bildes zu entziehen, ohne sich der Situation selbst
entziehen zu miissen. Der Blick der Frau hingegen bleibt gebannt auf ihn gerichtet; es
sieht so aus, »als sei mitten in sein Sein ein Abflufrohr gebohrt worden und als flief3e es
fortwahrend durch dieses Loch ab« (Sartre 1982, 341). »Und durch dieses Loch beginnt
ihre Welt auszulaufen. Je mehr sie sich in ihrer Wahrnehmung auf den Mann konzen-
triert, dessen Wahrnehmungsziel sie, ohne sich von ihm zu lésen, nicht wahrzunehmen
vermag, desto stirker wird sie sich im Blick auf ihn entleert vorkommenc« (Schneider &
Laermann 1977, 39). Das Auslaufen wird erst durch den Blick des Mannes unterbrochen,
den er aus der Ferne auf die Frau richtet. Um diesen Blick zu erhaschen, vollzieht sich
der Prozess ihrer Unterwerfung.

In den Erzihlungen erschopft sich dieser Blick jedoch nicht darin, dass die Frau
auf ihren Mann schaut, sondern darin, dass beide auf das Neugeborene blicken, auf
die kommende von Gehorlosigkeit befreite und damit erloste Welt. Hier treffen sich
Walpurgas Ehemann, der hérende Max Rosen, mit seinen tauben Geschlechtsgenossen,
denn der Makel, der ihnen allen anhaftet, ist ihre Verbindung mit einer tauben Frau,
unabhingig davon, ob sie selbst horen oder taub sind. Der Makel der Gehorlosigkeit
ist nur genealogisch zu itberwinden. »Herrgott! [...] Sie kann sprechen!« (Dickens 1998,
67) jubiliert Marigold beim Anblick von Sophys Kind und Onkel Giraud meint beim
Anblick von Camillas héorendem Kind: »Gott verzeiht immer alles« (Musset 1998, 40).
Erstin diesem Moment ist das gelungen, was schlussendlich den Anspruch aufgeklirter

5 Alfred de Musset, Pierre und Camilla.
6 Charles Dickens, Doktor Marigolds Rezepte.
7 Friedrich Thieme, Die Taubstumme.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

243


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24t

Literatur iber gehdrlose Menschen

Pidagogik darstellt: die Integration durch die Uberwindung des Defekts. Hier geschieht
tatsdchlich jenes gliickliche Ende, zu dem Emil nicht gelangt.

Wie sieht es nun mit denen aus, die jenseits von Pidagogik und Anpassung stehen?
Geradezu bosartig ist die Konstruktion des wilden Gargan in einem Jagdbericht zwi-
schen normannischen Recken und Wildginsen. In die Beschreibung des Jagdgesche-
hens wird in Form einer Parenthese die schaurige Geschichte um den taubstummen
Hirten zum Zeitvertreib — solang anderes Wild auf sich warten lisst — eingeflochten. In
den Erzdhlungen bleiben die >wilden Gehorlosen«< anarchisch, ungebindigt, unfassbar,
autonom und entziehen sich genealogischen Pflichten. Gleichzeitig erscheinen sie als
Inbegriff moralischer Integritit, schutzlos den Intrigen ihrer hérenden Umwelt ausge-
liefert. Gargan erwiirgt seine Frau, nachdem die Dorfbewohner sich einen Spaf3 daraus
gemacht haben, ihn dadurch zu demiitigen, dass sie seine Frau sexuell missbrauchen
(vgl. Maupassant 1998, 117.). Die Zuneigung, die Gerassim seinem Hund Mumu ent-
gegenbringt, wird konterkariert durch die Ignoranz seiner Herrin, die sich von Mumu
gestort fithlt, und sie wird konterkariert durch die Feigheit der Hausangestellten, die
die Anordnung, Mumu zu entfernen, ausfithren. Schliefdlich — und das ist das Ende
der Geschichte — wird sie konterkariert durch Gerassim selbst, der den geliebten Hund
ersiuft, um dann in den Wildern zu verschwinden. Die moralische Integritit >der Wil-
den« geht so weit, dass auch andere moralisch integre Personen unter dem Schutz >der
Wilden« stehen, wie die zierliche Tatjana, die keiner mehr anzurempeln wagt, nachdem
Gerassim seine Hand iiber sie hilt (vgl. Turgenjew 1998, 69ft.). Dieser Schutz kann so-
gar Leben retten, wie das von Stevens, dessen Ermordung durch den mutigen Sprung
des tauben Joe vereitelt wird (vgl. Faulkner 1998, 225fT.). Ihr Erscheinen ist so mythisch
wie ihr Verschwinden. Nichts hinterlassen sie, als moglicherweise jene Erinnerung an
Gerassim, den gewaltigen >Taubstummery, dessen michtige Hinde die ganze Erzih-
lung leitmotivisch begleiten, als wiirde der Dichter etwas iiber die Sprache der Hin-
de andeuten wollen. Noch geheimnisvoller ist Joe, der nur schemenhaft zu erkennen
ist, und spurlos nach der rettenden Tat verschwindet. Kreatur in Menschengestalt soll
er bleiben, »den Korper gekritmmt und starr in stummer und todbringender Absicht«
(Faulkner 1998, 238).

Eine der Erzihlungen ist besonders bemerkenswert im Kontext jenes zu Beginn die-
ses Essays beschriebenen Traumzustands. Es ist die Geschichte »Chickamauga« iiber
einen Jungen, der beim Spielen einschlift und in einem Zustand erwacht, den Am-
brose Bierce (1998) kunstvoll in einem Zustand zwischen Wachen und Triumen ima-
giniert. Wie in Goyas Vision sind es die Gespenster des Waldes, die den Jungen er-
schrecken, Tiere mit groflen Ohren, vor denen er flieht, Hunde, Schweine, vielleicht
Biren; gespenstisch liegt der Nebel iiber dem Wasser. Und dann kommen sie, die Geis-
ter der Nacht, kriechende, sich dahinschleppende Menschen, befremdliche Gesten mit
den Hinden machend, clownesk bemalt mit entsetzlich entstellten Gesichtern.® Der
Leser weif3, dass der Vater des Jungen Soldat gewesen war, und in ihm, der nun Bau-
er ist, das kriegerische Feuer weiterbrannte. Die Geschichten aus seinen militirischen

8 Der Titel der Geschichte verweist auf die Schlacht am Chickamauga 1863 wihrend des amerika-
nischen Birgerkriegs, die fiir die Soldaten der Union, zu denen auch Ambrose Bierce gehorte, in
einer blutigen Niederlage endete.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

Bildern und Biichern spielt nun der Junge, und unversehens befindet er sich mitten im
Kriegsgewiihl einer verlorenen Schlacht. Moglicherweise sind es genau diese Ereignisse
zwischen Traum und Traum, die Emil ein Leben lang nach seinem Lehrer rufen lisst.
Bilder von Verstitmmelung und Tod, Bilder, die bis in das Allerinnerste schleichen, denn
noch sind die Nebel nicht gelichtet. Da bahnt sich der Hohepunkt der Katastrophe an,
jenes fesselnde Feuer, das es in Gang zu halten gilt, gespeist aus der Ruine des Eltern-
hauses, vor dem die geschindete tote Mutter liegt. Jetzt, angesichts eines Schreckens,
der schlimmer kaum zu schildern ist, erfihrt der Leser das Geheimnis des Jungen: »Das
Kind bewegte seine kleinen Hinde, machte wilde, unbestimmbare Gesten. Es stief? ei-
ne Folge unartikulierter und nicht zu schildernder Schreie aus — etwas zwischen dem
Schnattern eines Affen und dem Kollern eines Truthahns, ein erschreckender, seelen-
loser, unheimlicher Laut, die Sprache eines bsen Geistes. Das Kind war taubstummc
(Bierce 1998, 115). In dieser traumhaften Sequenz begegnen sich tatsichlich Camilla,
Sophy und der Junge vom Chickamauga. Sie sind ohne Eltern. Und scheint den Mid-
chen auch nicht die Verwilderung zu drohen, so vermittelt doch die Abwesenheit ihrer
Eltern eine Geschichtslosigkeit, die ihre Existenz konstituiert. Geschichtslos sind Ge-
rassim und Joe, geschichtslos sogar jene ganz und gar gehorlose Familie Allmon mit
ihren drei Kindern Sprossy, Tee und Mary, die verschwanden, und keiner weif3, wohin
(vgl. Green 1998, 335ft.).

Geschichtslos ist auch jene schéne Frau aus der italienischen Oper, die den Lesern
als »Die Unbekannte« begegnet (vgl. de I'Isle-Adam 1998, 97{f.). Ihre Namenslosigkeit
ist jedoch nicht Ausdruck einer Stereotypisierung, sondern literarische Strategie, die
sie, obwohl duflerlich gesehen ganz Vertreterin des 19. Jahrhunderts, irgendwo jenseits
ihres Standes ansiedelt. Ist sie nun eine >zivilisierte Wilde< oder eine >wilde Zivilisier-
te<? Sie ist, wie der Autor etwas einfiltig am Ende schreibt, eine Frau, »die den Mut zu
einer eigenen Meinung hatte« (ebd., 108). Gewiss — und doch ist sie noch einiges mehr.
Sie durchkreuzt nimlich einen pidagogischen Mythos, der im Zusammenhang mit der
>Taubstummenpidagogik« eine traurige Berithmtheit erlangt hat und den heute taube
Menschen achselzuckend zur Kenntnis nehmen miissen. Die Rede ist von jenen wieder-
kehrenden Begebenheiten, die gehdrlose Menschen zuweilen erleben, wenn sie gebeten
werden, das Mundbild eines Prominenten abzulesen, das dieser auf einem Video hin-
terlassen hat. Man vermutet Peinliches und freut sich auf die Schlagzeile — und ist tief
enttiuscht, wenn sich kein tauber Mensch findet, diese Aufgabe zu erledigen.® Auch in
der Literatur ist im Zusammenhang mit gehérlosen Menschen die vermeintliche Kunst
des Lippenlesens ein Topos, wobei man verschiedene Formen der Realisierung dieses
Topos unterscheiden muss. Scheint bspw. in der Geschichte »Die Taubstumme« (Thieme
1998) Walpurgas Kunst des Lippenlesens eher dem Erzahlfluss zu dienen, unterstreicht
sie in Carson McCullers Roman Das Herz ist ein einsamer Jiger (1996) den transzenden-
talen Wesenszug Singers, dessen Fihigkeiten wie eine moderne Fassung des Zweiten

9 Bis heute wird das >Wunder des Lippenlesens< gefeiert. In einem Fernsehbericht iber die taube
schottische Percussionistin Evelyn Glennie meint der Sprecher: »Berithmt ist Evelyn auch, weil sie
ihr schweres Schicksal kimpferisch angenommen hat. [...] Evelyn liest von den Lippen ab und kann
sich so relativ problemlos unterhalten« (Schottland. Rebellen im Rock, D 2015).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

245


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Literatur iber gehdrlose Menschen

Gesichts seines Bruders Duncan Campbell aus dem fernen Schottland erscheinen las-
sen. »Er gewohnte sich so an ihre Lippen, dafd er jedes ihrer Worte verstand. Und nach
einiger Zeit wuf3te er von vornherein, was jeder sagen wollte, denn der Sinn war immer
derselbe« (ebd., 180). In diesem Sinne konterkarieren das Lippenlesen von John Singer
und der Unbekannten geradezu alle wohlmeinenden Vorurteile und karikieren gleich-
zeitig ein Ritual der Worthiilsen und Leerformen: Tatsichlich hort oder liest sie nichts
vom Mund des buhlenden Félicien, sie kennt die Formeln schon im Voraus und briis-
kiert ihn mit ihrer schnéden Zuriickweisung. Und als der Werbende sich damit nicht
zufriedengibt und sie weiter umzustimmen versucht, und auch nach dem Bekenntnis
ihrer Gehorlosigkeit nicht zégert, ihr die Ehe anzutragen, da weif sie, mit wem sie es
zu tun hat, lange bevor er es ahnt. Woher? Wie antizipiert sie die kommende Entfrem-
dung und Ungeduld, die sich in Sprachlosigkeit und Worthiilsen erschépfen werden,
und woher weif} sie, dass er dazu tibergehen wird, »mir alles aufzuschreiben, was am
Ende qualvoll wire« (de I'Isle-Adam 1998, 108)? Sie selbst gibt darauf die Antwort, eine
Antwort, die den Leser nicht mehr iiberrascht, die jedoch die Gehorlosigkeit in einem
anderen Licht erscheinen lisst. Sie entdeckt ein Zeichen auf der Stirn Féliciens, aus
dem sie die Aufrichtigkeit seiner Gemiitsregungen lesen kann. Diese Gabe, sie ist nun
schon mehrfach gehérlosen Menschen zugeschrieben worden, bringt sie in direkten
Zusammenhang mit ihrer eigenen Gehorlosigkeit und befreit sie dadurch von ihrer
okkulten Esoterik. »Das zunichst so schmerzliche Verhingnis, das mein kérperliches
Dasein betroffen hat, ist fir mich zu einer Befreiung von vielerlei Fesseln geworden! Es
hat mich von jener geistigen Taubheit erldst, der andere Frauen meist zum Opfer fal-
len« (ebd., 104f.). Sie iiberwindet die lihmende Dichotomie von »wild« und »zivilisiert,
und schleudert Félicien ihr Nein entgegen; ein Nein, das kompromisslos den biirgerli-
chen Anspruch von Ehe und Familie verwirft. Es ist ein von de 'Isle-Adam vorgestellter
Entwurf von Gehorlosigkeit, der in der Literatur des 19. Jahrhunderts seinesgleichen
sucht.

Parabelhaft und geradezu spiegelverkehrt zu den bisherigen Erzihlungen erscheint
die Geschichte des sprechenden Pferdes. Hier ist der taube Goldberg der Unterdriicker
von Abramowitz, einem Menschen in Pferdegestalt. Auch hier sind es wieder Triume,
»seltsame Triume - falls es Triume waren« (Malamud 1998, 251), in denen sich die
Vision von Befreiung eine Sprache verschafft, die jenseits der ritualisierten Kommuni-
kation von Abramowitz und Goldberg liegt. Die Situation ist grotesk. Malamud zitiert
jene offentlichen Frage- und Antwortrituale des 18. und 19. Jahrhunderts, mit denen die
jeweiligen Vertreter der franzdsischen oder deutschen Methode ihren Erfolg beweisen
und finanzielle Unterstiitzung erhalten wollten. Bei Malamud allerdings unter umge-
kehrten Vorzeichen. Hier treten Goldberg und Abramowitz als Paar in der Zirkusarena
auf. Der taube Goldberg lallt unverstindlich fiur das Publikum eine Frage, die Abra-
mowitz, das Pferd, beantwortet, um dann die Frage noch einmal und diesmal fiir alle
verstindlich zu wiederholen. Die Kommunikation zwischen Goldberg und Abramowitz
findet in einer eigenen Zeichensprache statt, Goldberg morst seine Fragen auf dessen
Stirn. Fragen stellen darf allerdings nur Goldberg; wenn Abramowitz eine Frage an ihn
zu richten wagt, droht ihm die Priigelstrafe. »In seiner ertriumten Geschichte hegt Ab-
ramowitz den Verdacht, dafy Goldberg ihm eins tiber den Kopf versetzt und ihn dann
in sein Pferd gestopft hat, weil er fir seine Nummer ein sprechendes Pferd brauchte«

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

(ebd., 244). Doch das Pferd revoltiert, gegen eine Rolle, die es nicht linger zu spie-
len bereit ist. Es iiberwindet die Angst vor den Gewaltexzessen seines tauben Herren
und versucht, jene Traumbilder der Befreiung zu verwirklichen, auch wenn es zuweilen
zweifelt: »Manchmal denke ich, ich bin selbst eine Idee« (ebd., 251). Die Schwierigkeit
einer Ich-Findung zwischen Pferd — es gibt tatsichlich auch jenen Traum, in dem sich
Abramowitz als Pferd auf einer satten Weide oder als elegantes Rennpferd fantasiert —
und Mensch ist auch vom Dichter sprachlich angelegt, indem er wechselweise zwischen
auktorialem Stil und Ich-Erzihlung schwankt, also zwischen dem Blick auf das Pferd
und dem Blick aus der Perspektive des Pferdes selbst. Abramowitz stof3t dabei auf Un-
verstindnis, die Menschen lachen iiber seine Versuche, sich ihnen mitzuteilen, und
seiner verzweifelten Bitte, ihn aus seinem Pferdekorpergefingnis zu befreien, oder sie
rufen nach Goldberg, der ihn unter Priigel in den Stall zuriicktreibt. Und dennoch ist
der Keim der Revolte gelegt, das Pferd stellt Fragen, die es nicht stellen darf, und Gold-
bergs Macht schwindet: »Ein Pferd ist ein Pferd, selbst wenn es ein sprechendes Pferd
ist; verwechsle dich nicht mit menschlichen Wesen« (ebd., 252). Denn lingst weif3 Abra-
mowitz von Goldbergs Angst vor dem Eingestindnis, abhingig von einem sprechenden
Pferd zu sein. In archaischen Bildern ertriumt Abramowitz die mythische Begegnung
zweier Minner oder Pferde, oder Mianner auf Pferden — »wer davon ich selber war, das
kann ich nicht sagen« (ebd., 258). Der eine trigt eine Narrenkappe, der andere eine
Krone, Bilder, gegensitzliche Symbole fiir Weisheit und Macht, deren Antagonismus
sich darin ausdriickt, dass die beiden Gestalten die ganze Nacht hindurch miteinander
ringen im »gespenstischen Licht des schliipfrigen Steinbruchs« (ebd., 256). Eine Sze-
nerie, die nicht unihnlich derjenigen ist, in der die beiden Abend fiir Abend auftreten.
Auch das ist ein allabendlicher Kampf zwischen Weisheit und Macht, wobei, anders als
im mythischen Traum, Weisheit nicht etwa bei dem einen, Macht bei dem anderen zu
finden wire, sondern beide verfiigen tiber beides. Im Traum wird die Auflésung die-
ser mythischen Dichotomie in der zerbrochenen Krone und der zerfetzten Narrenkappe
angedeutet. Und so entschwindet am Ende der Geschichte Abramowitz nicht zum Men-
schen befreit, sondern nach einem heftigen Kampf mit Goldberg, in ein Fabelwesen der
griechischen Mythologie verwandelt, das er schon im Traum antizipiert hat. Malamud
verzichtet auf das von Rousseau eingeforderte Identititskonzept und kann so gelassen
seinen Helden als Pferd und als Mensch, als >Wilden< und als »>Zivilisierten< in die Frei-
heit schicken: »ein freier Zentaur« (ebd., 260). Darin dhnelt der Kérper des Zentauren
dem der unbekannten Schénen, die sich allerdings keine Illusion iiber diesen freien
Korper macht: »Ich will mein Leben nicht um einer halben Liebe willen wegwerfen. [..]
Und dennoch wiren Sie derjenige, dem es bestimmt gewesen wire, mein ganzes Sein
hinzunehmen! Aber gerade deshalb ist es meine Pflicht, Ihnen meinen Kérper zu versa-
gen. Ich fithre ihn hinweg. Er ist mein Gefingnis. Wiirde ich doch bald von ihm befreit«
(de I'Isle-Adam 1998, 108).

Auch die schéne Unbekannte erscheint als sprechendes Pferd und kennt die Ant-
worten, bevor die Fragen gestellt werden, gebannt in einen Kérper, den sie als Gefing-
nis spirt, dem sie zu entkommen versucht. Die Dichter nennen nicht jenes Reich, in
das Abramowitz als »freier Zentaur« (Malamud 1998, 260) und die Unbekannte »wie ein
Vogel« (de I'Isle-Adam 1998, 108) entschwinden, doch erhilt der Leser in den beiden Er-
zihlungen eine Vorstellung, wie so ein Reich beschaffen ist. Denn darum scheint es zu

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

247


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Literatur iber gehdrlose Menschen

gehen: Eine Vorstellung zu entwickeln, die Kérper und Sprache einen Raum gibt, der
bisher nicht anzutreffen war. Bis zu diesem Moment bewegen sich die Protagonisten im
Spannungsfeld von >wild« und »zivilisiert¢, wobei >wild« Ausschluss aus der Gesellschaft,
Isolation und Kommunikationslosigkeit heifdt, wihrend >zivilisiert« zwar einen Ort in-
nerhalb dieser Gesellschaft verspricht, jedoch nur unter der Primisse der Uberwindung
der >Taubstummbeit.

Nicht mehr als Uberwinder der >Taubstummbeits, sondern als Uberwinder der ge-
sellschaftlichen Zugehorigkeit inszenieren Villiers de I'Isle-Adam und Bernard Mala-
mud ihre Helden. John Varley und Hannah Green hingegen imaginieren einen Raum,
in dem das binire Konstrukt »wild-zivilisiert« aufgehoben ist. Bei Varley existiert die-
ser Raum fernab ziviler Einrichtungen, in der Wiiste Neu-Mexikos, als Teil der Navajo-
Nation, einer autochthonen Region der Vereinigten Staaten, in dem die Bewohner einer
Kommune wiederum fremd sind und von den Navajo zwar respektvoll aber mit Miss-
trauen bedugt werden. Literarisch ist dieser Raum als Science-Fiction angelegt, was
seinen fiktiven und utopischen Charakter unterstreicht. Die Mitglieder der Kommune
»wild« zu nennen, wire angesichts der technischen Finessen, iiber die sie verfiigen und
mit denen sie ihr Land fruchtbar gemacht haben und bewirtschaften, unangebracht.
Gleichzeitig weisen sie durchaus Merkmale einer >wilden Gesellschaft< auf: Nicht nur,
dass sie sich meist nackt in der Offentlichkeit bewegen und archaische Rituale befolgen,
sei es beim gegenseitigen Fiittern, beim Erleben ihrer polymorph perversen Sexualitit
oder bei den Ritualen ihrer Bestrafungen. Das auffilligste Merkmal ihrer Kultur ist
das Verwischen der Grenze von Sprache und Korper. Hier lost sich >wild< und »zivili-
siert< auf, entschwinden die Grenzen von Traum und Wirklichkeit, von Nacht und Tag.
Die Helden dieser Inszenierung sind taubblinde Menschen — Menschen also, die der
Autor als Zeugen einer Vision begreift, die sich geradezu ideal als Protagonisten jen-
seits der biniren Strukturen der biirgerlichen Gesellschaft imaginieren lassen. Nicht
jedoch, um sich von ihnen abzugrenzen, sondern parabelhaft fiktional, als Archetypen
einer Utopie. Das geheimnisvolle Ende der Erzihlung, die Ertaubung und Erblindung
des Ich-Erzihlers, weist auf eine Vision hin, die sagen will, du musst taub und blind
werden, um gliicklich leben zu kénnen. Was ist nun dieses gliickliche Leben bzw. was
setzt dieses Gliick voraus?

Das zentrale Moment der Erzihlung ist die Uberwindung der Grenze von Spra-
che und Kérper, und damit die Uberwindung jener Ordnungssysteme, die die Beherr-
schung des Korpers regulieren: Promiskuitit, Inzest, Homosexualitit, Pidosexualitit,
Fetischismus, Heterosexualitit. »Sie liebten sich wirklich in dem Sinne, dafd er in sie
eindrang. Doch gleichzeitig waren sie auch mit allen anderen in Kontakt, ihre Hinde
flatterten wie Schmetterlinge tiber die Kérper der anderen, angefiillt mit Gedanken,
deren Wahrnehmung mir verwehrt war. Sie wurden berithrt und beriihrten viele Leute
rund um sie herum und sprachen mit all den Leuten, auch dann, wenn die Botschaft
nur in einem einfachen Klaps auf die Stirn oder den Arm bestand« (Varley 1998, 304). Es
ist ein Begriff von Sprache und dem Gebrauch von Sprache, der hier entwickelt wird,
der dem biirgerlichen Begrift von Sprache vollig entgegensteht. Rousseau, der fiir Emil
schon von frithester Kindheit an eine an Gegenstinden orientierte Sprache angeordnet
hat, die sparsam und prizise einzusetzen ist, um ihm vor dem betiubenden Wort-
schwall der Amme zu schiitzen (vgl. 1971, 48), trigt stolz die Friichte dieser Erziehung

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

vor: »Daraus folgt, dafd seine Sprache im Allgemeinen einfach und wenig bilderreich
ist. Gewohnlich driickt er sich gegenstindlich aus und nur, um verstanden zu werden.
Er macht keine Sentenzen, weil er nicht gelernt hat, seine Gedanken zu verallgemei-
nern; er wendet wenige Bilder an, da er selten leidenschaftlich erregt ist« (ebd., 260).
Dabei ist Emils grofiter Feind die franzdsische Sprache selbst, die Rousseau als obszén
begreift, weil ihre Konventionalitit, das Unschickliche nicht auszudriicken, sondern zu
umschreiben, den Sprecher immer an das Unschickliche denken lisst. »Was ich mei-
nem Emil zu sagen habe, wird vor seinem Ohr nur anstindig und keusch sein« (ebd.,
348). Dass jedoch, was die taubblinden Bewohner der Kommune sprachlich austau-
schen, ist sicherlich alles andere, als anstindig und keusch. Der Ort ihrer Sprache sind
auch nicht Mund und Ohr und ggf. die Seele, sondern der ganze Korper. Dieser allum-
fassende, ganzkorperliche Sprachbegrift ist es, an dem der Autor seinen Ich-Erzihler
scheitern lisst, der auf einer Wanderschaft auf die taubblinden Menschen stéf3t. Er ver-
mag die Entgrenzung, die das Leben in der Kommune voraussetzt, nicht zu erfiillen.
Im Ubrigen referiert dieser Konflikt auf eine Diskussion in der Sprachwissenschaft, in
der sich die traditionell orientierte Linguistik mit den Grenzen der Beschreibbarkeit
einer Sprache damit konfrontiert sah, Gebardensprache umfassend zu erkliren. Dazu
fithrte Horst Ebbinghaus den Begriff der »gebirdensprachlichen Inszenierung« (1990,
0.8.) ein, und schreibt: »Versuche, Gebirdensprache linguistisch zu beschreiben, blei-
ben problematisch, weil sie ausschlieflich auf diskretisierbare Einheiten Bezug nehmen
konnen und den spezifischen Beitrag des Ikonischen zur Bedeutung gebirdensprachli-
cher Auflerungen vernachlissigen miissen. [...] Die Méglichkeit der Dynamisierung des
ikonischen Potentials ist jedoch eine der wesentlichen Eigenschaften der hier diskutier-
ten Art von Zeichengenerierung, die eine Theorie der Gebirdensprache zu explizieren
haben wird« (ebd.). Auch Pink, die hérende und sehende Vertraute des Ich-Erzihlers,
Tochter taubblinder Eltern, scheitert in der Kommune. Das schriftsprachlich nicht zu
erfassende Ritual »«+« versuchen die hérenden und sehenden Kinder taubblinder EI-
tern zwar dadurch zu imitieren, dass sie sich Augen und Ohren verschlossen halten,
und dennoch weif3 Pink, dass sie nur die Rinder der Erfahrung von Taubblindheit wahr-
nimmt. »Die visuelle Orientierung des Verstandes bleibt. Diese Tir ist fiir mich und fir
alle Kinder verschlossen« (Varley 1998, 319).

Vor diesen verschlossenen Toren steht auch Rose, die, obwohl sie als Kind mit ge-
hérlosen Kindern aufgewachsen ist und die Gebirdensprache beherrscht, aus der Ge-
hérlosengemeinschaft ausgeschlossen bleibt. Gebirdensprache zu sprechen ist zwar die
Voraussetzung, um mit tauben Menschen kommunizieren zu kénnen, die Moglichkeit
jedoch, Teil ihrer Gemeinschaft zu sein, leugnet Hannah Green. Schon in ihrem Ro-
man Mit diesem Zeichen (1970) hat Green eine Zwei-Welten-Konstruktion inszeniert, ei-
ne Welt der Gehdrlosen, die unerbittlich neben einer der Hérenden existiert. Dort hat
sie jedoch diese Konstruktion in das Thema eines Generationenkonflikts eingebettet,
dessen Merkmal die Sprachlosigkeit ist, die zwischen den gehérlosen Eltern und ihrer
horenden Tochter genauso besteht, wie zwischen den hérenden Eltern und deren hé-
rendem Sohn. In ihrer Erzihlung »Muttersprache« liefert Green wieder ein literarisches
Beispiel ihres Zwei-Welten-Konstrukts, geht diesmal aber pointierter auf die sprachli-
che Dimension des Konflikts ein. Rose erlebt den Ausschluss aus der Gehorlosenge-
meinschaft nicht allein als horende Frau, die als Teil der Mehrheitsgesellschaft nicht

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

249


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Literatur iber gehdrlose Menschen

gleichzeitig Teil einer Minoritit sein kann, sie erlebt diesen Ausschluss als Ausschluss
von einer Sprache, die die ihre ist. »Manchmal, in Triumen, wagte sie sich zu den al-
lerersten Menschen zuriick, zur ersten Sprache, der Sprache, die an ewigen Sommer
erinnerte, der Sprache der allerersten Intensititen und Erinnerungen — der Zeichen-
sprache. Viele Menschen in ihren Triumen waren nicht taub, benutzten aber trotzdem
die Zeichensprache, weil es in ihren Triumen die natiirliche Sprache der Menschheit
war« (Green 1998, 339).

Wieder einmal ist es ein Traum, der, wie Freud schreibt, Vorstellungen, die im Ge-
gensatz zueinanderstehen, durch das nimliche Element ausdriickt. Tatsichlich ist es
nicht nur ein Ausschluss aus der Gehorlosengemeinschaft, den Rose erfihrt, sondern
ein Ausschluss aus allen sozialen Zusammenhingen, in denen sie lebt, und Green insze-
niert diesen Ausschluss in unmittelbarem Zusammenhang mit der Sprachverwirrung,
in der Rose sich befindet. Die Zeichensprache ertriumt sie als ihre eigene Ursprache,
aber auch als die der gesamten Menschheit, in der sich alle Gefithle und Gedanken
ausdriicken lassen, egal, iiber welchen Horstatus ihre Benutzer verfiigen. Ein heifles
Eisen, das sie hier aufgreift, denn damit riickt sie einen Gedanken ins Zentrum ihrer
Erzihlung, der in der Sprachphilosophie des 18. und 19. Jahrhunderts und in der Ge-
hérlosenpidagogik bis ins frithe 20. Jahrhundert bestand, nimlich, dass man es bei
der Gebirdensprache der >Taubstummen< mit dem Phinomen einer Ursprache zu tun
hat und die Gebirdensprache die natiirliche Sprache der Menschheit sei (vgl. Gessinger
1988, 245ff.).

Renate Fischer (1990 und 1993) hat anschaulich dargestellt, dass sowohl Diderot als
auch Condillac in ihren Schriften iiber die Sprache gehorloser Menschen, die sie »lan-
gage des gestes« bzw. »langue d’action« nannten, die geistigen Grundlagen geschaffen
haben, auf denen spiter de 'Epée und Sicard, vor allem aber August Bébian die Ge-
bardensprache als die Sprache gehérloser Menschen begriffen haben (vgl. 1993, 5051t.);
wohingegen es fiir die Gehdrlosenpadagogik bei den snatiirlichen Zeichen« blieb, die die
>Taubstummenlehrer« lernen sollten, um sich mit den gehérlosen Kindern verstindigen
zu konnen, die jedoch keineswegs die Anspriiche einer vollwertigen Sprache erfiillten.
Hannah Green hingegen wird weniger diese sprachphilosophische bzw. gehorlosenpiad-
agogische Debatte im Kopf gehabt haben als vielmehr eine Vorstellung von Sprache, die
sich dem traditionellen Sprachverstindnis entzieht.

Darin erinnert sie an Carson McCullers, die in Das Herz ist ein einsamer Jiger den
tauben John Singer als einen Mittelpunkt des Geschehens in dem kleinen Ort in den
Siidstaaten der USA inszeniert, um den sich die Helden des Romans gruppieren: Biff
Brannon, der Schankwirt, Jake Blount, Landstreicher und Saisonarbeiter, Dr. Copeland,
der Arzt fir die Schwarzen des Ortes, und Mick Kelly, die sich abends im Bett ausmal,
»sie wire verwaist und lebte mit Mr. Singer zusammenc« (1996, 213). Fiir alle ist er immer
da. »Jeder schilderte den Taubstummen so, wie er ihn sich wiinschte« (ebd., 196). Doch
seine Liebe und Aufmerksamkeit gilt einem anderen, dem tauben Spiros Antonapou-
los, der zu Beginn des Romans in eine Irrenanstalt eingewiesen wird. Singer erinnert
sich: »Mit zweiundzwanzig war er aus Chicago in den Siiden gekommen, und in dieser
Stadt war er sofort Antonapoulos begegnet. Seitdem hatte er nie wieder mit dem Mund
gesprochen, denn bei seinem Freund war das nicht notwendig« (ebd., 12). Obwohl An-
tonapoulos nicht lesen kann, schreibt er ihm Briefe, die er jedoch nicht abschickt: »Mein

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hdrende schreiben dber Gehdrlose: Ein Traum von tiefer Stille

einziggeliebter Freund! [..] Die ganze Zeit war ich allein ohne Dich. Ich kann nur an eins
denken: wie es sein wird, wenn ich wieder bei Dir bin. Ich weifd nicht, was werden soll,
wenn ich nicht bald zu Dir fahren kann. [..] Ich habe solches Verlangen nach Dir, daf}
ich diese Einsamkeit nicht mehr ertrage. Bald komme ich wieder zu Dir« (ebd., 189f.).
In der Anstalt in einer fern gelegenen Stadt, erfihrt er, dass Antonapoulos gestorben
ist. Wieder zu Hause, zieht er »die Pistole aus der Tasche und schof? sich eine Kugel ins
Herz« (ebd., 287). Sein Selbstmord hinterlisst Unverstindnis in der Stadt; wieso bringt
er sich um, wo ihn alle geschitzt und ihn aufgesucht haben. Von Jake Blount heifit es:
»Er hatte Singer alles gegeben, und dann hat der Mann sich das Leben genommenc
(ebd., 303). Und von Dr. Copeland schreibt McCullers: »Im Grunde erfilllt der Tod jenes
weiflen Mannes sein Herz mit diisterem Kummer. Mit ihm hatte er reden kénnen wie
mit keinem anderen Weifen, ihm hatte er vertraut. Singers geheimnisvoller Selbstmord
hatte ihn betroffen und hilflos zuriickgelassen« (ebd., 292). Mick Kelly war es, »als hitte
man sie betrogen. Nur dafl niemand sie betrogen hatte. Also konnte man auch seine
Wut an niemandem auslassen. Und dennoch - trotz alledem hatte sie dieses Gefiihl:
betrogen« (ebd., 310). Und fiir Biff Brannon bleibt das alles ritselhaft: »Nun war Singer
schon einen Monat tot und begraben. Und immer noch war das Ritsel in ihm und lief3
ihm keine Ruhe. An der ganzen Sache war irgend etwas Unnatiirliches — so etwas wie
ein bdser Schabernack. Wenn er dariiber nachdachte, iiberkam ihn ein unbehagliches
Gefiihl, eine unbekannte Angst« (ebd., 314).

Esist diese unbekannte Angst, die in der Literatur horender Autoren schimmert, die
iiber taube Helden schreiben. Und mehr als das Interesse an den tauben Helden ist es
die Lust an dieser unbekannten Angst, die die tauben Helden bei ihnen und ihren Lesern
auslost, die aufwithlt und unbehaglich und ritselhaft ist. Der taube Pierre Desloges
jedoch notierte schon vor 250 Jahren: »Alle haben falsche Vorstellungen iiber uns« (zit.
in Bézagu-Deluy 1993, 44).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [

251


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2028, 07:18:46. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

