
Hörende schreiben über Gehörlose:

Ein Traum von tiefer Stille

Skizzen zur Entwicklung einer literarischen Schreibweise

I

»Es gibt keine geschriebene Sprache, die nicht auch gleichzeitig etwas zur Schau stellt«

(1982, 7), schreibt Roland Barthes in seinem Essay Am Nullpunkt der Literatur. In beson-

derer Weise trifft dies auf einen Roman zu, der im Jahr 1720 in London erschien; ein

eigenartiger Text ohne Angabe eines Verfassers. Darin ist nicht nur die Rede vom Leben

eines außergewöhnlichen Mannes, sondern auch von zeitgenössischen Erziehungsfra-

gen, die in seltsamem Gegensatz zu den im Roman ausführlich dargestellten Berichten

über okkulte Mächte, Wahrsagekunst und Zauberei stehen und ihm einen Ort an der

Schnittstelle diesseits und jenseits der Aufklärung zuweisen. Sein Titel: Die Geschichte

des Lebens und der Abenteuer des Mr. Duncan Campbell, eines Gentleman, der, obwohl er taub-

stumm ist, den Namen jedes Fremden beim ersten Anblick niederschreibt, zusammen mit dessen

künftigenGlücksaussichten, und der gegenwärtig imExeter Court wohnt, gegenüber demSavoy, in

der Strand. Tatsächlich gab es wohl einen historischen Duncan Campbell, einen Quack-

salber, der sich als ›taubstumm‹ ausgab und Wundertaten versprach, doch von dem

ist hier nicht die Rede. Vielmehr geht es um den Helden und die Darstellung seines

Lebens in jenem Roman, der Daniel Defoe (1660-1731) zugeschrieben wird, obwohl bis

heute nicht geklärt ist, welche Teile des Romans tatsächlich aus seiner Feder stammen.

Die ursprünglich anonyme Veröffentlichung hing mit einem Zerwürfnis zusammen,

das er und sein Verleger hatten, dem der Autor unredliche Änderungen amManuskript

vorwarf. Zudem hatte Defoe in jenen Tagen andere Sorgen. Musste er sich doch vor der

Polizei und der Justiz verstecken, die ihn wegen gegen ihn geltend gemachten alten For-

derungen suchte. Als er 1731 starb, blieb die Autorschaft am Duncan Campbell ungeklärt.

Seit der 1790 veröffentlichten Biografie The Life of Daniel De Foe von George Chalmers

wird der Roman zum festen Bestandteil des Werks Daniel Defoes gerechnet.

Woran auch immer es lag, ob am Mangel einer Endfassung durch den Autor, ob

an Hinzufügungen durch andere Autoren oder durch den Verleger – der Roman er-

scheint disparat und beinhaltet im Wesentlichen drei Themenkomplexe, die eigentüm-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Literatur über gehörlose Menschen

lich selbstständig nebeneinanderstehen.Da gibt es zum einen die Schilderung vonHer-

kunft und Leben des Helden, die in ihrer Abenteuerlichkeit und Verwegenheit der Her-

kunft und dem Leben jenes Helden ähneln, der dem Namen Defoes Weltruhm ver-

schafft hat: Robinson Crusoe. Der Vater Duncans, ein auf den Shetland-Inseln lebender

Schotte, wird in das ferne Lappland zu Menschen fremder Kultur und Glaubens ver-

schlagen, heiratet eine Einheimische, verliert seine Frau, kehrt mit dem ›taubstummen‹

Sohn nach Schottland zurück, schließt sich dem schottischen Unabhängigkeitskampf

an, verliert sein Vermögen und stirbt verarmt. Von einem wohltätigen Mitglied der Fa-

milie aufgenommen, erhält Duncan Unterricht nach der Methode von John Wallis und

ist binnen kurzer Zeit in der Lage, geschriebene Texte zu lesen und sich seiner Umge-

bung schriftlich mitzuteilen. Die visionäre Gabe des Zweiten Gesichts verschafft ihm

Anerkennung undWohlstand.Wie schon im Titel des Romans zu lesen, ist er nicht nur

in der Lage, jeden seiner Besucher beim Namen zu nennen, er erkennt auch Glück oder

Elend ihrer Zukunft. Geläutert durch die harte Schule des Militärs und mancher fehl-

geschlagener Abenteuer kehrt Campbell schließlich nach England zurück, heiratet dort

eine hörende Frau, eröffnet ein Geschäft und führt das Leben eines wohlhabendenMan-

nes, dem durch seine zugewandte Art und seine geheimnisvolle Kraft die Anerkennung

seiner Mitmenschen gesichert ist.1

Daneben referiert Defoes Roman das gesammelte Wissen über okkulte Literatur

und zitiert dabei vor allem die Schriften weltlicher und geistlicher Fürsten, die Zeugnis

von Erfahrungen ablegen, die zu machen in jener Zeit nicht ungefährlich waren. Im

Nachwort der 1984 im Aufbau Verlag erschienenen deutschen Ausgabe schreibt Gün-

ther Klotz: »Im Jahre 1705 – die Royal Society bestand bereits dreiundvierzig Jahre,

Newton hatte die Gravitations- und Bewegungsgesetze der Himmelskörper neunund-

dreißig Jahre zuvor beschrieben, der Philosoph der Toleranz John Locke war bereits seit

einem Jahr tot – wurden im anglikanisch-protestantischen England noch zwei Hexen

verbrannt; sie hießen Eleanor Shaw und Mary Philips« (1984, 250).

Ein weitererThemenkomplex ist die Darstellung jenes pädagogischen Konzepts der

Bildung ›Taubstummer‹, das auf den spanischen Mönch Pedro Ponce de León aus dem

16. Jahrhundert zurückgeht und in Schottland vonThomas Braidwood sowie in England

von John Wallis vertreten wurde. John Wallis (1616-1703), ein Schwager Daniel Defoes

1 220 Jahre später erscheint ein Roman, in dem ein ›Taubstummer‹ die Bühne der Weltliteratur be-

tritt, und in dem sich auf geheimnisvolleWeise dieses Stillleben zuwiederholen scheint. In Carson

McCullers RomanDasHerz ist ein einsamer Jäger (1996) empfängt der taube John Singer ratsuchende

Menschen der Kleinstadt, in der er lebt: »Mick ging leidenschaftlich gern zu Mister Singer hinauf.

Er war zwar stocktaub und stummwie ein Fisch, verstand aber jedesWort, das sie zu ihm sagte. […]

Sie erzählte ihm, was sie sonst keinemMenschen erzählt hätte: von ihren Plänen« (ebd., 81). Und

somachten es auch viele andere imOrt, denn seine Freundlichkeit und sein Einfühlungsvermögen

übten auf sie eine magische Kraft aus, wie sie einst von seinem tauben Bruder, dem wahrsagen-

den Duncan Campbell aus dem vergangenen London, berichtet wurde: »Singer war jedermann

gegenüber der gleiche. Er saß, die Hände tief in die Taschen vergraben, auf einem geradlehnigen

Stuhl am Fenster und nickte oder lächelte, zumZeichen, daß er seine Gäste verstand […] – denn sie

spürten, daß der Taubstumme sie immer verstehen würde, was sie ihm sagen wollten. Vielleicht

verstand er sogar noch mehr« (ebd., 82ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 233

(vgl. Lane 1990, 156), hatte in mehreren Briefen seine Methode der Taubstummenbil-

dung beschrieben, die Defoe im dritten Kapitel des Duncan Campbell zitiert (»Die Me-

thode, Taubstumme zu lehren, eine Sprache zu lesen, zu schreiben und zu verstehen«),

nach der der junge Duncan unterrichtet wurde. Bemerkenswert an der Darstellung der

Methode ist der vom Autor kolportierte Zusammenhang, wonach taube Menschen da-

durch, dass sie nicht sprechen können, einen unmittelbaren Zugang zur Schrift hät-

ten, den Defoe den Briefen von Wallis entnimmt. Defoe greift den Rat von Wallis auf,

wenn er schreibt: »Es ist ratsam, die ganze Zeit über Feder, Tinte und Papier zur Hand

zu haben, um das, was man dem Schüler durch ein Zeichen verständlich macht, mit

einem Wort aufzuschreiben und ihn zu veranlassen, das, was er durch Handbewegun-

gen bezeichnet, selbst zu schreiben, oder aber ihm zu zeigen, wie man es schreibt,

denn Taube drücken ihre Gedanken sehr gewandt durch Handbewegungen aus, und

wir müssen uns bemühen, ihre Sprache zu erlernen (wenn ich sie so nennen darf), um

sie die unsere zu lehren, indem wir ihnen zeigen, welche Wörter ihren Handbewegun-

gen entsprechen« (Defoe 1984, 50).2 Und er führt eine Reihe schriftsprachkompetenter

tauber Persönlichkeiten auf, darunter Alexander Popham: »Obwohl von Geburt an taub-

stumm, beherrschte er die Sprache doch so gut, daß er, eigenhändig geschrieben, viele

außergewöhnliche Zeichen eines erlesenen Geistes gab« (ebd., 51), sowie den Onkel des

Königs von Sardinien, der taub war, »wie man mir glaubhaft berichtete, und trotzdem

ein vollendeter Staatsmann; er schrieb auf eine elegante Weise in fünf oder sechs ver-

schiedenen Sprachen« (ebd.). Oder: »In Hatton Garden wohnt gegenwärtig einWunder

an Verstand und Gutherzigkeit. Ich meine die Tochter des Mr. Loggin, die, obgleich von

Geburt taubstumm (und sie hat einen Bruder, der ebenso behindert ist), ihre Ansichten

über jedes Thema mit einem Scharfsinn niederschreibt, daß sie sogar gelehrte Männer

in Erstaunen versetzen und so manche studierte Leute, die als gescheit gelten, zum Er-

röten bringen würde, weil eine Frau, obgleich es ihr an den gewöhnlichen Fähigkeiten

mangelt, sie so weit übertrifft« (ebd., 51f.).

Diese Verknüpfung von Taubheit mit Schriftsprach- und Lesekompetenz ist für

den Literaturwissenschaftler Lennard Davis ein wichtiges Merkmal, weshalb im 18.

Jahrhundert Gehörlosigkeit als »an area of cultural fascination and a compelling focus

for philosophical reflection« (1997, 113) gegolten habe.Die kulturelle Faszination und das

philosophische Nachdenken begreife »the deaf person as someone who reasons, feels,

thinks, and uses language just as hearing people do, only the language used is different

from that of the linguistic majority. The language is in fact the language of texts, of

writing, of novels« (ebd., 114).

In dieser Verknüpfung von Taubheitmit Schriftsprach- und Lesekompetenz bestehe

die Möglichkeit einer Verbindung von hörenden und tauben Menschen. Hintergrund

der von Davis beschriebenen Faszination und des philosophischen Interesses an ge-

hörlosen Menschen sei die allgemein wachsende Schrift- und Lesekompetenz, die sich

2 Es soll hier noch einmal betont werden, dass ich darzustellen versuche, wie sich eine Schreibweise

hörender Autoren über gehörlose Menschen und Gehörlosigkeit entwickelt hat. An dieser Stel-

le findet keine kritische Auseinandersetzung mit dem Konzept der ›Taubstummenbildung‹ nach

John Wallis statt, der in Harlan Lanes Mit der Seele hören von Zeitgenossen als unangenehme und

korrupte Persönlichkeit und als überzeugter Oralist beschrieben wird (vgl. 1990, 153ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Literatur über gehörlose Menschen

zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert ereignet. »Because the eighteenth century was a

period in which readers on a large scale first began to experience reality through texts,

they may be said to have had a different relation to reality and to texts« (ebd., 118). Der

tauben Menschen zugeschriebene ›natürliche‹ Zugang zu Schrift als Ersatz des fehlen-

den Gehörs mache aus den Angehörigen dieser Gruppe, zu der es bislang kaum einen

Zugang gab und die aus diesem Grund als nicht bildungsfähig galt, lebende Exemplare

einer Schriftsprachkultur. Gleichzeitig stünden taube Menschen für eine Erfahrung –

»a different relation to reality and to texts« –, mit der sich hörende Menschen immer

mehr auseinandersetzen müssten, denn die Voraussetzung, um lesen und schreiben

zu können, sei als ein Zustand der Taubheit zu begreifen. »As the hearing person beca-

me deaf, the deaf person became the totemic representation of the new reading public«

(ebd.). Infolgedessen hätte sich eine Vorstellung entwickelt, derzufolge »[t]he deaf then,

seen as readers and writers par excellence, as fellow creatures who existed first and for-

most in semiology, were the first totemic citizens in the new age of textuality« (ebd.;

Herv. i. Orig.). Wie wirkmächtig diese totemistische Vorstellung des gehörlosen Men-

schen als Leser und Schreiber par excellence ist, zeigt ein Zitat aus dem 1990 auf Deutsch

veröffentlichten Buch Reise in die Welt der Gehörlosen, in dem Oliver Sacks schreibt, »daß

Taubgeborene ein hochentwickeltes Gefühl für die geschriebene Sprache haben können,

obwohl sie nicht über das Gehör zu ihnen ›spricht‹. Sie spricht zu ihnen, so muß man

annehmen, auf eine ganz und gar visuelle Art: Die ›Stimme‹ der Worte wird von ihnen

nicht gehört, sondern gesehen« (1990, 25; Herv. i. Orig.). Dass es sich bei der Vorstellung,

wonach sich Wörter gehörlosen Menschen visuell erschließen und Letztere ›natürliche‹

Vertreter einer literalen Kultur seien, um die Konstruktion hörender Autoren handelt,

ob sie nunDefoe oder Sacks heißen, darauf weisen die beiden tauben Autoren Christian

Rathmann und Ralph Raule hin, wenn sie schreiben: »›Gehörlose können zwar nicht hö-

ren, aber sie können lesen‹ – dieser Ausspruch repräsentiert die gängigeMeinung vieler

Menschen über Gehörlosigkeit. Mit einer visuellen Kommunikation geht jedoch einher,

dass viele Gehörlose nicht nur erhebliche Schwierigkeiten im Umgang mit der Laut-

sprache, sondern auch oft mit der Schriftsprache haben, die nichts anderes darstellt als

eine Codierung der Lautsprache und für Gehörlose entsprechend schwer zugänglich

ist. […] Man spricht hier von einem ›funktionalen Analphabetismus‹, welcher die Un-

fähigkeit beschreibt, im Alltag die Schriftsprache so anzuwenden, ›wie es im sozialen

Kontext als selbstverständlich angesehen wird‹« (2015, 321). Dessen ungeachtet ist der

in den Ausführungen von Rathmann und Raule zum Ausdruck kommende Essenzialis-

mus durchaus kritisch zu sehen. Die beiden verbinden ihren Befund eines »funktiona-

len Analphabetismus«, den ihres Erachtens »viele Gehörlose […] im Umgang […] mit der

Schriftsprache haben« unmittelbar mit deren Gehörlosigkeit, ohne zu bedenken, dass

das Schulsystem für diesen »funktionalen Analphabetismus« mitverantwortlich ist.

Im Roman Defoes ist die Rede vom erfüllten Leben eines Mannes, im Kontakt mit

zahllosen Menschen, die sich fragend und bittend an ihn wenden, und der mit ihnen

in schriftlichem Austausch steht – eines Mannes jedoch, der sich dem vollständigen

Zugriff einer sich entwickelnden bürgerlichen Gesellschaft dadurch entzieht, dass er

über ein Wissen und über Gaben verfügt, die ihn zwar eine Existenz in der Gesellschaft

führen lassen, jedoch den misstrauischen Blicken und der Gefahren, die ihm durch

seine Mitbürger drohen, preisgeben.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 235

Es ist die kunstvolle Montage von Anpassung undWahnsinn des Duncan Campbell,

die die Spannung des Romans erzeugt, denn der Leser erfährt nicht nur die Geschich-

te der erfolgreichen Integration eines ›Taubstummen‹, sondern gleichzeitig auch seine

Aussonderung. Der Roman führt in eine unzugängliche und mythische Welt, voller Vi-

sionen, Dämonen, Schutzgeistern und der Gabe des Zweiten Gesichts, deren Schilde-

rung gemessen am Umfang der jeweiligen Komplexe ungleich umfassender ist als die

Darstellung derMethode des JohnWallis.Die schroffe und erst sehr spät christianisierte

Welt Schottlands und der benachbarten Inseln scheint der geeignete Ort wahrsagen-

der Visionäre zu sein. Defoe zitiert den 1703 veröffentlichten Bericht Martin Martins A

Description of the Western Islands of Scotlands, in dem dieser über die weitverbreitete Gabe

des Zweiten Gesichts schreibt, über die die Menschen dort verfügen (vgl. Defoe 1984,

137ff.), was Samuel Johnson 1775 in seinem Bericht über Eine Reise zu den westlichen In-

seln von Schottland (1986) bestätigt. Johnson selbst hingegen hält den Glauben an diese

Gabe für unbewiesen. »Unter dem Begriff ›Zweites Gesicht‹ versteht man anscheinend

eine Art des Sehens, die dem Sehen, welches die Natur im Allgemeinen verleiht, noch

hinzugefügt ist. […] Mir ist nicht bekannt, und es ist auch nicht anzunehmen, daß die

Hochländer je untersucht hätten, ob sie mit dem für das ›Zweite Gesicht‹ benutzten

Wort Taisch die Fähigkeit des Sehens oder das Gesehene meinen« (1986, 132). Umso an-

getaner ist Johnson jedoch von einer »Lehranstalt für Taubstumme, die im Sprechen

und Lesen, Schreiben und in der Ausübung der Rechenkunst von einem Herren na-

mens Baidwood [sic!] unterwiesen werden. […] Wer wollte davor zurückschrecken, die

Hebriden zu kultivieren, nachdem er gesehen hat, wie den Taubstummen das Rechnen

beigebracht wird« (ebd., 191f.).3 Wie Defoe angesichts seines Helden Duncan ist auch

Samuel Johnson angesichts der Hebriden hin- und hergerissen zwischen dem Verspre-

chen einer aufgeklärten Gesellschaft, nämlich der Integration bisher Ausgeschlossener,

und der Faszination für dunkle Mächte und okkulte Kräfte.

II

Das Medium, in dem sich die dunklen Mächte, die mythische Welt der Visionen und

Dämonen offenbaren, ist der Traum. Der Traum, jener Zustand, der das Gegenteil von

Wach-Sein, von Kommunikation und Außer-sich-Sein darstellt, ist der Ort, der sich

dem Licht der Aufklärung entzieht. Ein Ort der Innerlichkeit und Widersprüche, von

dem Sigmund Freud schreibt: »Vorstellungen, die im Gegensatz zueinander stehen,

werden mit Vorliebe im Traume durch das nämliche Element ausgedrückt. Das ›nicht‹

scheint für den Traumnicht zu existieren.Opposition zwischen zwei Gedanken, die Re-

aktion der Umkehrung, findet eine höchst bemerkenswerte Darstellung im Traum. Sie

wird dadurch ausgedrückt, daß ein anderes Stück des Trauminhaltes – gleichsam wie

3 Über Thomas Braidwood lässt Harlan Lane (1990) seinen Helden Laurent Clerc schreiben: Braid-

wood ist »[d]er erfolgreichste Lautsprachler von allen, der britische Gegenpart zu Pereire, dessen

Familie die Taubstummenbildung in England bis auf den heutigen Tag beherrscht, studierte Wal-

lis’ Briefe an die Royal Society […] und ließ sich von ihnen inspirieren, sein Glück als Taubstum-

menlehrer zu versuchen« (157).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Literatur über gehörlose Menschen

nachträglich – in sein Gegenteil verkehrt wird. […] Auch die im Traum so häufige Sensa-

tion der gehemmten Bewegung dient dazu, einenWiderspruch zwischen Impulsen, einen

Willenskonflikt, darzustellen« (Freud 1999b, 674; Herv. i. Orig.). Das Außergewöhnliche

des Romans von Defoe ist die Unschlüssigkeit seiner Schreibweise, mit der der Autor

seine Leser konfrontiert, als könne er sich nicht zwischen der neuen Zeit, repräsentiert

durch den Aufklärungswillen eines John Wallis, und der alten Zeit, der wahrsagenden

Gabe des Zweiten Gesichts entscheiden. Etwa 200 Jahre später ist dieser Konflikt –

Freud spricht von »Sensation« bzw. von einem »Widerspruch zwischen Impulsen« –

in den Traum geraten, d.h. in einen absolut privaten Raum, der in radikalem Gegen-

satz zu einer Öffentlichkeit steht, in die Defoe seinen ›taubstummen‹ Helden situiert.

Während das Licht der Aufklärung in der Öffentlichkeit erstrahlt, hat sich das Dunkel

magischer und rational nicht erklärbarer Kräfte in einen tabuisierten Bereich des Pri-

vaten zurückgezogen. Zwischen diesen beiden Bereichen soll es keine Verbindung und

keinen Zusammenhang geben.

In ihrer Untersuchung über die Entwicklung von Rationalitätsstrukturen am Bei-

spiel Immanuel Kants beschreiben Hartmut und Gernot Böhme genau diese Erfahrun-

gen neuzeitlichenDenkens, die sichmit demEntsetzen paaren,Vernunft und Irrationa-

lität nicht mehr in Verbindung bringen zu können. »Von Descartes bis Kant: Die Erhe-

bung des Menschen zum Geistwesen, die Etablierung der Herrschaft der Vernunft wer-

den erkauft mit der Angst, von allem abgeschnitten zu sein, und vor der Auslieferung

an die Gespinste der Innerlichkeit« (1985, 240). Jene Gespinste der Innerlichkeit sind

das Eigene des Menschen, ein Inneres, sein Privates, wohingegen der wache Mensch

Anteil hat an der gemeinschaftlichen Welt. Eigenes und Privates haben jedoch in der

gemeinschaftlichen Welt nichts verloren. »Die individuelle Erfahrung zählt nichts, das

subjektive Urteil ist belanglos, das personengebundene Wissen verliert jede Würde«

(ebd., 243).

Ein solches Verdikt muss Revolte gegen die normativen Ansprüche hervorrufen.

Hartmut und Gernot Böhme benennen mit Francisco de Goya einen Zeugen der Re-

volte: Sein Capricho 43 »El sueño de la razón produce monstruos« (vgl. Abb. 1), in dem

sich Goya träumend auf ein Pult gestützt skizziert, während die Dämonen der Nacht

ihn umflattern, kommentieren die beiden Autoren so: Bei Kant »wären es die dunklen

Mächte der Vergangenheit und des Aberglaubens, welche die Einbildungskraft umflat-

tern, wenn Vernunft schläft. Goya’s Capricho meint dies auch und doch mehr: die Un-

geheuer sind Produkte der Vernunft selbst – ihre Kehr- und Nachtseite, ihr Verdrängtes

und Anderes. Aufklärung kann nicht wirklich werden, wenn Vernunft sich nicht ihrem

eigenen Traum stellt: dies ist die Arbeit Goyas« (ebd. 248f.). Einen wichtigen Aspekt

benennen Hartmut und Gernot Böhme jedoch nicht, der gerade im Zusammenhang

mit Goya von entscheidender Bedeutung ist: Diese Zeichnung ist nicht nur die Revolte

eines Künstlers, sie ist die Revolte eines tauben Künstlers, der im Zenit seines Ruhmes

vereinsamt mit seinen Mitmenschen nicht mehr kommunizieren kann. Und als sei die

Zeichnung noch nicht ausdrucksstark genug, fügt Goya ihr den Text hinzu: »Der Au-

tor träumend. Seine einzige Absicht ist es, schädliche Gemeinplätze zu verbannen und

mit diesemWerk von ›Caprichos‹ das unumstößliche Zeugnis der Wahrheit zu verewi-

gen« (zit. in Kornmeier 1998, 8; Anm. 21). Gegen welchen schädlichen Gemeinplatz gilt

es, ein unumstößliches Zeugnis der Wahrheit zu setzen? Mit Gemeinplatz ist wohl je-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 237

ne von vielen aus vielerlei Gründen vertretene Kritik an den allgemeinen Zuständen

gemeint, gegen die er die unumstößliche, grausame und isolierende Wahrheit seiner

Taubheit postuliert, die ihn getroffen hat.

Abbildung 1: Francisco Goya »Der Traum der Vernunft gebiert Unge-

heuer« (1797)

Der visionäre, traumhafte Zustand des tauben Duncan Campbell und der träumen-

de Zustand des tauben Goya lassen die Konstruktion einer Nähe von Traumzustand und

Gehörlosigkeit erkennen.Kornmeier zitiert einen anonymen spanischen Autor, der 1803

schreibt: »Das Aussehen des Taubstummen ist stumpfsinnig: die gesamte Zeit, die seit

seiner Geburt bis zu jenem Zeitpunkt verstrich, war nichts als eine Art lethargischer

Traum. […] Der Taubstumme ist an sich kein entwürdigtes Wesen, aber durch die Un-

möglichkeit, in der er sich befindet, seine Intelligenz zu entfalten und zu pflegen, sowie

seine Art von Außenseitertum, auf den sich sein Zustand zurückführen lässt, machen

ihn dazu. […] Der bemitleidenswerte Zustand, auf den man ihn zurückgeworfen sieht,

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Literatur über gehörlose Menschen

ist sein Naturzustand« (zit. in Kornmeier 1998, 13; Anm. 41). Und der Leiter der Pariser

Gehörlosenschule, Sicard, schreibt: »Beschränkt auf eine schreckliche Einsamkeit, ist

er umgeben von endloser, immer gegenwärtiger und tiefer Stille« (zit. in Berthier 1989,

17; Herv. T.V.).

Mit diesen Vorstellungen von geistiger Bewegungslosigkeit und Stumpfheit, von

Außenseitertum und Einsamkeit, und der Perspektive, den ›Taubstummen‹ aus die-

sem Elend durch Erziehung und Bildung zu erlösen, hatte das 19. Jahrhundert seine

Terminologie gefunden, um etwas verständlich zu machen, das sich jedem Verständ-

nis entzog, und das gleichzeitig in bedrohliche Nähe zu ihm selbst gerückt war. Denn

der Mensch im Zustand des Traums ähnelt dem Menschen im Zustand der Gehörlo-

sigkeit: Sie hören beide nicht, und für den hörenden Menschen, der nur den Zustand

des Traums kennt – und ihn fürchtet –, bedeutet dieser einen Zustand der Irrationa-

lität, jenseits von Sprache, Gesellschaft, Kultur und Vernunft, womit er sich nahe dem

›Naturzustand der Taubstummen‹ befindet. Im Traum ist der Mensch sich und den ihn

heimsuchenden Gespenstern ausgeliefert, gegen die er sich nicht wehren kann, wie es

in Goyas »Sueño« zu erkennen ist bzw. wie es Freud formuliert hat, dass das ›nicht‹

im Traum nicht existiert, und hier Dinge zusammengefügt werden, die nicht zusam-

mengehören, bar der Möglichkeit, das scharfe Messer der Vernunft anzusetzen. Der

Traum schert sich nicht um intellektuelle Erkenntnisse und bürgerliche Ansprüche, im

Gegenteil, seine Bilder sind deren Schatten. Der Traum ist aber auch jener singulä-

re Zustand des ungestörten Für-sich-Seins, befreit vom Zwang des Hören-Müssens,

des Verstehen-Müssens, des Ordnen-Müssens. Der Traum ist der anarchische und ar-

chaische, sich Nacht für Nacht wiederholende Urzustand des Menschen, aus dem es

kein Entkommen gibt. »In den Zeiten, die wir vorwissenschaftliche nennen dürfen,

waren die Menschen um die Erklärung des Traumes nicht verlegen. Wenn sie ihn nach

dem Erwachen erinnerten, galt er ihnen als eine entweder gnädige oder feindselige

Kundgebung höherer, dämonischer und göttlicher Mächte« (Freud 1999b, 645). Nun er-

fährt der Traum genau jenes von Hartmut und Gernot Böhme beschriebene Verdikt

der Nivellierung individueller Erfahrungen. Er verliert seine Würde und wird zu ei-

nem Ereignis, das es schnell zu vergessen gilt, und jene, die sich dauerhaft, sozusagen

im Naturzustand darin befinden, müssen daraus befreit werden. Um einen Menschen

aus einem Zustand zu befreien, muss dieser Zustand als einer erkannt werden, den es

zu überwinden gilt. Da der Traumzustand jedoch in einen Erfahrungsbereich gehört,

den jeder regelmäßig erfährt, war es notwendig, sich von ihm zu distanzieren und ihn

zu verdrängen bzw. wie Freud schreibt: »Mit dem Aufblühen naturwissenschaftlicher

Denkweisen hat sich all diese sinnreiche Mythologie in Psychologie umgesetzt« (ebd.).

Nur in versteckten Nischen durfte der Traum sich mitteilen, auf Skizzen eines tauben

Wahrsagers, oder, wie Iris Radisch in ihrem Nachruf auf Julien Green schreibt: »Der

Traum im Leben, alles, was der Aufklärung zum Opfer fiel, was verdrängt, verboten,

begradigt und bereinigt wurde, war deswegen das große, vielleicht das einzige Thema

seiner über vierzig Bücher« (1998, 40).

Die eigene Verdrängungsleistung wurde nun zum Maßstab gegenüber denen, die

sich dauerhaft im Naturzustand befanden, denen diese Leistung nicht gelingen konn-

te. Sie erschienen als die Anderen, ›die Taubstummen‹ – im scharfen Kontrast zu ›den

Hörenden‹ und waren doch gleichzeitig Teil des Eigenen –, die sich dem Anspruch, den

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 239

Traumzustand zu verdrängen, widersetzten und damit den offiziellen Diskurs unter-

liefen, in dem sie ihn einfach nicht zur Kenntnis nahmen, ihn nicht hörten. Da nun ihre

Verweigerung so verlockend war, musste die Konstruktion, die Distanzierung ermög-

lichte, so konträr ausfallen, dass eine Identifikationsmöglichkeit gar nicht in Erwägung

gezogen werden konnte. Diese Konstruktion fand ihren Ausdruck in einem Phänomen,

das im 18. und 19. Jahrhundert große Popularität erlangte: die ›Entdeckung‹ des Phä-

nomens der ›wilden Kinder‹.

III

Wie Pilze schossen sie aus dem Boden. Sieben zählt Lucien Malson (1976) zwischen 1344

und 1698. Dann sind es neun im 18. Jahrhundert und zwanzig im 19. Jahrhundert (vgl.

ebd., 69f.). Darunter sind Kinder, deren Namen noch heute gelegentlich genannt wer-

den: Kaspar Hauser oder jener Junge, der im Zusammenhang mit der Bildung gehör-

loser Kinder Bekanntheit erlangte: Victor, der »wilde Junge von Aveyron«, der 1798 im

Wald von Caune eingefangen wurde, entfliehen konnte und wieder aufgegriffen wurde,

und den man schließlich nach Paris in die Nationale Taubstummenanstalt verbrachte,

weil er weder sprach noch auf Ansprache reagierte und man ihn für taub hielt. Rühr-

te der eine an jener nicht zu stillenden Anteilnahme an den Machenschaften aristo-

kratischer Häuser, galt der andere als ein besonders schillerndes Beispiel dafür, einen

verwilderten Jungen der Zivilisation zuzuführen. Jean M.G. Itard, Arzt an der Pariser

Gehörlosenschule, hatte Victor in seine Obhut genommen, um an ihm seine lautsprach-

orientierten Erziehungsprinzipien anzuwenden. Mit dem erwarteten Erfolg erhoffte er

gleichzeitig das gebärdensprachlich orientierte Bildungssystem der Pariser Schule in-

frage stellen zu können. Die Erziehung Victors stand unter folgenden fünf Prinzipien,

die Itard formuliert hatte: (1) Integration in die Gesellschaft, (2) Anpassung an die Ge-

pflogenheiten eines bürgerlichen Lebens und (3) deren zivilisatorischen Ansprüche, (4)

Erlernen der französischen Sprache und (5) Förderung der intellektuellen Fähigkeiten

(vgl. Itard 1976a, 124 sowie Itard 1976b, 164ff.). Am Ende musste er jedoch eingestehen,

dass er mit diesen Prinzipien, zumindest was die Erziehung von Victor betraf, geschei-

tert war, doch das tat seinem Ruhm, den er für seine ›Anstrengungen‹ in ganz Europa

erntete, keinen Abbruch. Als er 1838 starb, hinterließ er ein beachtliches Vermögen,

dessen größten Anteil er zur Verwendung eines »streng mündlichen Ergänzungsun-

terrichts« (Malson 1976, 113) an der Pariser Gehörlosenschule bestimmte. Dieser Ruhm

erfuhr jedoch nicht nur eine finanzielle Resonanz. Auch in der Belletristik hat Itard

Spuren hinterlassen und seine fünf Prinzipien prägen die Gestaltung literarischer Fi-

guren tauber Helden. Victor hingegen wurde schließlich als unbelehrbar in das Haus

der Mme. Guérin abgeschoben, wo er 1828 starb (vgl. Lane 1990, 191).

Die Konstruktion des ›wilden Kindes‹ erlaubte es, jenen traumverwandten Zustand

jenseits der Vernunft auf eine Gruppe zu übertragen, die nicht nur das völlige Gegen-

teil dessen ist, was die bürgerliche Gesellschaft als Anspruch an ihresgleichen richtete,

sie stellte, weil es sich um Kinder handelte, auch die geeignete und unbeschriebene

Fläche dar, auf die sich das ganze Wissen der aufgeklärten Philosophie und Pädagogik

einschreiben ließ. Sie sind das völlig Andere, und, weil es sich bei den ›wilden Kin-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Literatur über gehörlose Menschen

dern‹ um ausgesetzte Kinder der Zivilisation handelte, auch gleichzeitig das Eigene –

eine Zeitbombe, die in jedem Kinderzimmer zu explodieren droht, wenn Kinder ver-

wahrlosen. Man denke an die fünf Prinzipien von Jean Itard, die als Erziehungsideal an

der Wand jedes Erziehers stehen könnten. Emil, der große Erziehungsroman Rousse-

aus, spielte in diesem Zusammenhang eine bedeutende Rolle, denn er ist die Klammer

zwischen ›wildem‹ und ›zivilisiertem‹ Kind. Einerseits entspricht das ›wilde Kind‹ in

seiner Naturverbundenheit, seiner Körperlichkeit, seiner Selbstständigkeit und seiner

Freiheit Rousseaus Erziehungsideal. Andererseits bedrohen Naturverbundenheit, Kör-

perlichkeit, Selbständigkeit und Freiheit die Ordnung, solang sie nicht in das bürgerli-

che Gemeinwesen eingebunden sind. Der Spagat zwischen Freiheit und Zwang gelingt

Rousseau auf der Grundlage eines Begriffs von Freiheit, deren Wesen die Illusion von

Freiheit ist: »Mag er doch glauben, er sei der Herr, während in Wirklichkeit ihr es seid.

Es gibt keine vollkommenere Unterwerfung als die, die den Schein der Freiheit wahrt«

(Rousseau 1971, 105), denn letztendlich gilt: »[E]s [das Kind; T.V.] darf nur das wollen,

was ihr wünscht; daß es tue. Es darf keinen Schritt tun, den ihr nicht vorausbedacht

hättet; es darf nicht den Mund öffnen, ohne daß ihr wüßtet, was es sagen wird« (ebd.).

Ähnlich wie um den Begriff der Freiheit ist es auch um den der Natur bestellt, an

dem sich Rousseau orientiert, einer Natur, die jenseits jener Natur liegt, in der ›die

Wilden‹ aufwachsen. Um die Natur der ›wilden‹ von der der ›kultivierten‹ Menschen zu

unterscheiden, greift Rousseau auf einen Roman zurück, den er jedemErzieher als Lek-

türe für seine Zöglinge ans Herz legt. Hier wird eine Natur geschildert, die ganz auf die

Bedürfnisse des Bürgertums zugeschnitten ist. Bei diesem Roman handelt es sich um

die Geschichte eines Mannes, der zwanzig Jahre in der Wildnis lebt und dennoch zivili-

siert bleibt. »Da es nicht ohne Bücher geht, so existiert eins, das meiner Meinung nach

die beste Abhandlung über die natürliche Erziehung enthält. Das ist das erste Buch, das

Emil liest« (ebd., 180). Die Rede ist – ein weiteres Mal – von Robinson Crusoe, und zwar

von jenen Teilen des Romans, die Robinson einsam auf seiner Insel beschreiben. »Die-

ser Roman muß von seinem überflüssigen Beiwerk befreit werden. Er muß mit dem

Schiffbruch Robinsons beginnen und mit der Ankunft des rettenden Schiffes enden«

(ebd., 180f.). Überflüssig ist all das, was Emil bei der Lektüre stören könnte, und das

sind andere ›kultivierte‹ Menschen. Ideale Erziehung findet nach Rousseau in einem

menschenleeren Raum statt, einem Paradies im Zustand reiner Natur. Durch andere

Menschen droht die Erfahrung des Bösen, eine Bedrohung, die sexuell konnotiert ist.

»Wollt ihr Ordnung und Zucht in die keimenden Leidenschaften bringen, verlängert

den Zeitraum, in dem sie sich entwickeln, damit sie sich der Reihe nach ordnen kön-

nen. […] Wäre euer Zögling allein, brauchtet ihr gar nichts zu tun. Aber alles, was ihn

umgibt, entflammt seine Phantasie« (ebd., 219). Hier nun muss der Erzieher ein hohes

Maß an Feingefühl zeigen, einerseits seinen Zögling nicht anzulügen, denn wenn »der

Lehrer ein einzigesMal das Kind belogen hat, so wären die Früchte seiner Erziehung für

alle Zeit vernichtet« (ebd., 216) und andererseits die Wahrheit zu umgehen, »man hält

es in der Unwissenheit der Natur. Die Zeit kommt, wo die Natur selbst ihren Schüler

aufklärt« (ebd., 219).

Man mag sich fragen, ob Rousseau den Robinson nicht etwas naiv gelesen hat, der

mit seinen Abenteuern allein auf einer Insel einige hundert Seiten füllt und die sexu-

elle Fantasie umso mehr beflügelt, als sie gerade nicht expliziert wird. In Robinsons

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 241

Sorge um Heim und Nahrung wird der Rahmen geschaffen, in dem Sexualität seinen

Raumfindet. Und fürmanchen Lesermag die Begegnung Robinsonsmit Freitag durch-

aus sinnstiftend sein. Nicht so für Rousseau. Er sah in Freitag den Wilden, der nicht

zur Spezies Mensch zählt, eher zu den Lamas und anderen Haustieren, die Robinson

zähmt, denn auch Freitag wird in seinem wilden Drang gezähmt. Er wird gezähmt

und nimmt die Rolle ein, wie sie die Gesellschaft den Bewohnern ihrer unterworfenen

Länder zuweist: Er wird Robinsons Diener. Man kann die ketzerische Feststellung, die

Octave Mannoni im Zusammenhang mit der Begegnung Itards mit Victor macht, auch

auf die Begegnung Rousseaus bzw. seines Alter Ego Robinson mit Freitag übertragen:

»Es ist nicht undenkbar, sich einen Rollentausch vorzustellen und Itard zusammen mit

dem Wilden in die Wälder von Caune zu schicken, um zu sehen, was er dort für ihn

wirklich Neues lernen könnte. Aber man braucht eine solch ungereimte Vermutung gar

nicht anzustellen, um zu erkennen, daß Itard nichts von dem Wilden lernt und daß er

ihn zu der leeren Leinwand macht, auf die sich sein eigenes Wissen projiziert« (1976,

229). Nein, Rousseau, Itard, Robinson wollen nichts von den Kindern, den ›Taubstum-

men‹ und ›Wilden‹ lernen, sie wollen sie belehren. Oder wie Itard bezeichnenderwei-

se anlässlich der ersten Begegnung mit Victor schreibt: »Inmitten dieser allgemeinen

Gleichgültigkeit vergaßen die Leiter des staatlichen Taubstummen-Instituts und sein

berühmter Direktor nicht, daß die Gesellschaft, als sie diesen unglücklichen Knaben an

sich gezogen hatte, ihm gegenüber unumgängliche Verpflichtungen eingegangen war,

die sie erfüllen mußte« (Itard 1976a, 118).

Das ist der Auftrag, die Erfüllung der fünf Prinzipien Itards: Integration, Anpas-

sung, Zivilisation, Sprache und Intelligenz. An den Leistungen entsprechend dieser

Prinzipien werden sie gemessen, um so ein Gleichgewicht herzustellen, das durchMen-

schen jenseits dieser Ansprüche aus den Fugen zu geraten droht. Schon zu Beginn sei-

ner Erziehungs-Exerzitien postuliert Rousseau seine Perspektive: »Alles ist gut, wie es

aus den Händen des Schöpfers kommt; alles entartet unter den Händen des Menschen«

(Rousseau 1971, 9). Die Welt ›entartet‹ jedoch nicht unter den Händen eines jeden Men-

schen: Der ›entarteten‹ Welt hält Rousseau den Spiegel eines Ideals entgegen: »Der na-

türliche Mensch ruht in sich. Er ist eine Einheit und ein Ganzes; er bezieht sich nur auf

sich oder seinesgleichen. Als Bürger ist er nur ein Bruchteil, der vom Nenner abhängt,

und dessenWert in der Beziehung zum Ganzen liegt, d.h. zum Sozialkörper« (ebd., 12).

Es ist ein »natürlicher Mensch«, der gereinigt ist von allen Anfechtungen, denen der se-

xuellen Ekstase, denen der Spontaneität, denen der Anarchie, denen des Geheimnisses

und der Dunkelheit, denen des Traums. Der Mensch im Sinne von Rousseau ist der

Mensch der Ordnung, der meint frei zu sein und doch nur Bruchteil eines Ganzen ist,

das er nicht übersehen kann. Widerstand ist ausgelöscht, und da dennoch Widerstand

droht, verlangt Emil, der mittlerweile Ehemann und Vater geworden ist, zum Schluss

des Romans: »Aber bleiben Sie der Lehrer der jungen Lehrer: Solange ich lebe, werde

ich Sie nötig haben. Jetzt, wo meine Pflichten als Mann beginnen, habe ich Sie nötiger

denn je« (ebd., 530). Es gibt also keinen Schlusspunkt, kein Happy End. Trotz Emils

totaler Assimilierung darf die Geschichte nicht zu Ende sein, immer wieder droht ein

Einbruch in jene Verwilderung, die so verlockend ist. Denn was zeichnet diese Wild-

nis aus, was macht sie so begehrenswert? Gewiss, sie ist ein weißer Fleck, der sich mit

allen Obsessionen beschreiben lässt; die Wildnis ist aber auch jener Raum fernab und

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Literatur über gehörlose Menschen

unberührt von allen Einflüssen, Diskursen und Disputationen, sie ist ein (T)Raum von

»tiefer Stille«.

IV

Nachdem Defoe noch von einem tauben Helden schreiben konnte, der die beiden Sei-

ten Aufklärung und Magie, die hörende Menschen mit Gehörlosigkeit konnotierten,

nebeneinander und unverbunden stehen ließ, war dies in den Erzählungen, deren Hel-

den taube Menschen waren und die im 19. und 20. Jahrhundert geschrieben wurden,

nicht mehr möglich. Taube Menschen waren in das öffentliche Interesse gerückt. Vor-

führungen gehörloser Kinder und Jugendlicher, die auf Fragen der Anwesenden ant-

worteten und damit ihre Bildungsfähigkeit unter Beweis stellten, wurden von den Ver-

tretern der unterschiedlichen Lehrmethoden veranstaltet, um finanzielle Mittel für ihre

jeweiligen Schulen zu erhalten. Es waren beliebte öffentliche Ereignisse, die von Hun-

derten Zuschauern besucht wurden und auch zum Unterhaltungsprogramm gehörten,

an dem der Papst, gekrönte Häupter und Angehörige des Adels teilnahmen. Harlan La-

ne lässt seinen Helden Laurent Clerc dazu Folgendes berichten: »Ich muß etwas über

diese Übungen sagen, die weitgehend dafür verantwortlich waren, daß sich in ganz

Europa die Kunde verbreitete, es sei möglich, die Taubstummen zu unterrichten. Die

öffentlichen Übungen fanden zuerst nach dem Morgenunterricht statt, den die Schü-

ler des Abbé [de l’Epée; T.V.], darunter Joseph, jeden Dienstag und Freitag von sieben

Uhr bis Mittag in seinem Haus erhielten; doch bald, nachdem sie angefangen hatten,

im Jahre 1771, wurde die Zahl der Schaulustigen, die Zutritt verlangten, so groß, daß

der Abbé gezwungen war, eine zusätzliche Sitzung am Abend abzuhalten. In der Über-

schrift des Programms für den 2. Juli 1772, das ich in der Hand halte, lese ich: ›Da der

Versammlungssaal nur einhundert Menschen faßt, werden die Zuschauer freundlichst

gebeten, nicht länger als zwei Stunden zu bleiben.‹ […] Daß die Tauben eine Unterhal-

tung in geschriebenem oder sogar gesprochenem Französisch führen sollten, erschien

in der Tat wie ein Wunder. Führende Persönlichkeiten der Aufklärung kamen, um das

Wunder zu bestaunen. Etienne Bonnot de Condillac kam ebenso wie Lord Monboddo

oder Joseph II., Kaiser des Heiligen Römischen Reiches« (1990, 72f.). Während bei die-

sen Veranstaltungen, die von de l’Epée und später von Sicard angeboten wurden, der

Lernerfolg tauber Kinder und Jugendlicher durch die manuelle Methode unter Beweis

gestellt wurden, dienten ähnliche Veranstaltungen, die Pereire, Delgarno, Braidwood,

Wallis und Heinicke organisierten, dazu, den Erfolg der lautsprachlichen Methode zu

belegen. Überall in Europa und in den Vereinigten Staaten wurden Taubstummenan-

stalten eröffnet, deren Lehrkonzept sich an der französischen (manuellen) oder an der

deutschen (lautsprachlichen) Methode orientierten.

Die Möglichkeit, taube Kinder aus dem Zustand der Wildheit und Unzugänglich-

keit in einen Zustand zu versetzen, der ihnen einen Platz in der bürgerlichen Gesell-

schaft ermöglicht, haben in vielen Erzählungen ihre Spuren hinterlassen.4 Allerdings

4 Die im Folgenden erwähnten Erzählungen beziehen sich auf die Texte, die ich unter dem Titel »Die

Taubstumme« und andere Erzählungen über Gehörlose (Hamburg 1998) herausgegeben habe.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 243

werden nicht in allen Erzählungen die tauben Helden mit den Segnungen eines bür-

gerlichen Lebens beglückt. Wie nun gelingt die Gratwanderung zwischen den ›wilden‹

und den ›zivilisierten‹ Gehörlosen? Um diese Gratwanderung geht es in den meisten

der in der Anthologie versammelten Texte, wobei es sicherlich kein Zufall ist, dass die

›wilden Gehörlosen‹ ausschließlich Männer und die ›zivilisierten Gehörlosen‹ vorwie-

gend Frauen sind. Wofür Camilla5, Sophy6 und Walpurga7 stehen, ist kein individuel-

ler Emanzipationsprozess, den die Frauen erfahren, nachdem sie die Gehörlosenschule

verlassen haben und sich nun schriftlich oder ›mündlich‹ mit ihrer Umwelt verständi-

gen können. Camilla, Sophy und Walpurga stehen für den Sieg der Pädagogik; sie ste-

hen für die zweifelhafte Überwindung der ›Taubstummheit‹, egal, ob dieser Triumph

mit oralen oder gestischen Waffen errungen ist. Am Ende sitzen sie auf dem Familien-

sofa, glücklich darüber, hörenden Kindern das Leben geschenkt zu haben. »Da strahlte

ihr Blick zu ihm auf, voll des wonnigsten Glückes, der unendlichsten Liebe« (Thieme

1998, 224). Es ist Walpurgas Blick auf ihren hörenden Ehemann, den sie nach Jahren

der Heimlichkeit nun offen auf ihn richten darf. Ein Stillleben, das an die Tradition

jener Familienfotografien erinnert, auf denen der Mann seinen Blick in die Ferne lenkt,

während die Frau gebannt, stumm und anspruchslos auf ihn schaut. Gisela Schneider

und Klaus Laermann haben diese Blickkonstellation, die Sartre inDas Sein und dasNichts

(1982) als Inszenierung vonMacht undMachtlosigkeit beschrieben hat, geschlechtsspe-

zifisch interpretiert und begreifen die Macht des Mannes in seiner Möglichkeit, sich

dem Spiel der Blicke innerhalb des Bildes zu entziehen, ohne sich der Situation selbst

entziehen zu müssen. Der Blick der Frau hingegen bleibt gebannt auf ihn gerichtet; es

sieht so aus, »als sei mitten in sein Sein ein Abflußrohr gebohrt worden und als fließe es

fortwährend durch dieses Loch ab« (Sartre 1982, 341). »Und durch dieses Loch beginnt

ihre Welt auszulaufen. Je mehr sie sich in ihrer Wahrnehmung auf den Mann konzen-

triert, dessenWahrnehmungsziel sie, ohne sich von ihm zu lösen, nicht wahrzunehmen

vermag, desto stärker wird sie sich im Blick auf ihn entleert vorkommen« (Schneider &

Laermann 1977, 39). Das Auslaufen wird erst durch den Blick desMannes unterbrochen,

den er aus der Ferne auf die Frau richtet. Um diesen Blick zu erhaschen, vollzieht sich

der Prozess ihrer Unterwerfung.

In den Erzählungen erschöpft sich dieser Blick jedoch nicht darin, dass die Frau

auf ihren Mann schaut, sondern darin, dass beide auf das Neugeborene blicken, auf

die kommende von Gehörlosigkeit befreite und damit erlöste Welt. Hier treffen sich

Walpurgas Ehemann, der hörendeMax Rosen,mit seinen tauben Geschlechtsgenossen,

denn der Makel, der ihnen allen anhaftet, ist ihre Verbindung mit einer tauben Frau,

unabhängig davon, ob sie selbst hören oder taub sind. Der Makel der Gehörlosigkeit

ist nur genealogisch zu überwinden. »Herrgott! […] Sie kann sprechen!« (Dickens 1998,

67) jubiliert Marigold beim Anblick von Sophys Kind und Onkel Giraud meint beim

Anblick von Camillas hörendem Kind: »Gott verzeiht immer alles« (Musset 1998, 40).

Erst in diesemMoment ist das gelungen,was schlussendlich den Anspruch aufgeklärter

5 Alfred de Musset, Pierre und Camilla.

6 Charles Dickens, Doktor Marigolds Rezepte.

7 Friedrich Thieme, Die Taubstumme.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Literatur über gehörlose Menschen

Pädagogik darstellt: die Integration durch die Überwindung desDefekts.Hier geschieht

tatsächlich jenes glückliche Ende, zu dem Emil nicht gelangt.

Wie sieht es nun mit denen aus, die jenseits von Pädagogik und Anpassung stehen?

Geradezu bösartig ist die Konstruktion des wilden Gargan in einem Jagdbericht zwi-

schen normannischen Recken und Wildgänsen. In die Beschreibung des Jagdgesche-

hens wird in Form einer Parenthese die schaurige Geschichte um den taubstummen

Hirten zum Zeitvertreib – solang anderesWild auf sich warten lässt – eingeflochten. In

den Erzählungen bleiben die ›wilden Gehörlosen‹ anarchisch, ungebändigt, unfassbar,

autonom und entziehen sich genealogischen Pflichten. Gleichzeitig erscheinen sie als

Inbegriff moralischer Integrität, schutzlos den Intrigen ihrer hörenden Umwelt ausge-

liefert. Gargan erwürgt seine Frau, nachdem die Dorfbewohner sich einen Spaß daraus

gemacht haben, ihn dadurch zu demütigen, dass sie seine Frau sexuell missbrauchen

(vgl. Maupassant 1998, 117ff.). Die Zuneigung, die Gerassim seinem Hund Mumu ent-

gegenbringt, wird konterkariert durch die Ignoranz seiner Herrin, die sich von Mumu

gestört fühlt, und sie wird konterkariert durch die Feigheit der Hausangestellten, die

die Anordnung, Mumu zu entfernen, ausführen. Schließlich – und das ist das Ende

der Geschichte – wird sie konterkariert durch Gerassim selbst, der den geliebten Hund

ersäuft, um dann in den Wäldern zu verschwinden. Die moralische Integrität ›der Wil-

den‹ geht so weit, dass auch andere moralisch integre Personen unter dem Schutz ›der

Wilden‹ stehen, wie die zierliche Tatjana, die keiner mehr anzurempeln wagt, nachdem

Gerassim seine Hand über sie hält (vgl. Turgenjew 1998, 69ff.). Dieser Schutz kann so-

gar Leben retten, wie das von Stevens, dessen Ermordung durch den mutigen Sprung

des tauben Joe vereitelt wird (vgl. Faulkner 1998, 225ff.). Ihr Erscheinen ist so mythisch

wie ihr Verschwinden. Nichts hinterlassen sie, als möglicherweise jene Erinnerung an

Gerassim, den gewaltigen ›Taubstummen‹, dessen mächtige Hände die ganze Erzäh-

lung leitmotivisch begleiten, als würde der Dichter etwas über die Sprache der Hän-

de andeuten wollen. Noch geheimnisvoller ist Joe, der nur schemenhaft zu erkennen

ist, und spurlos nach der rettenden Tat verschwindet. Kreatur in Menschengestalt soll

er bleiben, »den Körper gekrümmt und starr in stummer und todbringender Absicht«

(Faulkner 1998, 238).

Eine der Erzählungen ist besonders bemerkenswert imKontext jenes zu Beginn die-

ses Essays beschriebenen Traumzustands. Es ist die Geschichte »Chickamauga« über

einen Jungen, der beim Spielen einschläft und in einem Zustand erwacht, den Am-

brose Bierce (1998) kunstvoll in einem Zustand zwischen Wachen und Träumen ima-

giniert. Wie in Goyas Vision sind es die Gespenster des Waldes, die den Jungen er-

schrecken, Tiere mit großen Ohren, vor denen er flieht, Hunde, Schweine, vielleicht

Bären; gespenstisch liegt der Nebel über demWasser. Und dann kommen sie, die Geis-

ter der Nacht, kriechende, sich dahinschleppende Menschen, befremdliche Gesten mit

den Händen machend, clownesk bemalt mit entsetzlich entstellten Gesichtern.8 Der

Leser weiß, dass der Vater des Jungen Soldat gewesen war, und in ihm, der nun Bau-

er ist, das kriegerische Feuer weiterbrannte. Die Geschichten aus seinen militärischen

8 Der Titel der Geschichte verweist auf die Schlacht am Chickamauga 1863 während des amerika-

nischen Bürgerkriegs, die für die Soldaten der Union, zu denen auch Ambrose Bierce gehörte, in

einer blutigen Niederlage endete.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 245

Bildern und Büchern spielt nun der Junge, und unversehens befindet er sich mitten im

Kriegsgewühl einer verlorenen Schlacht.Möglicherweise sind es genau diese Ereignisse

zwischen Traum und Traum, die Emil ein Leben lang nach seinem Lehrer rufen lässt.

Bilder von Verstümmelung und Tod, Bilder, die bis in das Allerinnerste schleichen, denn

noch sind die Nebel nicht gelichtet. Da bahnt sich der Höhepunkt der Katastrophe an,

jenes fesselnde Feuer, das es in Gang zu halten gilt, gespeist aus der Ruine des Eltern-

hauses, vor dem die geschändete tote Mutter liegt. Jetzt, angesichts eines Schreckens,

der schlimmer kaum zu schildern ist, erfährt der Leser das Geheimnis des Jungen: »Das

Kind bewegte seine kleinen Hände, machte wilde, unbestimmbare Gesten. Es stieß ei-

ne Folge unartikulierter und nicht zu schildernder Schreie aus – etwas zwischen dem

Schnattern eines Affen und dem Kollern eines Truthahns, ein erschreckender, seelen-

loser, unheimlicher Laut, die Sprache eines bösen Geistes. Das Kind war taubstumm«

(Bierce 1998, 115). In dieser traumhaften Sequenz begegnen sich tatsächlich Camilla,

Sophy und der Junge vom Chickamauga. Sie sind ohne Eltern. Und scheint den Mäd-

chen auch nicht die Verwilderung zu drohen, so vermittelt doch die Abwesenheit ihrer

Eltern eine Geschichtslosigkeit, die ihre Existenz konstituiert. Geschichtslos sind Ge-

rassim und Joe, geschichtslos sogar jene ganz und gar gehörlose Familie Allmon mit

ihren drei Kindern Sprossy, Tee und Mary, die verschwanden, und keiner weiß, wohin

(vgl. Green 1998, 335ff.).

Geschichtslos ist auch jene schöne Frau aus der italienischen Oper, die den Lesern

als »Die Unbekannte« begegnet (vgl. de l’Isle-Adam 1998, 97ff.). Ihre Namenslosigkeit

ist jedoch nicht Ausdruck einer Stereotypisierung, sondern literarische Strategie, die

sie, obwohl äußerlich gesehen ganz Vertreterin des 19. Jahrhunderts, irgendwo jenseits

ihres Standes ansiedelt. Ist sie nun eine ›zivilisierte Wilde‹ oder eine ›wilde Zivilisier-

te‹? Sie ist, wie der Autor etwas einfältig am Ende schreibt, eine Frau, »die den Mut zu

einer eigenen Meinung hatte« (ebd., 108). Gewiss – und doch ist sie noch einiges mehr.

Sie durchkreuzt nämlich einen pädagogischen Mythos, der im Zusammenhang mit der

›Taubstummenpädagogik‹ eine traurige Berühmtheit erlangt hat und den heute taube

Menschen achselzuckend zur Kenntnis nehmenmüssen. Die Rede ist von jenen wieder-

kehrenden Begebenheiten, die gehörlose Menschen zuweilen erleben, wenn sie gebeten

werden, das Mundbild eines Prominenten abzulesen, das dieser auf einem Video hin-

terlassen hat. Man vermutet Peinliches und freut sich auf die Schlagzeile – und ist tief

enttäuscht, wenn sich kein tauber Mensch findet, diese Aufgabe zu erledigen.9 Auch in

der Literatur ist im Zusammenhang mit gehörlosen Menschen die vermeintliche Kunst

des Lippenlesens ein Topos, wobei man verschiedene Formen der Realisierung dieses

Topos unterscheidenmuss. Scheint bspw. in der Geschichte »Die Taubstumme« (Thieme

1998) Walpurgas Kunst des Lippenlesens eher dem Erzählfluss zu dienen, unterstreicht

sie in Carson McCullers Roman Das Herz ist ein einsamer Jäger (1996) den transzenden-

talen Wesenszug Singers, dessen Fähigkeiten wie eine moderne Fassung des Zweiten

9 Bis heute wird das ›Wunder des Lippenlesens‹ gefeiert. In einem Fernsehbericht über die taube

schottische Percussionistin Evelyn Glennie meint der Sprecher: »Berühmt ist Evelyn auch, weil sie

ihr schweres Schicksal kämpferisch angenommen hat. […] Evelyn liest von den Lippen ab und kann

sich so relativ problemlos unterhalten« (Schottland. Rebellen im Rock, D 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Literatur über gehörlose Menschen

Gesichts seines Bruders Duncan Campbell aus dem fernen Schottland erscheinen las-

sen. »Er gewöhnte sich so an ihre Lippen, daß er jedes ihrer Worte verstand. Und nach

einiger Zeit wußte er von vornherein, was jeder sagen wollte, denn der Sinn war immer

derselbe« (ebd., 180). In diesem Sinne konterkarieren das Lippenlesen von John Singer

und der Unbekannten geradezu alle wohlmeinenden Vorurteile und karikieren gleich-

zeitig ein Ritual der Worthülsen und Leerformen: Tatsächlich hört oder liest sie nichts

vom Mund des buhlenden Félicien, sie kennt die Formeln schon im Voraus und brüs-

kiert ihn mit ihrer schnöden Zurückweisung. Und als der Werbende sich damit nicht

zufriedengibt und sie weiter umzustimmen versucht, und auch nach dem Bekenntnis

ihrer Gehörlosigkeit nicht zögert, ihr die Ehe anzutragen, da weiß sie, mit wem sie es

zu tun hat, lange bevor er es ahnt. Woher? Wie antizipiert sie die kommende Entfrem-

dung und Ungeduld, die sich in Sprachlosigkeit und Worthülsen erschöpfen werden,

und woher weiß sie, dass er dazu übergehen wird, »mir alles aufzuschreiben, was am

Ende qualvoll wäre« (de l’Isle-Adam 1998, 108)? Sie selbst gibt darauf die Antwort, eine

Antwort, die den Leser nicht mehr überrascht, die jedoch die Gehörlosigkeit in einem

anderen Licht erscheinen lässt. Sie entdeckt ein Zeichen auf der Stirn Féliciens, aus

dem sie die Aufrichtigkeit seiner Gemütsregungen lesen kann. Diese Gabe, sie ist nun

schon mehrfach gehörlosen Menschen zugeschrieben worden, bringt sie in direkten

Zusammenhang mit ihrer eigenen Gehörlosigkeit und befreit sie dadurch von ihrer

okkulten Esoterik. »Das zunächst so schmerzliche Verhängnis, das mein körperliches

Dasein betroffen hat, ist für mich zu einer Befreiung von vielerlei Fesseln geworden! Es

hat mich von jener geistigen Taubheit erlöst, der andere Frauen meist zum Opfer fal-

len« (ebd., 104f.). Sie überwindet die lähmende Dichotomie von »wild« und »zivilisiert«,

und schleudert Félicien ihr Nein entgegen; ein Nein, das kompromisslos den bürgerli-

chen Anspruch von Ehe und Familie verwirft. Es ist ein von de l’Isle-Adam vorgestellter

Entwurf von Gehörlosigkeit, der in der Literatur des 19. Jahrhunderts seinesgleichen

sucht.

Parabelhaft und geradezu spiegelverkehrt zu den bisherigen Erzählungen erscheint

die Geschichte des sprechenden Pferdes. Hier ist der taube Goldberg der Unterdrücker

von Abramowitz, einem Menschen in Pferdegestalt. Auch hier sind es wieder Träume,

»seltsame Träume – falls es Träume waren« (Malamud 1998, 251), in denen sich die

Vision von Befreiung eine Sprache verschafft, die jenseits der ritualisierten Kommuni-

kation von Abramowitz und Goldberg liegt. Die Situation ist grotesk. Malamud zitiert

jene öffentlichen Frage- und Antwortrituale des 18. und 19. Jahrhunderts, mit denen die

jeweiligen Vertreter der französischen oder deutschen Methode ihren Erfolg beweisen

und finanzielle Unterstützung erhalten wollten. Bei Malamud allerdings unter umge-

kehrten Vorzeichen. Hier treten Goldberg und Abramowitz als Paar in der Zirkusarena

auf. Der taube Goldberg lallt unverständlich für das Publikum eine Frage, die Abra-

mowitz, das Pferd, beantwortet, um dann die Frage noch einmal und diesmal für alle

verständlich zu wiederholen. Die Kommunikation zwischen Goldberg und Abramowitz

findet in einer eigenen Zeichensprache statt, Goldberg morst seine Fragen auf dessen

Stirn. Fragen stellen darf allerdings nur Goldberg; wenn Abramowitz eine Frage an ihn

zu richten wagt, droht ihm die Prügelstrafe. »In seiner erträumten Geschichte hegt Ab-

ramowitz den Verdacht, daß Goldberg ihm eins über den Kopf versetzt und ihn dann

in sein Pferd gestopft hat, weil er für seine Nummer ein sprechendes Pferd brauchte«

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 247

(ebd., 244). Doch das Pferd revoltiert, gegen eine Rolle, die es nicht länger zu spie-

len bereit ist. Es überwindet die Angst vor den Gewaltexzessen seines tauben Herren

und versucht, jene Traumbilder der Befreiung zu verwirklichen, auch wenn es zuweilen

zweifelt: »Manchmal denke ich, ich bin selbst eine Idee« (ebd., 251). Die Schwierigkeit

einer Ich-Findung zwischen Pferd – es gibt tatsächlich auch jenen Traum, in dem sich

Abramowitz als Pferd auf einer satten Weide oder als elegantes Rennpferd fantasiert –

undMensch ist auch vomDichter sprachlich angelegt, indem er wechselweise zwischen

auktorialem Stil und Ich-Erzählung schwankt, also zwischen dem Blick auf das Pferd

und dem Blick aus der Perspektive des Pferdes selbst. Abramowitz stößt dabei auf Un-

verständnis, die Menschen lachen über seine Versuche, sich ihnen mitzuteilen, und

seiner verzweifelten Bitte, ihn aus seinem Pferdekörpergefängnis zu befreien, oder sie

rufen nach Goldberg, der ihn unter Prügel in den Stall zurücktreibt. Und dennoch ist

der Keim der Revolte gelegt, das Pferd stellt Fragen, die es nicht stellen darf, und Gold-

bergs Macht schwindet: »Ein Pferd ist ein Pferd, selbst wenn es ein sprechendes Pferd

ist; verwechsle dich nicht mit menschlichenWesen« (ebd., 252). Denn längst weiß Abra-

mowitz von Goldbergs Angst vor dem Eingeständnis, abhängig von einem sprechenden

Pferd zu sein. In archaischen Bildern erträumt Abramowitz die mythische Begegnung

zweier Männer oder Pferde, oder Männer auf Pferden – »wer davon ich selber war, das

kann ich nicht sagen« (ebd., 258). Der eine trägt eine Narrenkappe, der andere eine

Krone, Bilder, gegensätzliche Symbole für Weisheit und Macht, deren Antagonismus

sich darin ausdrückt, dass die beiden Gestalten die ganze Nacht hindurch miteinander

ringen im »gespenstischen Licht des schlüpfrigen Steinbruchs« (ebd., 256). Eine Sze-

nerie, die nicht unähnlich derjenigen ist, in der die beiden Abend für Abend auftreten.

Auch das ist ein allabendlicher Kampf zwischen Weisheit und Macht, wobei, anders als

im mythischen Traum, Weisheit nicht etwa bei dem einen, Macht bei dem anderen zu

finden wäre, sondern beide verfügen über beides. Im Traum wird die Auflösung die-

sermythischenDichotomie in der zerbrochenen Krone und der zerfetztenNarrenkappe

angedeutet. Und so entschwindet amEnde der Geschichte Abramowitz nicht zumMen-

schen befreit, sondern nach einem heftigen Kampf mit Goldberg, in ein Fabelwesen der

griechischen Mythologie verwandelt, das er schon im Traum antizipiert hat. Malamud

verzichtet auf das von Rousseau eingeforderte Identitätskonzept und kann so gelassen

seinen Helden als Pferd und als Mensch, als ›Wilden‹ und als ›Zivilisierten‹ in die Frei-

heit schicken: »ein freier Zentaur« (ebd., 260). Darin ähnelt der Körper des Zentauren

dem der unbekannten Schönen, die sich allerdings keine Illusion über diesen freien

Körper macht: »Ich will mein Leben nicht um einer halben Liebe willen wegwerfen. […]

Und dennoch wären Sie derjenige, dem es bestimmt gewesen wäre, mein ganzes Sein

hinzunehmen! Aber gerade deshalb ist es meine Pflicht, Ihnenmeinen Körper zu versa-

gen. Ich führe ihn hinweg. Er ist mein Gefängnis.Würde ich doch bald von ihm befreit«

(de l’Isle-Adam 1998, 108).

Auch die schöne Unbekannte erscheint als sprechendes Pferd und kennt die Ant-

worten, bevor die Fragen gestellt werden, gebannt in einen Körper, den sie als Gefäng-

nis spürt, dem sie zu entkommen versucht. Die Dichter nennen nicht jenes Reich, in

das Abramowitz als »freier Zentaur« (Malamud 1998, 260) und die Unbekannte »wie ein

Vogel« (de l’Isle-Adam 1998, 108) entschwinden, doch erhält der Leser in den beiden Er-

zählungen eine Vorstellung, wie so ein Reich beschaffen ist. Denn darum scheint es zu

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Literatur über gehörlose Menschen

gehen: Eine Vorstellung zu entwickeln, die Körper und Sprache einen Raum gibt, der

bisher nicht anzutreffen war. Bis zu diesemMoment bewegen sich die Protagonisten im

Spannungsfeld von ›wild‹ und ›zivilisiert‹, wobei ›wild‹ Ausschluss aus der Gesellschaft,

Isolation und Kommunikationslosigkeit heißt, während ›zivilisiert‹ zwar einen Ort in-

nerhalb dieser Gesellschaft verspricht, jedoch nur unter der Prämisse der Überwindung

der ›Taubstummheit‹.

Nicht mehr als Überwinder der ›Taubstummheit‹, sondern als Überwinder der ge-

sellschaftlichen Zugehörigkeit inszenieren Villiers de l’Isle-Adam und Bernard Mala-

mud ihre Helden. John Varley und Hannah Green hingegen imaginieren einen Raum,

in dem das binäre Konstrukt »wild-zivilisiert« aufgehoben ist. Bei Varley existiert die-

ser Raum fernab ziviler Einrichtungen, in der Wüste Neu-Mexikos, als Teil der Navajo-

Nation, einer autochthonen Region der Vereinigten Staaten, in dem die Bewohner einer

Kommune wiederum fremd sind und von den Navajo zwar respektvoll aber mit Miss-

trauen beäugt werden. Literarisch ist dieser Raum als Science-Fiction angelegt, was

seinen fiktiven und utopischen Charakter unterstreicht. Die Mitglieder der Kommune

»wild« zu nennen, wäre angesichts der technischen Finessen, über die sie verfügen und

mit denen sie ihr Land fruchtbar gemacht haben und bewirtschaften, unangebracht.

Gleichzeitig weisen sie durchaus Merkmale einer ›wilden Gesellschaft‹ auf: Nicht nur,

dass sie sichmeist nackt in der Öffentlichkeit bewegen und archaische Rituale befolgen,

sei es beim gegenseitigen Füttern, beim Erleben ihrer polymorph perversen Sexualität

oder bei den Ritualen ihrer Bestrafungen. Das auffälligste Merkmal ihrer Kultur ist

das Verwischen der Grenze von Sprache und Körper. Hier löst sich ›wild‹ und ›zivili-

siert‹ auf, entschwinden die Grenzen von Traum und Wirklichkeit, von Nacht und Tag.

Die Helden dieser Inszenierung sind taubblinde Menschen – Menschen also, die der

Autor als Zeugen einer Vision begreift, die sich geradezu ideal als Protagonisten jen-

seits der binären Strukturen der bürgerlichen Gesellschaft imaginieren lassen. Nicht

jedoch, um sich von ihnen abzugrenzen, sondern parabelhaft fiktional, als Archetypen

einer Utopie. Das geheimnisvolle Ende der Erzählung, die Ertaubung und Erblindung

des Ich-Erzählers, weist auf eine Vision hin, die sagen will, du musst taub und blind

werden, um glücklich leben zu können. Was ist nun dieses glückliche Leben bzw. was

setzt dieses Glück voraus?

Das zentrale Moment der Erzählung ist die Überwindung der Grenze von Spra-

che und Körper, und damit die Überwindung jener Ordnungssysteme, die die Beherr-

schung des Körpers regulieren: Promiskuität, Inzest, Homosexualität, Pädosexualität,

Fetischismus, Heterosexualität. »Sie liebten sich wirklich in dem Sinne, daß er in sie

eindrang. Doch gleichzeitig waren sie auch mit allen anderen in Kontakt, ihre Hände

flatterten wie Schmetterlinge über die Körper der anderen, angefüllt mit Gedanken,

deren Wahrnehmung mir verwehrt war. Sie wurden berührt und berührten viele Leute

rund um sie herum und sprachen mit all den Leuten, auch dann, wenn die Botschaft

nur in einem einfachen Klaps auf die Stirn oder den Arm bestand« (Varley 1998, 304). Es

ist ein Begriff von Sprache und dem Gebrauch von Sprache, der hier entwickelt wird,

der dem bürgerlichen Begriff von Sprache völlig entgegensteht. Rousseau, der für Emil

schon von frühester Kindheit an eine an Gegenständen orientierte Sprache angeordnet

hat, die sparsam und präzise einzusetzen ist, um ihm vor dem betäubenden Wort-

schwall der Amme zu schützen (vgl. 1971, 48), trägt stolz die Früchte dieser Erziehung

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 249

vor: »Daraus folgt, daß seine Sprache im Allgemeinen einfach und wenig bilderreich

ist. Gewöhnlich drückt er sich gegenständlich aus und nur, um verstanden zu werden.

Er macht keine Sentenzen, weil er nicht gelernt hat, seine Gedanken zu verallgemei-

nern; er wendet wenige Bilder an, da er selten leidenschaftlich erregt ist« (ebd., 260).

Dabei ist Emils größter Feind die französische Sprache selbst, die Rousseau als obszön

begreift, weil ihre Konventionalität, das Unschickliche nicht auszudrücken, sondern zu

umschreiben, den Sprecher immer an das Unschickliche denken lässt. »Was ich mei-

nem Emil zu sagen habe, wird vor seinem Ohr nur anständig und keusch sein« (ebd.,

348). Dass jedoch, was die taubblinden Bewohner der Kommune sprachlich austau-

schen, ist sicherlich alles andere, als anständig und keusch. Der Ort ihrer Sprache sind

auch nicht Mund und Ohr und ggf. die Seele, sondern der ganze Körper. Dieser allum-

fassende, ganzkörperliche Sprachbegriff ist es, an dem der Autor seinen Ich-Erzähler

scheitern lässt, der auf einerWanderschaft auf die taubblindenMenschen stößt. Er ver-

mag die Entgrenzung, die das Leben in der Kommune voraussetzt, nicht zu erfüllen.

Im Übrigen referiert dieser Konflikt auf eine Diskussion in der Sprachwissenschaft, in

der sich die traditionell orientierte Linguistik mit den Grenzen der Beschreibbarkeit

einer Sprache damit konfrontiert sah, Gebärdensprache umfassend zu erklären. Dazu

führte Horst Ebbinghaus den Begriff der »gebärdensprachlichen Inszenierung« (1990,

o.S.) ein, und schreibt: »Versuche, Gebärdensprache linguistisch zu beschreiben, blei-

ben problematisch,weil sie ausschließlich auf diskretisierbare Einheiten Bezug nehmen

können und den spezifischen Beitrag des Ikonischen zur Bedeutung gebärdensprachli-

cher Äußerungen vernachlässigen müssen. […] Die Möglichkeit der Dynamisierung des

ikonischen Potentials ist jedoch eine der wesentlichen Eigenschaften der hier diskutier-

ten Art von Zeichengenerierung, die eine Theorie der Gebärdensprache zu explizieren

haben wird« (ebd.). Auch Pink, die hörende und sehende Vertraute des Ich-Erzählers,

Tochter taubblinder Eltern, scheitert in der Kommune. Das schriftsprachlich nicht zu

erfassende Ritual »***« versuchen die hörenden und sehenden Kinder taubblinder El-

tern zwar dadurch zu imitieren, dass sie sich Augen und Ohren verschlossen halten,

und dennochweiß Pink, dass sie nur die Ränder der Erfahrung von Taubblindheit wahr-

nimmt. »Die visuelle Orientierung des Verstandes bleibt. Diese Tür ist für mich und für

alle Kinder verschlossen« (Varley 1998, 319).

Vor diesen verschlossenen Toren steht auch Rose, die, obwohl sie als Kind mit ge-

hörlosen Kindern aufgewachsen ist und die Gebärdensprache beherrscht, aus der Ge-

hörlosengemeinschaft ausgeschlossen bleibt.Gebärdensprache zu sprechen ist zwar die

Voraussetzung, um mit tauben Menschen kommunizieren zu können, die Möglichkeit

jedoch, Teil ihrer Gemeinschaft zu sein, leugnet Hannah Green. Schon in ihrem Ro-

man Mit diesem Zeichen (1970) hat Green eine Zwei-Welten-Konstruktion inszeniert, ei-

ne Welt der Gehörlosen, die unerbittlich neben einer der Hörenden existiert. Dort hat

sie jedoch diese Konstruktion in das Thema eines Generationenkonflikts eingebettet,

dessen Merkmal die Sprachlosigkeit ist, die zwischen den gehörlosen Eltern und ihrer

hörenden Tochter genauso besteht, wie zwischen den hörenden Eltern und deren hö-

rendem Sohn. In ihrer Erzählung »Muttersprache« liefert Green wieder ein literarisches

Beispiel ihres Zwei-Welten-Konstrukts, geht diesmal aber pointierter auf die sprachli-

che Dimension des Konflikts ein. Rose erlebt den Ausschluss aus der Gehörlosenge-

meinschaft nicht allein als hörende Frau, die als Teil der Mehrheitsgesellschaft nicht

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Literatur über gehörlose Menschen

gleichzeitig Teil einer Minorität sein kann, sie erlebt diesen Ausschluss als Ausschluss

von einer Sprache, die die ihre ist. »Manchmal, in Träumen, wagte sie sich zu den al-

lerersten Menschen zurück, zur ersten Sprache, der Sprache, die an ewigen Sommer

erinnerte, der Sprache der allerersten Intensitäten und Erinnerungen – der Zeichen-

sprache. Viele Menschen in ihren Träumen waren nicht taub, benutzten aber trotzdem

die Zeichensprache, weil es in ihren Träumen die natürliche Sprache der Menschheit

war« (Green 1998, 339).

Wieder einmal ist es ein Traum, der, wie Freud schreibt, Vorstellungen, die im Ge-

gensatz zueinanderstehen, durch das nämliche Element ausdrückt. Tatsächlich ist es

nicht nur ein Ausschluss aus der Gehörlosengemeinschaft, den Rose erfährt, sondern

ein Ausschluss aus allen sozialen Zusammenhängen, in denen sie lebt, und Green insze-

niert diesen Ausschluss in unmittelbarem Zusammenhang mit der Sprachverwirrung,

in der Rose sich befindet. Die Zeichensprache erträumt sie als ihre eigene Ursprache,

aber auch als die der gesamten Menschheit, in der sich alle Gefühle und Gedanken

ausdrücken lassen, egal, über welchen Hörstatus ihre Benutzer verfügen. Ein heißes

Eisen, das sie hier aufgreift, denn damit rückt sie einen Gedanken ins Zentrum ihrer

Erzählung, der in der Sprachphilosophie des 18. und 19. Jahrhunderts und in der Ge-

hörlosenpädagogik bis ins frühe 20. Jahrhundert bestand, nämlich, dass man es bei

der Gebärdensprache der ›Taubstummen‹ mit dem Phänomen einer Ursprache zu tun

hat und die Gebärdensprache die natürliche Sprache der Menschheit sei (vgl. Gessinger

1988, 245ff.).

Renate Fischer (1990 und 1993) hat anschaulich dargestellt, dass sowohl Diderot als

auch Condillac in ihren Schriften über die Sprache gehörloser Menschen, die sie »lan-

gage des gestes« bzw. »langue d’action« nannten, die geistigen Grundlagen geschaffen

haben, auf denen später de l’Epée und Sicard, vor allem aber August Bébian die Ge-

bärdensprache als die Sprache gehörloser Menschen begriffen haben (vgl. 1993, 505ff.);

wohingegen es für die Gehörlosenpädagogik bei den ›natürlichen Zeichen‹ blieb, die die

›Taubstummenlehrer‹ lernen sollten, um sichmit den gehörlosen Kindern verständigen

zu können, die jedoch keineswegs die Ansprüche einer vollwertigen Sprache erfüllten.

HannahGreen hingegenwirdweniger diese sprachphilosophische bzw. gehörlosenpäd-

agogische Debatte im Kopf gehabt haben als vielmehr eine Vorstellung von Sprache, die

sich dem traditionellen Sprachverständnis entzieht.

Darin erinnert sie an Carson McCullers, die in Das Herz ist ein einsamer Jäger den

tauben John Singer als einen Mittelpunkt des Geschehens in dem kleinen Ort in den

Südstaaten der USA inszeniert, um den sich die Helden des Romans gruppieren: Biff

Brannon, der Schankwirt, Jake Blount, Landstreicher und Saisonarbeiter, Dr. Copeland,

der Arzt für die Schwarzen des Ortes, und Mick Kelly, die sich abends im Bett ausmalt,

»sie wäre verwaist und lebtemit Mr. Singer zusammen« (1996, 213). Für alle ist er immer

da. »Jeder schilderte den Taubstummen so, wie er ihn sich wünschte« (ebd., 196). Doch

seine Liebe und Aufmerksamkeit gilt einem anderen, dem tauben Spiros Antonapou-

los, der zu Beginn des Romans in eine Irrenanstalt eingewiesen wird. Singer erinnert

sich: »Mit zweiundzwanzig war er aus Chicago in den Süden gekommen, und in dieser

Stadt war er sofort Antonapoulos begegnet. Seitdem hatte er nie wieder mit demMund

gesprochen, denn bei seinem Freund war das nicht notwendig« (ebd., 12). Obwohl An-

tonapoulos nicht lesen kann, schreibt er ihmBriefe, die er jedoch nicht abschickt: »Mein

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille 251

einziggeliebter Freund! […] Die ganze Zeit war ich allein ohneDich. Ich kann nur an eins

denken: wie es sein wird, wenn ich wieder bei Dir bin. Ich weiß nicht, was werden soll,

wenn ich nicht bald zu Dir fahren kann. […] Ich habe solches Verlangen nach Dir, daß

ich diese Einsamkeit nicht mehr ertrage. Bald komme ich wieder zu Dir« (ebd., 189f.).

In der Anstalt in einer fern gelegenen Stadt, erfährt er, dass Antonapoulos gestorben

ist. Wieder zu Hause, zieht er »die Pistole aus der Tasche und schoß sich eine Kugel ins

Herz« (ebd., 287). Sein Selbstmord hinterlässt Unverständnis in der Stadt; wieso bringt

er sich um, wo ihn alle geschätzt und ihn aufgesucht haben. Von Jake Blount heißt es:

»Er hatte Singer alles gegeben, und dann hat der Mann sich das Leben genommen«

(ebd., 303). Und von Dr. Copeland schreibt McCullers: »Im Grunde erfüllt der Tod jenes

weißen Mannes sein Herz mit düsterem Kummer. Mit ihm hatte er reden können wie

mit keinem anderenWeißen, ihmhatte er vertraut. Singers geheimnisvoller Selbstmord

hatte ihn betroffen und hilflos zurückgelassen« (ebd., 292). Mick Kelly war es, »als hätte

man sie betrogen. Nur daß niemand sie betrogen hatte. Also konnte man auch seine

Wut an niemandem auslassen. Und dennoch – trotz alledem hatte sie dieses Gefühl:

betrogen« (ebd., 310). Und für Biff Brannon bleibt das alles rätselhaft: »Nun war Singer

schon einen Monat tot und begraben. Und immer noch war das Rätsel in ihm und ließ

ihm keine Ruhe. An der ganzen Sache war irgend etwas Unnatürliches – so etwas wie

ein böser Schabernack. Wenn er darüber nachdachte, überkam ihn ein unbehagliches

Gefühl, eine unbekannte Angst« (ebd., 314).

Es ist diese unbekannte Angst, die in der Literatur hörender Autoren schimmert, die

über taube Helden schreiben. Und mehr als das Interesse an den tauben Helden ist es

die Lust an dieser unbekannten Angst, die die taubenHelden bei ihnen und ihren Lesern

auslöst, die aufwühlt und unbehaglich und rätselhaft ist. Der taube Pierre Desloges

jedoch notierte schon vor 250 Jahren: »Alle haben falsche Vorstellungen über uns« (zit.

in Bézagu-Deluy 1993, 44).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454558-013 - am 13.02.2026, 07:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

