Das Museum: Ein Umriss | 31

Sinngefiige beschreibt, wird in diesem Kontext einen zentralen Erklarungsansatz bil-
den. Dariiber hinaus soll Aleida Assmanns Idee einer »wilden Semiose« diskutiert
werden, gemél derer fiir die Dingwahrnehmung gerade das Nicht-Verstehen bestim-
mend ist. In der dritten Etappe der Auseinandersetzung wird die Kategorie des »Rau-
mes«< in den Blick genommen werden. Nach einem kurzen Exkurs in die Raumphilo-
sophie soll dessen Bedeutung fiir das Museum sowohl auf der Ebene eines sinntra-
genden und —vermittelnden Kommunikationsraumes oder semantic space (dieser
dem Systemingenieur Alan Wexelblat entlehnte Begriff wird in Kapitel 2 dieser Ar-
beit noch zu klédren sein) als auch jener eines affektiven, atmosphdrischen Raumes
(im Sinne der phinomenologisch orientierten Asthetik Gernot Bohmes) untersucht
werden. Das Museum wird in diesem Zusammenhang sowohl als ein »Theater der
Dinge«< wie auch als Schauplatz zwischenmenschlicher Kommunikation diskutiert
und auf die Kommunikationsstrukturen hin befragt werden, die sich aus seiner inne-
ren Anlage und dufleren sozialen Einbettung ergeben. In einer letzten Etappe schliel3-
lich werden die Einsichten dieses Kapitels zu einem analytischen Modell zusammen-
geflihrt, welches sich des auf Michel Foucault zuriickgehenden Begriffs des Dispo-
sitivs bedient.

1.1 DAS MUSEUM: BEGRIFF UND INSTITUTION

Die Geschichten sowohl des Begriffs als auch der Institution Museum« begannen in
der Antike, jedoch sollte es bis in die frithe Neuzeit dauern, bevor sie schlielich
ineinander miindeten. Museum bzw. uovoeiov (Museion) war in der griechischen und
romischen Antike ein vieldeutiger und evokativer Begriff. Urspriinglich bezeichnete
er den »Sitz« (Pertsch 2008: 406) oder das »Heiligtum« (Glock 2006) der Musen —
eine Kultstdtte also, an welcher den Schutzgéttinnen der Kiinste gehuldigt wurde.
Erst spéter weitete sich seine Bedeutung auch auf jene Stitten aus, die der Vermitt-
lung und Pflege von Wissenschaft, Kunst und Philosophie gewidmet waren (vgl.
ebd.). Wann genau dies geschah, ist nicht zu rekonstruieren. Ein entscheidender Fak-
tor diirfte jedoch eine wachsende Verschrinkung zwischen kultischer Praxis am Mu-
seion und schulischer Bildung in den musischen Disziplinen (u.a. Tanz, Musik, Ge-
sang, Dichtung) gewesen sein, die sich besonders gut anhand des attischen Lyceums
im vierten vorchristlichen Jahrhundert aufzeigen lésst (vgl. ebd).

1.1.1 Das antike Museion
Seine mustergiiltigste und beeindruckendste Ausformung als raumliche Agglomera-

tion von Musenkult- und Lehrstétten erhielt das antike Museum im hellenistischen
Agypten. Begriindet unter der Herrschaft Ptolemaios 1. (323-283 v. Chr.) und unter

14.02.2026, 18:54:21. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | Dinge — Nutzer — Netze

dessen Sohn Ptolemaios II. weiter ausgebaut (vgl. ebd.) sollte sich das Museion von
Alexandria fiir anderthalb Jahrhunderte zu einem der bedeutendsten intellektuellen
Gravitationszentren der antiken Welt entwickeln. Eratosthenes, der die Welt anhand
von Schattenwiirfen vermaf; Herophilus von Chalkedon, der erste Beschreibungen
des menschlichen Blutkreislaufs verfasste; Euklid, der Vater der Geometrie;
Kallimachos, dem die Philologie ihr Dasein verdankt — wie die gro3en Museen un-
serer Gegenwart griindete auch das ptoleméische seinen Ruhm auf eine Sammlung.
Anders als diese jedoch sammelte es nicht Dinge, sondern Menschen und ihre Ideen,
die es rdumlich zusammenfiihrte und in Dialog und Austausch treten lie. Es lebte
von dem Gelehrtenkolleg, das an ihm wirkte, und der berithmten Bibliothek, von
welcher die Arbeit dieses Kollegs ebenso abhéngig war, wie sie sich in ihr verewigte
(vgl. Pomian 2007: 23 u. Glock 2006). Dabei blieb das religiése Element stets nicht
nur ein sinnstiftender, sondern auch ein institutioneller Faktor: Die Leitung des Mu-
seions ndmlich oblag Priestern, die per kdniglichem Dekret eingesetzt wurden (vgl.
Glock 2006). Krzysztof Pomian sieht gerade in diesem Moment des Kultischen und
der Einrichtung des Tempels das Bindeglied zwischen Museion und Museum: Wo
den Goéttern gehuldigt wurde, da fielen auch Opfergaben an, die aufbewahrt und pra-
sentiert werden wollten.

Ein einmal geweihter Gegenstand, so fahrt Pomian fort, sei im Grunde der
menschlichen Sphére entriickt. Was man den Goéttern zum Geschenk gemacht hat,
das kann man sich niemals wieder aneignen, weil es seine rein dingliche Wesensart
verloren hat und zum Zeichen und Kristallisationspunkt des Gottlichen geworden ist.
Es wieder zu entwenden oder auch nur achtlos zu beriihren wiirde bedeuten, sich
eines Verbrechens gegen die Gotter selbst schuldig zu machen. Opfergaben sind dem
Kreislauf menschlichen Wirtschaftens und Gebrauchs nicht linger zugehorig und
auch nicht mehr riickfithrbar: Wurden in griechischen Tempeln Kultobjekte besché-
digt, so begrub man sie entweder, um sie vor weiterer Profanierung zu schiitzen, oder
man schmolz sie, sofern es sich um Metallobjekte handelte, zur Herstellung neuer
Kultgegensténde ein (vgl. Pomian 2007: 23f.).

Nun konstituiert eine Sammlung allein noch kein Museum im modernen Sinne
des Wortes, und die Objekte, aus denen sich die von Pomian beschriebenen Tempel-
schitze zusammensetzten, unterschieden sich natiirlich in einem ganz entscheiden-
den Punkt von den Exponaten moderner Museen: jenem nédmlich, dass Weihobjekte
fiir den sakralen Kontext geschaffen werden, wihrend Museen sich ja gerade Dinge
einverleiben, deren Entstehungs- und Gebrauchskontexte nicht ldnger bestehen. Den-
noch fallen zwei gewichtige Parallelen zwischen Tempel und Museum ins Auge. Ers-
tens sind im Tempel wie im Museum die Objekte einer alltiglichen Verwendung
ebenso entzogen wie ihrem Zirkulieren in wie auch immer beschaffenen Marktpro-
zessen. Zweitens tritt in beiden Féllen an die Stelle von Gebrauch und Vermarktung
eine neue Funktionalitit der Bezeichnung und Reprisentation. Weder im Gotteshaus
noch im Museum stehen Objekte ganz fiir sich allein, sie signifizieren vielmehr ein

14.02.2026, 18:54:21. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 33

abstraktes >Abwesendes¢, dessen Beschaffenheit an anderer Stelle dieser Arbeit noch
néher zu erdrtern sein wird.

Fiir die Tempel und die ihnen angeschlossenen Schatzhduser des Vorderen Ori-
ents ldsst sich ein gezieltes Sammeln von mit kultischer Relevanz versehenen Gegen-
stdnden etwa bis zuriick ins zweite Jahrtausend vor Christi Geburt belegen (Samida
2002: 5 5). Das hellenistische Museion band diese Tempelschétze zwar in ein erwei-
tertes Sinngefiige ein, in dem sich zur Religion nun die innerweltliche Gelehrsamkeit
gesellte, aber es verdnderte weder ihre Zusammensetzung noch ihre Funktion. Damit
ist seine wichtigste Hinterlassenschaft an das moderne Museum wohl vor allem der
Begriff selbst, der sich in Laufe der Jahrhunderte zur ausdriicklichen Bezeichnung
fiir eine Einrichtung zur Prasentation kulturell bedeutsamer materieller Gegensténde
entwickeln sollte. Die Institution des Museions indes wiirde ihren Nachfolger in jener
der Universitét finden.

1.1.2 Mittelalter und friihe Renaissance

Die Schitze der antiken Tempel sollten sich fiir das christliche Mittelalter als nur
begrenzt anschlussfahig erweisen. Die Kirche schuf sich ihre eigenen Kultgegen-
stdnde und hatte wenig Interesse an jenen, die schon anderen Gottern als jenem Ab-
rahams verschrieben waren. Die geheiligten Objekte des Altertums wurden tiberwie-
gend zu kulturellem Abfall. Wo einzelne antike Artefakte als bewahrenswert emp-
funden wurden und den Weg in die Schatzkammern des katholischen Klerus fanden,
verloren sie dabei ihre referentiellen Qualitdten. Das Mittelalter schétzte sie ob ihres
Materialwertes oder ihrer kunstreichen Ausfiihrung, nicht jedoch als Zeugnisse einer
erinnerungswiirdigen Vergangenheit. Sie verkamen zu >Wundern< bzw. »Mirabi-
lien«, deren Attraktion in ihrer schieren Fremdartigkeit lag (vgl. Samida 2002: 5;
Pomian 2007: 56). Der grofite Teil des Mittelalters erscheint damit als ein dunkler
Fleck in der Museumsgeschichte — und das Museum in der Riickschau als eine Insti-
tution, in deren Auftreten sich die Neuzeit ankiindigt.

Indem der beginnende Humanismus des 14. Jahrhunderts die geistigen Hinterlas-
senschaften der antiken Philosophie und Literatur neu entdeckte, schuf er zugleich
den Kontext fiir eine Neubewertung des materiellen Erbes der vorchristlichen Ver-
gangenheit (vgl. Pomian 2007: 56). An den weltlichen Hofen Europas begann man
ebenso wie in den Schatzkammern der Kirche, gezielt entsprechende Objekte zu sam-
meln — ein Prozess, der (ebenso wie die Auseinandersetzung mit den antiken Spra-
chen) unkoordiniert ablief. Obwohl den gesammelten Dingen nun erstmals Zeugnis-
wert zugeschrieben wurde, fehlte noch das notwendige Instrumentarium, um an ihnen
tatsdchlich etwas Bestimmtes iiber jene historischen Wirklichkeiten ablesen zu kon-
nen, deren Hinterlassenschaften sie waren. Mirabilien wurden von bloen Kuriosité-
ten zu Statussymbolen, an die Stelle der Befremdung mit der Alteritdt historischer

14.02.2026, 18:54:21. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Dinge — Nutzer — Netze

Objekte trat eine Fetischisierung des Reliktcharakters an sich. Entsprechend lagen
den Sammlungen der Epoche auch keine abstrakten didaktischen Konzepte zugrunde
— angestrebt wurden vor allem Umfang und Abwechslungsreichtum. Ihre Funktion
war fiir die Sammler in erster Linie reprisentativer Art und rdumlich blieben sie de-
korativ iiber deren Wohnbereich verstreut (vgl. Samida 2002, 5). Erst in der Renais-
sance begann sich dies zu dndern, und die bestimmende Grof3e dieses Wandels sollte
eine neue, planvolle Form sein, Sammlungen in eigens dafiir vorgesehenen Raum-
lichkeiten anzuordnen: Mit der Geburt der Kunst-, Naturalien- und Wunderkammern,
die vom 16. bis ins 18. Jahrhundert die proto-museale européische Sammlungskultur
bestimmen sollten, zwang man den Dingen erstmals konkrete Sinninhalte auf.

1.1.3 Die Kunst-, Naturalien- und Wunderkammern
der frithen Neuzeit

Der Belgier Samuel Quiccheberg (1529—-1567) verfasste im Jahre 1565 unter dem
Titel Inscriptiones vel tituli theatri amplissimi einen umfassenden Leitfaden tiber den
Zweck und idealtypischen Aufbau eines solchen Kabinetts. Den unmittelbaren An-
lass hierfiir bildete die von 1562 bis 1567 andauernde Einrichtung der Miinchener
Kunstkammer Herzog Albrechts V. von Bayern, mit welcher Quiccheberg als her-
zoglicher Berater beauftragt worden war. Die Inscriptiones verstanden sich indes aus-
driicklich als allgemeingiiltig (vgl. Bredekamp 2007: 33), enthielten sie doch nichts
Geringeres als die Leitlinien zur Abbildung einer Kosmologie durch die Anordnung
von Gegenstinden in einem nunmehr explizit nur noch diesem Zweck gewidmeten
Ausstellungsraum. Beeinflusst von L ‘idea del theatro des italienischen Philosophen
Giulio Camillo (1480-1544) verstand Quiccheberg Sammlungsgegenstinde nicht
nur als Objekte zauberhafter Befremdung, sondern als mnemotechnische Hilfsmittel
fiir das Erinnern von Wissensinhalten. Sie wurden damit von »Wunderdingens, deren
Wirkung eben gerade in ihrer NichtanschlieBbarkeit begriindet lag, zu Vermittlungs-
instanzen, welche fiir ihr Funktionieren sehr spezifische Bindungen benétigten (vgl.
Hanak-Lettner 2011: 74ff.).

Ganz konkret schldgt Quiccheberg zu diesem Zweck eine Organisation der
Sammlung als eine Abfolge von fiinf Abteilungen vor, welche nacheinander zu
durchschreiten sind. Die erste Abteilung fiihrt iiber heilsgeschichtliche Darstellungen
zu einer Ahnengalerie des Fiirsten sowie zu Karten, Modellen und Dioramen des
fiirstlichen Herrschaftsgebietes und bindet damit die weltliche Herrschaft an die bib-
lische Offenbarung zuriick. Die zweite Abteilung widmet sich dem einheimischen,
auswiértigen und auch antiken Kunsthandwerk — so z.B. Holzschnitzereien, Stein-
metzarbeiten, Glasbliserei, Weberei und Topferei, ferner aber auch der Edelstein-
schneiderei, Miinzpragung, Gold- und Silberschmiedearbeiten und schlieBlich
Druckplatten. Diese Abteilung verfolgt ein entschieden historisches Programm: Sie

14.02.2026, 18:54:21. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 35

fiihrt ihren Besucher aus dem Altertum mit jedem Objekt weiter in die Gegenwart.
Die dritte Abteilung riickt die Naturgeschichte in den Fokus, wobei Mineralien sowie
Tiere und Pflanzen (also die drei aristotelischen Weltreiche) in Originalpréparat und
Nachbildung im Zentrum stehen. Abteilung Vier befasst sich einerseits mit tech-
nisch-mechanischen Exponaten, andererseits aber auch jener Objektgruppe, die wir
heute als »ethnographisch« bezeichnen wiirden. Hier finden u.a. Musikinstrumente,
Messgerite aller Art, Uhren, Schreibgerite, Werkzeuge, Waffen und jede Form von
Maschinen ihren Platz. Zugleich werden aber auch Spielzeuge, Kleidungsstiicke und
Schmuck der Fiirstenfamilie sowie Puppen in unterschiedlichsten Landestrachten in
dieser Abteilung gesammelt. Die letzte Abteilung thematisiert schlielich abermals
das Fiirstenhaus, indem sie Gemilde, Stiche, Ahnentafeln, Wandteppiche und Wap-
pen zusammentrigt. Uber diese fiinf Sektionen hinaus sollte nach dem Quicche-
berg’schen Prinzip jede Kunstkammer {iber eine Bibliothek und ein Ensemble nutz-
barer Handwerkstitten verfiigen (vgl. Bredekamp 2007: 33ff.; vgl. Hanak-Lettner
2011: 90ff.).

Horst Bredekamp sieht in der Kunstkammer die mikrokosmische Abbildung des
mechanistischen Weltsystems, in dem sich die Gelehrten des frithneuzeitlichen
Abendlandes bewegten. Dabei weist er darauf hin, dass der Mechanismusbegriff des
15. und 16. Jahrhunderts ein sehr viel weiteres Einzugsgebiet aufweist als jener un-
serer Gegenwart: Thm liegt das nur bedingt ins Deutsche iibersetzbare Konzept der
machinamenta zugrunde, welches nicht nur yMaschinen< im Sinne technischer Ge-
ritschaften beinhaltet, sondern schlechterdings alle Zusammenstellungen von Ein-
zelelementen, die einen gemeinsamen Zweck erfiillen. Hierunter fallen auch Kunst-
objekte und Gebdude, ebenso wie all jene Gefiige, welche die Natur hervorbringt
(vgl. ebd.: 45ff.).2 Vor diesem Hintergrund erscheint natiirlich die ganze Welt als ein
sinnreiches machinamentum, und mit ihr auch die Kunstkammer, welche diese Welt
als ein Gefiige von Gefiigen abbildet — im Modell Quicchebergs vorne und hinten
gerahmt und zusammengehalten von den Zeugnissen weltlicher Herrschaftsgewalt.
Zugleich wird die Kunstkammer zu einem medialen Raum, welcher ein bestimmtes
Narrativ iiber die kosmische Ordnung transportiert.

Damit war der erste grole Schritt zum modernen Museum bereits getan: Die
Kunst-, Naturalien- und Wunderkammern der frithen Neuzeit hatten Mirabilien zu
Signifikanten eines rdumlich ausgedehnten Bedeutungssystems gemacht. Der Mu-
seologe Friedrich Waidacher sieht gerade in diesem »Erzéhlen mit Hilfe von Dingen«

2 Angemerkt sei, dass dhnlich weitgefasste Maschinenbegriffe auch in der Gegenwart durch-
aus noch zur Anwendung kommen. So definiert z.B. Henning Schmidgen in groer Nahe
zu den machinamenta »Maschinen« schlicht als Anordnungen heterogener Elemente, die in
ihrem Zusammenwirken einen 6konomischen Effekt hervorbringen (vgl. Schmidgen 2007:
145).

14.02.2026, 18:54:21. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Dinge — Nutzer — Netze

das definitorisch Wesentliche des Museums begriindet (vgl. Waidacher 2000: 6). Fer-
ner verwiesen die Objekte nun, im Gegensatz zu den Tempelschitzen der Antike,
nicht mehr auf ein unnahbares Heiliges auBerhalb der erfahrbaren Welt. Ebensowe-
nig fielen sie in reine Dinghaftigkeit zuriick. Sie fanden vielmehr einen neuen kultu-
rellen Ort, der sich in Paul Valérys eingangs erwéhnter Feststellung wiederspiegelt,
die Menschen sprachen im Museum leiser als im Alltag, doch lauter als beim Gottes-
dienst.

Der didaktische Anspruch, der das spédtere Museum auszeichnen sollte, war eben-
falls in der Anlage der Kunstkammern bereits vorhanden. Sie waren als Idealtypen
eines planvoll geordneten »Spielraums« (Bredekamp 2007: 68) konzipiert, in wel-
chem ihre Beschauer die »natiirliche« Ordnung der Dinge in komprimierter Form bei
der Entfaltung beobachten konnen sollten — von Gesteinsbrocken iiber die Konigrei-
che der Pflanzen und Tiere bis zur Welt des Menschen mit ihren kiinstlerischen und
technischen Errungenschaften. In diesem Sinne standen sie auch in der Tradition des
utopischen Denkens und fanden ihren Niederschlag in der utopischen Literatur.
Bredekamp verweist hier insbesondere auf die 1619 entstandene Schrift Reipublicae
Christianopolitanae descriptio des Theologen und Mathematikers Johann Valentin
Andreae: Hier erscheint die Stadt »Christianopolis< als eine riesige, ideal gestaltete
Kunstkammer, in welcher die Bauwerke selbst die kosmische Ordnung so vollkom-
men abbilden, dass sich um »>Bildung« niemand mehr bemiithen muss — allein in der
Bewegung durch diesen perfekten Wissensraum fliegt sie seinen Bewohnern namlich
»spielend< zu. Die Umwelt selbst formt den Verstand (vgl. Bredekamp 2007: 68; vgl.
Andreae 1977: 72ff.). Bredekamp identifiziert dementsprechend das Menschenbild
hinter der Kunstkammer mit jenem, das Platon in seinem Theaitetos Sokrates in den
Mund legt (vgl. Platon 2012: 162f.) und welches in der frithen Neuzeit vor allem von
John Locke, Francis Bacon und (im deutschsprachigen Raum) Johann Daniel Major
vertreten wurde: jenem der tabula rasa, gemaf3 dessen der noch unkultivierte Mensch
einer unbeschriebenen Wachstafel gleicht, auf der sich sein Umfeld einpragen kann.
Interessanterweise spannt Bredekamp hier, freilich ohne das Wort als solches zu be-
nutzen, den Bogen zum modernen Virtualitdtsbegriff, indem er die >Tafel« als Meta-
pher fiir den menschlichen Geist in genealogische Verbindung zu Alan Turings Idee
des tape stellt. Der Magnetbandstreifen, bei Turing der entscheidende materielle Tra-
ger fiir die Kulturtechnik des Programmierens, wird hier zum Symbol von Bewusst-
seinsprozessen, in welchen die Welt immer wieder aufs Neue erschaffen, ausgeldscht
und tberschrieben werden kann (vgl. Bredekamp 2007: 100ft.).

1.1.4 Die Geburt des Museums

Als erste Museen der Welt werden heute typischerweise das 1661 gegriindete Amer-
bach-Kabinett in Basel und das Ashmolean Museum in Oxford aufgefiihrt, welches

14.02.2026, 18:54:21. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 37

seine Tiiren 1683 dem Publikum &ffnete (vgl. Samida 2002: 6).% In der Friihaufkli-
rung war die Grenze zwischen Museum und Kunstkammer aber grundsétzlich eine
flieBende. Nahezu jedem frithen Museum war eine Naturalien-, Kunst- oder Wunder-
kammer vorausgegangen, deren Sammlung unverdndert das Fundament der Ausstel-
lung bildete. Das entscheidende definitorische Kriterium der Museen war vielmehr,
dass sie im Gegensatz zu den Kunstkammern einem breiten Publikum zum Besuch
offenstanden. Damit gehorten sie zu einer Gruppe von Institutionen, die Jiirgen Ha-
bermas in seinem Strukturwandel der Offentlichkeit als Fokalpunkte der Entstehung
biirgerlicher Offentlichkeiten beschreibt: Wie der Lesesaal, das Theater und das Kon-
zert waren die frithen Museen »offentlich zugéngig gewordene Gebilde der Kultur«
(Habermas 1982: 46), welche kulturelle Inhalte {iberhaupt erst subjektiviert disku-
tierbar machten:

Die Museeen [sic] institutionalisieren, wie Konzert und Theater, das Laienurteil {iber die Kunst:
die Diskussion wird zum Medium ihrer Aneignung. Die zahllosen Pamphlete, die Kritik und
Apologie der herrschenden Kunsttheorie zum Gegenstand haben, kniipfen an die Salongespra-
che an und werden ihrerseits von diesen aufgenommen — Kunstkritik als Konversation. [...] In
dem Male, in dem die 6ffentlichen Ausstellungen weitere Kreise anziehen, die Kunstwerke
mit dem breiten Publikum iiber die Kopfe der Kenner hinweg unmittelbar in Beriihrung brin-
gen, konnen diese zwar nicht langer ihre Position behaupten, ihre Funktion ist jedoch unent-

behrlich geworden; sie wird jetzt von der professionellen Kunstkritik {ibernommen. (Ebd.: 57)

Diese Charakterisierung des Museums als Katalysator fiir einen 6ffentlichen Diskurs
iiber die Kultur (und im Besonderen die Kunst) ist sicher nicht falsch, iiberakzentuiert
aber womoglich die Freiheitsgrade des Besuchers gegeniiber dem didaktischen Pro-
gramm der Ausstellung. Verbunden mit ihrer Offnung énderte sich auch der Auftrag
der fritheren Wunderkammern: Hatten diese ndmlich noch im Zeichen einer privaten
und weitgehend selbstbestimmten Gelehrsamkeit ihrer Besitzer gestanden, waren
Museen nun mit dem didaktischen Auftrag versehen, das soziale und kulturelle Pro-
gramm der Aufklarung in die breite Masse zu tragen (vgl. Smith 1989: 6).

An diesem kulturpolitischen Bekenntnis der Museumsstifter ldsst sich das Aus-
maf} des Wandels in der Bewertung der Sammlungsgegenstinde ablesen, den das
Prinzip >Kunstkammer< ermoglicht hatte. Museale Objekte waren zu medialen Tré-
gern gesellschaftlicher Sinnbildung geworden, denen historische Prozesse nicht nur
a priori Bedeutungen eingraviert hatten, sondern die sich auch im Hier und Jetzt mit
neuen belegen lieBen. Die Museen sollten so zu Umschlagplitzen kultureller und
geistiger Bewegungen im Sinne der Eliten werden, von denen sie gestiftet wurden

3 Letzteres ging aus der Privatsammlung des britischen Politikers, Offiziers und Privatge-
lehrten Elias Ashmole hervor, welche dieser der Universitit acht Jahre zuvor zur Verwen-

dung im Unterricht zur Verfiigung gestellt hatte (vgl. Pomian 2007: 66).

14.02.2026, 18:54:21. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Dinge — Nutzer — Netze

(vgl. ebd.: 8). Und noch in einem anderen Punkt unterschieden sie sich von den pri-
vaten Kunst- und Wunderkammern, die ihnen vorausgegangen waren: Sie waren nun-
mehr auf den Erhalt und die Dauerhaftigkeit ihrer Sammlungen hin angelegt. Wéh-
rend private Sammlungskabinette {iblicherweise nach dem Tod ihrer Besitzer aufge-
16st wurden (und ohne deren Fithrung und Anleitung in ihrem Sammlungskonzept
meist auch gar nicht zu verstehen waren), lag den Museen nun die Aufgabe zugrunde,
sowohl ihre Besténde als auch die ihnen zugeschriebenen Bedeutungen generations-
iibergreifend zu bewahren (vgl. Pomian 2007: 66ff.).

Entsprechend trifft Habermas™ Einreihung des Museums mit dem Lesesaal und
dem Konzert als reine Aushandlungsrdume des Kulturellen wohl nicht den Kern der
Sache. Ebenso wenig folgten die frithen Museen noch dem Quicchebergschen An-
satz, mnemotechnische Erinnerungspalédste zu sein. Thre Funktion wurde vielmehr
zunehmend auf die Zukunft hin ausgerichtet: Sie stellten nun nicht mehr nur Objekte
der Vergangenbheit fiir die Gegenwart aus, sondern sollten ihnen auch dariiber hinaus
einen Ort in der Geschichte zuweisen (vgl. ebd.: 70). Folgt man hier Bredekamps
Argumentationslinie vom Museum als Formungsraum fiir den noch ungeformten
Menschen, so impliziert dieser Auftrag zugleich einen Versuch, diese Zukunft ge-
stalt- und beherrschbar zu machen. Wie Wulf Kansteiner feststellt, wirken die Inhalte
des historischen Bewusstseins normativ: Was in der Gegenwart erfolgreich histori-
siert werden kann, bestimmt zugleich auch die Grenzen der Zukunftserwartung mit
(vgl. Kansteiner 2009: 33). Damit war die Aufgabe der friihen Museen das Einordnen
von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einen kontingenten Sinnzusammen-
hang, der soziale Entwicklungen und Zustinde legitimieren oder diskreditieren
konnte. Das entscheidende Mittel zu diesem Zweck war weiterhin das materielle Ob-
jekt, das in den kommenden Jahrhunderten fiir die Arbeit des Museums ebenso kon-
stitutiv wie schwierig bleiben sollte.

1.2 »WILDE SEMIOSEN« UND »EPISTEMISCHE DINGE«:
DIE SPERRIGKEIT DES MATERIALS

Gottfried Korff sieht im Zusammenspiel von Vermittlungsanspruch und Objekten die
Waurzeln einer bis heute andauernden Januskopfigkeit des Museums — es konstituiert
sich einerseits erst liber seine materiellen Ausstellungsgegenstinde, zugleich wird
seine Legitimitdt als Vermittlungsinstitution aber durch deren Unbestimmtheit lau-
fend auf die Probe gestellt. Im Ergebnis miissen Museen Strategien entwickeln, um
der Vieldeutigkeit ihrer Exponate Herr zu werden, und solche Strategien kénnen sehr
unterschiedliche Gestalten annehmen. Dieses Kernproblem musealer Sinnbildung

14.02.2026, 18:54:21. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

