
Das Museum: Ein Umriss | 31 

Sinngefüge beschreibt, wird in diesem Kontext einen zentralen Erklärungsansatz bil-

den. Darüber hinaus soll Aleida Assmanns Idee einer ›wilden Semiose‹ diskutiert 

werden, gemäß derer für die Dingwahrnehmung gerade das Nicht-Verstehen bestim-

mend ist. In der dritten Etappe der Auseinandersetzung wird die Kategorie des ›Rau-

mes‹ in den Blick genommen werden. Nach einem kurzen Exkurs in die Raumphilo-

sophie soll dessen Bedeutung für das Museum sowohl auf der Ebene eines sinntra-

genden und –vermittelnden Kommunikationsraumes oder semantic space (dieser 

dem Systemingenieur Alan Wexelblat entlehnte Begriff wird in Kapitel 2 dieser Ar-

beit noch zu klären sein) als auch jener eines affektiven, atmosphärischen Raumes 

(im Sinne der phänomenologisch orientierten Ästhetik Gernot Böhmes) untersucht 

werden. Das Museum wird in diesem Zusammenhang sowohl als ein ›Theater der 

Dinge‹ wie auch als Schauplatz zwischenmenschlicher Kommunikation diskutiert 

und auf die Kommunikationsstrukturen hin befragt werden, die sich aus seiner inne-

ren Anlage und äußeren sozialen Einbettung ergeben. In einer letzten Etappe schließ-

lich werden die Einsichten dieses Kapitels zu einem analytischen Modell zusammen-

geführt, welches sich des auf Michel Foucault zurückgehenden Begriffs des Dispo-

sitivs bedient. 

 

 

1.1 DAS MUSEUM: BEGRIFF UND INSTITUTION 

 

Die Geschichten sowohl des Begriffs als auch der Institution ›Museum‹ begannen in 

der Antike, jedoch sollte es bis in die frühe Neuzeit dauern, bevor sie schließlich 

ineinander mündeten. Museum bzw. μουσεῖον (Museion) war in der griechischen und 

römischen Antike ein vieldeutiger und evokativer Begriff. Ursprünglich bezeichnete 

er den »Sitz« (Pertsch 2008: 406) oder das »Heiligtum« (Glock 2006) der Musen − 

eine Kultstätte also, an welcher den Schutzgöttinnen der Künste gehuldigt wurde. 

Erst später weitete sich seine Bedeutung auch auf jene Stätten aus, die der Vermitt-

lung und Pflege von Wissenschaft, Kunst und Philosophie gewidmet waren (vgl. 

ebd.). Wann genau dies geschah, ist nicht zu rekonstruieren. Ein entscheidender Fak-

tor dürfte jedoch eine wachsende Verschränkung zwischen kultischer Praxis am Mu-

seion und schulischer Bildung in den musischen Disziplinen (u.a. Tanz, Musik, Ge-

sang, Dichtung) gewesen sein, die sich besonders gut anhand des attischen Lyceums 

im vierten vorchristlichen Jahrhundert aufzeigen lässt (vgl. ebd). 

 

1.1.1 Das antike Museion 

 

Seine mustergültigste und beeindruckendste Ausformung als räumliche Agglomera-

tion von Musenkult- und Lehrstätten erhielt das antike Museum im hellenistischen 

Ägypten. Begründet unter der Herrschaft Ptolemaios I. (323-283 v. Chr.) und unter 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003 - am 14.02.2026, 18:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | Dinge – Nutzer – Netze 

dessen Sohn Ptolemaios II. weiter ausgebaut (vgl. ebd.) sollte sich das Museion von 

Alexandria für anderthalb Jahrhunderte zu einem der bedeutendsten intellektuellen 

Gravitationszentren der antiken Welt entwickeln. Eratosthenes, der die Welt anhand 

von Schattenwürfen vermaß; Herophilus von Chalkedon, der erste Beschreibungen 

des menschlichen Blutkreislaufs verfasste; Euklid, der Vater der Geometrie; 

Kallimachos, dem die Philologie ihr Dasein verdankt − wie die großen Museen un-

serer Gegenwart gründete auch das ptolemäische seinen Ruhm auf eine Sammlung. 

Anders als diese jedoch sammelte es nicht Dinge, sondern Menschen und ihre Ideen, 

die es räumlich zusammenführte und in Dialog und Austausch treten ließ. Es lebte 

von dem Gelehrtenkolleg, das an ihm wirkte, und der berühmten Bibliothek, von 

welcher die Arbeit dieses Kollegs ebenso abhängig war, wie sie sich in ihr verewigte 

(vgl. Pomian 2007: 23 u. Glock 2006). Dabei blieb das religiöse Element stets nicht 

nur ein sinnstiftender, sondern auch ein institutioneller Faktor: Die Leitung des Mu-

seions nämlich oblag Priestern, die per königlichem Dekret eingesetzt wurden (vgl. 

Glock 2006). Krzysztof Pomian sieht gerade in diesem Moment des Kultischen und 

der Einrichtung des Tempels das Bindeglied zwischen Museion und Museum: Wo 

den Göttern gehuldigt wurde, da fielen auch Opfergaben an, die aufbewahrt und prä-

sentiert werden wollten. 

Ein einmal geweihter Gegenstand, so fährt Pomian fort, sei im Grunde der 

menschlichen Sphäre entrückt. Was man den Göttern zum Geschenk gemacht hat, 

das kann man sich niemals wieder aneignen, weil es seine rein dingliche Wesensart 

verloren hat und zum Zeichen und Kristallisationspunkt des Göttlichen geworden ist. 

Es wieder zu entwenden oder auch nur achtlos zu berühren würde bedeuten, sich 

eines Verbrechens gegen die Götter selbst schuldig zu machen. Opfergaben sind dem 

Kreislauf menschlichen Wirtschaftens und Gebrauchs nicht länger zugehörig und 

auch nicht mehr rückführbar: Wurden in griechischen Tempeln Kultobjekte beschä-

digt, so begrub man sie entweder, um sie vor weiterer Profanierung zu schützen, oder 

man schmolz sie, sofern es sich um Metallobjekte handelte, zur Herstellung neuer 

Kultgegenstände ein (vgl. Pomian 2007: 23f.). 

Nun konstituiert eine Sammlung allein noch kein Museum im modernen Sinne 

des Wortes, und die Objekte, aus denen sich die von Pomian beschriebenen Tempel-

schätze zusammensetzten, unterschieden sich natürlich in einem ganz entscheiden-

den Punkt von den Exponaten moderner Museen: jenem nämlich, dass Weihobjekte 

für den sakralen Kontext geschaffen werden, während Museen sich ja gerade Dinge 

einverleiben, deren Entstehungs- und Gebrauchskontexte nicht länger bestehen. Den-

noch fallen zwei gewichtige Parallelen zwischen Tempel und Museum ins Auge. Ers-

tens sind im Tempel wie im Museum die Objekte einer alltäglichen Verwendung 

ebenso entzogen wie ihrem Zirkulieren in wie auch immer beschaffenen Marktpro-

zessen. Zweitens tritt in beiden Fällen an die Stelle von Gebrauch und Vermarktung 

eine neue Funktionalität der Bezeichnung und Repräsentation. Weder im Gotteshaus 

noch im Museum stehen Objekte ganz für sich allein, sie signifizieren vielmehr ein 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003 - am 14.02.2026, 18:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 33 

abstraktes ›Abwesendes‹, dessen Beschaffenheit an anderer Stelle dieser Arbeit noch 

näher zu erörtern sein wird. 

Für die Tempel und die ihnen angeschlossenen Schatzhäuser des Vorderen Ori-

ents lässt sich ein gezieltes Sammeln von mit kultischer Relevanz versehenen Gegen-

ständen etwa bis zurück ins zweite Jahrtausend vor Christi Geburt belegen (Samida 

2002: 5 5). Das hellenistische Museion band diese Tempelschätze zwar in ein erwei-

tertes Sinngefüge ein, in dem sich zur Religion nun die innerweltliche Gelehrsamkeit 

gesellte, aber es veränderte weder ihre Zusammensetzung noch ihre Funktion. Damit 

ist seine wichtigste Hinterlassenschaft an das moderne Museum wohl vor allem der 

Begriff selbst, der sich in Laufe der Jahrhunderte zur ausdrücklichen Bezeichnung 

für eine Einrichtung zur Präsentation kulturell bedeutsamer materieller Gegenstände 

entwickeln sollte. Die Institution des Museions indes würde ihren Nachfolger in jener 

der Universität finden. 

 

1.1.2 Mittelalter und frühe Renaissance 

 

Die Schätze der antiken Tempel sollten sich für das christliche Mittelalter als nur 

begrenzt anschlussfähig erweisen. Die Kirche schuf sich ihre eigenen Kultgegen-

stände und hatte wenig Interesse an jenen, die schon anderen Göttern als jenem Ab-

rahams verschrieben waren. Die geheiligten Objekte des Altertums wurden überwie-

gend zu kulturellem Abfall. Wo einzelne antike Artefakte als bewahrenswert emp-

funden wurden und den Weg in die Schatzkammern des katholischen Klerus fanden, 

verloren sie dabei ihre referentiellen Qualitäten. Das Mittelalter schätzte sie ob ihres 

Materialwertes oder ihrer kunstreichen Ausführung, nicht jedoch als Zeugnisse einer 

erinnerungswürdigen Vergangenheit. Sie verkamen zu ›Wundern‹ bzw. »Mirabi-

lien«, deren Attraktion in ihrer schieren Fremdartigkeit lag (vgl. Samida 2002: 5; 

Pomian 2007: 56). Der größte Teil des Mittelalters erscheint damit als ein dunkler 

Fleck in der Museumsgeschichte – und das Museum in der Rückschau als eine Insti-

tution, in deren Auftreten sich die Neuzeit ankündigt. 

Indem der beginnende Humanismus des 14. Jahrhunderts die geistigen Hinterlas-

senschaften der antiken Philosophie und Literatur neu entdeckte, schuf er zugleich 

den Kontext für eine Neubewertung des materiellen Erbes der vorchristlichen Ver-

gangenheit (vgl. Pomian 2007: 56). An den weltlichen Höfen Europas begann man 

ebenso wie in den Schatzkammern der Kirche, gezielt entsprechende Objekte zu sam-

meln – ein Prozess, der (ebenso wie die Auseinandersetzung mit den antiken Spra-

chen) unkoordiniert ablief. Obwohl den gesammelten Dingen nun erstmals Zeugnis-

wert zugeschrieben wurde, fehlte noch das notwendige Instrumentarium, um an ihnen 

tatsächlich etwas Bestimmtes über jene historischen Wirklichkeiten ablesen zu kön-

nen, deren Hinterlassenschaften sie waren. Mirabilien wurden von bloßen Kuriositä-

ten zu Statussymbolen, an die Stelle der Befremdung mit der Alterität historischer 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003 - am 14.02.2026, 18:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | Dinge – Nutzer – Netze 

Objekte trat eine Fetischisierung des Reliktcharakters an sich. Entsprechend lagen 

den Sammlungen der Epoche auch keine abstrakten didaktischen Konzepte zugrunde 

– angestrebt wurden vor allem Umfang und Abwechslungsreichtum. Ihre Funktion 

war für die Sammler in erster Linie repräsentativer Art und räumlich blieben sie de-

korativ über deren Wohnbereich verstreut (vgl. Samida 2002, 5). Erst in der Renais-

sance begann sich dies zu ändern, und die bestimmende Größe dieses Wandels sollte 

eine neue, planvolle Form sein, Sammlungen in eigens dafür vorgesehenen Räum-

lichkeiten anzuordnen: Mit der Geburt der Kunst-, Naturalien- und Wunderkammern, 

die vom 16. bis ins 18. Jahrhundert die proto-museale europäische Sammlungskultur 

bestimmen sollten, zwang man den Dingen erstmals konkrete Sinninhalte auf. 

 

1.1.3 Die Kunst-, Naturalien- und Wunderkammern   

  der frühen Neuzeit 

 

Der Belgier Samuel Quiccheberg (1529–1567) verfasste im Jahre 1565 unter dem 

Titel Inscriptiones vel tituli theatri amplissimi einen umfassenden Leitfaden über den 

Zweck und idealtypischen Aufbau eines solchen Kabinetts. Den unmittelbaren An-

lass hierfür bildete die von 1562 bis 1567 andauernde Einrichtung der Münchener 

Kunstkammer Herzog Albrechts V. von Bayern, mit welcher Quiccheberg als her-

zöglicher Berater beauftragt worden war. Die Inscriptiones verstanden sich indes aus-

drücklich als allgemeingültig (vgl. Bredekamp 2007: 33), enthielten sie doch nichts 

Geringeres als die Leitlinien zur Abbildung einer Kosmologie durch die Anordnung 

von Gegenständen in einem nunmehr explizit nur noch diesem Zweck gewidmeten 

Ausstellungsraum. Beeinflusst von L᾿idea del theatro des italienischen Philosophen 

Giulio Camillo (1480–1544) verstand Quiccheberg Sammlungsgegenstände nicht 

nur als Objekte zauberhafter Befremdung, sondern als mnemotechnische Hilfsmittel 

für das Erinnern von Wissensinhalten. Sie wurden damit von ›Wunderdingen‹, deren 

Wirkung eben gerade in ihrer Nichtanschließbarkeit begründet lag, zu Vermittlungs-

instanzen, welche für ihr Funktionieren sehr spezifische Bindungen benötigten (vgl. 

Hanak-Lettner 2011: 74ff.). 

Ganz konkret schlägt Quiccheberg zu diesem Zweck eine Organisation der 

Sammlung als eine Abfolge von fünf Abteilungen vor, welche nacheinander zu 

durchschreiten sind. Die erste Abteilung führt über heilsgeschichtliche Darstellungen 

zu einer Ahnengalerie des Fürsten sowie zu Karten, Modellen und Dioramen des 

fürstlichen Herrschaftsgebietes und bindet damit die weltliche Herrschaft an die bib-

lische Offenbarung zurück. Die zweite Abteilung widmet sich dem einheimischen, 

auswärtigen und auch antiken Kunsthandwerk – so z.B. Holzschnitzereien, Stein-

metzarbeiten, Glasbläserei, Weberei und Töpferei, ferner aber auch der Edelstein-

schneiderei, Münzprägung, Gold- und Silberschmiedearbeiten und schließlich 

Druckplatten. Diese Abteilung verfolgt ein entschieden historisches Programm: Sie 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003 - am 14.02.2026, 18:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 35 

führt ihren Besucher aus dem Altertum mit jedem Objekt weiter in die Gegenwart. 

Die dritte Abteilung rückt die Naturgeschichte in den Fokus, wobei Mineralien sowie 

Tiere und Pflanzen (also die drei aristotelischen Weltreiche) in Originalpräparat und 

Nachbildung im Zentrum stehen. Abteilung Vier befasst sich einerseits mit tech-

nisch-mechanischen Exponaten, andererseits aber auch jener Objektgruppe, die wir 

heute als ›ethnographisch‹ bezeichnen würden. Hier finden u.a. Musikinstrumente, 

Messgeräte aller Art, Uhren, Schreibgeräte, Werkzeuge, Waffen und jede Form von 

Maschinen ihren Platz. Zugleich werden aber auch Spielzeuge, Kleidungsstücke und 

Schmuck der Fürstenfamilie sowie Puppen in unterschiedlichsten Landestrachten in 

dieser Abteilung gesammelt. Die letzte Abteilung thematisiert schließlich abermals 

das Fürstenhaus, indem sie Gemälde, Stiche, Ahnentafeln, Wandteppiche und Wap-

pen zusammenträgt. Über diese fünf Sektionen hinaus sollte nach dem Quicche-

berg᾿schen Prinzip jede Kunstkammer über eine Bibliothek und ein Ensemble nutz-

barer Handwerkstätten verfügen (vgl. Bredekamp 2007: 33ff.; vgl. Hanak-Lettner 

2011: 90ff.). 

Horst Bredekamp sieht in der Kunstkammer die mikrokosmische Abbildung des 

mechanistischen Weltsystems, in dem sich die Gelehrten des frühneuzeitlichen 

Abendlandes bewegten. Dabei weist er darauf hin, dass der Mechanismusbegriff des 

15. und 16. Jahrhunderts ein sehr viel weiteres Einzugsgebiet aufweist als jener un-

serer Gegenwart: Ihm liegt das nur bedingt ins Deutsche übersetzbare Konzept der 

machinamenta zugrunde, welches nicht nur ›Maschinen‹ im Sinne technischer Ge-

rätschaften beinhaltet, sondern schlechterdings alle Zusammenstellungen von Ein-

zelelementen, die einen gemeinsamen Zweck erfüllen. Hierunter fallen auch Kunst-

objekte und Gebäude, ebenso wie all jene Gefüge, welche die Natur hervorbringt 

(vgl. ebd.: 45ff.).2 Vor diesem Hintergrund erscheint natürlich die ganze Welt als ein 

sinnreiches machinamentum, und mit ihr auch die Kunstkammer, welche diese Welt 

als ein Gefüge von Gefügen abbildet − im Modell Quicchebergs vorne und hinten 

gerahmt und zusammengehalten von den Zeugnissen weltlicher Herrschaftsgewalt. 

Zugleich wird die Kunstkammer zu einem medialen Raum, welcher ein bestimmtes 

Narrativ über die kosmische Ordnung transportiert. 

Damit war der erste große Schritt zum modernen Museum bereits getan: Die 

Kunst-, Naturalien- und Wunderkammern der frühen Neuzeit hatten Mirabilien zu 

Signifikanten eines räumlich ausgedehnten Bedeutungssystems gemacht. Der Mu-

seologe Friedrich Waidacher sieht gerade in diesem »Erzählen mit Hilfe von Dingen« 

                                                             

2  Angemerkt sei, dass ähnlich weitgefasste Maschinenbegriffe auch in der Gegenwart durch-

aus noch zur Anwendung kommen. So definiert z.B. Henning Schmidgen in großer Nähe 

zu den machinamenta ›Maschinen‹ schlicht als Anordnungen heterogener Elemente, die in 

ihrem Zusammenwirken einen ökonomischen Effekt hervorbringen (vgl. Schmidgen 2007: 

145). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003 - am 14.02.2026, 18:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | Dinge – Nutzer – Netze 

das definitorisch Wesentliche des Museums begründet (vgl. Waidacher 2000: 6). Fer-

ner verwiesen die Objekte nun, im Gegensatz zu den Tempelschätzen der Antike, 

nicht mehr auf ein unnahbares Heiliges außerhalb der erfahrbaren Welt. Ebensowe-

nig fielen sie in reine Dinghaftigkeit zurück. Sie fanden vielmehr einen neuen kultu-

rellen Ort, der sich in Paul Valérys eingangs erwähnter Feststellung wiederspiegelt, 

die Menschen sprächen im Museum leiser als im Alltag, doch lauter als beim Gottes-

dienst. 

Der didaktische Anspruch, der das spätere Museum auszeichnen sollte, war eben-

falls in der Anlage der Kunstkammern bereits vorhanden. Sie waren als Idealtypen 

eines planvoll geordneten »Spielraums« (Bredekamp 2007: 68) konzipiert, in wel-

chem ihre Beschauer die ›natürliche‹ Ordnung der Dinge in komprimierter Form bei 

der Entfaltung beobachten können sollten − von Gesteinsbrocken über die Königrei-

che der Pflanzen und Tiere bis zur Welt des Menschen mit ihren künstlerischen und 

technischen Errungenschaften. In diesem Sinne standen sie auch in der Tradition des 

utopischen Denkens und fanden ihren Niederschlag in der utopischen Literatur. 

Bredekamp verweist hier insbesondere auf die 1619 entstandene Schrift Reipublicae 

Christianopolitanae descriptio des Theologen und Mathematikers Johann Valentin 

Andreae: Hier erscheint die Stadt ›Christianopolis‹ als eine riesige, ideal gestaltete 

Kunstkammer, in welcher die Bauwerke selbst die kosmische Ordnung so vollkom-

men abbilden, dass sich um ›Bildung‹ niemand mehr bemühen muss − allein in der 

Bewegung durch diesen perfekten Wissensraum fliegt sie seinen Bewohnern nämlich 

›spielend‹ zu. Die Umwelt selbst formt den Verstand (vgl. Bredekamp 2007: 68; vgl. 

Andreae 1977: 72ff.). Bredekamp identifiziert dementsprechend das Menschenbild 

hinter der Kunstkammer mit jenem, das Platon in seinem Theaitetos Sokrates in den 

Mund legt (vgl. Platon 2012: 162f.) und welches in der frühen Neuzeit vor allem von 

John Locke, Francis Bacon und (im deutschsprachigen Raum) Johann Daniel Major 

vertreten wurde: jenem der tabula rasa, gemäß dessen der noch unkultivierte Mensch 

einer unbeschriebenen Wachstafel gleicht, auf der sich sein Umfeld einprägen kann. 

Interessanterweise spannt Bredekamp hier, freilich ohne das Wort als solches zu be-

nutzen, den Bogen zum modernen Virtualitätsbegriff, indem er die ›Tafel‹ als Meta-

pher für den menschlichen Geist in genealogische Verbindung zu Alan Turings Idee 

des tape stellt. Der Magnetbandstreifen, bei Turing der entscheidende materielle Trä-

ger für die Kulturtechnik des Programmierens, wird hier zum Symbol von Bewusst-

seinsprozessen, in welchen die Welt immer wieder aufs Neue erschaffen, ausgelöscht 

und überschrieben werden kann (vgl. Bredekamp 2007: 100ff.). 

 

1.1.4 Die Geburt des Museums 

 

Als erste Museen der Welt werden heute typischerweise das 1661 gegründete Amer-

bach-Kabinett in Basel und das Ashmolean Museum in Oxford aufgeführt, welches 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003 - am 14.02.2026, 18:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 37 

seine Türen 1683 dem Publikum öffnete (vgl. Samida 2002: 6).3 In der Frühaufklä-

rung war die Grenze zwischen Museum und Kunstkammer aber grundsätzlich eine 

fließende. Nahezu jedem frühen Museum war eine Naturalien-, Kunst- oder Wunder-

kammer vorausgegangen, deren Sammlung unverändert das Fundament der Ausstel-

lung bildete. Das entscheidende definitorische Kriterium der Museen war vielmehr, 

dass sie im Gegensatz zu den Kunstkammern einem breiten Publikum zum Besuch 

offenstanden. Damit gehörten sie zu einer Gruppe von Institutionen, die Jürgen Ha-

bermas in seinem Strukturwandel der Öffentlichkeit als Fokalpunkte der Entstehung 

bürgerlicher Öffentlichkeiten beschreibt: Wie der Lesesaal, das Theater und das Kon-

zert waren die frühen Museen »öffentlich zugängig gewordene Gebilde der Kultur« 

(Habermas 1982: 46), welche kulturelle Inhalte überhaupt erst subjektiviert disku-

tierbar machten: 

 

Die Museeen [sic] institutionalisieren, wie Konzert und Theater, das Laienurteil über die Kunst: 

die Diskussion wird zum Medium ihrer Aneignung. Die zahllosen Pamphlete, die Kritik und 

Apologie der herrschenden Kunsttheorie zum Gegenstand haben, knüpfen an die Salongesprä-

che an und werden ihrerseits von diesen aufgenommen – Kunstkritik als Konversation. [...] In 

dem Maße, in dem die öffentlichen Ausstellungen weitere Kreise anziehen, die Kunstwerke 

mit dem breiten Publikum über die Köpfe der Kenner hinweg unmittelbar in Berührung brin-

gen, können diese zwar nicht länger ihre Position behaupten, ihre Funktion ist jedoch unent-

behrlich geworden; sie wird jetzt von der professionellen Kunstkritik übernommen. (Ebd.: 57) 

 

Diese Charakterisierung des Museums als Katalysator für einen öffentlichen Diskurs 

über die Kultur (und im Besonderen die Kunst) ist sicher nicht falsch, überakzentuiert 

aber womöglich die Freiheitsgrade des Besuchers gegenüber dem didaktischen Pro-

gramm der Ausstellung. Verbunden mit ihrer Öffnung änderte sich auch der Auftrag 

der früheren Wunderkammern: Hatten diese nämlich noch im Zeichen einer privaten 

und weitgehend selbstbestimmten Gelehrsamkeit ihrer Besitzer gestanden, waren 

Museen nun mit dem didaktischen Auftrag versehen, das soziale und kulturelle Pro-

gramm der Aufklärung in die breite Masse zu tragen (vgl. Smith 1989: 6).  

An diesem kulturpolitischen Bekenntnis der Museumsstifter lässt sich das Aus-

maß des Wandels in der Bewertung der Sammlungsgegenstände ablesen, den das 

Prinzip ›Kunstkammer‹ ermöglicht hatte. Museale Objekte waren zu medialen Trä-

gern gesellschaftlicher Sinnbildung geworden, denen historische Prozesse nicht nur 

a priori Bedeutungen eingraviert hatten, sondern die sich auch im Hier und Jetzt mit 

neuen belegen ließen. Die Museen sollten so zu Umschlagplätzen kultureller und 

geistiger Bewegungen im Sinne der Eliten werden, von denen sie gestiftet wurden 

                                                             

3  Letzteres ging aus der Privatsammlung des britischen Politikers, Offiziers und Privatge-

lehrten Elias Ashmole hervor, welche dieser der Universität acht Jahre zuvor zur Verwen-

dung im Unterricht zur Verfügung gestellt hatte (vgl. Pomian 2007: 66). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003 - am 14.02.2026, 18:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | Dinge – Nutzer – Netze 

(vgl. ebd.: 8). Und noch in einem anderen Punkt unterschieden sie sich von den pri-

vaten Kunst- und Wunderkammern, die ihnen vorausgegangen waren: Sie waren nun-

mehr auf den Erhalt und die Dauerhaftigkeit ihrer Sammlungen hin angelegt. Wäh-

rend private Sammlungskabinette üblicherweise nach dem Tod ihrer Besitzer aufge-

löst wurden (und ohne deren Führung und Anleitung in ihrem Sammlungskonzept 

meist auch gar nicht zu verstehen waren), lag den Museen nun die Aufgabe zugrunde, 

sowohl ihre Bestände als auch die ihnen zugeschriebenen Bedeutungen generations-

übergreifend zu bewahren (vgl. Pomian 2007: 66ff.).  

Entsprechend trifft Habermas᾿ Einreihung des Museums mit dem Lesesaal und 

dem Konzert als reine Aushandlungsräume des Kulturellen wohl nicht den Kern der 

Sache. Ebenso wenig folgten die frühen Museen noch dem Quicchebergschen An-

satz, mnemotechnische Erinnerungspaläste zu sein. Ihre Funktion wurde vielmehr 

zunehmend auf die Zukunft hin ausgerichtet: Sie stellten nun nicht mehr nur Objekte 

der Vergangenheit für die Gegenwart aus, sondern sollten ihnen auch darüber hinaus 

einen Ort in der Geschichte zuweisen (vgl. ebd.: 70). Folgt man hier Bredekamps 

Argumentationslinie vom Museum als Formungsraum für den noch ungeformten 

Menschen, so impliziert dieser Auftrag zugleich einen Versuch, diese Zukunft ge-

stalt- und beherrschbar zu machen. Wie Wulf Kansteiner feststellt, wirken die Inhalte 

des historischen Bewusstseins normativ: Was in der Gegenwart erfolgreich histori-

siert werden kann, bestimmt zugleich auch die Grenzen der Zukunftserwartung mit 

(vgl. Kansteiner 2009: 33). Damit war die Aufgabe der frühen Museen das Einordnen 

von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einen kontingenten Sinnzusammen-

hang, der soziale Entwicklungen und Zustände legitimieren oder diskreditieren 

konnte. Das entscheidende Mittel zu diesem Zweck war weiterhin das materielle Ob-

jekt, das in den kommenden Jahrhunderten für die Arbeit des Museums ebenso kon-

stitutiv wie schwierig bleiben sollte. 

 

 

1.2 »WILDE SEMIOSEN« UND »EPISTEMISCHE DINGE«: 

DIE SPERRIGKEIT DES MATERIALS 

 

Gottfried Korff sieht im Zusammenspiel von Vermittlungsanspruch und Objekten die 

Wurzeln einer bis heute andauernden Janusköpfigkeit des Museums – es konstituiert 

sich einerseits erst über seine materiellen Ausstellungsgegenstände, zugleich wird 

seine Legitimität als Vermittlungsinstitution aber durch deren Unbestimmtheit lau-

fend auf die Probe gestellt. Im Ergebnis müssen Museen Strategien entwickeln, um 

der Vieldeutigkeit ihrer Exponate Herr zu werden, und solche Strategien können sehr 

unterschiedliche Gestalten annehmen. Dieses Kernproblem musealer Sinnbildung 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003 - am 14.02.2026, 18:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

