
448 RdJB 4/2015

Haci-Halil Uslucan

Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen

 1 Einleitung

Der folgende Beitrag fokussiert zentrale Aspekte ethnisch-kultureller Erziehungsvorstellungen in 
Deutschland, wobei der Schwerpunkt auf deutsch-türkische bzw. türkeistämmige Familien1 ge-
legt wird. Im Kontext einer wachsenden Pluralisierung von Erziehungsstilen wird im zweiten Teil 
der Blick auf die religiöse Erziehung, und hier dezidiert auf die islamische gelegt. Abschließend 
werden die Implikationen einer religiösen Erziehung auf die kindliche Entwicklung und das Kin-
deswohl diskutiert.

1.1 Aktualität und Relevanz des Themas

Gegenwärtig erleben wir eine hohe Zahl an Menschen, die aus Kriegsgebieten Zuflucht und Bleibe 
in Deutschland suchen und hier um Asyl bitten. Ein großer Teil von ihnen wird vermutlich in 
Deutschland bleiben. Damit wird die bisherige ethnisch-religiöse Pluralität von Familienzusam-
mensetzung und Erziehungswirklichkeit verändert; vor allem ist mit Blick auf die Zusammenset-
zung der muslimischen Bevölkerung von einer Änderung auszugehen: Der bislang eher türkisch 
und sunnitisch dominierte Islam wird womöglich mit der Ankunft von erwarteten rund 800.000 
Flüchtlingen aus Syrien, dem Irak und afrikanischen Staaten diese Dominanz nicht mehr bean-
spruchen können; der Anteil des arabischen Islam wird steigen.

Aber auch unabhängig von diesen tagespolitischen Ereignissen scheint es unausweichlich, fa-
miliale Lebenswelten von Zuwanderern für pädagogische und Beratungskontexte im Blick zu 
haben; denn zum einen war die Arbeitsmigration nach Deutschland weitestgehend als ein Fami-
lienprojekt konzipiert und auch durchgeführt; und zum anderen stellen gegenwärtig nicht-deut-
sche Familien mit weit mehr als sieben Millionen Menschen keine vernachlässigbare Population 
mehr. Erst recht wird dieser Befund bedeutsam, wenn wir uns nicht an der juristischen Markie-
rung, der Nationalität bzw. dem Pass orientieren, sondern an der familialen Erziehungswirklich-
keit; d. h. die kulturelle Herkunft der Eltern berücksichtigen. Dann haben gegenwärtig etwas mehr 
als 15 Millionen Menschen bzw. fast 20 % der Gesamtbevölkerung einen Migrationshintergrund. 
Und was die jüngere Bevölkerung betrifft, so haben etwa ein Drittel aller Kinder in Deutschland 
einen Migrationshintergrund. 

Und langfristig wird diese Zahl eher zu- als abnehmen, weil die Menschen mit Zuwanderungs-
geschichte durchschnittlich zehn Jahre jünger sind als die Einheimischen. Nicht zuletzt sind auch 
Annahmen einer baldigen Assimilation der Zuwanderer an die Lebensweise der Mehrheitsgesell-

1 Wenn der Autor von „türkischen Eltern“ oder „türkischen Jugendlichen“ spricht, so sind stets türkeistämmige Men-
schen, also Menschen, die familiale Verwurzelung in dem geographischen Raum der heutigen Türkei haben, gemeint. 
Keineswegs ist damit also eine ethnische Homogenisierung intendiert; die in Deutschland lebenden Menschen aus der 
Türkei können ethnisch Kurden, Lazen, Tscherkessen, Yeziden und Türken sein. Deshalb ist der Begriff „türkeistäm-
mig“ der angemessenere; hier wird gelegentlich „türkisch“ aufgrund der leichteren Lesbarkeit verwendet. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


RdJB 4/2015 449Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

schaft zurückzuweisen, wie sie bspw. an der starken Stabilität der Bedeutung der islamischen Re-
ligiosität bei den türkeistämmigen Zuwanderer deutlich wird.2

1.2  Religiöser Pluralismus in pädagogischen Einrichtungen

Während 1970 noch über 93 % der Bevölkerung konfessionell als christlich registriert war und 
noch 1987 immerhin 84 % einer der christlichen Konfessionen angehörte, betrug der Anteil der 
christlich registrierten Personen im Jahre 2011 nur etwas mehr als 61 %; und umgekehrt waren 
rund 38,8 % der Menschen in Deutschland nicht christlich bzw. gehörten entweder einer ande-
ren Religion an oder waren konfessionslos. Dieser dramatische Wandel ist u. a. auf die Effekte 
der Wiedervereinigung (bzw. der hohen Zahl von Konfessionslosen) zurückzuführen, aber auch 
auf Effekte der Zuwanderung. So stellt der Islam nach dem Christentum in Deutschland mit einer 
Zahl von 3.8 bis 4.3 Millionen Anhängern die zweitgrößte Religion dar.3

Mit der Implementation des (bekenntnisorientierten) islamischen Religionsunterrichts (IRU) 
in einigen Bundesländern ist die religiöse Vielfalt längst in den zentralen Bildungseinrichtungen 
angekommen; die Situation in den Kindertagesstätten ist davon nicht wesentlich verschieden: So 
wird bspw. in einer Studie von Schweitzer (2012) deutlich, dass sowohl in nicht-konfessionellen 
als auch in konfessionellen Trägern rund 13 % der Kinder muslimischen Glaubens sind, also jedes 
achte Kind; aber dieser Anteil in Ballungsgebieten auf 18 % bis 27 % steigt. Bedeutsam ist dabei 
auch der Hinweis in der genannten Studie, dass im Vergleich zu den christlichen Kindern die mus-
limischen Kinder von einer deutlich stärker gelebten Religiosität in ihren Familien berichten.4 

 2 Erziehungsstile im Kulturvergleich

Der kulturvergleichende Blick auf Erziehungsstile richtet sich zum einen auf kulturspezifische 
Ausprägungen und Auswirkungen von Erziehungsstilen, zum anderen auf Ausprägung und Fol-
gen von als universell unterstellten Erziehungsstilen in verschiedenen Kulturen.

Begrifflich ist hier auf die Differenzierung zwischen Erziehungszielen und Erziehungssti-
len hinzuweisen: während Erziehungsziele eine Orientierung für das erzieherische Handeln bie-
ten (das Wohin der Erziehung) und für ihre Realisierung an bestimmte Erziehungsmethoden ge-
bunden sind, werden mit dem Begriff Erziehungsstil oft ein Komplex von intraindividuell relativ 
konstanten Verhaltensweisen bezeichnet, mit denen ein Erziehender dem Educanden, dem Zu-Er-
ziehenden, begegnet.5 

Die entwicklungspsychologische Forschung geht davon aus, dass der elterliche Erziehungsstil 
substanzielle Auswirkungen auf die kindliche Entwicklung entfaltet. Ferner hat sich die Erkennt-

2 Diehl, C./Koenig, M., Religiosität türkischer Migranten im Generationenverlauf. Ein Befund und einige Erklärungs-
versuche, in: Zeitschrift für Soziologie 38 (4), 2009, S. 300–319.

3 Sachverständigenrat deutscher Stiftungen für Integration und Migration (Hrsg.), Jahresgutachten 2014, Berlin 2014, 
S. 126.

4 Schweitzer, F., Muslimische Kinder in Kindertagesstätten, in: Ceylan, R. (Hrsg.), Islam und Diaspora, Frankfurt/Main 
2012, S. 147–159.

5 Krohne, H. W./Hock, M., Erziehungsstil, in: Rost, D. H. (Hrsg.), Handwörterbuch Pädagogische Psychologie, Wein-
heim 2006, S. 147–154.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


450 RdJB 4/2015Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

nis durchgesetzt, dass ein autoritativer Erziehungsstil, der elterliche Wärme, Zuwendung und Re-
ziprozität (Aufeinanderbezogensein) mit elterlicher Kontrolle verschränkt, sich als der optimale 
Erziehungsstil für die Entwicklung des Kindes auswirkt. Andere Erziehungsstile, wie etwa ein au-
toritärer Erziehungsstil, der eher durch Kontrolle und weniger elterliche Wärme und wechselsei-
tige Verhandlungsbereitschaft gekennzeichnet ist, zeigen dagegen eher ungünstige Auswirkungen; 
sowohl ein „Laisser-faire“-Stil, d. h. ein sehr permissiver, grenzenloser, als auch ein sehr autori-
tärer Erziehungsstil verhindern die Entwicklung von Ich-Stärke und Autonomie. Jedoch machen 
auf der anderen Seite kulturpsychologische Studien darauf aufmerksam, dass dieser Befund zwar 
für europäische und amerikanische, nicht jedoch für Kinder anderer kultureller Herkunft gültig 
ist6 (vgl. Leyendecker, 2003). 

Diese Erkenntnis ist für Kinder und Eltern mit Zuwanderungsgeschichte höchst relevant; denn 
vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, welche Erziehungsziele und welche Erziehungsstile 
für deren Entwicklung optimal sind und wieweit bspw. eine dominant religiöse Erziehung sie an-
gemessen für ihre Entwicklungsaufgaben in der Moderne vorbereitet. Orientiert man sich an einem 
modernen Erziehungsverständnis, wonach Erziehung zu einer Entwicklung von Selbstbestim-
mung und Mitbestimmungsmöglichkeit des zu Erziehenden (Mündigkeit) führen soll, so stehen 
die an einem eher kollektivistischem Menschenverständnis orientierten erzieherischen Vorgaben 
türkischer bzw. muslimischer Eltern vor großen Herausforderungen: Denn hierbei gilt es, dass der 
Einzelne sich eher unauffällig und harmonisch in das Gesellschaftsleben einfügt.

Generell hat Erziehung den Anspruch, den (jungen) Menschen auf die Gesellschaft vorzube-
reiten, und hat sich an der tatsächlichen Lebenswelt des Einzelnen zu bewähren; d. h. bestimmte 
Erziehungsziele, so etwa eine Erziehung zum Gehorsam, zu Favorisierung des Gemeinwohls vor 
dem individuellen Wohl, sind nicht per se dysfunktional, sondern sind auf den gelebten Kontext hin 
zu überprüfen. Sie können durchaus funktional und angemessen sein in veränderten sozialen Kon-
texten, d. h. dort, wo bspw. der Gruppenorientierung ein höherer Stellenwert beigemessen wird. 

2.1 Empirische Ausprägung unterschiedlicher Erziehungsstile im interkulturellen Vergleich

Im Folgenden werden – an die obigen theoretischen Ausführungen anknüpfend – Ausprägungen 
einiger Erziehungsstile in deutschen und türkischen Familien beschrieben, die unter der Leitung 
des Autors in der Zeit von 2003 bis 2005 in Berlin erhoben wurden. In der standardisierten Frage-
bogenstudie sind deutsche und türkischstämmige Jugendliche sowie ihre Eltern im Berliner Raum 
in unterschiedlichen Schulen und Schultypen sowie in Bezirken mit unterschiedlichem Migran-
tenanteil befragt worden. Die Jugendlichen waren im Durchschnitt in beiden Gruppen etwa 14 
Jahre alt. Die geschlechtsspezifische Zusammensetzung war nahezu ausgeglichen: in der deut-
schen Stichprobe waren 47 % weiblich und 53 % männlich, in der türkischen 55 % weiblich und 
entsprechend 45 % männlich. Die befragten Eltern waren – was die Mütter betraf – in der deut-
schen Gruppe im Durchschnitt 43.2 Jahre (SD = 5.35), in der türkischen im Durchschnitt 38.2 
Jahre (SD = 4.9) alt. Der formale Bildungshintergrund der deutschen Eltern war signifikant hö-
her; so betrug bspw. der Anteil an Vätern mit Abitur als höchstem Bildungsabschluss bei den deut-
schen Vätern rund 52 % und bei den Müttern rund 33 %; hingegen bei den türkischen Vätern etwa 
16 % und bei den türkischen Müttern etwa 8 %. Bei den Vätern waren deutsche wie türkische Vä-

6 Leyendecker, B., Frühe Entwicklung im soziokulturellem Kontext, in: Keller, H. (Hrsg.), Handbuch der Kleinkindfor-
schung, Bern 2003, S. 381–431.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


RdJB 4/2015 451Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

ter rund drei Jahre älter als die Mütter. Jedoch waren türkische Eltern – sowohl Mütter als auch 
Väter – tendenziell rund fünf Jahre jünger als deutsche Eltern; d. h. auch: Elternschaft beginnt in 
der Regel in türkischen Familien deutlich früher.

Methodisch wurden die Erziehungsstile in Skalen erfasst (1= niedrigster Wert; 5 = höchster 
Wert).7 

2.1.1  Elterliche Sicht auf Erziehung

Tab. 1: Elterliche Bewertung der eigenen Erziehung (Mittelwerte und Standardabweichungen).

Deutsche Eltern (n = 412) Türkische Eltern (n = 239)
Mütter Väter Mütter Väter 

Erzieherische Dimension M SD M SD M SD M SD
Aggressive Strenge 1.58 .44 1.57 .50 1.74 .61 1.75 .63
Unterstützung 4.25 .44 4.01 .53 4.17 .67 3.90 .66
Verhaltensdisziplin 2.68 .62 2.57 .59 3.71 .77 3.47 .74
Inkonsistenz 1.75 .49 1.83 .58 2.04 .62 2.06 .63

Tabelle 1 macht deutlich, dass sich bei dem Erziehungsstil „aggressive Strenge“ deutsche wie 
türkische Elternteile untereinander, d. h. deutsche Mütter und deutsche Väter einerseits und tür-
kische Mütter und türkische Väter andererseits, relativ ähnlich sind, also eine interparentale Kon-
sistenz herrscht, im ethnischen Vergleich weisen sie jedoch Unterschiede auf. Demnach sind 
sowohl türkische Mütter als auch türkische Väter deutlich strenger gegenüber ihren Kindern. 
Diese Differenzen sind sowohl bei den Müttern (t[353] = 2.93; p < .05) als auch bei den Vätern 
(t[292] = 2.58; p < .05) signifikant. Was den Erziehungsstil „elterliche Unterstützung“ betrifft, so 
berichten zum einen in beiden Gruppen Mütter von einer stärkeren Unterstützung ihrer Kinder als 
Väter und zum anderen ist das Unterstützungsverhalten deutscher Eltern tendenziell stärker aus-
geprägt als türkischer Elternteile. Jedoch sind hier die Unterschiede im ethnischen Vergleich sta-
tistisch nicht signifikant. Deutlich stärker ausgeprägt sind dagegen die Unterschiede in dem Er-
ziehungsstil „Forderung nach Verhaltensdisziplin“: Zunächst wird hier deutlich, dass in beiden 
Gruppen Mütter stärker Wert auf ein diszipliniertes Verhalten legen als Väter; aber noch deutlicher 
ist der Unterschied zwischen den Gruppen: Türkische Elternteile fordern von ihren Kindern viel 
stärker ein für andere sichtbares diszipliniertes Verhalten als deutsche Elternteile (gemeint sind 
damit Forderungen wie „artig“ sein, wenn Besuch kommt, bei Tisch „ordentlich“ zu sitzen, sich 
in der Gesellschaft anderer „ordentlich“ benehmen, altersspezifische Hierarchien einhalten etc.).

Hinsichtlich des „inkonsistenten Erziehungsstils“ dagegen fällt auf, dass in beiden Gruppen 
Mütter von einem konsistenteren Erziehungsstil berichten als Väter. Jedoch weisen hier türkische 
Elternteile höhere Inkonsistenzwerte auf, die sowohl beim Vergleich der Mütter (t[344] = 4.72; 
p < .00) als auch beim Vergleich der Väter (t[287] = 3.03; p < .01) statistisch signifikant sind. 

7 Für eine detailliertere Darstellung der Studie siehe Uslucan, H.-H., Erziehungsstile und Integrationsorientierungen tür-
kischer Familien, in: Andresen, S. (Hrsg.), Kindheit und Jugend in muslimischen Lebenswelten: Aufwachsen und Bil-
dung in deutscher und internationaler Perspektive, Wiesbaden 2010, S. 195–210.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


452 RdJB 4/2015Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

2.1.2  Jugendliche Sicht auf Erziehung

Erziehung, und das ist eine Binsenweisheit, ist stets ein interaktives Geschäft. Deshalb ist – für 
eine umfassendere Sicht – die Perspektive der Jugendlichen  unerlässlich; mehr noch: in der erzie-
hungspsychologischen Forschung besteht soweit Konsens darüber, dass nicht primär die elterlich 
intendierten, sondern vom „Educanden“ perzipierten bzw. realisierten Erziehungsstile eine stär-
kere Wirksamkeit auf das kindliche Verhalten haben. Auch wenn die Eltern also ihre eigene Er-
ziehung anders bewerten, ist festzuhalten, dass die vom Kind perzipierten elterlichen Erziehungs-
stile ausschlaggebender für die Entwicklung kindlicher Persönlichkeitsmerkmale sind. So führt 
bspw. ein vom Kind als unterstützend und wenig einschränkend wahrgenommenes Elternverhal-
ten zur Ausbildung einer zentralen, die gesunde psychische Entwicklung des Kindes fördernden 
Persönlichkeitsvariable der „internalen Kontrollüberzeugung“8. 

Deshalb widmen wir uns hier kurz der Perspektive der jungen Menschen (im Durchschnitt zwi-
schen 13 und 14 Jahre alt) auf die Erziehung ihrer Eltern.

Tab. 2:  Einschätzung der elterlichen Erziehung aus der Perspektive der Jugendlichen
(Mittelwerte und Standardabweichungen)

Deutsche Jugendliche (n = 304) Türkische Jugendliche (n = 214)
Mütter Väter Mütter Väter

Erzieherische Dimension M SD M SD M SD M SD
Aggressive Strenge 1.63 .61 1.59 .67 1.73 .62 1.69 .61
Unterstützung 3.65 .81 3.38 .93 3.72 .81 3.44 .82
Verhaltensdisziplin 2.63 .71 2.44 .78 3.44 .75 3.29 .85
Inkonsistenz 1.79 .62 1.66 .65 1.86 .64 1.83 .65

Tabelle 2 zeigt, dass bei dem Erziehungsstil „aggressive Strenge“ deutsche wie türkische Jugend-
liche ihre Mütter leicht strenger einschätzen als ihre Väter, im ethnischen Vergleich aber türkische 
Jugendliche generell ihre Eltern etwas strenger einschätzen als deutsche. Jedoch sind diese Diffe-
renzen im ethnischen Vergleich gering und verfehlen die Signifikanzgrenze von p < .05. Bei der 
erfahrenen Unterstützung berichten deutsche wie türkische Jugendliche von einer stärkeren Un-
terstützung seitens ihrer Mütter, im ethnischen Vergleich erleben jedoch, im Gegensatz zum elter-
lichen Urteil, türkische Jugendliche eine größere Unterstützung von ihren Eltern. Hierbei sind die 
Differenzen aber statistisch nicht signifikant. Deutlich ausgeprägt sind dagegen auch hier – wie 
beim Elternurteil – die Unterschiede im Hinblick auf die erfahrene elterliche Verhaltensdiszipli-
nierung: Zunächst berichten beide Gruppen, dass ihre Mütter sie stärker als ihre Väter zur Verhal-
tensdisziplin mahnen, wobei aber die auffälligen Unterschiede im ethnischen Vergleich liegen. 
Demnach berichten türkische Jugendliche von einer deutlich stärkeren und signifikant höheren Ver-
haltensdisziplinierung sowohl im Vergleich der Mütter (t[509] = 12.21; p < .00) als auch im Ver-
gleich der Väter (t[460] = 11.01; p < .00) untereinander. Hinsichtlich der Dimension der erlebten 
Inkonsistenz berichten deutsche wie türkische Jugendliche, dass sie, im Gegensatz zum Elternur-

8 „Kontrollüberzeugungen“ bedeuten subjektiv generalisierte Erwartungshaltungen, die angeben, inwiefern mit dem ei-
genen Verhalten auf Ereignisse in der äußeren Welt Einfluss genommen werden kann. „Internale Kontrolle“ bedeutet, 
dass das handelnde Subjekt annimmt, es könne die Ereignisse durch eigenes Handeln beeinflussen, während bei „ex-
ternaler Kontrolle“ das Subjekt von einer Eigendynamik der Ereignisse ausgeht und glaubt, diese nur relativ gering 
durch eigenes Handeln beeinflussen zu können.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


RdJB 4/2015 453Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

teil, ihre Mütter inkonsistenter erleben als ihre Väter. Im ethnischen Vergleich erleben türkische 
Jugendliche ihre Eltern inkonsistenter als deutsche Jugendliche; dieser Unterschied ist insbeson-
dere bei der väterlichen Inkonsistenz stark. 

Vor allem der letzte Befund ist für die Entwicklung junger Menschen bedeutsam; denn ein äu-
ßerst inkonsistenter Erziehungsstil beeinflusst Kinder und Jugendliche kognitiv wie emotional un-
günstig: Er führt sowohl zu einer Unklarheit über elterliche Erziehungsnormen als auch zu einem 
Gefühl von Ausgeliefertheit und Kontrollverlust. Darüber hinaus ist zu vermuten, dass erziehe-
risch unberechenbar erlebte Elternteile die Kompetenz von Kindern und Jugendlichen, das Ver-
halten von Mitmenschen im Alltag angemessen zu antizipieren, hemmen.

2.1.3  Relevanz der elterlichen Bildung

Fasst man die bisherigen Ergebnisse zusammen, drängt sich die Einsicht auf, dass die Erziehungs-
stile türkischer Eltern eher dysfunktional für die kindliche Entwicklung sind (höhere Strenge, ge-
ringere Unterstützung, hohe Disziplinerwartung und höhere Unberechenbarkeit). Allerdings ist je-
doch, bevor unreflektiert lediglich ethnische Unterschiede als Deutungsfolien betrachtet werden, 
im Blick zu haben, dass sich die verglichenen Eltern insbesondere in ihren Bildungsvorausset-
zungen und -hintergründen auffallend stark unterschieden, so etwa bei den deutschen Eltern über 
50 % Abitur als höchsten Bildungsabschluss haben, bei den türkischen Müttern rund ein Drittel 
nur einen Grundschulabschluss aufweist. 

Ein Vergleich deutscher und türkischer Eltern, die denselben formalen Bildungshintergrund, 
nämlich den Hauptschulabschluss haben, brachte hingegen folgende Ergebnisse:

Tab. 3:  Elterliche Erziehungsstile in Abhängigkeit des Bildungshintergrundes: (Hauptschule als 
höchster Bildungsabschluss); Mittelwerte (M), Standardabweichungen (SD) und Stich-
probengröße (N)

Türkische Eltern Deutsche Eltern
Erzieherische Dimension N M SD N M SD F p
Aggressive Strenge (M) 33 1.67 .54 46 1.86 .54 2.44 .12
Unterstützung (M) 35 4.22 .70 47 4.11 .47 .82 .36
Verhaltensdisziplin (M) 36 3.51 .83 46 3.00 .52 11.74 .00
Inkonsistenz (M) 32 1.94 .48 44 2.03 .55 .60 .43
 
Aggressive Strenge (V) 32 1.77 .73 36 1.80 .69 .32 .86
Unterstützung (V) 30 3.97 .63 38 3.95 .60 .00 .92
Verhaltensdisziplin (V) 36 3.83 .68 38 3.09 .66 22.0 .00
Inkonsistenz (V) 34 2.11 .61 37 2.08 .74 .02 .88

Wird der Bildungshintergrund der Eltern konstant gehalten, so wird erkennbar, dass bestimmte 
eher ungünstige Erziehungsmuster in türkischen Familien zurückgehen bzw. bei deutschen Fami-
lien, die nur über einen Hauptschulabschluss verfügen, noch stärker ausgeprägt sind. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


454 RdJB 4/2015Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

Als Erklärung dieses spannenden Befundes ist anzunehmen, dass türkische Eltern mit einem 
Hauptschulabschluss gegenüber ihrer eigenkulturellen Referenzgruppe über durchschnittliche 
bis hohe Bildung verfügen, da in der Türkei aufgewachsene Elternteile vielfach nur über einen 
Grundschulabschluss verfügen (bis 1998 gab es in der Türkei nur eine fünfjährige Schulpflicht), 
während deutsche Eltern mit nur einem Hauptschulabschluss im Vergleich zu der (deutschen) Ge-
samtbevölkerung eher zu den Bildungsverlierern zählen. Die Datenauswertung verdeutlicht, dass 
sich gerade auch interkulturell vergleichende Studien nicht auf die Interpretation bivariater Zu-
sammenhänge stützen, sondern von vornherein auf multivariate Analysen angelegt sein sollten, 
um die Gefahren einer „Ethnisierung“ oder „Kulturalisierung“ von statistischen Zusammenhän-
gen zu vermeiden.9

 3 Religiöse Erziehung in Migrationskontexten

Warum verdient die religiöse Erziehung in Migrationskontexten eine besondere Beachtung? Ne-
ben dem eingangs erwähnten demographischen Aspekt, und zwar der religiösen Pluralisierung 
der Gesellschaft, sind hier auch einige sozialpsychologische Merkmale zu berücksichtigen. Da-
bei beschränke ich mich im Fortlaufenden auf die Religion des Islam bzw. auf türkische Mus-
lime in Deutschland. 

Gerade in der Diaspora (oder in einer als solche wahrgenommenen Situation) bekommt der Is-
lam für seine Anhänger angesichts vielfacher zum Teil migrationsbedingt erlittener Kränkungen 
eine Überhöhung und wird stärker identitätsrelevant als in der Herkunftskultur. Die eigene reli-
giöse Zugehörigkeit wird dadurch bewusster erlebt; religiöse Differenz wird salient. In diesem 
Kontext übernimmt Religion eine wichtige überindividuelle Ordnungsfunktion und somit indivi-
duell eine Entlastungsfunktion: Das heißt bspw. für Eltern, dass ihnen in Erziehungskontexten die 
Orientierung am Islam erlaubt, die in der Moderne – übrigens auch für deutsche Eltern – immer 
schwerer gewordene Frage nach angemessenen Erziehungsinhalten zu umgehen, oder sie diese je 
individuell beantworten zu müssen. Positiv formuliert kann gesagt werden: Die Orientierung an 
der Religion gibt klare Regeln und Anweisungen, reduziert dadurch Komplexität und fördert ein 
routiniertes erzieherisches Handeln. Auf der anderen Seite erzeugt sie jedoch für die muslimischen 
Eltern mehr Komplexität an den Reibungsflächen mit areligiösen, antireligiösen und christlichen 
Erziehungs idealen in der Kita und der Schule. 

Vor allem besteht für Eltern die Schwierigkeit, gerade vor dem Hintergrund ihrer geringen Bil-
dungsvoraussetzungen, auf (religiöse) Fragen Antworten geben zu müssen, die so in den Herkunfts-
ländern des Islam nicht gestellt werden und die eher spezifisch für ein Zusammenleben multireli-
giöser bzw. multiethnischer Kontexte (ist der christliche Gott der gleiche wie Allah? Ist „Joseph“ 
in der Bibel derselbe wie der „Yusuf“ im Koran?) sind.

Insofern wäre eine idealtypische Forderung der religiösen Erziehung an einer doppelten Zielset-
zung zu messen: 1. Inwieweit werden Kinder und Jugendliche zu einem – im Idealfall kritischen – 
Verständnis der eigenen religiösen und kulturellen Herkunft befähigt? und 2. Inwieweit kann bei 
ihnen gleichzeitig auch eine Öffnung, eine Haltung der Aufgeschlossenheit gegenüber Menschen 
anderer Religionen und kultureller Herkünfte erreicht werden?

9 Vgl. Leiprecht, R./Lutz, H., Intersektionalität im Klassenzimmer: Ethnizität, Klasse und Geschlecht, in: Leiprecht, R. 
& Kerber, A. (Hrsg.), Schule in der Einwanderungsgesellschaft, Schwalbach/Ts. 2006, S. 218–234.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


RdJB 4/2015 455Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

Vielfach werden bei muslimischen Migrantenfamilien in Deutschland einfache traditionale Hal-
tungen, lokale Handlungsweisen und Praktiken religiös legitimiert; Religion und Kultur stehen – 
nicht nur im Islam – in einem Verhältnis wechselseitiger Durchdringung, aber auch in wechsel-
seitigen Deutungs- und Anerkennungskämpfen. Religionen leben nicht durch sich selbst, sondern 
durch Menschen, die diese Praktiken anwenden. Und hierbei kommt es unweigerlich immer wie-
der zu Variationen, zu Änderungen: Menschen deuten diese Texte in einem historisch-kulturellen 
Kontext; diese werden jedoch insbesondere von „fundamentalistischen“ Kreisen, in Deutschland 
wie in den Herkunftsländern, als Abweichungen von der reinen Lehre (vom „wahren Islam“) be-
trachtet. Diese Spannung, die Frage der „richtigen Auslegung“ der heiligen Texte, geschieht im-
mer in einem bestimmten Interpretationsrahmen (auch wenn dies gelegentlich von „Fundamen-
talisten“ negiert wird). 

Eine weitere Spannung ist vielfach im Generationenvergleich zu beobachten: Während bspw. 
muslimisch-religiöse Eltern vielfach Bildung und Religion als vereinbar erkennen, schwindet 
diese Korrelation bei Jugendlichen zusehends immer mehr; sie sehen beide Ziele als unvereinbar 
an, spüren stärker die Spannungen der modernen Lebenswelt, die religiösen Zielsetzungen wenig 
Raum lässt. Religiosität, so die Befunde, scheint einer der stärksten Dämme gegen eine aus elter-
licher Sicht zu schnell verlaufende Akkulturation bzw. Assimilation zu sein.10

3.1 Zentrale Merkmale islamisch-religiöser Erziehung

Wie sieht jedoch eine islamisch-religiöse Erziehung aus bzw. was sind wesentliche Merkmale? 
Gleichwohl dies natürlich hier nur skizzenhaft und schematisch erfolgen kann, lassen sich doch 
aus einer Innensicht folgende Merkmale charakterisieren:

In seinem Selbstverständnis versteht sich der Islam zunächst als eine explizit bildungsfreund-
liche Religion. So beginnt bspw. die erste koranische Sure (Koran: Sure 96, Vers 1 ff.) mit einem 
(Selbst-)Bildungsauftrag. Gleichwohl Bildung eine Kerndimension darstellt, erfolgt jedoch keine 
Trennung in weltliche und religiöse Bildung. Auch macht der Islam kaum Unterschiede zwi-
schen einer allgemeinen Erziehung und einer religiösen Erziehung; die gesamte Erziehung ist re-
ligiös durchzogen bzw. in der Matrix religiöser Begrifflichkeiten zu verstehen, so etwa was „er-
laubt“ und „unerlaubt“ bzw. „geboten“ und „verboten“ (haram vs. halal) oder „zu vermeiden“ 
(mekruh) ist etc.

Gehorsam sowie (Selbst)disziplinierung bilden Grundtugenden islamischer Erziehung; dabei ist 
die Erziehung der eigenen Kinder bei muslimischen Eltern oft angelehnt an ein Muster der eige-
nen Sozialisation in den Herkunftsländern. Dies führt jedoch zu starken Inkonsistenzen im kind-
lichen Leben, wenn diese hier geboren sind und hier aufwachsen: Vor allem Schulkinder müssen 
enorme Syntheseleistungen vollbringen und eine äußerst flexible Persönlichkeit ausbilden, um 
weiterhin handlungsfähig zu bleiben, wenn sie in ihrem Alltag beständig mit Ideen, Regelsyste-
men und Weltdeutungen konfrontiert sind, die konträr zueinander sind. So sind bspw. Kritikfä-
higkeit und Eigenständigkeit relevante Werte, die sowohl mit Blick auf schulische Leistungen als 
auch Berufserfolg gegenwärtig als äußerst bedeutsam zu erachten sind. Herrscht jedoch in der Fa-
milie keine Diskussions- und Streitkultur und wird Gehorsam darüber hinaus religiös legitimiert, 

10 Vgl. Weiss, H., Der Wandel religiöser Glaubensgrundsätze in muslimischen Familien – Säkularisierungstendenzen bei 
der 2. Generation?, in: Weiss, H., Schnell, P. & Ates, G. (Hrsg.), Zwischen den Generationen. Transmissionsprozesse 
in Familien mit Migrationshintergrund, Wiesbaden, 2014, S. 71–94.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


456 RdJB 4/2015Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

dadurch die Kritik an Autoritäten zu einem Denktabu erklärt, so lassen sich diese Kompetenzen 
bei Kindern nur schwer ausbilden. In der Moderne – insbesondere nach den Erfahrungen totali-
tärer politischer Systeme – ist das Erziehungsziel Gehorsam gerade in Deutschland zurecht stark 
diskreditiert und weitestgehend durch das Erziehungsziel „Mündigkeit“ ersetzt worden. 

Was jedoch die „religiöse Indoktrination“ im Elternhaus betrifft, so ist hier aus erziehungs-
psychologischer Sicht festzuhalten, dass jede Form der Erziehung stets an der Kippe zur Indok-
trination steht. Insbesondere in der frühen Kindheit ist es äußerst schwer, dem Kind etwas bei-
zubringen – so etwa bestimmte religiöse Leitsätze und Orientierungen – und zugleich auf dessen 
Relativität, Perspektivität oder Beliebigkeit hinzuweisen. Auch lässt sich entwicklungspsycholo-
gisch zeigen, dass bis zum Alter von 6 Jahren aufgrund der starken Abhängigkeit des Kindes von 
seinen Eltern kaum von einer eigenständigen Wertewelt des Kindes gesprochen werden kann; erst 
mit dem Ende der frühen Kindheit, ab dem Alter von 6–8 Jahren, bildet und vertritt das Kind erste 
eigenständige Überzeugungen.

Auch geht eine islamische Erziehung – wie eigentlich jegliche Erziehung – nicht auf in der Wis-
sensvermittlung, in der kognitiven Erkenntnis richtigen und falschen Handelns, sondern ist darü-
ber hinausgehend primär eine Charakterformierung; sie ist eher zu verstehen als eine Habituali-
sierung des „richtigen“ religiösen Handelns. 

Spätestens mit der Pubertät soll das Kind/der Jugendliche das Leben als eine beständige Prü-
fung, als eine beständige „Abrechnung guter wie schlechter Taten im Jenseits“ begreifen; deshalb 
ist islamisch geboten, stets wachsam über die eigenen Handlungen zu sein. Die Jenseitsorientie-
rung, u. a. durch eine Vergegenwärtigung unserer Vergänglichkeit und der Verpflichtung eines 
gottgefälligen Lebens, letztlich die Erlangung des Seelenheils, ist – wie auch Behr festhält – eine 
zentrale Dimension der erzieherischen Fernziele im Islam. Aber sie soll auch – idealtypisch – lei-
tend für jede konkrete Handlung sein.11 

 4 Implikationen religiöser Erziehung auf die kindliche Entwicklung

Zwar ließe sich die obige Maxime der Jenseitsorientierung aus einer theologisch-psychologischen 
Perspektive auch positiv als eine Anleitung zu einem reflexiv gelebten Leben deuten; jedoch ist 
aus entwicklungspsychologischer Sicht evident, dass diese Orientierung zu einer Unterdrückung 
von Spontaneität und Kreativität führen kann.

Was noch eher entwicklungsschädigende Auswirkungen zeigt, ist ein stark autokratischer bzw. 
autoritärer Erziehungsstil, der mit körperlicher Züchtigung einhergeht. Denn wer unter Berufung 
auf die Bibel, den Koran oder Konventionen („Wer seine Rute schont, der hasst seinen Sohn; wer 
ihn aber lieb hat, der züchtigt ihn beizeiten“, AT: Sprüche 13,24) Gewalt in der Erziehung anwen-
det, wird kaum die Entwicklung einer differenzierten Persönlichkeit, die kognitive Komplexität, 
Mündigkeit und Toleranz des Kindes fördern. Vielmehr führt eine gewaltförmige Erziehung zu 
Aggressivität, Wut, Starrsinn, Rache, aber auch zu Depressionen bei Kindern. Gewalt in der Er-
ziehung hat sowohl emotionale (selbstwertbeeinträchtigende) als auch defizitäre kognitive Aus-
wirkungen (geschlagene Kinder sind bspw. tendenziell schwächer in ihren Schulleistungen).

11 Behr, H.H., Islamische Bildungslehre, München 1998, S. 209.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448


RdJB 4/2015 457Uslucan, Religiös ethnischer Pluralismus in den Erziehungsstilen 

Mit Blick auf das interkulturelle bzw. multireligiöse Zusammenleben ist jede Form einer inten-
siven religiösen Erziehung problematisch: Die Gefahr der Bildung eines geschlossenen Überzeu-
gungssystems, das zu einer Vereinfachung kindlichen Denkens neigt und möglicherweise zu ei-
ner Überschätzung, zu Überlegenheitsansprüchen und Abwertungen anderer Ansichten führt, ist 
nicht von der Hand zu weisen. Extremformen sind dann völlige Desinformation/Falschinforma-
tionen über die säkulare Mitwelt. Folge ist eine verzerrte Welt- und Wirklichkeitswahrnehmung 
des Kindes, Beeinträchtigung kindlichen Explorationsverhaltens und kindlicher Kreativität so-
wie rigides Denken. Darüber hinaus führt eine hohe Geschlossenheit zwar zu einer Sicherheit, 
aber auch zu einem ausgesprochenen Konformitätsdruck innerhalb der Gruppe: Durch die inten-
siven Kontakte in der „In-group“ werden Abweichungen, wird Neues noch weniger toleriert, wo-
durch die Entstehung eines dichotomen Weltbildes (Wir – Ihr; Freund – Feind, gläubig – ungläu-
big etc.) gefördert wird.

Ferner ist aus psychologischer Sicht die Fortführung des magischen Denkens, wie etwa der 
Glaube an die Engel, an die Auferstehung etc., der spezifisch für eine kindliche Entwicklungsstufe 
im Alter von etwa 4 bis 6 Jahren ist, bedenklich bzw. mit dem naturwissenschaftlichen Weltbild 
kaum noch vereinbar. Diese Vorstellungen sind jedoch sowohl dem Islam wie auch dem Chris-
tentum eigen. Vor diesem Hintergrund habe bspw. Buggle schon 1992 die Forderung erhoben, 
Kinder nicht mit der Bibel zu konfrontieren, so Fritz Oser und Anton Bucher, weil das Gottesbild 
der Bibel derart primitiv und grausam sei, dass es „auf den Index jugendgefährdender Bücher ge-
setzt werden müsste“12.

Gerade eine religiöse Erziehung, die mit Drohungen (Hölle) und Verheißungen (Paradies) ope-
riere, verhindere die Entwicklung einer reifen, mündigen Religiosität, bei der der Einzelne aus ab-
soluter Freiheit zu Gott findet. Deshalb sind aus psychologischer Sicht, mit Blick auf das Kindes-
wohl, genau zu eruieren, welche „Motivationsformen“ muslimische Eltern verwenden, um ihre 
Kinder zur Religiosität anzuhalten. 

Verf.:  Prof. Dr. Haci-Halil Uslucan, Professor für Moderne Türkeistudien an der Universität Du-
isburg-Essen/Fakultät für Geisteswissenschaften, Wissenschaftlicher Leiter des Zentrums 
für Türkeistudien und Integrationsforschung, Altendorfer Str. 3; 45127 Essen, E-Mail: haci.
uslucan@uni-due.de

12 Oser, F./Bucher, A., Religiosität, Religionen und Glaubens- und Wertegemeinschaften, in: Oerter, R./Montada, L. 
(Hrsg.), Entwicklungspsychologie, Weinheim 2001, S. 940–954.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:51:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2015-4-448

