Rezensionen

symmetry and multivocality are shared by all the commu-
nities, but the particular socioeconomic, ecological, and
political contexts they occur within give them different
shapes and content. The book is organized into ten main
chapters, one for each community, each giving a gener-
ous description of the community and demonstrating how
their verbal arts operate as social action within them.

The first four chapters are concerned with the Isneg,
Kalinga, Ifugao, and Kankanay, respectively. These in-
habitants of the northern Luzon Cordillera have been in-
famous headhunters, and Coben describes how this has
influenced their verbal arts. Headhunting operates in
these communities as a principal trope that connects vi-
olence and reproductiveness, taking life and giving life.
The headhunting complex is further intertwined with eco-
logical tropes, and the verbal arts in which these tropes
are applied become closely connected with agricultural
practices of those communities. Coben also demonstrates
how verbal artistry is a conduit for political leadership in
these communities. The way verbal arts reflect, comment,
and act upon gender differences is also described well
in these chapters, demonstrating complementarity, male
dominance, and female resistance. In addition, the author
discusses how verbal arts and artists have been both in-
fluenced by and contributed to sociocultural change, par-
ticularly through colonial resistance.

In stark contrast to the violence-focused Luzon com-
munities, the Mangyan verbal arts reflect a pacific and
egalitarian society. Siblingship is here the main model
for relations between humans, animals, and plants, and
Mangyan poetics are replete with botanic metaphors that
thematize this particular form of ecological relationality.
Coben also points out how oral performances become for
the Mangyan a way of calming potential social conflicts.

The remaining chapters are concerned with commu-
nities in the far south of the Philippines. While the pre-
vious chapters have indicated that verbal arts and artists
have significant political importance, the chapters on the
Subanon, Bukidnon, Bagobo, Tausug, and Sama Dilaut
are particulary clear on this issue, and especially on how
poetics are used strategically in intra- and intercommu-
nity conflicts.

In the chapter on the Subanon, Coben describes how
relations with Muslim traders are reflected in their leg-
ends, in particular the topic rejection of the latter’s at-
tempts to convert them to Islam. Among the Bukidnon,
millenarian movements arose as a response to political
oppression, and through a detailed analysis of an epic
Coben explains how Bukidnon verbal arts are concerned
with the attempts to combine war, violence, and sepa-
ratism on the one hand, and reconciliation and unity on
the other. The chapter on Bagobo departs somewhat from
this interethnic focus and demonstrates how material art,
gender, and poetry are intertwined, particularly through
the detailed description of weaving and smithery in epics.
For the Tausug, Coben shows how their verbal arts have
been used in the struggle to defend Islam and to validate
their claim to precedence in the Sulu archipelago. The
celebration and memorialization of male martyrdom are
central in their traditional ballads, and Coben argues that

Anthropos 106.2011

216.73.218171, am 12.01.2026, 05:40:08. ©
Inhalts Im

645

war and violence perdure as dominant themes in Tausug
poetics also today. The last chapter, on the Sama Dilaut,
thematizes again how the particular ecological conditions
of the community are reflected in their verbal arts. As sea
nomads, the boat has become the master metaphor for the
Sama Dilaut, and their verbal arts clearly depict a concern
with the process of departure, remembrance, and return.
The use of origin myth to validate claims to territory in
conflicts between the Sama Dilaut and the Tausug is also
briefly discussed here.

Coben’s book clearly demonstrates the author’s de-
tailed knowledge of Philippine indigenous communities
in general and their verbal arts in particular. The book
covers a range of topics, only some of them have been
mentioned here, and this obviously gives it a broad cov-
erage. However, the analytical argument is at times a bit
messy and the empirical evidence for it could at many
places have been much clearer. That the main focus of the
book is the role played by verbal artists in shaping social
life and the course of history is not always very evident
throughout the chapters, and as such the book appears as
rather unfocused. One gets the impression that the book
attempts to cover too much, and that it could have been
much better had it been more stringent in its argument and
use of empirical evidence. Another serious weakness of
the book is that the verbal arts are in some cases presented
with little information about the actual performance con-
texts. For instance, one could argue that in order to claim
that environmental issues have long been of great con-
cern for Subanon artists, one needs more contextualized
evidence than the sole reference to the two lines “[t]he
waters are dried up, the spring deserted” (197f.). These
weaknesses notwithstanding, the book is an impressive
piece of work which provides insights into the dynamic
role played by verbal arts and artists in influencing on the
history and contemporary situations of Philippine indig-
enous communities. Jon Henrik Ziegler Remme

Colombo Dougoud, Roberta (¢d.) : Bambous kanak.
Une passion de Marguerite Lobsiger-Dellenbach. Cet ou-
vrage est publié a 1’occasion de 1’exposition “Bambous
kanak. Une passion de Marguerite Lobsiger-Dellenbach”
au Musée d’ethnographie de Geneve (Suisse) du 29 fé-
vrier 2008 au 4 janvier 2009. Geneve : Musée d’ Ethno-
graphie de Geneve, 2008. 184 pp., ph. ISBN 978-2-
88474-083-8 Prix : sfr 39.00

Cet €légant ouvrage présente pour un large public,
d’une part des bambous gravés kanak qui sont un des
nombreux modes d’expression iconiques des habitants
autochtones de la Nouvelle-Calédonie, d’autre part les
recherches sur ces bambous gravés menées par Margue-
rite Lobsiger-Dellenbach. D’emblée, une précision s’im-
pose : la dénomination “kanak” (invariable) n’est ici en
rien péjorative. Elle a été adoptée dans les années 1980
de facon volontairement provocatrice par des militants in-
dépendantistes autochtones de la Nouvelle-Calédonie (ou
Kanaky). Apres I”avant propos de Marie-Claude Tjibaou,
la préface de Jacques Hainard et 1’introduction par Ro-
berta Colombo Dougoud et Lorin Wiischer, ce catalogue

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-645

646

comporte trois parties : “Marguerite Lobsiger-Dellenbach
et les bambous gravés”, “Les bambous kanak” et “La col-
lection des 29 bambous kanak du MEG”.

Mal connus au-dela de la Suisse, la personne et les tra-
vaux de Marguerite Lobsiger-Dellenbach sont au centre
de cette premiere partie du catalogue. Elle “découvrit
I’ethnographie” au Musée d’Ethnographie de Geneve
“dont elle gravit tous les échelons jusqu’a diriger 1’insti-
tution pendant quinze ans” (10). Cette femme d’origine
modeste, contrainte a abandonner trés jeune ses études
a la mort de son pere travailla d’abord a partir de 1922
comme secrétaire a mi-temps au Laboratoire d’anthropo-
logie et au MEG avec le professeur Pittard — complétant
son salaire en confectionnant des chapeaux chez une mo-
diste. “[P]eu a peu, elle se prit de passion pour 1’anthro-
pologie, ... décida de poursuivre ses études ... rattrapa
d’abord toute 1’école secondaire en travaillant la nuit, le
samedi et le dimanche [puis suivit] des cours a I’univer-
sité” dans des conditions tout aussi difficiles, passant au
bout de treize ans une these en préhistoire (La conquéte
humaine du massif alpin et de ses abords par les popu-
lations préhistoriques. 1935) a 1’Université de Grenoble
qui acceptait les étudiants sans baccalauréat (18). Ayant
découvert les bambous kanak de la collection du Musée
elle y consacra sa thése d’habilitation, présentée cinq ans
plus tard a I’ Université de Geneve, “Bambous gravés de la
Nouvelle Calédonie, leur interprétation ethnographique”.
A la suite de la présentation de sa vie et de son oeuvre
est reproduit un texte rare, bref et dense de Marguerite et
Georges Lobsiger-Dellenbach datant de 1968 “Les gra-
vures sur bambous de Nouvelle-Calédonie. Testament il-
lustré d’une culture disparue” (37-43).

Assez peu connues et trés innovantes dans les années
1930, ces recherches rigoureuses sur les bambous kanak
furent publiées entre 1936 et 1972 (53), souvent co-si-
gnées avec son époux Georges Lobsiger, lui aussi cher-
cheur passionné. Il s’agit pour Marie-Claude Tjibaou
d’un “travail pionnier [qui] a tant apporté a la compré-
hension des bambous gravés comme transcription de 1’ex-
pression et de la pensée kanak” (7). Ils ne sont qu’une par-
tie d’une oeuvre tres diverse, comportant de nombreuses
recherches de terrain, qui toutefois ne menerent jamais
“Dell” jusqu’en Nouvelle-Calédonie. Ces travaux impli-
quent dans un premier temps d’élargir 1’échantillonage
au-dela de la collection de Geneve (93 bambous seront
étudiés), de reproduire minutieusement leurs motifs avec
des calques (27), de s’informer sur le monde colonial au
XIXe siecle, mais avant tout de s’imprégner de 1’ethno-
graphie du monde kanak “bref il faut se mettre ‘dans la
peau’ d’un Néo-Calédonien.” “Exit donc les considéra-
tions d’ordre esthétique” (32). Une des théses centrales
est que les bambous gravés sont des aide-mémoire, pleins
d’enseignements pour leur lecteur Néo-Calédonien (40).
Une autre these est qu’on y lit une traduction fidele de la
pensée néo-calédonienne “dans laquelle la réalité et son
image schématisée s’associent aux symboles” (37). “Il est
possible de dresser 1’inventaire des activités matérielles
et religieuses des Néo-Calédoniens en groupant systéma-
tiquement les nombreuses sceénes gravées sur bambous.
Comme partout ailleurs, ce qui importe, ce n’est pas le

Rezensionen

fait en soi, c’est la relation des faits entre eux” (38). C’est
la une considération quasi saussurienne et on peut 1égiti-
mement se demander si la grande tradition de recherches
linguistiques a Genéve a influé sur les interprétations pro-
posées. Mais rien dans ce catalogue ne permet d’en sa-
voir plus a ce sujet. L’influence de Maurice Leenhardt
est, elle, clairement perceptible. Nombre de ces bambous
entremélent représentation des mondes kanak et colonial
et, s’intéressant a un phénomene qui ne deviendra clas-
sique que bien plus tard pour I’ethnologie, “Marguerite
et Georges virent dans les bambous gravés un mode d’ex-
pression qui intégrait une vision autochtone de la colo-
nisation” (28), avec des “images de ces étrangers éton-
nants” (40), de leurs bétes et de leurs machines. Alors “le
Canaque a ... oublié ses procédés graphiques basés sur
I’allusion ... [il] a vu des images frangaises, il en a copié
le style et se représente a 1’européenne” (40), cependant il
adapte ses procédés figuratifs a une maison francaise, car
“[c]e qui importait a ses yeux c’était de montrer la com-
plication de la charpente. Ici, son croquis pourrait illustrer
une planche d’un manuel technique” (41).

Les bambous kanak sont ensuite présentés de facon
assez générale dans plusieurs textes. Carole Ohlen, ex-
plore les motifs des exemplaires anciens, certains pou-
vant &tre décrits et interprétés “de fagon complete” (58—
61). Ses analyses insistent sur la pluralité du sens “avec
des figures qui se transforment et prenent des formes dif-
férentes” comme 1’ont montré aussi Emmanuel Kasa-
rhérou et Dewe Gorodé (65). Diane Cousteau s’attache
a montrer les utilisations modernes de ces motifs an-
ciens : au péage de la route menant de Nouméa au nord
de 1’1le, sur des avions de ligne, sans toutefois mention-
ner un beau papier a lettres publié au début des années
1990. Mais elle s’intéresse surtout aux influences sur les
artistes contemporains de ces motifs et manieres de fi-
gurer traditionnels aux formes avant-gardistes. Avec Sté-
phanie Wamytan elle montre que les bambous a motifs
sexuels ne sont pas une transgression moderne : “on voit
bien sur les vieux bambous gravés, ce genre de scénes
aussi” (73). Les deux textes de Roger Boulay présentent
des analyses trés fouillées. I1 montre que la figuration
d’un type d’organisation “montre une hiérarchisation des
fonctions autour de 1’objet a bouger [poteau central de
grande maison ronde, grosse tortue destinée aux “chefs”’]
plus qu’une organisation technique, ce que les différences
d’échelles dans les personnages représentés pourraient fi-
gurer” (82s.). Son second article présente un exemplaire
jamais décrit du Musée d’histoire de Nantes, donné par
Gustave Glaumont. Dans un texte inédit, ce dernier pré-
cise que la lecture des bambous s’effectue de bas en haut,
une “notation ... unique ... [qui] n’a pas été relevée ni par
les premiers observateurs ni par les commentateurs sui-
vants” (87). En transition avec la partie suivante, Henri
Gama présente Micheline Néporon, la plus connue par-
mi les artistes kanak contemporains qui s’expriment en
gravant des bambous. Désormais quatre de ses pieces fi-
gurent dans les collections du MEG. Enfin une présenta-
tion détaillée des 29 exemplaires de bambous kanak du
MEG - incluant ceux de Micheline Néporon — clot le ca-
talogue.

Anthropos 106.2011

216.73.218171, am 12.01.2026, 05:40:08. © Inhak.
Inhalts Im

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-645

Rezensionen

Roberta Colombo Dougoud et Lorin Wiischer ont
coordonné ce catalogue pour en faire une “mise en lu-
micre de 1’art kanak ... [et] une forme de restitution
symbolique” (13), éclairant simultanément 1’oeuvre de
Marguerite Lobsiger-Dellenbach. Ce fut aussi la double
visée de 1’exposition tenue au MEG du 29 février 2008
au 4 janvier 2009, puis au Musée de Nouvelle-Calédonie
de Nouméa (27 mars — 4 octobre 2010) dans une configu-
ration enrichie de la collection locale de bambous gravés
anciens et d’oeuvres d’artistes kanak contemporains leur
faisant écho : Paula Gony Boi, Yvette Bouquet, Kofié Lo-
pez Itrema et Stéphanie Wamytan. Avec sa mise en page
sobre et imaginative, sa belle iconographie présentant un
nombre inégalé d’images gravées, ses reproductions pho-
tographiques impeccables, ses textes accessibles présen-
tant divers aspects des bambous gravés kanak hier et au-
jourd’hui, ce catalogue est désormais une des meilleures
introductions a cette forme d’expression du monde kanak.

Denis Monnerie

Colombo Dougoud, Roberta, and Barbara Miiller
(eds.): Dream Traces. Australian Aboriginal Bark Paint-
ings. Genéve: Musée d’Ethnographie de Geneve, 2010.
175 pp., ph. ISBN 978-2-88474-198-9. Price: sfr 39.00

This splendid book, lavishly and generously illustrated
with stunning images of bark paintings, often in close-up,
together with informative contextual images of the artists,
their materials, their bush “studios,” performance and ar-
chival images, will surely fill a yawning gap in a subject
area hungry for such a publication. It is however not a cof-
fee table book but rather a substantial work with scholar-
ly but accessible texts by seven expert writers from a mix
of art and anthropology backgrounds who know how to
communicate in that intercultural space between indige-
nous communities and Western institutions, and between
academia and a general audience.

The overall appearance and feel of “Dream Traces”
is contemporary and inviting, as is its title. The square
format of the book with its earthy and spare cover im-
age of the head and shoulders of a Mimi figure, the feel
of the paper and, the balanced layout, with ample white
surrounds, reflect the refined aesthetics employed in the
treatment of the bark paintings. The works are never pre-
sented as cluttered, old, or artifactual but rather as fresh
and contemporary. This contemporary feel is consistent
with the book’s central thesis that bark paintings can no
longer be confined to ethnographic museums, restrained
by the past, without acknowledgement of them as con-
temporary art forms, anymore than they can be confined
to art galleries restrained by present aesthetic values. An
anthropological and museographic approach provides the
contextualisation required by the artists.

Unlike the Eurocentricity that mars so much writing
about Australian Indigenous art and culture, this publica-
tion is progressive in a number of areas. Most significant-
ly it includes right up front an essay by Yolngu elder and
scholar Joe Neparrnga Gumbula. He is a representative
of the Yolngu (a generic term for the Aboriginal people
of central and eastern Arnhem Land) and speaks with a

Anthropos 106.2011

216.73.218171, am 12.01.2026, 05:40:08. ©
Inhalts Im

647

Yolngu voice, unmediated by any nonindigenous voice.
This points to an equivalence akin to the relationship one
expects between art writers and artists in the Western art
world, and is a subtle but significant distinction that points
to the book’s overall intention to demonstrate a range of
equivalences across cultural and disciplinary boundaries.
The Aboriginal voice is present in various ways through-
out the book. Gumbula explains the origin of the book’s
innovative and evocative title based in Yolngu understand-
ings of the transmission and transformation of knowl-
edge. “Traces” is a translation of the term /uku which in
Yolngu customary law refers to the traces left by the foot-
steps of the ancestors for the Yolngu to follow.

These Aboriginal ways of thinking and being form a
foundational frame for the book. Another progressive ele-
ment, and one critical to changing readers’ perceptions of
new visual experiences from “foreign” cultures is Gum-
bula speaking of paintings being evidence of law given
by the ancestors, and revealing the system of sharing and
custodianship of knowledge which assigns rights to paint-
ers over certain stories based on kinship lines (or family
trees, as he describes it). He also notes that painting, “’is
like the backbone of the land and sea and like bones they
hold country,” which in turn holds culture and keeps it
alive as long as it is cared for spiritually through ceremo-
ny and painting, which is like ceremony on bark.

This “backbone” concept also functions to hold the
book together in a coherent way. Artists and their bark
paintings are organised around the elemental themes of
water, land, and sky, which in the worldview of Aborigi-
nal people are indivisible. This catalogue and the accom-
panying exhibition of works are based on 43 barks from
MEG?’s collection with some 30 additions from other
Swiss collections. The contents move in a mostly logical
progression from the simple to the complex, starting with
essays on bark painting motifs and issues of identity, and
moving to pieces on materials and pigments by De Largy
Healy, the constitution of a collection by Colombo Dou-
goud and Miiller, and the economic and political dimen-
sion of the barks, again by De Largy Healy. Following
on there is an expose on the bark trade nationally and in-
ternationally, also be De Largy Healy, before an in-depth
study by Australian anthropologist Luke Taylor who takes
us on a journey from the earliest collectors to the more
recent development of art centres and the activities in the
commercial marketplace. Finally, Howard Morphy, an
Australian visual anthropologist amongst other things,
historicises bark paintings within the contemporary art
context and the contested frontiers between Western and
non-Western perceptions of fine art, and wades into the
art versus artifact debate.

Morphy’s consummate essay is a fitting finale. It trac-
es the reception of Aboriginal art since its collection in the
1900s as a primitive or ethnographic form to fine art, ar-
guing for its status as contemporary art, and exposes how
indigenous art has been made servile to Western art his-
torically. He delves into the persistent dilemma of early
attempts by his progressive predecessors from the 1950s
and 60s to promote the “... aesthetic qualities of bark
paintings and the conceptual capacity of the artists ...”

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-645

