ll. Kontingenz und Vernunft in Geschichte und
Gegenwart der Philosophie

1. Kontingenz als Erfahrung der Moderne oder als
Strukturbegriff?

Die Wahl des Begriffs der Kontingenz als des ersten zweier heuristi-
scher Begriffe birgt die Gefahr, einem modischen Jargon zu verfallen,
der diesen Begriff unscharf und auf vielfiltige Weise nutzt, um sich
mit ihm und seinen unbestimmten Konnotationen zu schmiicken.
Zumeist wird der Begriff der Kontingenz heute dazu gebraucht, Er-
fahrungen zu beschreiben, die aus der Einsicht in die Revidierbarkeit,
die prinzipielle Fallibilitdt oder die Relativitdt des eigenen Wissens
oder der Erwartungen resultieren, wobei diese Einsicht hiufig zudem
als spezifisch modern verstanden wird. Erweist sich das bisherige
Wissen als falsch oder unzureichend oder eine Erwartung als unbe-
rechtigt, so wird dies nicht nur zum Anlass fiir eine Revision des
Wissens oder fiir eine besonnenere Erwartungshaltung genommen,
sondern auch retrospektiv dahingehend ausgedehnt, dass das gesam-
te bisherige Leben und vielleicht die Existenz in der Moderne tiber-
haupt so betrachtet werden, als ruhten sie auf einem Wissen auf,
dessen (temporire) Geltung sich historischen Zufilligkeiten verdan-
ke und kein fundamentum in re habe. Das Wissen und damit auch
das Leben hitten — zumindest dem subjektiven Empfinden nach —
ganz anders sein konnen. Besonders anschaulich kommt dieses Ver-
stindnis der Kontingenz in neuerer soziologischer Literatur zum
Ausdruck, in der sie mit den Begriffen des Risikos und der Ungewiss-
heit assoziiert wird und damit in jiingerer Zeit sogar paradigmenbil-
dend wurde (etwa in den sogenannten Theorien der reflexiven Mo-
dernisierung von Ulrich Beck oder Anthony Giddens).

Ein philosophisches Pendant finden diese soziologischen Ansiit-
ze in den Diskussionen tiber das Ende der Geschichtsphilosophie.
Emil Angehrn beispielsweise, der entriistet iiber die proliferierende

21

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

Verwendung der Kontingenz innerhalb der Philosophie klagt, halt
dies vor allem deshalb fiir falsch, da sich einer

»geheimen Komplizitit von Metaphysik und Geschichtsphilosophie (...) indes-
sen auch die universale Kontingenzkultur anzuschlielen [scheint], die erneut die
Konfrontation mit dem Zufall unterlduft. Die Fixierung auf substantielle Selbst-
gleichheit und das Schweben im schlechthin Kontingenten sind gleichermaflen
jenseits wirklicher Zufalls- und Endlichkeitserfahrung. Die Gegenposition zur
gescheiterten Geschichtsphilosophie verfolgt deren Aufgabe mit umgekehrten
Mitteln: statt herrschaftliche Eliminierung tolerante Generalisierung des Zu-
falls, statt Totalanspruch Minimalismus der Vernunft. Die feierliche Rehabilitie-
rung des Ausgeschlossenen nimmt diesem den Stachel: Wo alles anders sein
kann, ist Kontingenz kein Argernis, keine Kontingenz.« (Angehrn 1992: 237)

Der Geschichts- und der Kontingenzphilosophie wird gleichermafSen
vorgeworfen, die condition moderne zu verkennen und zu verdecken.
Erstere hebt mogliche subjektive Erfahrungen von Kontingenz da-
durch auf, dass das Subjekt selbst in einem >Stadium der Geschichte«
verortet wird, womit die Erfahrung zu einer blof subjektiven Erfah-
rung wird, der weder in der Welt noch in der Genese des Wissens
iiber sie irgendetwas Entscheidendes korrespondiert. Zweitere be-
hauptet dagegen gerade die grundsitzliche Kontingenz der Welt und
des Wissens, macht sie aber auf diese Weise zu einem allgemeinen
Ausgangspunkt und neutralisiert sie folglich, da es keine besonderen
Situationen mehr gibt, in denen sie erfahren wird. Kontingenz, so
lasst sich Angehrns These zusammenfassen, ist nur dann gegeben,
wenn sie selbst kontingent — d.h. im Wesentlichen >zufilligc! — ist
und auch als solche wahrgenommen werden kann. Das Ende der Ge-
schichtsphilosophie ist auch ein Ende dieses Endes, wenn mit ihm
einfach bezeichnet werden soll, dass jegliche historische Gesetz-
mifigkeit und Notwendigkeit abwesend ist.

Der Gebrauch des Kontingenzbegriffs zur Darstellung einer Er-
fahrung leidet — selbst wenn er sich wie bei Angehrn tiber das kom-
plizierte Spannungsverhaltnis zwischen >ontologischen< Gegebenhei-
ten und Wahrnehmungsformen, die ihnen korrespondieren, bewusst
ist — darunter, dass er grundsitzlich mit Annahmen operieren muss,
die aus der bloflen Erfahrungsperspektive weder analysiert noch be-

! Diese Parallelisierung von Kontingenz und Zufall sowie die Verwendung des Begriffs
der Kontingenz, um vermeintliche oder tatsichliche Zufallserfahrungen zu beschreiben,
ist philosophisch vor allem in der Religionsphilosophie iiblich, vgl. dazu beispielsweise
Esterbauer 1989.

22

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz als Erfahrung der Moderne oder als Strukturbegriff?

griindet werden konnen. So ist er namlich entweder gezwungen, dem
Wissen die Rolle zuzuschreiben, Notwendigkeit und absolute Ge-
wissheit zu suggerieren, obwohl es faktisch einen Zeitkern tragt und
daher immer wieder im Lichte neuer Einsichten zu verbessern ist,
oder er muss die Wirklichkeit und diejenigen, die sie in ihren Hand-
lungen reproduzieren, als solche deuten, die durch Unbestindigkeit
gekennzeichnet sind, oder aber schliefSlich die beiden Seiten der
Wirklichkeit und des Wissens bzw. der Erwartungen sind formal so
zu betrachten, dass sie sich aus unerfindlichen Griinden z.T. in Kon-
kordanz und z.T. in Dissonanz befinden. Diese drei moglichen An-
nahmen konnen jedoch in der Erfahrungsperspektive nicht nur nicht
analysiert oder begriindet werden, sondern in ihnen steckt bereits ein
jeweiliger Begriff der Kontingenz, ohne den die spitere Kontingenz-
erfahrung unmoglich wire: denn entweder ist dem Wissen oder der
Wirklichkeit eine Art von Kontingenz eigen oder ihr Verhiltnis ist
ein solches der Kontingenz. Dies macht es aber notwendig, vor jeder
Beschreibung und Erorterung von Kontingenzerfahrungen die Kon-
tingenz selbst zu bestimmen, womit letztlich auch eine Grundlage
fiir die Untersuchung gegeben wire, ob sie als solche tiberhaupt er-
fahrbar ist oder erfahren wird.

Philosophiehistorische Studien zum Begriff der Kontingenz lo-
kalisieren dessen Aufkommen — wenn auch natiirlich zunéchst nicht
unter diesem lateinischen Titel — bei Aristoteles:2 In seiner Schrift
Uber die Interpretation erortert er zunichst die Wahrheitsbedingun-

2 Zur philosophiehistorischen Rekonstruktion des Kontingenzbegriffs liegen leider
kaum iiberzeugende Arbeiten vor. Der Artikel >Kontingenz« des Historischen Waorter-
buchs der Philosophie z.B. befindet sich mit Blick auf die Philosophie nach dem Mittel-
alter nicht mehr auf dem Stand der Forschung. Vollstindig iibergangen werden etwa die
erkenntnistheoretischen Uberlegungen der nominalistischen Tradition vom Mittelalter
bis zur Gegenwart, die der Bezugspunkt zumindest einer aktuellen Stromung des Kon-
tingenzdenkens sind. Auch in der weiteren Literatur gibt es ersichtlich ein begriffs-
geschichtliches Defizit, was sich aber zugleich als ein Indikator fiir die Novitit seiner
Rolle als eines zentralen Begriffs der philosophischen Theoriebildung verstehen lasst.
Vgl. beispielsweise die gesellschafts- und politiktheoretischen Studien von Palonen 1998
und Bonacker 2000, die Arbeit von Makropoulos 1997, die den Begriff der >Kontingenz-
kultur< aufnimmt, der zuvor von Angehrn verwandt wurde, oder den philosophie- und
literaturgeschichtlichen Sammelband von Graevenitz/Marquard 1998; eine Ausnahme
mit einem kurzen begriffshistorischen Teil ist Esterbauer 1989 — allerdings wird hier
nur der Artikel des Historischen Worterbuchs erweitert; eine Auseinandersetzung mit
der Rolle der Kontingenz in der antiken Ethik bietet Hesse 1999, sie verbindet dies aber
eher mit systematischen Einsichten und nicht mit einer Reflexion iiber die Begriffs-
geschichte selbst.

23

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

gen von Sitzen, in denen mit Hilfe der Kopulae >ist< oder >wars, d.h.
also in der Gegenwart oder in der Vergangenheit, Pridikationen von
Einzeldingen oder Allgemeinen vorgenommen werden und diese
Pradikationen notwendig aus dem Bestehenden oder Vergangenen
folgen. Im 9. Kapitel kommt er zu der Frage, ob auch fiir Sitze mit
>wird sein¢< bei Einzeldingen, d.h. in Aussagen iiber deren zukiinftige
Existenz oder zukiinftigen Zustand, die Wahrheit aus Notwendigkeit
folge.? In der logischen Ausarbeitung einer solchen Notwendigkeit
zeigt sich, dass dies heiflen wiirde, dass schon heute nur einer zweier
kontradiktorischer Sitze iiber ein zukiinftiges singulires Ereignis
oder einen zukiinftigen Zustand wahr sein konnte. Dies fiithrt zu
dem fiir Aristoteles widersinnigen Schluss, jegliches Werden sei
bereits determiniert.* Bei Aussagen iiber das zukiinftige Sein von
Einzelgegenstinden oder Ereignissen miissen daher sowohl das >Wer-
denc iiberhaupt als auch die Handlungsdimension, wenn Handlungen
involviert sind, ernst genommen werden. Denn insbesondere das
Handeln5 ist von einem notwendigen Verlauf verschieden, weil es
z.B. der Deliberation unterworfen und selbst daran beteiligt ist, das
spezifische Sein der Entitdten zu etablieren, Giber die etwas ausgesagt
wird.¢ Diese besondere Verfassung des Bereichs des >Werdens¢, auf
den sich auch das Handeln richtet und dessen Bestandteil das Han-
deln ist, wird im Unterschied zur Notwendigkeit, die in den Aus-
sagen tiber das Gegenwirtige oder Vergangene zur Geltung kommt,
in der lateinischen Tradition mit dem Begriff der contingentia belegt.

Die spezifische Differenz der Kontingenz zur Notwendigkeit ist

3 Die folgende Rekonstruktion stimmt im Wesentlichen mit der Interpretation von
Frede 1970 iiberein.

¢ »Was sich denn also ergibt, ist derlei Unsinn und derartiges mehr, wenn denn bei jeder
Behauptung und Verneinung, sei es iiber Allgemeines allgemein ausgesagt oder von
Einzelgegenstinden, notwendig von den entgegengesetzten Aussagen immer die eine
wahr, die andere falsch sein miifite, es aber bei Gegenstinden des Werdens (yyvoué-
voug) kein >Wie es sich gerade so fiigte« (67t0teQ’ €tvyev) gibe, sondern alles aus Not-
wendigkeit (¢€ dvdyxng) sein und eintreten miifte. So brauchte man denn weder zu
Rate zu gehen noch sich die Miihe der Uberlegung zu machen: Wenn wir das tun wer-
den, wird folgendes eintreten ..., wenn (wir) das aber nicht tun werden, so wird es nicht
eintreten ...« (Aristoteles 1998a: 113 . [18b 25-32])

> Es geht in diesen Ausfiihrungen nicht um die Frage des Handlungswissens, sondern
nur um das Wissen von Zustidnden oder Ereignissen, an deren Entstehen Handlungen
maoglicherweise beteiligt sein konnten.

6 Im Rahmen des aristotelischen Werkes tritt dieses Werden neben der Deliberation
aber auch unter den Namen Zufall, Folge, Arbeit oder Verinderung auf. Siehe hierzu
die Kommentierung von Uber die Interpretation durch Zekl (Aristoteles 1998a: 281).

24

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz als Erfahrung der Moderne oder als Strukturbegriff?

allerdings noch schirfer zu fassen, da das Gemeinte bislang noch ge-
paart mit dem Begriff des >Zufalls< (tiyn) auftreten kann, obwohl
Aristoteles gerade nicht dasjenige vor Augen hat, was als >Zufall< im
strengen Sinn zu beschreiben wire. Denn in diesem Sinn ist der Zu-
fall durch eine Form der Unvermeidlichkeit im Werden charakteri-
siert, die, indem sie jeden bestimmten Konnex mit vorhergehenden
Ereignissen oder Zustinden verneint, selbst eine Art der Notwendig-
keit ist, der Notwendigkeit namlich, dass es keinen Weg von einem
vorhergehenden Ereignis bzw. Zustand zum nachfolgenden gibt. Der
Peripatetiker bezieht die Bestimmung des Nicht-Notwendigen ent-
gegen diesem Zusammenhang mit dem Zufall, der vielleicht erwart-
bar wire, aber auf einen anderen Unterschied: Auf denjenigen nim-
lich zwischen der iiberzeitlichen — und damit auch zukiinftigen —
Allgemeinheitsgeltung bestimmter logischer Grundsitze bzw. der
faktisch notwendigen Geltung von Einzelaussagen in der Gegenwart
oder der Vergangenheit, aufgrund der Tatsache, dass die korrespon-
dierenden Sachverhalte bestehen, einerseits und der >kontingentenc
Geltung von Einzelaussagen tiber die Zukunft andererseits. Mit Blick
auf das Feld des Handelns beruht diese eingeschrinkte oder vor-
behaltliche Geltung offensichtlich auf der Teilnahme der Aussagen-
den — und hier ist von den Aussagenden tiberhaupt und nicht von den
konkreten Aussagenden zu reden — an ihrem Gegenstandsbereich,
aber fiir Aristoteles verdankt sich eine solche Geltung auch der Bin-
nendynamik des Raums der Sachverhalte selbst, d.h. sie resultiert
nicht erst aus dem Eingreifen von Handelnden. Es ergibt sich also
die folgende Verortung der Notwendigkeit:

»Das Sein von etwas, das ist, solange es ist, und, dafd Nichtseiendes nicht ist,
solange es nicht ist, ist notwendig. Allerdings gilt weder: Alles, was ist, ist not-
wendig, noch: Alles, was nicht ist, ist notwendig nicht. Es ist nidmlich nicht
dasselbe (...). Alles, was ist, ist notwendig zu der Zeit, da es eben ist, und ein-
fach so vom >Sein aus Notwendigkeit< zu sprechen. Entsprechendes gilt von
dem, was nicht ist. Und mit dem Widerspruch dazu ist es die gleiche Erklarung:
>Sein oder nicht sein¢ gilt von allem mit Notwendigkeit, und >in Zukunft sein
oder nicht sein¢; allerdings je eines von beiden fiir sich zu nehmen und es aus-
zusagen, ist nicht notwendig.« (Aristoteles 1998a: 117 [19a 25-29])

Ontologisch ist von Notwendigkeit nur insofern zu sprechen, als das
faktische Bestehen oder Nicht-Bestehen eines Sachverhalts in der
Vergangenheit oder Gegenwart auch so zu beschreiben ist, dass der
Sachverhalt nicht anders war bzw. ist, als er war bzw. ist, also not-

25

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

wendig so war bzw. ist, wie er war bzw. ist. Die Notwendigkeit ver-
dankt sich dem Bestehen oder Nicht-Bestehen des Sachverhalts, gibt
jedoch keine Auskunft tiber die Art der Griinde oder Ursachen fiir
dessen Bestehen oder Nicht-Bestehen. Logisch notwendig ist dage-
gen die Geltung des Bivalenzprinzips (w[p] v f[p]) sowie einer Varia-
nte des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten (w[p] v w[p]), d.h. mit
Blick auf die Frage nach dem Bestehen von Sachverhalten, dass es zu
welchem Zeitpunkt auch immer notwendig ist auszusagen, dass ein
jeweiliger Sachverhalt nicht anders kann, als zu bestehen oder nicht
zu bestehen. Diese logische Notwendigkeit der vollstandigen Dis-
junktion hat jedoch keine Konsequenzen fiir den Status jeweiliger
Einzelsitze, d.h. sie zieht nicht nach sich, dass der Satz »Ereignis a
wird morgen stattfinden« schon heute wahr oder falsch sein muss;
wahr und notwendig ist heute allein die Aussage »Ereignis a wird
morgen stattfinden oder nicht« (Frede 1970: 15-21).

Fiir Aristoteles ist die >Kontingenz< also wesentlich in der Ver-
fassung des Raums der Sachverhalte, d.h. in der Ontologie, ver-
ankert, der fiir ihn zumindest nicht durch logische Notwendigkeiten
bestimmt ist. Diese Verankerung wird durch die Diskussion des
»Moglichen« in den Analytica Priora weiter untersucht,” in denen
auch das Wort &vdeyouevov (endechomenon) auf den Plan tritt, das
der wortliche griechische Vorginger des lateinischen contingentia
ist.8 Dabei wird das endechomenon auf zweifache Weise charakteri-
siert und zugleich, nachdem ja zuvor eine Abkopplung der ontologi-
schen Verhaltnisse von der logischen Notwendigkeit vorgenommen
wurde, in Relation zu Wissen und Schluss problematisiert:

»&vdeyeo0aL wird auf zwei Weisen ausgesagt: In einer (besagt es), was aller-
meist so eintritt, aber an Notwendigkeit nicht heranreicht, z. B. daf$ ein Mensch

7 Hier wird auch die wichtige Unterscheidung zwischen »einseitig moglich« und »zwei-
seitig moglich« entwickelt: »Mit >kann sein, dafl ...< und >méglicherweise« meine ich:
Was zwar nicht notwendig sein muf3, woraus aber, wenn man es als vorliegend setzt,
deswegen nichts Unmdogliches folgen muf3; snotwendig« sprechen wir in einer anderen
Bedeutung des Wortes auch als smoglich< aus.« (Aristoteles 1998b: 53 ff. [32a 18-21])
Das Notwendige ist »einseitig moglich«, insofern es »nicht notwendig nicht« ist, wih-
rend das Kontingente »zweiseitig moglich« ist, da es »nicht notwendig nicht und nicht
notwendig« ist, vgl. dazu Wolf 1979, 16.

8 Die Ubersetzung dieses Ausdrucks und seiner Flexionsformen mit Hilfe derjenigen
des lateinischen Verbs >contingere« geht auf eine Aristoteles-Ubersetzung von Marius
Victorinus zuriick, die die Grundlage fiir die Ubersetzungen des Boethius bildete (Arti-
kel >Kontingenz« 1976: 1029). Im Ubrigen verwendet Aristoteles das Wort auch schon
im 13. Kapitel von Peri Hermeneias (22a 25£f.).

26

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz als Erfahrung der Moderne oder als Strukturbegriff?

graue Haare bekommt oder dafs er an allem zu- oder abnimmt, oder iiberhaupt,
was dem natiirlichen Gange nach auf ihn zutrifft — das hat namlich nicht stetige
Notwendigkeit bei sich, weil der Mensch nicht immer ist; wenn aber der
Mensch da ist, tritt es entweder mit Notwendigkeit oder doch allermeist so auf
—; in einer anderen (besagt es) die unbestimmten Ereignisse, was denn so oder
auch nicht so sein kann, wie z.B.: Da bewegt sich ein Lebewesen, oder wihrend
es dahergeht, ereignet sich ein Erdbeben, oder iiberhaupt, was sich so von Un-
gefihr zutrégt; hier ist ja nichts dem natiirlichen Gang nach mehr so als genau
gegenteilig. (...) Wissen (émotiun) und beweisenden Schlufl (cuihoyiouog
amodewrtinog) gibt es von diesen unbestimmten Ereignissen nicht, weil der
Mittelbegriff ohne festen Platz ist; von dem, was natiirlicherweise so sein kann,
gibt es das, und allermeist gehen die Reden (AOyor) und Untersuchungen
(onéqperg) auf diese Evdeyoueva (el TV EvOeyouéVV).« (Aristoteles 1998b:
554f. [32b 4-13, 32b 18-21])

Das >Kontingente¢, wenn sich endechomenon so tibersetzen lasst,? ist
nur in eingeschriankter Weise Objekt von Wissen und beweisendem
Schluss. Es bezeichnet zunichst die zwei >natiirlichen< Sachverhalte
einer >naturgemifSen¢, also erwartbaren, aber nicht mit Sicherheit
vorhersagbaren Entwicklung, sowie eines unvorhersehbaren Ereig-
nisses, d. h. eines solchen Ereignisses, das aus der Menge der ersicht-
lichen Ursachen und Griinde nicht ableitbar ist. Dabei sind diese bei-
den Arten von Sachverhalten darin unterschieden, dass es von den
zweiten Ereignissen grundsitzlich weder Wissen noch Schluss geben
kann, wihrend fiir die ersten Entwicklungen Wissen und Schliisse
existieren, die sogar wahrscheinlich die Mehrzahl des Wissens und
der Schliisse bilden, von dem notwendigen Wissen im logischen Be-
reich bzw. von den gegenwirtigen und vergangenen Sachverhalten
jedoch verschieden sind. Im Anschluss an das angefiihrte Zitat ver-
spricht der Autor, spiter eine Bestimmung der moglichen Schliisse
und des Wissens von diesen Sachverhalten, die »allermeist« so sind,

9 Das Worterbuch von Gemoll sieht fiir das Verb &vdéyopou folgende drei Ubersetzun-
gen vor: 1. auf sich nehmen; 2. annehmen, hinnehmen, glauben; 3. zulassen, verstatten.
Unpersonlich kann es auch ses ist zuldssig, moglich< bedeuten (Gemoll 1991: 274). Laut
dem lateinischen Worterbuch Georges hat das Verb contingere folgende Bedeutungen:
L) (trans.) A. 1. beriihren, anriihren; 2. fassen, erfassen, umfassen; 3. anriihren, von
etwas kosten; 4. bestreichen, bestreuen; 5. entehrend beriihren; 6. anstecken; 7. an etwas
anstofSen; 8. etwas erreichen; B. 1. mit etwas in Beriihrung stehen; 2. jemanden ergrei-
fen, treffen; 3. jemanden oder etwas entweihen; 4. etwas erlangen, zu etwas kommen;
5. sich von etwas ergreifen lassen; I1.) (intrans.) zutreffen, eintreffen, sich treffen, sich
fiigen, eintreten, gliicken, gelingen (Georges 1998: 1616-1619, vgl. auch Petschenig
1971: 137). Fiir contingentia findet sich die Angabe, dass es ein Terminus der boethia-
nischen Ubersetzung von Peri Hermeneias sei (Georges 1998: 1616).

27

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

zu entwickeln — leider fehlen diese angekiindigten systematischen
Ausfiihrungen aber in seinem Werk. Es gibt lediglich verschiedene
kurze Passagen, in denen die Frage des Schlusses von sallermeist«-
Sdtzen thematisiert wird.1

Anders als spitere Autoren interessiert Aristoteles noch nicht
eigentlich die Verfassung des Raums der Sachverhalte, sondern er
untersucht primir die Arten moglichen Wissens und nur dartber
vermittelt die Verfassung der jeweiligen Objektbereiche. Insofern
ist der Begriff der Kontingenz letztlich wesentlich durch die Abgren-
zung von einem Notwendigkeitsbegriff gewonnen, der sich dem Be-
reich der Logik verdankt, d.h. ausgehend von den problematischen
deterministischen Implikationen einer Verwirklichung logischer
Notwendigkeit in den ontologischen Verhiltnissen werden diese
von einer solchen Notwendigkeit abgegrenzt. Nachdem ein Ver-
stindnis der Kontingenz derart primdr negativ entwickelt wurde,
sucht die positive Bestimmung derselben vor allem nach den An-
haltspunkten fiir ein mogliches Wissen von den jeweilig kontingen-
ten Verhiltnissen, wobei zufallige Verhaltnisse sich ihrem Entstehen
nach grundsitzlich der Wissbarkeit entziehen.! Das Wissen und die
Schliisse, die also moglich sind von kontingenten Verhiltnissen, sind
solche, die sich induktiv und verallgemeinernd auf wahrgenommene
Regularititen richten, so dass dem Wissen eine gewisse prognosti-
sche Kraft zukommt, dessen faktische Geltung jedoch nur im Ab-

10 Solche Passagen finden sich z.B. in den Analytica Priora (43b 33ff.). In solchen Kon-
texten wird auch erneut unterstrichen, dass das Kontingente nicht mit dem Zufilligen
ineins fillt, vgl. dazu die wichtige Passage aus dem Kapitel 30 der Analytica Posteriora:
»Von (Ereignissen, die) von ungefahr (&m0 tiyng) (so kommen), gibt es kein Wissen
durch Beweis (8t” dmodeiEews); das >wie sich’s halt fiigt« ist weder wie das >notwendig
so« noch wie das >allermeist so¢, sondern eben das, was unabhingig davon eintritt; Be-
weis dagegen geht auf das eine oder das andere davon: Jeder Schluf (liuft) entweder
iiber notwendige oder {iber >Allermeist-so<-Vordersitze, und sind die Eingangssitze
notwendig, so ist es auch das SchluBergebnis; gelten sie aber nur allermeist, so ist auch
der Schluf3satz von dieser Art. Also, wenn das >von ungefihr< weder allermeist so noch
notwendig ist, so wird es ja wohl davon Beweis nicht geben.« (Aristoteles 1998b: 431
[87b 19-27])

1 Dies verdeutlichen auch die Diskussionen im sechsten Buch der Metaphysik, in de-
nen die Thematik der Kontingenz an die Frage nach dem Lernen und Lehren zuriick-
gebunden wird: »Daf} es aber keine Wissenschaft des Akzidentellen gibt, ist offenbar.
Denn jede Wissenschaft hat zu ihrem Gegenstande das, was immer oder doch in den
meisten Féllen stattfindet. Denn wie sollte man es sonst lernen oder einen andern leh-
ren? Es muf3 vielmehr als immer oder als in der Regel stattfindend bestimmt sein.«
(Aristoteles 1989: 259 [1027a 19-23])

28

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz als Erfahrung der Moderne oder als Strukturbegriff?

gleich mit der tatsachlichen Entwicklung bzw. dem erreichten Zu-
stand konstatierbar ist.

Auf dem Hintergrund dieser ersten historischen Gestalt eines
Denkens der Kontingenz ldsst sich ein vorldaufiger Strukturbegriff
der Kontingenz skizzieren, der den Ausgangspunkt fiir die folgenden
Untersuchungen bilden soll: Kontingente Ereignisse, Verhiltnisse
oder Entwicklungen sind solche, in denen diese nicht notwendig aus
gegebenen Ereignissen, Verhiltnissen oder Entwicklungen folgen,
sondern hochstens mit einer gewissen Regelmafligkeit. Es handelt
sich dabei um einen Strukturbegriff, da die Kontingenz wesentlich
die Verfassung eines jeweiligen Bereichs beschreibt, nach der die Ver-
ursachung oder die Genese allgemein eines Ereignisses oder einer
Entwicklung in diesem Bereich nicht deterministisch zu verstehen
ist, sondern entweder auf einem Zusammenspiel von einer uniiber-
schaubaren'? Menge von Griinden aufruht oder auf einer nicht er-
kennbaren Weise des Zusammenspiels der Griinde.”> Obwohl bei
Aristoteles der Begriff der Kontingenz den >natiirlichen< Verhaltnis-
sen vorbehalten zu sein scheint, ist diese Beschrinkung nicht not-
wendig und vielleicht nicht einmal sinnvoll,™* da — wie sich zeigen
wird — eine Reihe der heute geliufigen Anwendungen des Struktur-
begriffs der Kontingenz diese in der Sprache oder geradezu im Wis-
sen selbst'> ausmacht. Gleichfalls hat der Strukturbegriff der Kontin-
genz keine unmittelbaren Implikationen hinsichtlich der Erfahrung
oder Erfahrbarkeit dieser Kontingenz. Stattdessen wirft er jedoch je-

12 'Wobei diese Uniiberschaubarkeit auch heiflen kann, dass einzelne oder gar die we-
sentlichen Griinde nicht erkennbar sind.

13 Mit dieser Bezeichnung als »Strukturbegriff« soll nicht an die strukturalistischen
Unterscheidungen zwischen langue und parole oder System und Erscheinung ange-
kniipft werden, sondern allein zum Ausdruck gebracht werden, dass die Kontingenz
die Relationen zwischen Elementen oder Ereignissen in einem Bereich >strukturiertc
bzw. bestimmt.

4 Dies erkldrt auch, warum die Kontingenz in der Natur fiir die Autoren im Artikel
>Kontingenz« des Historischen Wérterbuchs der Philosophie nur geringe Bedeutung hat.
Es ist zwar zu vermuten, dass sich auch weiterhin mit Blick auf die Bestimmung der
Vorginge innerhalb der Natur die Frage nach einem Verhiltnis von Kontingenz und
Notwendigkeit stellen ldsst. Vor dem Hintergrund der modernen Naturwissenschaft
kommt diesem Problem jedoch nur sekundire Bedeutung zu, vor allem da zunichst
immer zu kldren ist, wie eine solche Kontingenz in der Natur — sollte es sie geben —
iiberhaupt darstellbar wire.

15 Eine solche Variante wird im Folgenden nicht explizit erdrtert. Der wichtigste Ver-
treter einer Kontingenztheorie des Wissens ist gegenwirtig Niklas Luhman, vgl. dazu
Luhmann 1984; siehe auch Hesse 1999, 251 ff.

29

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

weils die Frage auf, ob es und wenn ja, welches Wissen es von der
Verfassung der Kontingenz bzw. den einzelnen Ereignissen, Verhilt-
nissen oder Entwicklungen geben kann, die dieser Verfassung unter-
worfen sind. Die Beantwortung dieser Frage wird insbesondere dann
dringend, wenn ein solches Wissen eine Voraussetzung fiir die er-
folgreiche Intervention in den jeweiligen Bereich ist, der kontingent
verfasst ist.

Die jiingere Philosophie gebraucht nicht nur einen Erfahrungs-
begriff der Kontingenz in den verschiedensten Kontexten, sondern
sie bringt auch den Strukturbegriff in diversen Gebieten in mehr
oder minder iiberzeugender Art zur Anwendung. Um dies zu doku-
mentieren und zugleich zu untersuchen, inwiefern diese Anwen-
dungsgestalten Bereiche erschlieflen, in denen zu Recht von einer
kontingenten Verfassung zu sprechen ist, sollen drei verschiedene
Modelle erortert werden, die beanspruchen, Verhiltnisse der Kontin-
genz aufzuzeigen. Provisorisch lassen sie sich in (1) das Modell der
>Kontingenz der Sprache(n)«¢ (2) dasjenige der >Kontingenz der
sprachlichen Vollziige oder der Kommunikation« sowie (3) dasjenige
der >Kontingenz des Handlungswissens< unterteilen. Die Rekons-
truktion der ersten beiden Modelle wird sich auf die Frage konzen-
trieren, in welcher Weise in zwei gegenwirtig relevanten sprachphi-
losophischen Argumentationen der Strukturbegriff der Kontingenz
ins Spiel gebracht wird oder sich immanent abzeichnet, wihrend die
Erorterung des dritten Modells sich an dem Problem orientiert, in
welcher Hinsicht dieser Kontingenzbegriff in der Handlungstheorie
thematisch wird oder werden sollte. Dabei wird insgesamt auch zu
analysieren sein, inwiefern die verschiedenen Verortungen der Kon-
tingenz miteinander kompatibel sind oder ob die Behauptung kon-
tingenter Verhiltnisse auf einer Ebene nicht notwendig deren Nega-
tion auf einer anderen Ebene nach sich zieht.”

16 Vielleicht wire es erwigenswert, eine Position (1a) >Kontingenz der Sprache< und
eine Position (1b) >Kontingenz der Sprachen« zu unterscheiden. Es wird sich aber zeigen,
dass sich Aussagen zur Kontingenz der Sprache im allgemeinen auch bei Positionen
finden, die unter (2) behandelt werden. Auf diesem Hintergrund wire es irrefithrend,
innerhalb von (1) mit diesem Kriterium zwei Positionen zu differenzieren. Die Einklam-
merung des >n¢ ist aber insofern sinnvoll, als sie zugleich auf einen Hauptaspekt dieser
Positionen hinweist (das Verhltnis zwischen Sprache und >Welt<) und eines ihrer zen-
tralen Probleme indiziert (die Pluralitit der Sprachen und die Frage ihrer Ubersetzbar-
keit).

17 Es sollte hierbei nicht aus den Augen verloren werden, dass die Zuordnung von Au-
toren zu den Modellen primidr systematischen Charakter hat, d.h. es ist nicht aus-

30

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz als Erfahrung der Moderne oder als Strukturbegriff?

Nachdem damit der Begriff der Kontingenz, der hier im Hinter-
grund stehen soll, eingefiihrt wurde, bleibt dasselbe fiir den zweiten
Leitbegriff dieser Untersuchung, die Vernunft, zu leisten. Eine solche
blof8 konjunktive Vorgehensweise wiirde aber nicht nur dem Zusam-
menhang der beiden Begriffe nicht gerecht werden, sondern zudem
sind die Themen und Fragen, die mit dem Begriff der Vernunft ver-
bunden sind, so zahlreich und vielschichtig, dass es wenig aussichts-
reich wire, hier einen tiberzeugenden allgemeinen Begriff der Ver-
nunft zu entwickeln. Dies kann also nicht die Aufgabe dieser Arbeit,
geschweige denn dieser anfinglichen Uberlegungen sein. Hinter den
folgenden Ausfithrungen steht daher die Entscheidung, die sprach-
philosophischen und handlungstheoretischen Probleme, deren Eror-
terung ansteht, primir vom Begriff der Kontingenz her zu erfassen.
Daraus resultiert als zentrale Frage jedoch notwendig, wie sich der
Kontingenzbegriff in seinen jeweiligen Anwendungen oder Ver-
ortungen zu einem Begriff der Vernunft oder einem solchen der Ra-
tionalitit verhilt. Alle neueren philosophischen Auseinandersetzun-
gen mit der Kontingenz schreiben diese namlich in eine Perspektive
der Vernunftkritik ein, und nicht selten hat die Verwendung dieses
Begriffs eine polemische Funktion gegeniiber Vernunftmodellen, de-
nen unterstellt wird, mit Annahmen oder Voraussetzungen zu ope-
rieren, die letztlich blofS postuliert, aber nicht begriindet werden kon-
nen. So bleibt selbst in diesen skeptischen Ansitzen die Frage der
Vernunft ein relevanter Bezugspunkt fiir das jeweilige Verstindnis
der Kontingenz bzw. ihrer Konsequenzen und Implikationen. In den
anschlieSenden >Modellen« soll dieser Einsicht dadurch Rechnung
getragen werden, dass die Rekonstruktion der Weisen, in denen der
Strukturbegriff der Kontingenz zur Anwendung kommt, um eine
Untersuchung der Vernunftkritik erginzt wird, die den Horizont
der einzelnen Ausfithrungen bildet. In den spéteren Kapiteln zu Ha-
bermas und Merleau-Ponty wird dann teilweise die Perspektive der
Vernunftkritik explizit an den Anfang gestellt, um damit auch zum
Ausdruck zu bringen, dass es die These des vorliegenden Buches ist,
dass die Auseinandersetzung mit Verhiltnissen der Kontingenz phi-
losophisch nur insofern interessant ist, als diese einen Begriff der
Vernunft problematisieren oder gar unmoglich machen, der jenen
einfachhin transzendent oder transzendental versteht. Die haupt-

geschlossen, dass durch die Modellierung Elemente der jeweiligen Theorien keine Be-
achtung finden, die sie anderen Modellen nahe stehen liefSen.

31

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

siachliche Orientierung am Begriff der Kontingenz sollte also nicht
dariiber hinwegtiduschen, dass die Vernunftkritik das Ziel ist und
nicht die blofSe Aufwertung eines Begriffs, der bisher vernachlassigt
wurde.

2. Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen —
Die These von der Kontingenz der Sprache(n)

Wenige Autoren haben das philosophische Denken der Gegenwart so
nachhaltig geprdgt wie Ludwig Wittgenstein mit seinen Texten, die
zwischen Brillanz und Idiosynkrasie, zwischen gedanklicher Klarheit
und anspielungsreicher Metaphorizitit nur schwer zu klassifizieren
sind. Die These, dass sich der Einfluss eines Philosophen niemals aus-
schlieflich der Uberzeugungskraft seiner Theorien, sondern zudem
der Offenheit seiner Texte gegeniiber verschiedenen Deutungen und
Anschlussfiguren verdankt, ldsst sich im Falle Wittgensteins zwei-
felsohne verteidigen. Deshalb ist auch die erste Variante einer Identi-
fikation von Verhiltnissen der Kontingenz ohne das Werk Wittgen-
steins nicht denkbar. Zugleich bezieht sie die Fassung, die hier
préasentiert wird, aus einer Zuspitzung und Weiterentwicklung von
Elementen dieses Werkes, die es deutlich iiberschreiten. Es wire dem-
entsprechend falsch, die Konzeption einer >Kontingenz der Spra-
che(n)« Wittgenstein selbst unmittelbar zuzuschreiben; vielmehr
zeigt sich, dass es vor allem (aber nicht nur, wie die Widerstreit-Phi-
losophie Jean-Frangois Lyotards nahe legt, die hier nicht ausfithr-
licher erértert wird) Teile der sogenannten post-analytischen Philoso-
phie®® sind, die an den wittgensteinschen Begriff des Sprachspiels
anschlieffen und ihn ins Zentrum eines Denkens der Sprache stellen,
das diese durch eine doppelte Kontingenz kennzeichnet. Der Text der
Gegenwartsphilosophie, dem sich die Bezeichnung als >Kontingenz
der Sprache« verdankt, ist Richard Rortys Buch Kontingenz, Ironie
und Solidaritdt. Trotz der grofSen Geste aber, mit der es nichts Gerin-
geres als eine grundlegende Revision der Philosophie beansprucht,

18 Zu dieser Bezeichnung vgl. Rajchman 1985, zur Kritik daran Critchley 2001, 32-53.
Ein Anhaltspunkt fiir das >Post-Analytische« der Autoren, die hier vorgestellt werden,
ist die Bezugnahme Cavells und Rortys auf Heidegger und Wittgenstein in ihrer jewei-
ligen Sprach- oder Kulturphilosophie. So messen beispielsweise beide Wittgensteinianer
der Dichtung eine wichtige Rolle fiir neue Bestimmungen der Welt und des Sozialen zu,
was sicherlich nicht typisch fiir die klassische analytische Philosophie ist.

32

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

bewegt es sich im Rahmen der Theorie der Sprachspiele, wie sie zu-
vor und parallel von Philosophen expliziert wurde, die enger an Witt-
genstein anschliefSen, wie etwa Saul Kripke oder Stanley Cavell und
jiingst Robert Brandom.

Rorty beschrankt sich nicht auf die Prisentation der >Kontin-
genz der Spraches, sondern bietet insgesamt drei Kontingenzen auf,
mit denen er zugleich ersichtlich macht, dass es ihm — wie bei den
vorgenannten Autoren zumindest auch Cavell (Cavell 1988) — um
mehr als eine neue Sprachphilosophie geht. Durch die Erginzung
um die >Kontingenz des Selbst< und die >Kontingenz des liberalen
Gemeinwesens«< unterstreicht er die politische und kulturphilosophi-
sche Dimension seines Unternehmens (Rorty 1989: 31) — ein Zug,
der ihn wiederum mit Wittgenstein verbindet. Allerdings wird den
drei Kontingenzen nicht das gleiche Gewicht beigemessen, sondern
die erste, von Rorty neben der Bezugnahme auf den Wiener Philoso-
phen vor allem in explizitem Riickgriff auf seine Lesart der Sprach-
und Erkenntnistheorie Donald Davidsons begriindet, ist die eigent-
lich tragende. Der Ausgangspunkt des Arguments fiir eine >Kontin-
genz der Sprache(n)«<ist die Kritik am Mythos des Gegebenen,' d.h.
es zielt auf eine Revision dessen, was in der klassischen Wahrheits-
theorie anvisiert wird. Gegen die Unterstellung, es gabe die Wahrheit
in der Welt, wird konstatiert, dass die Moglichkeit der Wahrheit ir-
reduzibel mit ihrer sprachlichen Formulierung oder Beschreibung
zusammenhingt. Von der Wahrheit kann daher erst nach dem Voll-
zug eines sprachlich artikulierten Anspruchs sinnvoll die Rede sein,
und sie muss dementsprechend als >gemachte« verstanden werden.?°
Wahrheit ist also eine Eigenschaft von Sitzen und nicht von den
Zustanden (in) der Welt, die beschrieben oder erfasst werden, so dass
die >Gemachtheitc das Erheben des Anspruchs charakterisiert und
nicht die Verhiltnisse in der Welt (Rorty 1989: 23f.).2! Allerdings

9 Die Argumentation, die im Folgenden prisentiert wird, ist also auch insofern post-
analytisch, als sie die Kritik der analytischen Philosophie fortfiihrt, die spitestens Ror-
tys Lehrer Wilfrid Sellars 1956 begonnen hat und die heute unter dem Titel des Myth of
the Given bekannt ist (Sellars 1997). Vgl. dazu auch McDowell 2001.

20 »Wahrheit kann nicht dort drauflen sein — kann nicht unabhingig vom menschlichen
Geist existieren —, weil Sitze so nicht existieren oder dort drauflen sein konnen. Die
Welt ist dort drauflen, nicht aber Beschreibungen der Welt. Nur Beschreibungen der
Welt konnen wahr oder falsch sein. Die Welt fiir sich — ohne Unterstiitzung durch
beschreibende Titigkeit von Menschen — kann es nicht.« (Rorty 1989: 24)

21 Diese erste Erkenntnis ist also mit der frithen korrespondenztheoretischen Auffas-
sung Wittgensteins im Tractatus vereinbar, »[i]n der Ubereinstimmung oder Nichtiiber-

33

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

hat diese Einsicht, richtig verstanden, die Konsequenz, dass die Frage
nach der Wahrheit vom Korrespondenzverhiltnis zwischen einzel-
nen Sitzen und der Welt auf das Ganze der genutzten Vokabulare
oder Sprachspiele zu iibertragen ist: Denn selbst wenn gewdhnlich
die Vorstellung besteht, die Welt entscheide zwischen alternativen
Einzelsidtzen und mache sie auf diese Weise >wahry, so fithrt die Er-
kenntnis, dass erst die sprachliche Form die Wahrheit tiberhaupt ins
Spiel bringt, dazu anzuerkennen, dass die Regeln und Konventionen
der gewihlten Sprache, des Sprachspiels oder des Vokabulars mit da-
riiber entscheiden, ob ein Satz duflerbar ist oder nicht, ob er also eine
Wahrheit aussprechen kann. Dies versetzt die Wahrheit aber ins-
gesamt in eine schwierige Lage: Offensichtlich bestehen Sprachen
namlich nicht nur aus Komponenten, die die Welt abbilden, sondern
es gibt in ihnen — gerade semantisch betrachtet — vielfiltige Aufe-
rungsformen, Darstellungen und Satzarten, denen andere Funktio-
nen als die Wiedergabe der Welt zukommen. Da diese nun aber als
Teile des Gesamten einer Sprache mit iiber die Form der wahrheits-
fahigen Sitze entscheiden, stellt sich die Frage, wie weit dieses Mit-
entscheiden reicht. Die Antwort der Theorie der Sprachspiele?? fallt
so aus, dass jeder Satz primir als Instantiierung der gewihlten Spra-
che und der Argumentations- und Darstellungsformen, die sich mit
ihr verbinden, zu verstehen ist. Eine Sprache ist namlich nicht nur
der materiale Ausgangspunkt fiir das Entstehen von Einzelsitzen,
sondern sie gibt zudem das Kriterium an die Hand, nach dem diese
in ihrer Giiltigkeit und Richtigkeit beurteilt werden konnen. Krite-
rien sind weder objektiv noch subjektiv, sondern sie sind der jeweili-
gen Sprache inhirent (Rorty 1989: 26).

Dieser Begriff des Kriteriums geht auf Aulerungen Wittgen-
steins u.a. in seinen Philosophischen Untersuchungen zurtick, die
insbesondere Cavell ins Zentrum seiner Auseinandersetzung mit
der wittgensteinschen Sprachphilosophie geriickt hat (Hammer
1998: 268-275). Kriterien geben an, unter welchen Bedingungen ein

einstimmung seines [d. h. eines Bildes] Sinnes mit der Wirklichkeit besteht seine Wahr-
heit oder Falschheit« (Wittgenstein 1984: 16 [2.222]).

22 Mit diesem Namen sollen hier und im Folgenden die bereits genannten Autoren
sowie weitere, die ihnen verwandt sind, hinsichtlich ihres Sprach- und Regeldenkens
zusammengefasst werden, auch wenn sie in anderen Aspekten so heterogene Uberle-
gungen reprisentieren, dass sie insgesamt kaum als eine theoretische Schule bezeichnet
werden konnen. Im Verlauf der Darstellung wird auf einige Differenzen auch hinsicht-
lich der Sprachphilosophie hingewiesen werden.

34

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

Sprecher berechtigt ist, bestimmte Pradikate, wie etwa >wahr, >blauc
oder >krank¢, zu gebrauchen. Das oder die Kriterien zu kennen, im-
pliziert zu wissen, welche Umstinde bestehen miissen, damit eine
Aussage vollzogen werden kann. Diese >Umstéinde« benennen aber
nicht ausschliefllich (und wahrscheinlich nicht einmal primar) >ob-
jektivec Verhiltnisse in der Welt, sondern sie verweisen auch auf das
Geflecht sprachlicher Aussagemoglichkeiten, von denen einige in der
gegebenen Situation zum Zuge kommen konnen bzw. sollten und
andere nicht. Zu entscheiden, ob die Auflerung eines Satzes oder der
Gebrauch eines Begriffs hier und jetzt richtig ist, heifft zunichst zu
wissen, unter welchen Bedingungen welcher Satz gedufSert wird — das
Wissen tiber unsere Sprache und die Gewohnheiten unserer Sprach-
gemeinschaft geht also der Entscheidung fiir eine bestimmte Darstel-
lung der Verhaltnisse, die in der Welt begegnen, oder fiir einen an-
deren Aussagetyp voraus. Und letztlich ldsst sich auch nur das
ausdriicken, was die Sprachgemeinschaft mit ihrer Sprache als aus-
driickbar vorsieht. Cavell fithrt daher Wittgensteins Begriffe des
Kriteriums und der Grammatik mit demjenigen der Lebensform zu-
sammen, denn mit der praktischen Aneignung einer sozialen Lebens-
form, d.h. durch ihren Erwerb und ihre Anerkennung werden auch
eine Grammatik und Kriterien in der Form von Regeln angeeignet,
die allererst Reden und Handeln mit Bedeutung erméglichen.?
Wenn jegliche Kriterien aber den einzelnen Vokabularen oder
Sprachen immanent sind, dann gibt es nichts auflerhalb der einzel-
nen Sprache, von dem her sie und das heif3t vor allem die inferentiel-
len Relationen (Brandom) oder Kriterien, die fiir sie jeweils spezi-
fisch sind, verglichen, beurteilt oder gewihlt werden kénnten. Sie
sind also als solche in ihrer jeweiligen Gesamtheit uniiberpriifbar,
und es gibt kein tibergeordnetes Kriterium, nach dem die Anwen-
dung einer Sprache und ihrer Aussagemoglichkeiten und der Ver-
zicht auf eine andere Sprache begriindet werden konnte. Jeder Ver-

% »In speaking of the vision of language underlying ordinary language procedures in
philosophy, I had in mind something I have suggested in discussing Wittgenstein’s rela-
tion of grammar and criteria to >forms of lifeq, and in emphasizing the sense in which
human convention is not arbitrary but constitutive of significant speech and activity; in
which mutual understanding, and hence language, depends upon nothing more and
nothing less than shared forms of life, call it our mutual attunement or agreement in
our criteria. I have said both that criteria are apparently necessary to our knowledge of
existence or reality, and that they can be, apparently out of necessity, repudiated.« (Ca-
vell 1979: 168)

35

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

such, sich mit einzelnen Sitzen oder Argumenten gegen die Ge-
wohnbheiten einer bestehenden Sprache zu wenden und diese in ihrer
Begrenztheit oder in ihrem Sinn zu kritisieren, scheitert, sobald er
sich — und sei es zu subversiven Zwecken — auf Elemente und Regeln
dieser Sprache einlisst, an der intrinsischen Stabilitit des Gefiiges
aus sprachlichem Material, Kriterien und Aussagemdoglichkeiten2*
oder daran, dass er mit der Argumentation gegen die Sprache mit
ihren eigenen Mitteln gerade deren Berechtigung erweist. Daraus
folgt einerseits die Unméglichkeit der argumentativen Widerlegung
einer Sprache und ihrer Ausdrucksméglichkeiten im Ganzen (wenn
mit Argumentation ein Verfahren gemeint ist, das fiir alle zuging-

2t In der Theorie der Sprachspiele ist diese intrinsische Stabilitdt natiirlich selbst weder
essentialistisch noch formalistisch misszuverstehen. Sie ist ein Ausdruck der Schwierig-
keit, die Funktionen einer Sprache und ihrer Elemente zu ersetzen sowie gegen die
inferentiellen Binnenbeziehungen zwischen ihren Teilen anzugehen, wobei diese
Schwierigkeit wesentlich in der notwendigen Kohérenz einer jeweiligen Sprache ihren
Grund hat. Der Ansatz beruft sich damit — auch wenn es Parallelen in anderen Theorien
wie z.B. der Sprachtheorie Saussures gibt — auf die Tradition des amerikanischen Prag-
matismus, in dem solche Argumente spitestens seit William James zentral und explizit
sind. In seiner beriihmten Vorlesungsreihe zum Pragmatismus sagt James: »Alles
menschliche Denken ist diskursiv; wir tauschen Vorstellungen aus, wir leihen und ver-
leihen Verifikationen, wir tauschen sie mithilfe sozialer Interaktionen aus. Alle Wahr-
heiten werden verbal aufgebaut, eingelagert und fiir jedermann zuginglich gemacht.
Deshalb miissen wir ebenso widerspruchsfrei reden, wie wir widerspruchsfrei denken:
Denn sowohl in der Sprache als auch in Gedanken haben wir es mit Gattungen zu tun.
Bezeichnungen sind beliebig, aber wenn sie einmal angenommen sind, muss man sie
beibehalten. Wir diirfen jetzt nicht einfach Abel >Kain< nennen und Kain >Abelc. Wenn
wir dies titen, so wiirden wir uns vom Buch der Genesis und all seinen Verbindungen
mit dem Universum der Sprache und der Tatsachen bis zur heutigen Zeit abkoppeln.
Wir wiirden uns selbst von jedweder Wahrheit ausschlieflen, die in dem ganzen System
der Sprache und der Tatsachen verkérpert sein mag.« (James 2001: 139) Diese spezi-
fische Form eines sprachlichen Konservatismus ist aber nicht blo8 dem Erhalt eines
kulturellen Uberlieferungszusammenhangs geschuldet, denn wenige Abschnitte zuvor
macht James deutlich, dass das Problem in den inferentiellen Beziehungen besteht, die
den dritten Bezugspunkt des Wahrheitskonzepts bilden: »Unser Geist ist also zwischen
den Zwiingen der sinnlichen Ordnung und denen der idealen Ordnung fest eingekeilt.
Unsere Vorstellungen miissen bei Strafe endloser Widerspriichlichkeit und Enttdu-
schung mit der Wirklichkeit tibereinstimmen, egal, ob diese Wirklichkeiten konkret
oder abstrakt sind, ob es sich um Tatsachen oder Prinzipien handelt. (...) Realitdten sind
also entweder konkrete Tatsachen oder abstrakte Arten von Dingen und intuitiv wahr-
genommene Beziehungen zwischen diesen. Zu den Realititen zihlt drittens — als etwas,
das wir in unseren neuen Vorstellungen gleichermaflen beriicksichtigen miissen — der
ganze Komplex von anderen Wahrheiten, die bereits in unserem Besitz sind.« (James
2001: 138) — In der aktuellen Diskussion steht das Thema der inferentiellen Relationen
vor allem in der Philosophie des Rorty-Schiilers Robert Brandom im Vordergrund.

36

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

lich und gegeniiber den Sprachen neutral ist) und andererseits die
Einsicht in den nichtargumentativen Charakter (im zuvor prézisier-
ten Sinne der Argumentation, der nicht ausschlieft, dass es in ein-
zelnen Sprachen ein Kriterium dafiir geben kann, was ein Argument
ist) der Sprachspieltheorie selbst. Kritiken oder Bestreitungen der
Sinnhaftigkeit von bestimmten Arten von Aussagen sollten prinzi-
piell nicht als Hinweise auf eine allen zugingliche gemeinsame Welt
(und bestehe dieses allen Zugingliche auch nur aus Regeln der Argu-
mentation) verstanden werden, von der her sich diese begriinden las-
sen, sondern sie sollten als Appelle begriffen werden, dass bereits ein
besseres Vokabular verfiigbar sei — wie etwa Rorty mit Pathos aus-
fithre. 2

Mit Blick auf das Thema der Wahrheit kommen die Sprachspiel-
theoretiker so zu dem Schluss, sie sei selbst nur eines der Kriterien
eines Sprachspiels oder einer Sprache.?6 Da folglich die Wahrheit
nicht nur allgemein in der Sprache zu verorten ist, sondern sie spezi-
fischer ein Kriterium verkorpert, das jeweilige Sprachen (oder viel-
leicht nur eine einzige) bereitstellen, wird ersichtlich, dass der Wahr-
heitsbegriff nicht mehr als der paradigmatische Fall eines solchen
Kriteriums ist, das von einer Sprache abhiingt. Dasselbe ist auch an
allen anderen (Arten von) Kriterien, die in den verschiedenen Spra-
chen zum Tragen kommen, explizierbar und das AufSern >wahrer«
Satze ist dementsprechend nur in manchen Sprachspielen richtig
oder iiberhaupt verstehbar. Sprachen treten in dieser Auffassung also
als semantisch-kriterielle Totalititen auf, und ihre >Gemachtheit«
pridiziert ihren Status als Totalititen und bezieht sich nicht auf
einen denkbaren Prozess des Machens< in der sprachlichen Inter-
aktion.?” Dadurch wird die Gemachtheit auch als eine solche gedacht,

% »Jedes Argument, das zeigen soll, die uns vertraute Verwendung eines Terminus sei
inkohirent, leer, konfus, vage oder >rein metaphorisch¢, kann nur ungiiltig und eine
petitio principii sein. Denn schlieBSlich ist diese Verwendung eines Terminus das Para-
digma fiir kohirenten, sinnvollen, buchstiblichen Sprachgebrauch. Solche Argumente
sind immer parasitire, verkiirzte Argumente fiir die Behauptung, ein besseres Vokabu-
lar sei verfiigbar. Interessante Philosophie ist nur selten eine Priifung der Griinde fiir
und wider eine These. Gewthnlich ist sie explizit oder implizit Wettkampf zwischen
einem erstarrten Vokabular, das hemmend und drgerlich geworden ist, und einem neuen
Vokabular, das erst halb Form angenommen hat und die vage Versprechung grofSer
Dinge bietet.« (Rorty 1989: 30)

26 Vgl. hierzu auch die deutlich komplexere Reformulierung und Weiterfiihrung des-
selben Zusammenhangs durch Brandom 2000, 52-56.

77 Hier liele sich Wittgenstein anders weiterdenken, denn seine Ausfithrungen zum

37

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

die die Sprecher (und nicht nur die Welt) tiberschreitet, und auf diese
Weise der drohende Subjektivismus oder Voluntarismus umgangen.
Die Sprache bildet nicht nur die Welt nicht ab, sondern sie ist auch
kein stindig erneuerter oder transformierter Ausdruck der Intentio-
nalitit der Sprecher. Aber trotz dieser Abwendung des Subjektivis-
mus fiihrt der Rekurs auf ein Totalititsverstindnis der Vokabulare
oder der Sprachen zu dem schwerwiegenden systematischen Pro-
blem, ob es tiberhaupt noch sinnvoll ist, Aussagen tiber >die Sprache«
zu treffen. Wenn alle wichtigen Begriffe, Aussagen und argumenta-
tiven Operationen nur relativ zu einer jeweiligen Sprache sind, ist es
kaum denkbar, dass sich das Verstindnis der Sprache selbst oder der
Begriff des Kriteriums dieser Relativitit entzieht. Die unscharfe Re-
de von Vokabularen, Sprachspielen oder Sprachen indiziert so, dass
die Theorie der Sprachspiele mit >Sprache« in nominalistischer Ma-
nier eine Pluralitit von Phinomenen benennt, ohne mehr als sehr
allgemeine Strukturmerkmale als gemeinsame auszuzeichnen.
Allerdings zwingt die Relativitit, die so konstatiert wird, zu un-
terstellen, dass die bezeichneten Entititen, also die »Sprache, das
>Sprachspiel< oder das »Vokabulars, in einem irreduziblen Plural exis-
tieren. Ansonsten wiirde namlich immer schon alles unter eine ein-
zige Sprache fallen oder das Ausgefiihrte absolut unverstindlich sein.
Es muss also die Moglichkeit alternativer Sprachen geben, die, ob-
wohl sie ebenso kohirent und jeglichen formalen Anforderungen
ebenso gewachsen wiren wie die Ausgangssprache, nicht auf eine
Sprache oder einen einheitlichen Begriff der Sprache reduzierbar wi-
ren. Fiir eine solche irreduzible Pluralitit der Sprachen spricht in der
Sprachspieltheorie trotz eines fehlenden Begriffs der Sprache, dass
sich jeder Sprecher, der sich zunichst in einer Sprache vorfindet, die-
ser entziehen und ihr sogar entgegentreten kann. Dieses Entgegen-
treten kann aber nur wirksam sein, wenn es sich den Kriterien des-
sen, was abgelehnt wird, dadurch entzieht, dass zumindest mit der
Option auf eine vollstindig andere Sprache mit anderen Kriterien
daran appelliert wird, sie aufzugeben. Das Anerkennen des Appells
hitte dann einen sprachlichen >Gestalt-Switch« zur Folge, mit dem
eine neue und andere Sprache zur Existenz kommen wiirde.? Kri-

Begriff des Sprachspiels schlieen nicht aus, dass die Perspektive des Erzeugens von
Sprachspielen in den Blick genommen wird. Vgl. dazu etwa Witttgenstein 1984, 238 f.
28 Offensichtlich lauft dieses Argument Gefahr, zirkulidr zu sein. Spétestens hier wird
deutlich, dass sich die Theorie der Sprachspiele mehr und mehr von der Erfahrungswelt
distanzieren muss, um ihre systematischen Implikationen zu plausibilisieren. Ein Ver-

38

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

tisch ist jedoch bereits hier anzumerken, dass es kaum plausibel ist,
verschiedene gleich-giiltige Sprachen oder Sprachspiele anzuneh-
men, ohne dass es zu Konflikten oder zumindest Kontakten zwischen
diesen kommen wiirde, in denen die Sprecher immer wieder ver-
suchen wiirden, Vereinigungen zwischen den konkurrierenden Alter-
nativen vorzunehmen. Wiirden solche Beriihrungen zugestanden,
dann wiire es vorstellbar, dass sie fiir das Aufkommen neuer Sprach-
spiele relevant sind — und ein solches neues Sprachspiel wire wahr-
scheinlich nicht einfach als weitere Alternative neben denjenigen zu
begreifen, die zuvor bestehen, wiirde doch eines ihrer wesentlichen
Momente in der Integrationsbemiihung bestehen.

Der Ausdruck >Kontingenz der Sprache(n)« fasst das bisher Dar-
gestellte unter einem Titel zusammen und erlaubt es zugleich zu ver-
deutlichen, dass in der Sprache eine doppelte Kontingenz beschlossen
liegt: erstens in der Relation zwischen Sprache und Welt und zwei-
tens in derjenigen zwischen den Sprachen.? Die Relation zwischen
Sprache und Welt ist deshalb strukturell kontingent, da die Welt
nicht determiniert, welcher sprachliche Ausdruck ihr zukommen
sollte bzw. welche Aussage tiber sie zu treffen wire, um sie mit dem
Anspruch auf Wahrheit abzubilden oder als solche explizit zu ma-
chen; die Beziehung zwischen den Sprachen dagegen ist strukturell

such, sich dieser wieder anzunihern, ist deshalb der Rekurs auf historische Beispiele,
wie sie etwa Thomas Kuhn in seiner Erlduterung des Paradigmenbegriffs anfiihrt (Kuhn
1976: 133 ff.). Cavell und Rorty nehmen diesen historischen Blick auf und erweitern ihn
um die vermeintliche Erfahrung sprachlicher >Gestalt-Switches« politisch-sozialer Art.
Aber trotz der interessanten historischen Beispiele bleibt es schwierig, das Argument
iiberzeugend zu finden, denn letztlich konnen die Sprachspieltheoretiker kaum iiber-
zeugend erldutern, welchen Stellenwert die historischen Darstellungen haben. Wenn
sie doch evidentermaflen in unserer jetzigen Sprache erfassbar und verstehbar sind,
wie kann es dann sein, dass dazwischen ein sprachlicher >Gestalt-Switch« stattgefunden
hat? Wie kénnen wir wissen, dass unserem Verstehen Teile oder das Ganze des Vergan-
genen entzogen ist? Den Autoren selbst ist eine angemessene Antwort auf diese Fragen
verwehrt, da eine solche in ihrer strikt synchronen Betrachtungsweise keinen Platz fin-
det.

2 Aufgrund seiner versuchten Annaherung an Davidson hilt sich Rorty teilweise hin-
sichtlich der zweiten Kontingenz zuriick, wihrend die anderen Sprachspieltheoretiker
ihre Uberlegungen nahezu ausschlieBlich auf diese zweite Kontingenzrelation konzen-
trieren. Diese Differenzen zeigen sich vor allem in den unterschiedlichen Rollen des
Skeptizismus bei Rorty einerseits sowie bei Cavell und Kripke andererseits: Rorty dis-
kutiert vor allem den klassischen erkenntnistheoretischen Skeptizismus, wihrend der
Skeptizismus, den die beiden anderen zuriickweisen, die Moglichkeit eindeutiger
sprachlicher Bedeutung bezweifelt.

39

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

kontingent, da es aufler der Welt auch kein anderes drittes Kriterium
jenseits der alternativen Sprachen oder Sprachspiele, die faktisch
existieren, gibt, das die Sprache oder das Sprachspiel festlegen konn-
te, das jeweils zu wihlen wire. Auch diese sWahlc ist also nicht de-
terminiert und folglich als kontingent anzusehen. Dabei bilden die
beiden Verhiltnisse struktureller Kontingenz insofern eine Kontin-
genz, als das kontingente Verhaltnis zwischen der sprachlichen Er-
fassbarkeit und der Welt nur deshalb interessant und erkennbar ist,
weil es (zumindest ex negativo) denkbare Alternativen zur Sprache,
die jeweils gewihlt wird, gibt und keine Instanz zur Entscheidung
zwischen den Vor- oder Nachteilen der Alternativen existiert. Diese
Einsicht in den zweifachen Aspekt der >Kontingenz der Sprache(n)«
macht darauf aufmerksam, dass der Kern dieser Diagnose in der
Sprachkonzeption liegt und nicht in einer epistemologischen These
zum Verhiltnis von Sprache und Welt. Zwar kommt in ihr ein No-
minalismus zum Ausdruck, der pragmatistisch transformiert wurde
und dem zufolge die eine Welt lediglich auf je kontingente Weise
erschlossen, aber nicht, wie etwa im Idealismus, konstituiert wird,
der wesentliche Punkt ist jedoch, dass die Sprachen in einer Pluralitit
auftreten und prinzipiell nicht ineinander tibersetzbar sind. Diese
gleichzeitige Pluralitdt und Uniibersetzbarkeit impliziert, dass der
Kontingenz der Wahl< der Sprache oder besser des Vorfindens in
einer solchen die Notwendigkeit innerhalb einer Sprache folgt. Nur
unter dieser Annahme der Notwendigkeit kann sich die jeweilige
Sprache in ihrer Stabilitdt und Abgeschlossenheit behaupten und ist
es sinnvoll, von einer Uniibersetzbarkeit zu reden, denn eine kontin-
gente innere Offenheit oder Wandelbarkeit einer Sprache konnte
nicht ausschlieen, dass in einem Ubersetzungsvorgang zumindest
ein Teil der Bedeutung von etwas Ubersetztem in die Sprache der
Ubersetzung aufgenommen wird.*® Die Kontingenz erscheint also
nie in einer Sprache, sondern sie beschreibt ausschliefSlich das Ver-
haltnis dieser Sprache zur Welt und zu den anderen Sprachen, aus
der Binnenperspektive einer Sprache erscheinen alle Aussagen und
deren Bedeutungen als notwendige.

Dies mag im ersten Moment iiberraschend und paradox klingen,
es ist jedoch eine konsequente Folgerung, wenn die Sprache auf der
Grundlage des Konzepts des Sprachspiels gedacht wird. In den ersten
Paragraphen der Philosophischen Untersuchungen fithrt Wittgen-

% Vgl. dazu Kapitel II. 3.

40

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

stein den Begriff des Sprachspiels und damit zusammenhingend
denjenigen der Bedeutung so ein, dass der Gebrauch der Sprache in
praktischen Kontexten die Bedeutung des Gesagten bestimmt (Witt-
genstein 1984: 241 [§4]). Worter und Sitze gleichen auf diese Weise
Werkzeugen, da ihnen klare Funktionen in Handlungs- oder Konver-
sationsabldufen zukommen (Wittgenstein 1984: 243 [§11]). Die
Sprachspieltheoretiker, die an Wittgenstein anschlieffen, nehmen
diese Uberlegungen auf und folgern daraus, dass jedes Sprachspiel
bestimmte Funktionen erfiillt, die andere Sprachspiele nicht erfiillen
(Rorty 1989: 34). Sie konnen dies folgern, da es fiir die Sprachbenut-
zung wesentlich ist, dass sie nicht nur eine Funktion in bestehenden
vorsprachlichen Handlungskontexten iibernimmt, sondern dass sie
stattdessen eigene Kontexte {iberhaupt erst etabliert. Die Sprache ist
ein Werkzeug, dessen Funktion erst mit seinem Entstehen erscheint;
weshalb der Begriff des Sprachspiels auch insofern denjenigen des
Spiels zu Recht aufgreift, als es fiir Spiele konstitutiv ist, dass sie
vor der Konstitution einer Spielregel nicht existieren.3! Es gibt somit

31 Seit den sechziger Jahren bedient sich die Wittgenstein-Sekundarliteratur der Unter-
scheidung zwischen regulativen und konstitutiven Regeln. Wie die oben stehenden
Ausfithrungen nahe legen, sind im Kontext der Kontingenz der Sprache ausschlieSlich
die konstitutiven Regeln von Interesse. Eine der klarsten Kurzfassungen der Unterschei-
dung findet sich in Searles Buch Sprechakte: »Ich méchte zwischen zwei verschiedenen
Arten von Regeln unterscheiden; ich nenne sie die regulativen und die konstitutiven
Regeln. (...) Die regulativen Regeln konnen wir zunichst als Regeln charakterisieren,
die bereits bestehende oder unabhingig von ihnen existierende Verhaltensformen re-
geln — zum Beispiel regeln viele Anstandsregeln zwischenmenschliche Beziehungen, die
unabhingig von jenen Regeln existieren. Konstitutive Regeln dagegen regeln nicht nur,
sondern erzeugen oder prigen auch neue Formen des Verhaltens. Die Regeln fiir Fuf3ball
oder Schach zum Beispiel regeln nicht blofs das Fuf$ball- oder Schachspiel, sondern sie
schaffen tiberhaupt erst die Moglichkeit, solche Spiele zu spielen. Die Handlungen beim
FuBball- oder Schachspiel sind dadurch konstituiert, da88 sie in Ubereinstimmung mit
(zumindest dem grofiten Teil der) entsprechenden Regeln ausgefiihrt werden. Regulati-
ve Regeln regeln eine bereits existierende Tatigkeit, eine Tétigkeit, deren Vorhanden-
sein von den Regeln logisch unabhingig ist. Konstitutive Regeln konstituieren (und
regeln damit) eine Tatigkeit, deren Vorhandensein von den Regeln logisch abhingig
ist.« (Searle 1971: 54f.) — Wie stark Searles Position selbst auf ein Totalititsmodell der
Sprache im Zusammenhang mit den Regeln hinauslauft und wie gut auch er daher
geeignet wire, die >Kontingenz der Sprache(n)< zu exemplifizieren, fithrt Frank iiber-
zeugend vor Augen: »Nach Searles Ansicht ist die Wiederholbarkeit konventioneller
Symbole 1. ein Grunderfordernis funktionierender Kommunikation. Sie schliefit 2. —
kraft der Rekursivitit der sprachlichen Regeln — eine >unbegrenzte Fihigkeit zur Mit-
teilung verschiedener Inhalte« ein und ist 3. notwendige Wiederholung des Selbigen, da
anders die Geschlossenheit des Systems nicht gewihrleistet werden konnte. Bei Beach-
tung aller denkbaren Kontexte, deren Wuchern abermals durch eine endliche Menge

41

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

keine Funktionsbestimmung jenseits der Artikulationen innerhalb
eines Sprachspiels und es kann daher auch keine Instanz existieren,
von der her die Funktionen der verschiedenen Sprachspiele zusam-
mengebracht oder zumindest in Relation zueinander gesetzt werden
konnten.

Wie schon die Anfithrung der Spielregel verdeutlicht, leitet die
Betrachtung sprachlicher Auflerungen als Elemente, die gewisse
Funktionen erfiillen, zum Begriff der Regel iiber: Wenn namlich jede
Aussage eine solche ist, weil sie eine bestimmte Funktion erfiillt,
dann ist ihre Aussagbarkeit als konstitutive Regel der folgenden Art
reformulierbar: sUm die Bedeutung oder den Effekt x zu erzeugen,
duflere unter den Bedingungen y z.<>x< gibt hierbei eine Wirkung an,
die entweder selbst sprachlich zu verstehen ist, wie etwa das Pro-
vozieren einer bestimmten Antwort, oder die zumindest sprachlich
induziert ist, wie etwa das Ausfiihren eines Befehls. Die Bedingun-
gen »y< konnen sowohl sprachlicher als auch nicht-sprachlicher Natur
sein, sind aber an sich kein ausreichender Grund fiir das Auflern
eines spezifischen >z<. Ein Sprecher muss die Regel kennen, um gege-
bene sprachliche (d.h. zum Beispiel vorhergehende Auferungen)
oder nicht-sprachliche (d.h. zum Beispiel ein bestimmtes soziales
Setting) Bedingungen tiberhaupt als solche zu identifizieren, die zu
einer Auflerung passen.’> Gegebenenfalls kann die Kenntnis einer
Regel allerdings einen Sprecher zwingen, nach der Identifikation
der Bedingungen eine bestimmte Auflerung zu titigen (andererseits
wiirde das Nichttitigen einen Verstof$ gegen diese oder andere Re-
geln darstellen, wie etwa im Fall der Verpflichtung, Personen die

von Typen moglicher Sprachverwendung kontrolliert und begrenzt wird, kann jeder
Sprechakt von allen kompetenten Sprachteilnehmern als Realisation dieser und nur
dieser ganz bestimmten Bedeutungsintention identifiziert werden, weil alle gleichen
Zugang zu den Universalien der Sprachverwendung haben.« (Frank 1989: 497) — Zu
Recht fiigt Frank hinzu, dass sich hier die Identitit des Regelmodells mit dem traditio-
nellen Grammatikmodell offenbart.

32 Cavell wirft allerdings zu Recht die Frage auf, wie man sich in dieser Konzeption
tiberhaupt vorstellen sollte, dass das Verstindnis einer Regel erworben wird: »You can-
not use words to do what we do with them until you are initiate of the forms of life
which give those words the point and shape they have in our lives. (...) When I cite or
teach you a rule, I can adduce only exterior facts about rules, e. g. say that it applies only
when such-and-such is the case, or that it is inoperative when another rule applies, etc.
But I cannot say what following rules is iiberhaupt, nor say how to obey a rule in a way
which doesn’t presuppose that you already know what it is to follow them.« (Cavell
1979: 184)

42

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

einem bekannt sind, zu griifien). Das Verhiltnis von Kontingenz und
Notwendigkeit ist daher das folgende: Wenn jeder Auflerung mit
einem Sprachspiel ein konstitutives Regelwerk zu Grunde liegt und
es keine allgemeine Instanz gibt, die tiber das Bestehen der konstitu-
tiven Regelwerke insgesamt befinden konnte, dann ist das Befolgen
eines jeweiligen Regelwerks (unter der angenommenen Moglichkeit
anderer Regelwerke) kontingent. Denn es existieren somit weder ex-
terne Tatsachen, noch Regeln, die determinieren wiirden, gemafs
welchem Regelwerk eine Auflerung zu titigen wire. Gleichzeitig ist
das Befolgen eines Regelwerks iiberhaupt sowie spezifischer die An-
wendung der Regeln eines einzelnen Regelwerks notwendig, damit
eine Wirkung erzeugt und ein Sprecher verstanden wird. Bedeutun-
gen ergeben sich namlich aus eindeutigen Ableitungen von AufSe-
rungen aus einem Regelwerk.3

Dieses Aufzeigen einer >Kontingenz der Sprache(n)< bean-
sprucht, eine Explikation des Status einzelner Sprachen sowie der
Art des Ubergangs zwischen ihnen zu sein, wobei mit »Ubergang«
eher die synchrone Koexistenz als die diachrone Abfolge von Spra-
chen oder Sprachspielen gemeint ist. Diese Bestimmung einer Kon-
tingenz der Sprache, in der sich die Sprecher hier und jetzt bewegen,
die jeglichen intentionalen oder flieBenden Ubergang zwischen den
Sprachen oder Sprachspielen ausschliefit, hat mindestens zwei pro-
blematische Konsequenzen, die den sprachlichen Wandel sowie die
Ubersetzung zwischen den Sprachen betreffen. Zudem provoziert
sie die Riickfrage, warum die Kontingenz der Sprachen keine Schwie-
rigkeiten fiir den Umgang mit der Welt darstellt. Diese drei Vor-
behalte sollen nun abschlieSend dargestellt werden, um mit ihnen
die geringe Uberzeugungskraft der These von der >Kontingenz der
Sprache(n)< nachzuweisen.

Zwar nutzt Rorty die Einsicht in die >Kontingenz der Spra-

3 Aufgrund dieser Notwendigkeit ist es unmoglich, einen Satz, der einer Regel zuge-
ordnet ist, so zu verstehen, dass er iiber diesen Bezug hinausgreift, z. B. in der Form, dass
er aufgrund seiner Zweideutigkeit (wobei Zweideutigkeit hier a la lettre zu verstehen
ist, d.h. zwei eindeutige Bedeutungen bezeichnend — Zweideutigkeit ist dann ein Pro-
blem des Zuviels an Bedeutung und nicht der Vagheit) ein Sprachspiel in seiner Kohi-
renz problematisiert oder kritisiert. Dies ist undenkbar im Rahmen der Sprachphiloso-
phie, die hier diskutiert wird, da sie keine Instanz zu identifizieren vermag, von der her
das Ubergreifen >der Sprache« von einem Sprachspiel in ein anderes moglich wire, wes-
halb sie zwangsldufig zu der Annahme einer Parzellierung der Sprache fiihrt. Vgl. zur
Darstellung und Kritik dieser »Parzellierung« auch Runggaldier 1996, 191.

43

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

che(n)« fiir ein Plddoyer, den historischen Wandel ernst zu nehmen
und das Entwerfen philosophischer Weltdeutungen eher politisch als
wissenschaftlich zu begreifen (Rorty 1988), letztlich kann er aber
derjenigen Lesart seiner Texte nichts entgegensetzen, die in ihnen
vor allem das Ziel sieht, die Legitimitit bestehender Umgangsweisen
mit der Welt zu erweisen, ohne dabei zu grofle Begriindungsver-
pflichtungen auf sich nehmen zu miissen (Caputo 1993: 1481.). Die
Entdeckung der Kontingenz einer Sprache mit ihrer Art, die Welt zu
verstehen, und ihren spezifischen Anforderungen an die Sprecher soll
keine Kritik an dieser Sprache anleiten, sondern vielmehr deren Un-
begriindbarkeit artikulieren und auf diese Weise von der zuvor unter-
stellten verniinftigen Verpflichtung entbinden, der Welt und den an-
deren mit der Sprache gerecht zu werden. Vollends offensichtlich
wird dieser (zumindest tendentiell) konservative Zug, wenn unter-
sucht wird, wie die Sprachspieltheoretiker Situationen behandeln,
die es in dieser Weise zuvor noch nicht gab oder in denen sich jemand
eines Regelsystems in verinderter oder idiosynkratischer Form be-
dient. Wihrend dasjenige, was bisher ausgefiihrt wurde, sich an Fal-
len orientierte, in denen identische Umstinde wie in der Situation
gelten, in der eine Regel erlernt wurde, bleibt zu kliren, wie es in
den Fillen zu einer Regelanwendung bzw. einer Bedeutungsproduk-
tion kommen kann, in denen die Umstinde verschieden sind von den-
jenigen des Lernens. Ein wichtiger Versuch einer solchen Klirung
findet sich in Kripkes Buch Wittgenstein iiber Regeln und Privatspra-
che, in dem der Frage nachgegangen wird, wie es im Anschluss an eine
vorhergehende Praxis rechtfertigbar sein kann, in einem bisher nicht
gekannten Fall eine Regel der fritheren Praxis anzuwenden. Obwohl
Kripke sich dabei wesentlich an einem mathematischen Beispiel ori-
entiert, erortert er letztlich das Phdnomen der Bedeutung (meaning)
tiberhaupt (Kripke 1987: 31). Die Grundlage seiner Argumentation
ist das skeptische Paradox, das seither viel diskutiert wurde:

»Wenn ich als Losung der Aufgabe »68+57¢ nicht diese, sondern jene Zahl nen-
ne, ist eine Rechtfertigung der Entscheidung fiir diese Losung statt fiir jene
ausgeschlossen. Da dem Skeptiker, der annimmt, daf8 ich quus gemeint habe,
nicht widersprochen werden kann, gibt es in bezug auf mich keine Tatsache,
aus der ein Unterschied hervorgeht zwischen meinem Plus-Meinen und mei-
nem Quus-Meinen. Es gibt in der Tat keine Tatsache in bezug auf mich, die
einen Unterschied macht zwischen der Situation, in der ich mit >plus< eine be-
stimmte Funktion meine (die meine Antwort in neuen Fillen determiniert),
und der Situation, in der ich gar nichts meine.« (Kripke 1987: 34)

44

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

Da die Bedeutung einer Aussage nur dann gesichert ist, wenn es eine
eindeutige Zuordnung zu einer Regel gibt, unter die eine Auflerung
als Instantiierung fallt, verschwindet scheinbar die Bedeutung dieser
Aussage in dem Moment, in dem die Regel nicht eindeutig konsta-
tiert werden kann. Wie ist also eine Aussage treffbar, die unter Um-
stinden getitigt wird, die bisher nicht explizit in die Regel auf-
genommen sind, und dennoch von den Zuhérern verstanden werden
kann? Kripke versteht die Antwort auf diese Frage als normativ, denn
gemifd der Notwendigkeit innerhalb der Sprache, die wir oben nach-
zeichneten, sind bestehende Bedeutungen und dementsprechend
auch neu erworbene Bedeutungen nur auf der Basis geteilter Regeln
verstehbar, so dass fiir die neuen Situationen hinsichtlich der beste-
henden Regeln bestimmt werden muss, wie diese selbst vorsehen,
dass sie angewandt werden sollten.?* Dabei ist es ihm zufolge prinzi-
piell so, dass »die Beziehung zwischen Meinen und Intendieren ei-
nerseits und kiinftigen Handlungen andererseits (...) nicht deskrip-
tiv, sondern normativ« (Kripke 1987: 521.) ist, d. h. erworbene Regeln
konditionieren den Sprechenden nicht kausal, sondern sie geben an,
wie er verfahren sollte, wenn er der bisherigen Praxis treu bleiben
will.? Selbst unter verinderten Umstinden miissen sich die Sprecher
also irgendwie auf eine geteilte Regel beziehen und vor allem bezie-
hen konnen, damit sie fiir die anderen verstandlich bleiben. Kripkes
Antwort selbst ist eine »skeptische Lésung des Problems, die darauf
beruht, dass dem Skeptiker im Bestreiten seiner Tatsache Recht ge-
geben, zugleich jedoch auf der Verzichtbarkeit dieser Tatsache insis-

3 Ein weiterer Vorbehalt gegeniiber der Position der »Kontingenz der Sprache(n)« lsst
sich an die Beobachtung anschlielen, dass die Moglichkeit einer Neukonstitution von
Regeln von den Autoren nie wirklich thematisiert wird. Sie alle scheinen die Ansicht zu
teilen, dass es einer relativ starken Kontinuitit der Regeln bedarf, um das Bedeutungs-
geschehen zu sichern, und dass folglich >Paradigmenwechsel< eine seltene Ausnahme
bilden. Bestehende Regeln fungieren so zum einen limitierend, denn nur iiber sie kann
die Richtigkeit oder Falschheit einer Aussage entschieden werden, wihrend andererseits
allein sie erschlieend sind, da sie den Zugang zu neuen Ereignissen oder Dingen in der
Welt allererst erméglichen. Dadurch gerit aber gerade aus dem Blick, was in Praktiken
der Regelmodifikation oder -neukonstitution passiert und was dies iiber die Sprache und
deren Ubersetzbarkeit aussagt. Es fehlt also wiederum eine diachrone Perspektive.

% »Es geht nicht darum, daB8 ich, sofern mit >+« die Addition gemeint war, >125¢ ant-
worten werde, sondern daf3 ich »125¢ antworten sollte, sofern ich mit dem bisher mit >+«
Gemeinten in Einklang zu bleiben beabsichtigte. Rechenfehler, die Endlichkeiten meiner
Fihigkeiten und sonstige Storfaktoren konnen die Wirkung haben, daf ich nicht dis-
poniert bin, so zu antworten, wie ich antworten sollte, doch wenn es dazu kommt, habe
ich nicht in Einklang mit meinen Absichten gehandelt.« (Kripke 1987: 52f.)

45

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

tiert wird. Der Skeptiker hat namlich insofern Recht, als es in einer
neuen Situation keine objektiven Umstinde gibt, die die Anwendung
einer bestimmten Regel erzwingen, die in anderen Kontexten erlernt
und fiir diese formuliert wurde. Sollte dies also der einzig mdogliche
Grund sein, der die Anwendung einer Regel nahe legt und auf diese
Weise dazu beitrigt, eine verstehbare Bedeutung zu erzeugen, dann
gibe es in der Tat keine verstehbaren Bedeutungen in Situationen,
denen die Sprecher bisher noch nicht begegnet sind. Wie oben jedoch
demonstriert wurde, sind die Regeln kein Ausdruck einer kausalen
Disposition, sondern reprisentieren eine gesellschaftliche Lebens-
form und lassen sich darum im Sinne der Fortschreibung dieser Le-
bensform auch auf neue Situationen ausdehnen. Die Sprecher kénn-
ten sich also — sollte die Bedeutung ihrer Aussagen allein auf der
Basis der bestehenden Situation bestritten werden — darauf berufen,
dass man das, was sie geduflert haben, (auch) unter diesen (neuen
oder anderen) Umstinden gemif3 einer Regel, die allen bekannt ist,
so sage oder so sagen sollte.? Sie wiirden damit eine doppelte Geste
vollziehen, denn erstens wiirden sie unterstellen, dass das Selbstver-
standnis der Gemeinschaft auch in dieser Situation die Anwendung
einer bestimmten Regel vorsieht, wihrend sie sich zweitens selbst an
der Fortschreibung dieses Selbstverstdndnisses beteiligen wiirden
(Kripke 1987: 100).”

Kripkes Wittgensteinrekonstruktion lduft auf einen reinen Kon-

% In einer Auffassung, die von Kripkes sGemeinschaftstheorie< in einigen Hinsichten
abweicht, macht Cavell klar, dass es der Sprache eigentiimlich ist, abseits der Aulerun-
gen, die durch Regeln festgelegt sind, verwandt werden zu kénnen, wobei eine solche
Verwendung nicht notwendig eine Bedeutung impliziert. Daraus resultiert ein virtuelles
Spannungsfeld zwischen Regeln und Sprache, das Moglichkeiten der Erweiterung des
Anwendungsgebietes der Regeln eroffnet: »If what can be said in a language is not
everywhere determined by rules, nor its understanding anywhere secured through uni-
versals, and if there are always new contexts to be met, new needs, new relationships,
new objects, new perceptions to be recorded and shared, then perhaps it is as true of a
master of a language as of his apprentice that though >in a sense« we learn the meaning
of words and what objects are, the learning is never over, and we keep finding new
potencies in words and new ways in which objects are disclosed. The >routes of initiation¢
are never closed.« (Cavell 1979: 180) Anders als in Kripkes rigidem Regelmodell wird
somit auch formal ersichtlich, warum sprachliche Regeln iiberhaupt auf neue Kontexte
anwendbar sein kénnen.

¥ Damit wird auch ersichtlich, dass in Kripkes Modell das »Selbstverstindnis der Ge-
meinschaft« an die Stelle des Meta-Regelwerks tritt, das regelt, welches Regelwerk je-
weils zu wihlen ist. Auf die Frage allerdings, inwiefern das »Selbstverstindnis«, das
notwendig dynamisch ist und von verschiedensten sozialen Faktoren abhingt, tatsich-

46

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

ventionalismus hinaus, der Abweichungen von der Konvention als
nicht verstehbare kennzeichnet. So stellt sich das Problem des Skep-
tikers nur mit Blick auf die Einzelperson, d. h. nur ein einzelner und
nicht eine Gemeinschaft als ganze kann das Bestehen einer Regel fiir
eine bestimmte Auflerung bestreiten oder annehmen, es gibe keine
Regel, die unter den gegebenen Verhiltnissen und Erwartungen zu
befolgen ist. Einzelpersonen befinden sich jedoch immer in Gemein-
schaftskontexten, in denen die anderen ihre Regelverstindnisse mit
denjenigen abgleichen, die ihnen antworten, selbst etwas behaupten
oder in sonstiger Weise sprechen. Da nun diese Gemeinschaften die
Hiiter der Konsistenz sind, erweist sich die Abweichung oder das
Zweifeln des einzelnen als kein grof3es Problem:

»In Wirklichkeit herrscht in unserer jetzigen Gemeinschaft (in etwa) Uberein-
stimmung hinsichtlich der Verfahren beziiglich der Addition. Jedem, der den
Begriff der Addition zu beherrschen behauptet, wird dies von der Gemeinschaft
bescheinigt, sofern seine eigenen Losungen mit denen der Gemeinschaft hiufig
genug tbereinstimmen (...). Wer solche Priifungen besteht, wird als Addierer
in die Gemeinschaft aufgenommen; wer solche Priifungen in ausreichend vielen
sonstigen Fillen besteht, wird als normaler Sprecher der Sprache und Mitglied
der Gemeinschaft anerkannt. Wer anormal verfihrt, wird verbessert, und es
wird ihm (normalerweise in der Kindheit) mitgeteilt, er habe den Begriff der
Addition nicht verstanden. Wer sich in ausreichend vielen Hinsichten unver-
besserlich abweichend verhilt, kann weder am Leben der Gemeinschaft noch
an der Verstindigung teilnehmen.« (Kripke 1987: 116f.)

Mit Angehrn ist hier tatsachlich festzuhalten, dass der Kontingenz
jeder Stachel geraubt wird, denn offenbar korrespondiert der Kontin-
genz der Regeln unserer Sprache eine funktionierende und regeler-
haltende gemeinschaftliche Existenz. Damit offenbart sich der letzt-
lich konservativ-kommunitaristische Charakter dieses Zweigs der
wittgensteinianischen Positionen. Wihrend in Rortys Denken zu-
mindest die Option eines Wandels und politische Motivationen, die
diesen befordern, noch einen Platz finden, wenn er iiber seine
Sprachphilosophie hinausblickt, sieht Kripke keine Probleme in den
Stabilisierungsmechanismen einer Sprecher- und Handlungsgemein-
schaft, die immerhin nur auf kontingenten Konventionen beruht.
Dementsprechend ist es wenig iiberraschend, wenn dann auch Kon-
ditionierungen oder Stigmatisierungen scheinbar ohne grofSere Pro-

lich in dieser Weise zu den Regelsystemen parallelisierbar ist, die die Generierung von
Bedeutungen erméglichen, hat Kripke keine iiberzeugende Antwort.

47

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

bleme durch sanktionierende Mafsnahmen vollzogen werden kon-
nen. Die Gemeinschaft — wie diese Entitdt auch immer zu verstehen
sein mag — behilt das Recht, iiber das Zusammenstimmen von Akten
mit ihren Regeln zu wachen und iiber die entsprechenden Reaktio-
nen zu befinden.®

Diese Bemerkungen reichen jedoch bereits in den Bereich der
Sozialphilosophie oder der Politik. Fiir die Erorterung der These
einer >Kontingenz der Sprache(n)< ist damit als erster Vorbehalt ihr
gegeniiber deutlich geworden, dass dieses Modell in zwei Hinsichten
Schwierigkeiten hat, den sprachlichen Wandel zu denken. Die Ein-
sicht in den kontingenten Charakter der Sprache, in der sich die Spre-
cher vorfinden, und ihrer Eigenschaften geht mit der Anerkennung
einher, dass es keine Griinde, die iiber die eigene Sprache hinaus-
ragen, gibt, sie zu modifizieren oder gar zu verbessern. Selbst wenn
ein >Paradigmenwechsel« stattfindet, gibt es keine Grundlage, auf der
konstatiert werden konnte, dass die Sprache, in die gewechselt wird,
besser ist als diejenige, die verlassen wurde. Aber nicht nur der Wan-
del zwischen den Sprachen ist schwer verstindlich, sondern selbst der
Wandel in einer Sprache kann kaum thematisiert werden. Zwar ge-
lingt es Cavell im Gegensatz zu Kripke oder Rorty, Uberlegungen
dazu anzustellen, dass der Sprache eine gewisse Toleranz zukommt,
die ihr eine kontingente Erweiterung und interne Transformation
erlaubt, aber selbst er sieht deutliche Grenzen dieses sprachlichen
Wandels in einer »tiefen Kontrolle«, die die Gemeinschaft ausiibt.3?
Diese doppelte Begrenztheit des sprachlichen Wandels widerspricht
offensichtlich den Erfahrungen Sprechender, die immer wieder auf
Situationen treffen, in denen die Méglichkeiten der Sprachverwen-

3% »Wer sich abweichend verhilt und in seinen Reaktionen nicht in ausreichend vielen
Fillen mit denen der Gemeinschaft {ibereinstimmt, folgt nach dem Urteil der Gemein-
schaft nicht ihren Regeln; vielleicht gilt er sogar als Wahnsinniger, der gar keiner koha-
renten Regel folgt. Behauptet die Gemeinschaft, jemand folge bestimmten Regeln nicht,
untersagt sie ihm die Teilnahme an diesen oder jenen Transaktionen, etwa der zwischen
Kaufmann und Kunde. Damit wird angedeutet, daf8 sich die Gemeinschaft bei solchen
Transaktionen nicht auf sein Verhalten verlassen kann.« (Kripke 1987: 118)

3 »But though language — what we call language — is tolerant, allows projection, not
just any projection will be acceptable, i.e., will communicate. Language is equally, de-
finitively, intolerant — as love is tolerant and intolerant of differences, as materials or
organisms are of stress, as communities are of deviation, as arts or sciences are of varia-
tion. While it is true that we must use the same word in, project a word into, various
contexts (must be willing to call some contexts the same), it is equally true that what
will count as a legitimate projection is deeply controlled.« (Cavell 1979: 182f.)

48

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

dung alles andere als klar sind und es dennoch erfolgreich zu ihr
kommt. Gleichzeitig geniigt ein Blick in die Worterbiicher, die regel-
maflig neu aufgelegt werden, um zu sehen, wie viel unproblemati-
schem internen Wandel die Sprache unterworfen ist.# Thn als blofSe
Ausdehnung dessen, was zuvor besteht, oder gar als sprachlichen
»Gestalt-Switch« zu deuten, wird ihm sicherlich nicht einmal im An-
satz gerecht. Sprachlichen Wandel stets als solchen der Totalitit der
betroffenen Sprache zu verstehen, wirft also die Verpflichtung auf,
unsere Erfahrungen mit den Verinderungen der Sprache zu explizie-
ren und die verschiedenen partiellen Verinderungen der Gestalt der
Sprache und ihrer Ausdrucksformen tiberzeugender darzustellen.
Der Vorbehalt gegeniiber der Umgangsweise mit dem sprach-
lichen Wandel leitet iiber zu dem viel grofleren Problem der >Kon-
tingenz der Sprache(n), dem Problem der Ubersetzung namlich.
Wihrend die Thematisierung des Wandels den Bedeutungen dufSer-
lich bleiben kann, ist mit dem Begriff der Ubersetzung die Frage ver-
bunden, ob und wie es denkbar ist, dass Bedeutungen einer Sprache
in einer anderen aufgenommen werden konnen. Letztlich geht es
also unter dem Titel der Ubersetzung auch darum zu untersuchen,
wie es tiberhaupt zu neuen Bedeutungen kommen kann. Fiir die
Theoretiker des Sprachspiels hingt das Problem der Ubersetzung
nur mittelbar mit demjenigen des Verstehens zusammen, da sie nicht
an der Frage interessiert sind, ob Benutzer einer Sprache von den-
jenigen einer anderen verstanden werden konnen.*! Vielmehr be-
absichtigen sie zu kliren, ob die Sprechenden beim Ubergang von

0 Linguisten, die sich mit der Arbeit an Worterbiichern befassen, weisen immer wieder
darauf hin, dass der Sprachwandel wesentlich in neuen Bedeutungen, die bekannte Wor-
ter annehmen, oder in neuen Wendungen, in denen diese Worter verwandt werden
konnen, beruht. Diese Erkenntnis ist in der Konzeption der Sprachspieltheorie nur
schwer zu reformulieren.

41 Wahrscheinlich hitte jedoch die Anerkennung dieser Verstehensméglichkeit gravie-
rende Konsequenzen fiir die Theorie der Sprachspiele. So zeigt sich hier erneut, dass
diese Theorie grundsitzlich darunter leidet, die Erfahrungen der Sprechenden nicht
ernst zu nehmen — wahrscheinlich fehlen ihr sogar grundsitzlich die begrifflichen Mit-
tel, die Kontinuitit der Personlichkeit eines Sprechers zu denken. Uberginge zwischen
Sprachen und Bezugssystemen fiir die Bedeutungen unserer Aussagen werden namlich
— wie im Kontext des sprachlichen Wandels bereits bemerkt — von den Sprechern selbst
nie als radikale Gestalt-Switches wahrgenommen. Die Sprecher verfiigen weiterhin —
vielleicht in abnehmender Stirke mit wachsendem Abstand vom Ubergang — iiber einen
Zugang zum fritheren Zustand, was fiir die Prisenz eines Elementes spricht, das die
Uberginge iiberdauert. Denkbare Kandidaten hierfiir wiren die Sprache oder eine eher
personale Instanz der Erinnerung, wie etwa das Gedichtnis. Um den Autoren gerecht zu

49

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

einer Sprache in eine andere, also dann wenn sie sich neue Bedeu-
tungsoptionen erschlieflen, weiterhin Zugang zu den Bedeutungen,
Regeln oder Kriterien der Ausgangssprache haben. Es wurde zuvor
schon gesagt, dass dies nicht der Fall ist. Wahrend jedoch bislang die
Kontingenz in der >Wahl« einer Sprache vor allem auf deren regel-
artige Grundstruktur zuriickgefiihrt wurde, findet sich hinsichtlich
der Ubersetzung zusitzlich eine fragwiirdige Aneignung der Meta-
pherntheorie Donald Davidsons sowie seiner Vorbehalte gegentiber
einer relativistischen Theorie der Welterschliefung durch inkom-
patible Sprachen, die er in der Kritik des >Scheme-Content«-Modells
entwickelt hat (etwa Rorty 1989: 371.). Die Verteidiger der These von
der >Kontingenz der Sprache(n)< weisen namlich den Begriff der
Ubersetzung nicht einfach zuriick, sondern benutzen ihn, um dem
sprachlichen >Gestalt-Switch« eine genauere Gestalt zu geben. Eine
gelungene Ubersetzung kommt so entweder der Zerstorung der iiber-
setzten oder der iibersetzenden Sprache gleich — womit sie natiirlich
den Gedanken Davidsons geradezu in sein Gegenteil verkehren.*

werden, ist jedoch festzuhalten, dass sich zumindest bei Cavell Uberlegungen zur tem-
poralen Gestalt der Sprache finden (Cavell 1979: 189).

# In seinem beriihmten Aufsatz Was ist eigentlich ein Begriffsschema? stellt Davidson
das Thema der Ubersetzbarkeit in den Vordergrund und beginnt seine Argumentation
mit der programmatischen Bemerkung, ihm sei noch kein Beispiel begegnet, das nicht in
einer einzigen Sprache reformulierbar wire (Davidson 1986: 262). Er geht dementspre-
chend der Frage nach, welcher Gehalt den verschiedenen Reden von Alternativen zu der
Sprache, in der wir uns bewegen, zuzugestehen ist. Denn sollte es eine absolute Uber-
setzbarkeit geben, dann wire nicht nachvollziehbar, warum die Existenz anderer Idiome
mehr als eine temporire und prinzipiell iiberwindbare sein sollte. Es ist folglich eine
Theorie der Ubersetzung zu suchen, die auf nichts Geteiltes oder der Sprache Jenseitiges
angewiesen ist, d.h. wechselseitiges Verstehen ohne Bezugnahme auf geteilte Bedeu-
tungen, Begriffe oder Uberzeugungen rekonstruieren kann. Eine solche Theorie wiirde
es ermdglichen, Prozesse zu beschreiben, in denen ein Ubergang vom Nicht-Verstehen
zum Verstehen stattfindet, ohne dass einfach ein Switch des Vokabulars, des Begriffs-
schemas oder der Sprache vollzogen wird. Hierzu bringt Davidson eine »Theorie der
radikalen Interpretation« ins Spiel, in der ein Verfahren erfassbar sein soll, das nur eine
minimale Voraussetzung macht: »Im Anschluf an Quine méchte ich vorschlagen, dafl
wir ohne in Zirkel zu geraten oder ungerechtfertigte Annahmen zu machen, bestimmte
tiberaus allgemeine Einstellungen zu Sidtzen als Basisbelege fiir eine Theorie der radi-
kalen Interpretation akzeptieren diirfen. Zumindest zum Zwecke der jetzigen Erdrte-
rung konnen wir uns auf die satzbezogene Einstellung des Als-wahr-Akzeptierens als
Grundbegriff stiitzen.« (Davidson 1986: 278) — Das Fiir-Wahr-Halten von Sétzen wird
zum Vektor fiir zwei Strategien, die ein Interpret in einer Verstehenssituation anwen-
den kann. Der Interpret geht davon aus, dass sein Gegeniiber die geduflerten Sitze fiir
wahr halt. Dies veranlasst den Interpreten anzunehmen, dass es ein allgemeines Einver-

50

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

Uber die Metapherntheorie nihern sich die Theoretiker des
Sprachspiels dem Prozess des >Machens« einer Sprache an, wie bei-
spielsweise in Rortys Neuerzidhlung der Ideengeschichte ersichtlich
wird, die teilweise obendrein so klingt, als ob es auch einen internen
kontingenten Wandel der Sprache gibe:

»Die Geschichte der Sprache und damit der Kiinste, Wissenschaften und Moral
als Geschichte der Metapher betrachten heifit, das Bild zu verabschieden, in dem
das menschliche BewufStsein oder die menschlichen Sprachen sich immer besser
fiir die Zwecke eignen, die Gott oder die Natur ihnen zugedacht haben — zum
Beispiel die Fihigkeit, immer mehr Bedeutungen auszudriicken oder immer
mehr Tatsachen darzustellen. (...) Alte Metaphern sterben stindig zur Buch-
stiablichkeit ab und dienen dann als Boden und Folie fiir neue Metaphern. Diese
Analogie erlaubt uns, »unsere Spraches, das heif3t, die Sprache der Kultur und
Wissenschaft des zwanzigsten Jahrhunderts in Europa, als etwas zu denken,
dessen Gestalt das Ergebnis einer grofSen Zahl schierer Zufille ist. Unsere Spra-
che und Kultur sind ebenso zufillig, ebenso Ergebnis von tausend kleinen Mu-

stindnis beziiglich der Uberzeugungen (beliefs) gibt, so dass in der Folge ausgehend von
der bestehenden Situation die Wahrheitsbedingungen fiir die gedufSerten Sitze be-
stimmt werden konnen, die nach Ansicht des Interpreten bestehen miissten, wenn der
AuBernde diese Sitze fiir wahr hilt. Eine solche Strategie soll dazu fiihren, Dissens und
Nichtverstehen erklarbar zu machen, ohne in eine Form des begrifflichen Relativismus
zu verfallen, denn es ist nun moglich, den anderen zu verstehen und trotzdem zu sagen,
dass er sich irrt, d.h. dass sein Satz falsch ist. Davidson kommt zu dem Schluss — und
hier gibt es eine Verschiebung, die erst in neueren Texten deutlich ausbuchstabiert
wird —, dass nicht nur nichts anderes als dieses Vorgehen moglich ist, sondern dass auch
nichts anderes notwendig ist: »Da Nachsichtigkeit keine zur Auswahl stehende Mog-
lichkeit ist, sondern eine Bedingung fiir das Verfiigen iiber eine praktikable Theorie, ist
es sinnlos zu suggerieren, wir konnten gewaltigen Irrtiimern anheimfallen, wenn wir
das Nachsichtigkeitsprinzip billigen. Ehe es uns gelungen ist, eine systematische Korre-
lation herzustellen zwischen fiir wahr gehaltenen Sétzen und fiir wahr gehaltenen Sit-
zen, gibt es keine Fehler, die man machen konnte. Die Nachsichtigkeit ist uns auf-
gezwungen; wenn wir andere verstehen wollen, miissen wir ihnen in den meisten
Dingen recht geben, ob wir das mdgen oder nicht. Wenn wir imstande sind, eine Theorie
aufzustellen, die Nachsichtigkeit und die formalen Bedingungen einer Theorie in Ein-
klang bringt, haben wir alles getan, was getan werden konnte zur Herbeifithrung der
Verstindigung. Dariiber hinaus ist nichts moglich, und mehr ist auch nicht nétig.« (Da-
vidson 1986: 280) Davidson stiitzt seine Theorie der radical interpretation, die scheinbar
nur minimale Voraussetzungen macht, letztlich mit einer rationalititstheoretischen
Annahme, die in diesem Text nicht begriindet wird: Denn es ist nur dann nicht mehr
notwendig als das principle of charity, wenn wir den anderen nicht nur weitestgehende
Richtigkeit unterstellen, sondern diese Richtigkeit sich als faktische erweist (vgl. dazu
Davidson 1990). Davidson unterscheidet sich im Ubrigen bereits dadurch von den
Sprachspieltheoretikern, dass bei ihm die Wahrheit weit davon entfernt ist, blof3 ein
Kriterium unter anderen zu sein.

51

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

tationen, die Nischen finden (und einer Million anderer, die keine Nischen fin-
den), wie Orchideen und Menschenaffen.« (Rorty 1989: 41f.)

Metapherntheorien operieren gewohnlich mit der Unterscheidung
zwischen seigentlichen< und >uneigentlichens, vielleicht aus einer an-
deren Sprache stammenden Bedeutungen, und das Zitat scheint an-
zudeuten, dass auch Rorty mit ihr arbeitet. Da diese Unterscheidung
jedoch einen Maf3stab voraussetzt, mit dem das Eigentliche vom Un-
eigentlichen geschieden werden kann, ist es wenig tiberraschend, dass
er Davidsons Neubestimmung der Metapher als bedeutungsloser
tibernimmt. Anders als bei jenem wird dabei aber die Perspektive
einer einzigen Sprache, innerhalb derer sich das Entstehen und die
Integration von Metaphern vollziehen, ausgeblendet, so dass die In-
korporation ehemaliger Metaphern in eine Sprache ein strukturelles
>Desaster« fiir die vorher bestehende Sprache darstellt und sie ver-
schwinden ldsst.# Als bedeutungslose tragen Metaphern keine Be-
deutung, sondern stellen Briiche in den sprachlichen Interaktionen
dar, weshalb sie sich auch als prinzipiell nicht paraphrasierbar erwei-

# Rorty ist sich offensichtlich dariiber im Klaren, wie Davidson richtiger zu verstehen
wire, denn in seinem Aufsatz Unfamiliar noises: Hesse and Davidson on metaphor
schreibt er: »Davidson is, indeed, >fixated< on the explanatory power of standard sense.
But this is because he thinks that semantical notions like >meaning< have a role only
within the quite narrow (though shifting) limits of regular, predictable, linguistic beha-
viour — the limits which mark off (temporarily) the literal use of language. In Quine’s
image, the realm of meaning is a relatively small >cleared area within the jungle of use,
one whose boundaries are constantly being both extended and encroached upon. To say,
as Davidson does, that >metaphor belongs exclusively to the domain of use«is simply to
say that, because metaphors (while still alive) are unparaphrasable, they fall outside the
cleared area. By contrast, if one regards meaning and use as co-extensive, one will be
inclined to adopt what Hesse calls a »network view of language« — one according to
which, as she says, >the use of a predicate in a new situation in principle shifts, however
little, the meaning of every other word and sentence in the language«.« (Rorty 1991:
163f.) — Rorty identifiziert hier eine Trivialisierungsstrategie bei Davidson, d.h. die
Sprache bildet ein Ganzes des Gebrauchs mit unscharfen Rindern und von Bedeutung
ist nur in dem >geklirten< Zentrum zu reden. Um dieses Zentrum herum lagern Sprach-
elemente, die prinzipiell klarbar sind und damit Bedeutung bekommen konnen. Dieser
Vorgang ist der Ubergang von der Metapher zur >Wértlichkeit¢, weshalb die Inkorpora-
tion von Metaphern in den Bereich der Sitze und Ausdriicke, die Bedeutung tragen,
unproblematisch und wenig spektakulér ist. Um Hesse von Davidson abzugrenzen, stellt
Rorty dann fest, dass diese im Gegensatz zu jenem aufgrund der Ko-Extension von
Gebrauch und Bedeutung grundsitzlich annimmt, jede existierende Metapher verinde-
re die Bedeutung aller anderen Wérter. Er verzichtet dann allerdings darauf zu erkliren,
inwiefern seine Theorie eher in der Nachfolge Davidsons steht als in derjenigen von
Mary Hesse.

52

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen

sen (Rorty 1989: 441.). Sie konnen somit nicht als Darstellungen von
bisher Unbekanntem gelten, sondern sind Ursachen fiir Veranderun-
gen einer Sprache, indem sie auf die Moglichkeit und vielleicht die
Wiinschbarkeit neuer Bedeutungen hinweisen (ohne diese selbst zu
verkorpern). Auf dem Hintergrund der entwickelten Sprachtheorie
konnen so die Metaphern mit Sitzen oder Ausdriicken anderer Spra-
chen gleichgesetzt werden, die entweder bereits bestehen oder sich in
den >Metaphern< zumindest ankiindigen.* Folglich ist auch das Auf-
kommen von Metaphern sowie deren Transformation zur Wartlich-
keit kein Prozess, der sich innerhalb der einzelnen Sprachen voll-
zieht, sondern einer, der sich nur insofern in der Sprache abspielt,
als es sich dabei um einen Kollektivsingular handelt und nicht um
eine wirkliche Einheit, auf der die Sprachen aufruhen oder die sie
bilden. Somit sind selbst die scheinbaren Ubersetzungsvorginge in
einer Sprache letztlich Uberginge zwischen Sprachen, und jede Be-
deutungsveridnderung oder -neuerung muss als Austausch des Voka-
bulars beschrieben werden, was wiederum die Frage aufwirft, die be-
reits zum Wandel angefiihrt wurde, ob es nicht auch Formen
kleinerer Verdnderungen gibt, die eine Sprache weder destabilisieren
noch gar sie zerstoren. Die ausschweifende Rede von der inhaltlichen
Kontingenz der kulturellen Systeme, in denen wir lebten und leben,
verdeckt so das Problem der Sprachspieltheorie, dieser Kontingenz
eine angemessene Form zu geben. Historische Ubersetzungs- und
Inkorporationsprozesse sowie die Moglichkeit neuer Bedeutungen
sind offensichtlich nicht nur als sprachliche >Gestalt-Switches< vor-
stellbar, wie Rorty selbst in seinen Ausfithrungen eigentlich deutlich
bemerkt.

Damit zeigt sich, dass die These von der >Kontingenz der Spra-
che(n)« gerade in den Aspekten, die sie ins Zentrum ihrer Argumen-
tation riickt, kaum tiberzeugend ist. Sie kann weder den sprachlichen
Wandel noch Ubersetzungsvorginge so rekonstruieren, dass damit
das erkldart wire, was sonst mit diesen Ausdriicken bezeichnet wird.
Denn gerade die Erfahrung vollzogener Ubersetzungen fiihrt den
Sprechenden vor Augen, dass es mdoglich ist, neue Bedeutungen in
ihre Sprache aufzunehmen, die sie bisher nicht mit ihr ausdriicken

# Es dringt sich hier die methodische Frage auf, inwiefern ganze Vokabulare oder Spra-
chen als Metaphern behandelt werden kénnen. Die Theorie der Sprachspiele sieht of-
fensichtlich deshalb kein Problem, weil sie auch dies noch mit ihrem nominalistischen
Sprachbegriff abdecken kann.

53

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

konnten (Benjamin 1972).#> Die Theorie der Sprachspiele erklart
vielleicht bestimmte Uberginge zwischen Bezugssystemen fiir Argu-
mente oder Aussagen und benennt diese als Ubersetzungen, sie ver-
sagt jedoch — trotz ihres Pladoyers fiir die Alltdglichkeit und das
Funktionieren der alltidglichen Welt — im Begreifen basaler Verinde-
rungs- und Wandlungsprozesse der Sprachen. Da hinter diesen Be-
grenzungen des Modells offensichtlich deren Sprachphilosophie, die
sich am Regelbegriff orientiert, sowie der mit ihr verbundene Begriff
des Kriteriums stehen, stellt sich die schwerwiegende systematische
Frage, inwiefern es iiberhaupt plausibel sein kann, die Sprache sowie
das Phanomen der Bedeutung auf diese Weise zu explizieren. Eine
Vorgingigkeit der Regelsysteme gegeniiber dem Sprachgebrauch
schlie3t die Modifikation der ersten durch den zweiten aus, so dass
das Entstehen neuer Regelsysteme vermutlich nur sprachextern mo-
tiviert sein kann. Daraus resultiert natiirlich die Frage, wie dies mit
dem Pathos des linguistic turn, wie er bei allen Sprachspieltheoreti-
kern zu vernehmen ist, vereinbar ist.

Diese Beobachtung wirft eine weitere Nachfrage auf, die sich auf
die Rolle der Vernunft in der These einer >Kontingenz der Spra-
che(n)« bezieht: Beziiglich der davidsonschen Philosophie wurde be-
merkt, dass sein Verstindnis der Transformationsprozesse der Spra-
che von der grundlegenden rationalitdtstheoretischen Erwdgung
getragen ist, dass nur die Sprachen {iberhaupt kohirent gebraucht
werden konnen, die in hinreichend vielen Hinsichten zur Welt >pas-
senc. Die Theoretiker der >Kontingenz der Sprache(n)« geben keine
Auskunft dariiber, ob sie eine solche Annahme einer naturalisierten
Erkenntnistheorie teilen; allerdings ist es doch iiberraschend, dass die
Kontingenz im Verhiltnis zwischen Sprache und Welt fiir keinen der
thematisierten Autoren ein Problem darstellt. Wenn es aber tatsich-
lich eine radikale Kontingenz in diesem Verhiltnis gidbe, dann konn-
ten sie nicht ausschliefSen, dass eine bestimmte Sprechergruppe sich
selbst wegen der Begrenzungen ihrer Erschlieffungsmoglichkeiten zu
Grunde richten wiirde. Es ist also mit guten Griinden anzunehmen,
dass die Sprachen, die iberhaupt als Alternativen zu einer bestehen-

# Allein Cavell versucht an einigen Stellen, den Begriff der Lebensform zu erweitern
und mit ihm einen Gedanken anzudeuten, der es erlauben wiirde, die blof3 parallele
Existenz verschiedener Sprachspiele oder Regelsysteme wieder zu integrieren; dabei
stellt sich aber heraus, dass die Lebensform letztlich nichts sein kann, das iiber die
Grammatiken und Regeln hinausgeht. Sie kommt damit doch immer wieder Rortys
Begriff des Vokabulars und Kripkes >Sprachspiel« gleich.

54

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

den Sprache in Betracht gezogen werden konnen, ebenso gut zur
Welt passen miissen wie diese, auch wenn das Passungsverhiltnis
ganz verschiedene Gestalten annehmen kann und insofern nicht als
Korrespondenz beschrieben werden sollte. Mit einer solchen rationa-
litdtstheoretischen Unterstellung wiirde aber vollends fragwiirdig
werden, warum die Autoren mit dem Begriff der Kontingenz operie-
ren.

Die Untersuchungen zu einer vermeintlichen Kontingenz in der
Sprache, die heute philosophisch in der Auseinandersetzung mit dem
Thema der Kontingenz dominieren, sind somit ein wenig attraktiver
Ankniipfungspunkt fiir eine systematische Weiterentwicklung. Die
Kontingenz wird in den Standardvarianten wittgensteinianischer
Sprachphilosophie lediglich als unhinterschreitbare Pramisse fiir die
Unvergleichbarkeit der Sprachen bzw. deren letzte Unbegriindbarkeit
eingefiihrt, aus der keinerlei problematische Konsequenzen, die wei-
ter zu klaren wiren, resultieren. Dies ldsst darauf schlieflen, dass es
verdeckte Zusatzannahmen dieser Theorien gibt, die Spannungen,
die in dem Phanomen der Kontingenz, wie sie es einfiihren, liegen,
neutralisieren oder zumindest entschirfen. Rorty fithrt aus, was aus
diesem Modell resultiert: die Philosophie mit ihren Fragestellungen
wird aufgelost zugunsten eines jeweiligen Plidoyers, die eigene
Sprache oder das eigene Vokabular als das attraktivste zu erachten
und sie als solche zu verteidigen. Weniger polemisch gesprochen liegt
die Aufgabe der Philosophie diesem Modell zufolge in der Explikati-
on jeweiliger Binnenzusammenhinge, innerhalb derer strenge Nor-
mativitit und Uberpriifbarkeit herrschen, die jedoch keine andere
Begriindung als ihre faktische Existenz in Gestalt der Sprache haben,
in der sich der entsprechende Philosoph gerade befindet.

3. Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen —
Die These von der Kontingenz der sprachlichen Vollziige oder
der Kommunikation

3.1 Kontingenz der sprachlichen Vollziige oder der Kommunikation
Wie schon die erste These der >Kontingenz der Sprache(n)< wird auch
die zweite These, die eine >Kontingenz der sprachlichen Vollziige
oder der Kommunikation« diagnostiziert, von verschiedenen Positio-

nen vorgebracht, die sich je nach heuristischem Blickwinkel deutli-

55

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

cher unterscheiden liefen, als es die folgende Rekonstruktion vor-
schldgt. Kernstiick der >Kontingenz der Kommunikation<¢ (wie nun
abkiirzend diese These betitelt werden soll) ist eine Analyse der
Kommunikation und ihrer Implikationen: Jede Reformulierung der
Sprache in Begriffen der sprachlichen Interaktion und unter Zuhilfe-
nahme eines Verlaufsmodells von Sprechakten* und Reaktionen
darauf stellt die Theorie vor ein Problem, das in einer Sprachphiloso-
phie, die >reinc analytisch an dem GedufSerten ansetzt, nicht notwen-
dig zur Erscheinung kommt. Denn die Vorstellung sprachlicher Inter-
aktion setzt eine Vielfalt von Sprecher- und Horerinstanzen voraus,*
die wiederum nur sinnvoll als Vielfalt zu begreifen ist, wenn in der
Interaktion zwischen diesen Instanzen ein Austausch stattfindet. Nur
die Existenz eines solchen Austauschs zwischen distinkten Instanzen
erlaubt die Unterscheidung einer kommunikativen von einer seman-
tischen oder syntaktischen Betrachtung der Sprache. Ausgetauscht
werden allerdings in erster Linie sprachliche Gehalte oder Bedeutun-
gen. Die Verwendung des Begriffs der Kommunikation unterstellt
damit, dass Gehalte oder Bedeutungen kommuniziert werden, die
nicht schon immer bei allen Beteiligten >vorhanden< waren. Ein

# Die Verortung der Kontingenz, die hier untersucht wird, in der Kommunikation hat
nur am Rande etwas mit ihrem Namensvetter in einer literaturwissenschaftlichen Ar-
beit von de Berg zu tun. Dieser bezieht sich mit dem Ausdruck der >Kontingenz der
Kommunikations, wie bereits der Titel der Studie nahe legt, auf das Verhiltnis kom-
munikativer Akte zum Kontext. Im Anschluss an Luhmanns Uberlegungen zum selek-
tiven Charakter der Kommunikation analysiert er, wie sich die differentielle Struktur
der Bedeutungsgenese auswirkt, wenn erstens unterstellt wird, dass die Differenz durch
einen Kontext gebildet wird, der auBerhalb der Aulerung (und eventuell sogar der
Sprache) liegt, und zweitens die Kontingenz historischer Entwicklungsprozesse und da-
mit der moglichen Kontexte ernst genommen wird (Berg 1995). Diese Untersuchung
setzt bereits das voraus, was die folgenden Ausfiithrungen erst zu bestimmen beanspru-
chen.

4 Der Ausdruck des Sprechaktes, wie er hier und in der Folge gebraucht wird, iibersetzt
eher die saussuresche parole oder die énonciation Benvenistes (vgl. Benveniste 1974) —
und damit die jeweils singulire, faktische Auferung -, als dass er den Terminus auf-
nehmen wiirde, der von Austin und Searle entwickelt wurde. Searle dufert in seinem
Buch Sprechakte deutlich, »daf3 es sich bei der addquaten Untersuchung von Sprechak-
ten um eine Untersuchung der langue [des Systems der Sprache also, A. N.] handelt«
(Searle 1971: 32). In gewisser Weise ist die gesamte Argumentation fiir eine >Kontin-
genz der Kommunikation< so zu verstehen, dass sie die Unplausibilitit einer solchen
These demonstriert.

4 Hiermit ist noch keine Aussage iiber die Genese oder die temporale Vorgingigkeit
der Sprecherinstanzen getroffen. Wie sich zeigt, kann diese Frage allerdings zur Diffe-
renzierung der Positionen beitragen, die die vorliegende These verteidigen.

56

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

Kommunikationsbegriff, der nicht mit einer solchen differentiellen
Verteilung operieren wiirde, wire missverstiandlich und es wire bes-
ser, von einem Monolog oder einem sprachlichen Emanationsgesche-
hen zu reden. Das Neue, Andere und Unerwartete im Austausch
zwischen den Instanzen soll durch die >Kontingenz der Kommunika-
tion< in seiner Moglichkeit und Verstehbarkeit erklart werden. Die
Frage ist dabei vor allem, wie solche kontingenten Geschehnisse
moglich sein konnen, wenn der Rekurs auf auersprachlich zuging-
liche Bedeutungen, die Sprecher neu versprachlichen kénnten, syste-
matisch, d.h. aus sprachtheoretischen Griinden, ausgeschlossen
wird.* Wie ist es also der Sprache moglich, neue und unerwartete
Bedeutungen hervorzubringen, wenn die Bedingung der Moglichkeit
dieser neuen Bedeutungen in der Sprache selbst liegen muss?5
Schlieflich ist damit auch zu untersuchen, was in diesem Modell
und bei seinen Vertretern tiberhaupt unter Bedeutung zu verstehen
ist.

Eine wichtige Formulierung eines Verhiltnisses der Kontingenz,
das die fragliche Moglichkeit zu erklaren beabsichtigt, bietet Hans-
Georg Gadamers Hauptwerk Wahrheit und Methode. Motor seiner
Ausfiihrungen ist das Unbehagen an einem Verstehensbegriff, der
entweder wie im Objektivititsideal der Naturwissenschaften auf das
reine und fiir alle auf gleiche Weise zugingliche An-sich-Sein dessen
abzielt, was zu verstehen ist, oder der das Verstehen zu einer blof3en
Projektion der Vorurteile des Verstehenden auf das Verstandene
macht. Beide Fassungen des Verstehensbegriffs tragen einem rele-

# Der Ausschluss von aufSersprachlich zugéinglichen Bedeutungen trifft keine Aussage
iiber die Existenz/Nichtexistenz oder Zuginglichkeit/Unzuginglichkeit von Entitdten
aufSerhalb der Sprache. Allgemein ist festzuhalten, dass fiir die Autoren, die fiir eine
>Kontingenz der Kommunikation< argumentieren, die Frage nach der Qualitit des Ver-
hiltnisses von Sprache und Welt im Gegensatz zu den Verteidigern der >Kontingenz der
Sprache«nur von sekundéirem Interesse ist. Dies hangt sicherlich auch mit der gerade in
dieser Frage relevanten Herkunft zumindest der Autoren, die hier thematisiert werden,
aus dem Diskussionszusammenhang der Phinomenologie zusammen. Trotzdem teilen
sie die sprachphilosophische Einsicht in die kategoriale Differenz zwischen Bedeutung/
Wahrheit und >Welt, d.h. Bedeutung oder Wahrheit sind nur Sdtzen zuzusprechen,
nicht aber Dingen in der Welt. Es sollte aber trotz dieser Hinweise auf keinen Fall die
Vorlaufigkeit dessen aus dem Blick verloren werden, was hier systematisch angedeutet
wird, denn natiirlich bediirfen alle zentralen Termini der letzten Sitze einer genauen
Prizisierung, die zudem zu ganz verschiedenen Sprach- und Bedeutungstheorien fiih-
ren kann und historisch auch zu solchen gefiihrt hat.

50 Es handelt sich also um eine strukturelle Frage und damit um die notwendige Bedin-
gung neuer Bedeutung.

57

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

vanten Aspekt Rechnung, verfehlen aber die >Dialektik des Verste-
hens, in der beide Momente zum Tragen kommen. Unabhingig von
der konkreten Ausarbeitung des Verstehensvorgangs stellt Gadamer
deshalb den Gedanken in den Mittelpunkt, es handle sich hierbei um
ein »Geschehen«, und es konne nur ein Geschehen — im Unterschied
zu einem geplanten oder gezielten Vorgehen z. B. — sein, wenn in ihm
das Neue und Unerwartete weder einfach vergegenstiandlicht, noch
zur rein subjektiven Leistung werde, sondern aus einem Prozess re-
sultiere, der von konkreten Geschehnissen oder Leistungen abhingt,
aber dennoch fiir alle, die in das Geschehen involviert sind, zugéing-
lich sei. Dies wiederum sei nur moglich, wenn Bedeutungen nicht
durch die Bedeutungen, die bisher verfiigbar sind bzw. durch die Din-
ge, die sie bedeuten, determiniert seien. Sie miissten vielmehr kon-
tingent aus fritheren Bedeutungen hervor- und iiber diese hinaus-
gehen. Dabei ist diese Einsicht in den Geschehenscharakter aber
kein Spezifikum des Verstehens, sondern sie expliziert den Begriff
der Erfahrung tiberhaupt.5! Denn es ist

»das Zustandekommen der Erfahrung als ein Geschehen [zu denken], dessen
Herr niemand ist, wofiir auch nicht das Eigengewicht der einen oder anderen
Beobachtung als solches bestimmend ist, sondern wo sich alles auf eine un-
durchschaubare Weise zusammenordnet. Das Bild hilt die eigentiimliche Of-
fenheit fest, in der Erfahrung erworben wird, an diesem oder jenem, plétzlich,
unvorhersehbar und doch nicht unvorbereitet, und von da an bis zu neuer Er-

51 In einem anderen Zusammenhang ordnet Gadamer die Begriffe der Geschichte und
der Entwicklung den zwei Optionen eines kontingenten oder eines vorhersehbaren Ver-
laufs zu und sieht in den beiden Verldufen die jeweiligen Objekte der Geschichtswissen-
schaft und der Naturwissenschaft: »Mit [dem] Verhiltnis zwischen Anfang und Ende
klingt auch die Bestimmung eines Hauptproblems der Analyse des geschichtlichen Le-
bens an, namlich die des Begriffs der Teleologie oder der Entwicklung, um einen gingi-
gen Ausdruck zu gebrauchen. Dies ist, wie man weif3, eines der bekanntesten Probleme
des modernen Historismus. Der Entwicklungsbegriff kann allerdings die Geschichte ei-
gentlich gar nicht betreffen. Entwicklung ist, strenggenommen, die Negation der Ge-
schichte. Entwicklung heifit ja, dafl alles schon im Anfang gegeben — in den Anfang
eingewickelt — ist. Daraus folgt, dafl die Entwicklung lediglich ein Zutagetreten, ein
Reifungsvorgang ist, wie er sich im biologischen Heranwachsen der Pflanzen und Tiere
abspielt. Das wiederum bedeutet, daf3 >Entwicklung« immer einen naturalistischen Ak-
zent trigt. Die Rede von einer >historischen Entwicklung¢ hat daher in gewissem Sinne
etwas Widerspriichliches. Sobald die Geschichte im Spiel ist, kommt es nicht auf das
blofle Gegebene, sondern entscheidend auf das Neue an. Sofern nichts Neues, keine
Innovation und nichts Unvorhergesehenes vorliegt, gibt es auch keine Geschichte zu
erzihlen.« (Gadamer 1996: 18f.)

58

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

fahrung giiltig, d. h. nicht nur fiir dieses oder jenes, sondern fiir alles Derartige
bestimmend.« (Gadamer 1990: 358)

Der Geschehenscharakter zeichnet sich zunéchst durch die Pradikate
des Plotzlichen und Unvorhersehbaren aus. Wichtig ist aber zudem,
dass Gadamer mit den Bedeutungsunschirfen des Wortes im Deut-
schen operiert. So spielt in der Bedeutung von Geschehen auch der
Aspekt eine Rolle, dass einem Etwas etwas geschieht. Es geschieht
also nicht nur eine kontingente Erweiterung der Erfahrung, sondern
der Erfahrung selbst geschieht etwas, sie verindert sich im Gesche-
hen, wodurch sie sich aber auch in gewissem Mafse durch die Ver-
dnderungen hindurch als identische erhilt. Sie ist keine blofe, unver-
bundene Summe von Einzelerfahrungen. Dies verdeutlicht vor allem
die Geschichtswissenschaft, in der Ereignisse Teil des Geschehens
sind und sie durch den Fortgang des Geschehens (fiir den und fiir
dessen Gestalt sie mit verantwortlich sind) als Einzelereignisse be-
deutend werden (Gadamer 1990: 379). Neue Ereignisse setzen die
Geschichte nicht nur fort, sondern sie schreiben Geschichte, insofern
sie sich als ein notwendiges Resultat des bisherigen Verlaufs darbie-
ten. Es geraten also zwei Kontingenzen, die zusammenhingen, in
den Blick: einerseits die kontingente Erweiterung und andererseits
der kontingente Wandel.

Aber selbst wenn es richtig ist, die Erfahrung so zu erkliren,
dass sie in ein doppeltes Geschehen verwickelt ist, bei dem Neues
und Unvorhersehbares erworben wird und dieses die Erfahrung tiber-
haupt neu konfiguriert, ist damit doch noch nicht ersichtlich, warum
und wie dies eine Parallele im Verstehensprozess finden sollte. Besagt
der Begriff des Verstehens nicht primir, dass wir etwas oder jeman-
den in der Weise erfassen, dass es oder er unter die Begriffe sub-
sumierbar ist, die uns zur Verfiigung stehen — in dem Sinne wie das
franzosische Wort comprendre neben dem Verstehen auch das Um-
fassen meint? Gadamer fiihrt hiergegen eine Analyse des Sinns des
Verstehensbegriffes an und fragt, wie wir sinnvoll davon reden kon-
nen sollten, etwas zu verstehen oder etwas verstehen zu wollen,
wenn in uns in diesem Verstehen keine Verinderung geschehe und
ob als Resultat eines Verstehens nicht ein >Mehr« gegeniiber dem
vorhergehenden Status bestehen miisse. Wenn dies so ist, dann ist
es plausibel, den Geschehenscharakter der Erfahrung auch im Verste-
hen aufzusuchen. Der Verstehende muss das Verstandene so erfah-
ren, dass es ihm ein Mehr gegeniiber dem verschafft, iiber das er

59

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

zuvor verfiigte. Die bloSe Subsumtion ist keine Option fiir die Erkla-
rung des Verstehens. Gleichzeitig impliziert dies, dass der Verstehen-
de eine Offenheit aufweisen muss, durch die er tiberhaupt in der Lage
ist, das Neue des zu Verstehenden so aufzunehmen, dass es nicht
blof3 additiv zum Bestehenden hinzukommt, sondern dieses selbst in
einem neuen Licht erscheinen ldsst (Gadamer 1990: 273).52 Erst in
dieser Formulierung wird die Analogie zum Geschehensbegriff der
Erfahrung vollends deutlich.>

Die >Erfahrung< und damit das Geschehen in diesem Begriff des
Verstehens sind nicht auf die Aneignung iiberlieferter Texte be-
grenzbar, wie es die Bezeichnung des gadamerschen Projektes als
einer Hermeneutik nahe legen konnte, da dies wiederum in einer
Parallele zur Naturerfahrung enden wiirde. Erfahrung und Gesche-
hen stellen vielmehr auch fiir das unmittelbare Gesprich zwischen
Personen das grundlegende Modell dar.’* Allerdings bedarf der Be-
griff der Erfahrung einer speziellen Fassung fiir die Interaktion zwi-
schen Personen, da er gewohnlich dem Bereich der Interaktion mit
Gegenstinden vorbehalten ist und in gewisser Weise sogar tiberlie-
ferte Texte den Charakter von Gegenstinden haben. Gadamers Werk
zielt aber letztlich darauf ab, auch sie aus dieser naturalisierenden
Umgangsweise herauszulésen, und entwickelt deshalb fiir die Begeg-
nung mit ihnen den normativen Anspruch, mit ihnen wieder ins Ge-
sprach zu kommen. Damit wird die interpersonale Interaktion zum
paradigmatischen Fall fiir das Verstehen.

In der Erfahrung des Gesprichs mit anderen Personen befinden
wir uns im Gegensatz zur Naturerfahrung immer schon in einem

52 Zur Lichtmetaphorik sieche Gadamer 1990, 486 ff.

% »Vom Interpreten aus gesehen, bedeutet Geschehen, daf8 er nicht als Erkennender
sich seinen Gegenstand sucht, mit methodischen Mitteln sherausbekommt¢, was eigent-
lich gemeint ist und wie es eigentlich war, wenn auch leicht behindert und getriibt durch
die eigenen Vorurteile. (...) Das eigentliche Geschehen ist dadurch aber nur erméglicht,
nimlich daf das Wort, das als Uberlieferung auf uns gekommen ist und auf das wir zu
horen haben, uns wirklich trifft, als rede es uns an und meine uns selbst. (...) Denn auf
der anderen Seite, von seiten des >Gegenstandes¢, bedeutet dieses Geschehen das Ins-
spielkommen, das Sichausspielen des Uberlieferungsgehaltes in seinen je neuen, durch
den Empfinger neu erweiterten Sinn- und Resonanzméglichkeiten. Indem die Uberlie-
ferung neu zur Sprache kommt, tritt etwas heraus und ist fortan, was vorher nicht war.«
(Gadamer 1990: 465f.)

54 Marshall verweist dariiber hinaus auf AuBerungen Gadamers, in denen er das Ge-
schehen auch auf die Begriffe des Bewusstseins und des Denkens iiberhaupt ausdehnt
(Marshall 1989: 213).

60

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

grundsitzlich reziproken Erfahrungszusammenhang, d.h. jede er-
fahrene Instanz ist zugleich erfahrende Instanz. Und trotz allen Ins-
Gesprich-kommens mit tiberlieferten Texten bleibt die Moralitit auf
das Gesprich zwischen Personen beschriankt (Gadamer 1990: 364,
Dallmayr 1989). Auch im Gesprich ist wiederum die Offenheit fiir
das Geschehen der Erfahrung zentral, denn erst durch sie erhilt der
Verstehensbegriff eine Fassung, die gegentiber anderen moglichen
Weisen, fiir die unsere Sprache ebenfalls Ausdriicke bereithilt, zu
privilegieren ist. Und dies darum, weil es

»[ilm mitmenschlichen Verhalten (...) darauf an[kommt], (...) das Du als Du
wirklich zu erfahren, d.h. seinen Anspruch nicht zu tiberhéren und sich etwas
von ihm sagen zu lassen. Dazu gehort Offenheit. Aber diese Offenheit ist am
Ende nicht nur fiir den einen da, von dem man sich etwas sagen lassen will.
Vielmehr, wer sich iiberhaupt etwas sagen 1483t, ist auf eine grundsitzliche Wei-
se offen. Ohne eine solche Offenheit fiireinander gibt es keine echte mensch-
liche Bindung. Zueinandergehoren heifit immer zugleich Auf-ein-ander-Ho-
ren-konnen. Wenn zwei einander verstehen, so heifst das ja nicht, daf3 einer
den anderen sversteht, d.h. iiberschaut. Ebenso heifit >auf jemanden héorenc
nicht einfach, daf3 man blindlings tut, was der andere will. Wer so ist, den nen-
nen wir horig. Offenheit fiir den anderen schliefSt also die Anerkennung ein,
daf ich in mir etwas gegen mich gelten lassen muf3, auch wenn es keinen ande-
ren gibe, der es gegen mich geltend machte.« (Gadamer 1990: 367)%

Bisher hat sich die Rekonstruktion hauptsichlich am Begriff des Ge-
schehens orientiert. Mit dem Ubergang zum Gesprich ist nun aber
die Sprache hinzugetreten, was die Frage aufwirft, inwiefern die
Sprache am Geschehen teilhat oder dieses bestimmt. Gadamer ldsst
keinen Zweifel daran, dass das Erwerben des Neuen weder als Sub-
sumtion (sprachlich gesehen: die Applikation eines bestehenden Be-
griffsapparats auf einen neuen Kontext) oder bloffe Unterordnung
(die Ubernahme der Redeweisen oder der Begrifflichkeit des ande-
ren) noch als ein Ubersetzungsvorgang (Herstellung lexikalischer

55 Da die Untersuchung im Moment nur an dem Verstindnis der Kontingenz interes-
siert ist, das sich in diesen Auferungen artikuliert, wird vorliufig der Subtext aufler
acht gelassen, der hier bereits die Verniinftigkeit im >Machen« der Erfahrung ins Spiel
bringt. Ein Gesprich ist nur ein Gesprich, wenn es zu einem »Sich-etwas-sagen-lassen«
kommt und diesem neu Erworbenen eine eigene Relevanz eignet: Es wiirde sogar —
sobald es einmal existiert, der Zuhérer es sich also »hat sagen lassen« — gelten, wenn es
niemanden und nichts AuSeres giibe oder gegeben hitte, das es ins Spiel brichte oder
gebracht hitte. Hier deutet sich eine Verkniipfung des Kontingenten mit einem Gel-
tungskriterium an, das als Hinweis auf ein Modell der Kompatibilitit und wechselseiti-
gen Verwiesenheit von Kontingenz und Vernunft zu begreifen ist.

61

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

Aquivalenzen) gedacht werden darf. Die Sprache derjenigen, die mit-
einander sprechen, ist eine gemeinsame, und sie verstandigen sich
tiber etwas, das ihnen gemeinsam zuginglich ist. Selbst ein Uberset-
zungsvorgang wiirde das Mehr neutralisieren, da in ihm das zu Ver-
stehende in bereits Verstandenes tibersetzt wiirde. Das Neue wiirde
blof3 in einer neuen externen Bezugnahme bestehen, d.h. der bisher
bekannte Ausdruck x beschreibt auch das, was die andere Person mit
dem Ausdruck y meint. Der Ausdruck x wiirde dabei aber keinen
Zuwachs erfahren, es wire lediglich eine Aquivalenzbeziehung zwi-
schen zwei Ausdriicken verschiedener Sprachen etabliert worden.
Gadamer denkt stattdessen, die Verstindigung geschehe in einer
Sprache, so dass diese Sprache im Verlauf des Gespriches tatsichlich
sangereichert« wird — vielleicht sogar erst als diese eine Sprache ent-
steht. Das Mehr ist ein Mehr innerhalb der einen Sprache und nicht
im Verhiltnis zwischen Sprachen.

Dadurch ist nun aber auf einer neuen Ebene eine strukturelle
Kontingenz identifizierbar: Es ist unmoglich, dass die Bedeutungen,
die innerhalb einer Sprache bis zu einem gegebenen Zeitpunkt er-
schienen sind oder zum Ausdruck gebracht wurden, die Bedeutungen
determinieren, die in der Folge erscheinen oder zum Ausdruck ge-
bracht werden. Denn wenn dies so wire, dann wiirde entweder keiner
der Sprecher die Sprache wirklich beherrschen, da die Sprache ihnen
als solche entzogen wire und ihre Verstindigung in der weiterge-
fiihrten Anstrengung der Aneignung bestehen wiirde, oder die Spre-
cher wiirden immer schon tiber alle Bedeutungen verfiigen und jede
Verstindigung wire berfliissig. Beide Alternativen sind jedoch,
wenn der Geschehenscharakter des Gespriachs angenommen wird,
zu negieren. Wenn die Sprache also nicht alle Bedeutungen immer
schon umfasst, was teilen die Sprecher dann, wenn sie die Sprache
teilen? Offensichtlich teilen sie einen Zugriff auf die Sprache, d.h.
sie befinden sich in der Sprache in ihrem Lebensvollzug, in einem
Verhiltnis der Unmittelbarkeit also, und nicht in einem Verhailtnis

% »Jede Sprache ist so erlernbar, daf8 ihr vollendeter Gebrauch einschliefSt, daf8 man
nicht mehr aus seiner Muttersprache oder in seine Muttersprache iibersetzt, sondern
in der fremden Sprache denkt. Fiir die Verstindigung im Gesprich ist solche Beherr-
schung der Sprache geradezu eine Vorbedingung. Jedes Gespriach macht die selbstver-
stindliche Voraussetzung, daf} die Redner die gleiche Sprache sprechen. Erst wo es mog-
lich ist, sich durch das Miteinanderreden sprachlich zu verstindigen, vermag das
Verstehen und die Verstindigung tiberhaupt zum Problem zu werden.« (Gadamer 1990:
388)

62

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

der >Ubersetzung:, wenn Ubersetzung heifit, dass das Sprachliche
(zumindest des anderen) als Fremdes und Auferliches erfahren wird.
Die Sprache hat dabei keine einheitliche, unabhingige und klar abge-
grenzte Existenz. Sie ist nicht mehr als ihr Vollzug (Gadamer 1990:
4531.), womit auch gesagt ist, dass der Verweis auf eine Struktur der
Sprache, in der alle Bedeutungen, die zum Ausdruck kommen, der
Potenz nach bereits angelegt sind, nicht mehr als ein Angeben einer
notwendigen Bedingung ist, die das Phdnomen der tatsachlich neuen
Bedeutungen nicht allein erklidren kann. In dieser Hinsicht lasst sich
das Teilen einer Sprache auch als solches beschreiben, das immer
wieder neu erzeugt wird oder werden muss, denn

»die Sprache, in der etwas zur Sprache kommt, [ist] kein verfiigbarer Besitz des
einen oder des anderen der Gesprichspartner (...). Jedes Gesprich setzt eine
gemeinsame Sprache voraus, oder besser: es bildet eine gemeinsame Sprache
heraus. Es ist da etwas in die Mitte niedergelegt, wie die Griechen sagen, an
dem die Gesprichspartner teilhaben und woriiber sie sich miteinander austau-
schen. Die Verstindigung iiber eine Sache, die im Gesprich zustande kommen
soll, bedeutet daher notwendigerweise, dafl im Gesprich eine gemeinsame Sa-
che erst erarbeitet wird. (...) Verstindigung im Gesprich ist nicht ein blofles
Sichausspielen und Durchsetzen des eigenen Standpunktes, sondern eine Ver-
wandlung ins Gemeinsame hin, in der man nicht bleibt, was man war.« (Gada-
mer 1990: 384)

Die Sprache iiberschreitet ihren Vollzug also nicht durch eine aktuale
ideale Existenz, die die Sprecher transzendiert (auch wenn Gadamers
Ausfiihrungen aufgrund ihres romantischen Bezugsrahmens manch-
mal so klingen), sondern nur insofern sie eine temporale Ausdeh-
nung hat — ein Aspekt, der unter dem Titel der Wirkungsgeschichte
behandelt wird. Mit Wirkungsgeschichte ist dabei nicht primir die
beschreibbare Rezeptionsgeschichte eines Werkes oder eines Gedan-
kens gedacht, sondern sie wird in ihrer Prasenz in jedem neuen Akt
der Rezeption thematisch. Die Wirkungsgeschichte bestimmt die je-
weilige Herangehensweise an ein Werk oder an eine sprachliche Au-
Berung.” Die temporale Ausdehnung ist daher nicht nur die mate-

57 »Das historische Bewuf3tsein soll sich bewufdt werden, dafl in der vermeintlichen
Unmittelbarkeit, mit der es sich auf das Werk oder die Uberlieferung richtet, diese an-
dere Fragestellung stets, wenn auch unerkannt und entsprechend unkontrolliert, mit-
spielt. Wenn wir aus der fiir unsere hermeneutische Situation im ganzen bestimmten
historischen Distanz eine historische Erscheinung zu verstehen suchen, unterliegen wir
immer bereits den Wirkungen der Wirkungsgeschichte. Sie bestimmt im voraus, was
sich uns als fragwiirdig und als Gegenstand der Erforschung zeigt, und wir vergessen

63

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

riale Gestalt, in der Sprachzeugnisse vergangener Epochen weiter-
existieren, sondern sie ist zugleich die Instanz, durch die aktuale Re-
zeptionen in strukturierender Weise auf vergangene verwiesen wer-
den. Mit dem Begriff der Wirkungsgeschichte wird somit erfasst,
dass sprachliche Auflerungen, wann auch immer sie getitigt wurden
oder werden, sich in die Gesamtheit der sprachlichen AufSerungen
einschreiben und dadurch Wirkungen entfalten. In diesen Wirkun-
gen verursachen sie neue Bedeutungen in bestehenden AufSerungen
oder sie initiieren iiberhaupt die Produktion neuer AufBerungen.
Wiederum kommt also das historische Ereignismodell ins Spiel, in
dem einzelne Ereignisse Teil des Geschehens sind und ihre Bedeu-
tung erst im Fortgang des Geschehens entfalten, wobei Bedeutung
nicht etwas sein muss, das zum Geschehensprozess hinzukommt,
sondern bezeichnen kann, dass die Beteiligung eines Ereignisses an
dem Geschehen offensichtlich wird. Nicht alle Aspekte, die ein Ge-
schehen im Ganzen konstituieren, sind auf gleiche Weise evident
oder notwendig fiir es. Die spiteren Bedeutungen und AufSerungen
bilden den sunbewussten< Rahmen einer erneuten Herangehenswei-
se an die urspriinglichen Auflerungen selbst, sie fokussieren den
Blick und leiten die Lektiire. Gleichzeitig macht die Wirkungs-
geschichte aber auch deutlich, dass die Vorginge des Verstehens ein
Fortschreiben und Erneuern darstellen. Das Verstehen ist also eigen-
standig produktiv und in dieser Hinsicht auf das hic et nunc bezogen.
Gadamer nennt dieses Zusammenspiel zwischen urspriinglichem
Text, Wirkungsgeschichte und produktivem neuen Verstehen Speku-
lation.%

Kehren wir zu der Frage zuriick, was das Geteilte ist. Es zeichnen

gleichsam die Hilfte dessen, was wirklich ist, ja mehr noch, wir vergessen die ganze
Wahrheit dieser Erscheinung, wenn wir die unmittelbare Erscheinung selber als die
ganze Wahrheit nehmen.« (Gadamer 1990: 305 f.)

58 »Eines und dasselbe und doch ein anderes zu sein, dieses Paradox, das von jedem
Uberlieferungsinhalt gilt, erweist alle Auslegung als in Wahrheit spekulativ. (...) Das
soll gewif$ nicht heiflen, dafl jeder Interpret fiir sein eigenes BewufStsein spekulativ ist,
d.h. daf} er ein BewufStsein des Dogmatismus besitzt, der in seiner eigenen Auslegungs-
intention liegt. Vielmehr ist gemeint, dafs alle Auslegung tiber ihr methodisches Selbst-
bewuftsein hinaus in ihrem tatsidchlichen Vollzuge spekulativ ist — und das ist es, was an
der Sprachlichkeit der Auslegung heraustritt. Denn das auslegende Wort ist Wort des
Auslegers — es ist nicht die Sprache und das Lexikon des ausgelegten Textes. Darin
driickt sich aus, dafl die Aneignung kein bloler Nachvollzug oder gar ein blofses Nach-
reden des iiberlieferten Textes ist, sondern wie eine neue Schopfung des Verstehens.«
(Gadamer 1990: 477)

64

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

sich zwei Dinge in Gadamers Ausfithrungen ab: Erstens liegt das Ge-
teilte offenbar sehr grundlegend in der Sprachlichkeit iiberhaupt,
weshalb auch die Ubersetzung nur ein sekundires Phinomen ist, die
nicht das bestmdogliche Verhiltnis zu einer >Fremdsprache< zum Aus-
druck bringt (Sallis 1989). Sprache tiberhaupt bildet ein Kontinuum,
innerhalb dessen sich alle Menschen bewegen und womit sie die
prinzipielle Ausstattung haben, sich in Verstindigungsprozesse zu
begeben. Zugleich ist alles Verstehbare immer schon sprachlich und
damit fiir den Verstehenden zuginglich. »Sein, das verstanden wer-
den kann, ist Sprache«, schreibt Gadamer (Gadamer 1990: 478).

Zweitens befindet sich das Geteilte aber auch in einer Tradition,
in dem spezifischen Uberlieferungszusammenhang einer National-
sprache. Eine solche bezeichnet weniger einen fest umgrenzten, ge-
teilten Bestand an Bedeutungen oder Sitzen, sondern eher eine
geteilte Bildungstradition, tiber die eine Wirkungsgeschichte sich
auferlegt und dhnliche Fokussierungen und Lektiirerichtungen pro-
duziert. Gadamer schlieft hierbei unkritisch an Hegel an und kon-
zipiert Bildung als den Vorgang, in dem sich die allgemeine Sprach-
lichkeit der Welt zu einer bestimmten Sprachlichkeit konkretisiert.
Der Erwerb der Sprache ist das Erwerben einer besonderen Sprache
mit ihren Sitten, Traditionen und Institutionen (Gadamer 1990: 20).
Mit dieser Prazisierung und Modifikation der Idee einer allgemeinen
Sprachlichkeit wird es schwierig, sich vorzustellen, wie jemand, der
diesen Bildungsprozess nicht durchlaufen hat, an dem Vollzug einer
Sprache teilnehmen konnen soll. Die Universalitit der Sprachlichkeit
iberhaupt findet hier also eine deutliche Grenze. Allerdings soll das
Innen aller besonderen Sprachen als so offen gedacht werden, dass es
nicht nur neue Entwicklungen widerspiegelt, sondern diese sogar mi-
tinitiiert.>

Gadamers Hauptwerk bietet also einen Strukturbegriff der Kon-
tingenz an, der wie folgt auf den Punkt gebracht werden konnte:
Gerade aufgrund der fundamentalen Sprachlichkeit jeglichen
menschlichen Seins in der Welt, miissen innerhalb dieser Sprachlich-
keit Neues und Wandel bestindig moglich sein. Wire eine Sprache

5 »Im sprachlichen Geschehen findet daher nicht nur das Beharrende seine Stitte, son-
dern gerade auch der Wandel der Dinge. So kénnen wir z. B. am Verfall von Worten den
Wandel der Sitten und Werte ablesen. (...) All das vermag die Sprache offenbar deshalb,
weil sie keine Schopfung des reflektierenden Denkens ist, sondern das Weltverhalten, in
dem wir leben, selber mit vollzieht.« (Gadamer 1990: 453)

65

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

ein fiir allemal gegeben und wiirde sie daher Bedeutungen strukturell
determinieren, wire damit zugleich das Sein der Welt zu einem Ab-
schluss gekommen. Das Neue und der Wandel lassen sich iiber den
Begriff des Verstehens explizieren, der sowohl das Verhéltnis zur
Welt als auch — allerdings in anderer Qualitidt — das Verhiltnis zu
anderen Menschen bestimmt, denn dieser Begriff setzt voraus, dass
der Verstehende das zu Verstehende und spiter Verstandene (neu)
erwirbt. Letzteres befindet sich dementsprechend in einer kontingen-
ten Relation zu dem zuvor >Verstandenen, da es nicht notwendig aus
diesem folgen oder darin impliziert sein kann. Fiir die Sprache ins-
gesamt heifst dies, dass sie in der Lage sein muss, sich permanent zu
iberschreiten und neue Bedeutungen nicht nur zuzulassen — dies
wiirde die Bedeutungen extern als etwas additiv Hinzukommendes
beschreiben —, sondern sie sogar hervorzubringen. Natiirlich steht
dieses Moment nicht im Vordergrund der Ausfithrungen Gadamers,
denn seine Uberlegungen unterstreichen stirker den Charakter des
Geteilten, der auf die {iberwiltigende Kraft des Einverstindnisses
verweist, das immer bereits besteht. Trotzdem bedarf aber auch die-
ses Teilen, wie die Rekonstruktion gezeigt hat, zumindest zu Zwe-
cken der Beweglichkeit des Moments der Offenheit.

Das Werk Jacques Derridas kann als konsequentes Weiterden-
ken der Situiertheit in der universalen Sprachlichkeit verstanden
werden. Es steht damit — verkiirzt gesprochen — am anderen Ende
eines Kontinuums moglicher Positionen ausgehend von derjenigen
Gadamers. Derridas CEuvre (d.h. zumindest das frithe) befasst sich
mit den Fragen, wie und warum die unvermeidliche Moglichkeit,
dass sich neue und bisher unbekannte Bedeutungen ereignen, (als
Bedingung der Moglichkeit von Bedeutung tiberhaupt) zu denken
ist,° und welche Konsequenzen daraus fiir die Grundbegriffe der
westlichen Philosophie resultieren. Deren Dekonstruktion dufSert

% Die Kontinuitit dieses Themas und der mégliche Bezug der Frage auf die marxisti-
sche Tradition wird in dem Buch Marx’ Gespenster deutlich: »»The time is out of joint«:
Die Formel spricht von der Zeit, sie sagt auch die Zeit, aber sie bezieht sich einzig und
allein auf diese Zeit, auf diese Zeiten, auf ein »diese Zeit hier¢, die Zeit dieser Zeit hier,
die Zeit dieser Welt, die fiir Hamlet eine >unsere Zeit< war, nur ein >diese Welt hiers,
diese Epoche und keine andere. Diese Pradikation sagt etwas von dieser Zeit, und sie
sagt es im Prisens des Verbs sein (...), aber wenn sie es damals gesagt hat, in dieser
anderen Zeit, im Perfekt, irgendwann einmal in der Vergangenheit — wie soll es dann
fiir alle Zeiten gelten? Anders gesagt: Wie kann sie wiederkehren und sich von neuem
prisent machen, sich aufs neue und als das Neue prisentieren? Wie kann sie von neuem
da sein, wenn ihre Zeit nicht mehr da ist? Wie kann sie fiir all die Male gelten, in denen

66

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

sich dann nicht als Relativierung, sondern in deren Uberbietung (zu-
mindest in der Artikulation dessen, was zu leisten ist), was Benning-
ton dazu fiihrt, treffenderweise bei Derrida von »Ultra-Philosophie«
zu reden (Bennington/Derrida 1994: 134). Wesentlicher Ausgangs-
punkt fiir Derridas Analyse des Neuen und der Kontingenz im
Sprachvollzug ist dabei die Auseinandersetzung mit der Sprechakt-
theorie. So beginnt Derrida seinen Text Signatur Ereignis Kontext
mit einer Reflexion iiber den Begriff der Kommunikation, in der
mit Bezug auf dessen vielfiltige Verwendungsweisen das Moment
der Ubertragung als dasjenige ausgezeichnet wird, iiber das es zu-
nichst nachzudenken gilt. Einige Grundbegriffe der Beschreibung
oder der Explikation der Bedeutungsgenese (und Derrida unterstellt
hierbei, dass Bedeutung nur innersprachliche sein kann), wie bei-
spielsweise derjenige der Metapher, setzen immer schon voraus, was
sie allererst erkliren wollen. Dies wird unter anderem zum Problem,
wenn der Zusammenhang zwischen einem nicht-semiotischen und
einem semiotischen Verstindnis der Kommunikation mit Hilfe des
Begriffs der Metapher geklart werden soll.6' Es bedarf also einer
grundlegenderen Klirung des Ubergangs von einer Bedeutung zur
anderen.

Dieses Nachdenken iiber mogliche Bedeutungen des Wortes
>Kommunikation¢, das vermeintlich kaum argumentativ motiviert
ist, ist entgegen diesem ersten Anschein zentral fiir die Argumenta-
tion. Der Text, der sich im Einleitungsstil darbietet, stellt eine Eror-
terung von moglichen Strategien der Bedeutungsklarung dar, die pa-

wir versucht sind, >unsere Zeit< zu sagen?« (Derrida 1995: 85) Vgl. dazu Niederberger
2000c.

1 »Doch wir behaupten nicht, dafl diese nicht-semiotische Bedeutung des Wortes Kom-
munikation, wie sie in der Alltagssprache, in sogenannten natiirlichen Sprachen, wirkt,
die eigentliche oder urspriingliche Bedeutung darstellt und daf3 folglich die semantische,
semiotische oder linguistische Bedeutung einer Ableitung, einer Erweiterung oder einer
Einschrinkung, einer metaphorischen Verschiebung entspricht. Wir behaupten nicht,
wie man versucht sein kénnte, die semio-linguistische Kommunikation nenne sich more
metaphorico >)Kommunikation¢, weil sie in Analogie zur >physikalischen< oder >realenc
Kommunikation etwas durchladft, tibertrigt, iibermittelt, Zugang gewahrt. Wir behaup-
ten es nicht:

1. weil der Wert der eigentlichen Bedeutung problematischer denn je erscheint,

2. weil der Wert von Verschiebung, Ubertragung und so weiter eben gerade fiir den
Metaphernbegriff konstitutiv ist, der jene semantische Verschiebung erkliren soll, die
zwischen der Kommunikation als nicht semio-linguistischem Phéinomen und der Kom-
munikation als semio-linguistischem Phénomen stattfindet.« (Derrida 1999c: 326 —
Ubersetzung modifiziert)

67

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

radigmatischen Charakter fiir das Bedeutungsverstehen iiberhaupt
bekommen konnten. Derrida lehnt also als erstes, wie sich zeigt, die
Moglichkeit der Klirung von Bedeutung mit Hilfe einer basalen Un-
terscheidung zwischen eigentlichen und abgeleiteten oder tibertrage-
nen Bedeutungen ab, da einer solchen Unterscheidung das zu Grunde
liegt, was allererst gekliart werden muss, namlich die »Ableitung< oder
>Ubertragunge. Als nichstes wendet er sich der Strategie zu, mogliche
Mehrdeutigkeiten als solche zu begreifen, die sich mit Hilfe des Kon-
textes klaren (lassen). Und auch hier kommt er zu dem Schluss, dass
es problematisch ist, ein eindeutiges Verstindnis des Kontextes zu
entwickeln (Derrida 1999c: 326f.). Mit diesen beiden Strategien
zeichnet Derrida diejenigen aus, die bestrebt sind, Bedeutung rein
aus der Prisenz zu verstehen: Die erste Strategie nimmt an, ein Spre-
cher oder ein Horer (zumeist aber beide) verfiige iiber die Totalitit
einer Sprache (oder zumindest tiber die Totalitdt der eindeutigen Be-
deutungen einer Sprache) — und es sind hier durchaus Elemente der
Sprachphilosophie wiederzuerkennen, die zur These von der »Kon-
tingenz der Sprache(n)« fithrt — und sei vor diesem priasenten Hinter-
grund in der Lage, eine neue Bedeutung als eine solche wahrzuneh-
men, die von der eigentlichen abgeleitet wurde — und sei es auch nur
in der negativen Fassung, dass das Neue in der bestehenden Sprache
nichtssagend ist. Diese Strategie setzt sich aber der Verpflichtung aus
zu kldren, wie die Abgeleitetheit und das Abgeleitete zu verstehen
sein sollten, wenn doch alles Verstehen zuvor an die Eindeutigkeit
gebunden wurde.®? Die zweite Strategie kann zwar mit einer poten-
tiellen Mehrdeutigkeit der Sprache an sich leben (und das heifst auch,
nicht mit der prinzipiellen Differenz zwischen eigentlicher und un-
eigentlicher Bedeutung zu operieren), geht jedoch davon aus, dass
diese Mehrdeutigkeit im Hier und Jetzt der kontextuellen Bedingun-
gen auf eine Eindeutigkeit reduzierbar ist. Hier stellt sich das logi-
sche Problem, ob und wenn ja, wie dieser Begriff des Kontextes wi-
derspruchsfrei gedacht und beschrieben werden kann, da sein
Funktionieren in der gewiinschten Weise voraussetzen wiirde, dass
der Kontext selbst sprachlichen Charakters wire und so in der gege-
benen Situation durch die Prisenz nun eindeutiger sprachlicher Ge-

¢ Und ein kurzes Nachdenken iiber gewdhnliche Theoriestrategien, diesen Punkt in
Griff zu bekommen, macht unmittelbar die Logik des derridaschen Ubergangs zum
zweiten Punkt deutlich, denn zumeist werden nun kontextuelle Elemente als erklarende
eingefiihrt.

68

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

halte dariiber entscheiden wiirde, wie die Mehrdeutigkeit in diesem
Fall aufzulgsen ist.

Derrida bezieht sich — parallel zu und doch anders als Gadamer —
auf eine temporalisierte Gestalt der Sprache, um in ihr zunichst wei-
tere Argumente gegen die prisentistischen, vermeintlichen Klirun-
gen zu gewinnen, aber auch ein eigenes Modell zu entfalten. Die
>Radikalitétc des derridaschen Ansatzes manifestiert sich in seiner
Fassung der Sprache als Schrift, in der sich der historische Aspekt
der Sprache materialisiert, zugleich jedoch die Funktionsweise der
Sprache als formale und damit der absoluten Verfiigbarkeit der Spre-
cher prinzipiell entzogene zum Ausdruck kommt.6> Philosophie-
geschichtlich, so konstatiert Derrida, reprisentiere die Schrift zwei
Grundiiberlegungen zur Idealitit der Bedeutung oder des Gehalts,
den die Sprache iibermittelt: Einerseits wird sie als sprachliche Form
neben anderen als Beweis fiir die Unabhingigkeit der Idealitdt von
ihrem materialen Triiger gesehen. Andererseits steht sie als Medium,
das die blofle Augenblickshaftigkeit der miindlichen Rede tiber-
schreitet, fiir die raum-zeitliche Unbegrenztheit der Idealitét (Derri-
da 1999c: 328). Neben den zwei Bestimmungen der Idealitdt wird
aber aus den Uberlegungen auch abgeleitet, dass die Idealitit der Be-
deutung immer schon vor der Erfindung der Schrift besteht. Die
Schrift wird dann nur zu einem Vehikel fiir den Transport der Ideali-
tat iiber den engen Raum des Denkens und der Stimme hinaus. Die
Schrift ist — zumindest im Idealfall — ein blofSer Reprisentant der
idealen Bedeutung. SchliefSlich macht Derrida auf zwei Aspekte auf-
merksam, die in diesem Modell hiufig mitgefithrt werden und die
nun zur Generalisierung der Schrift fiihren sollen: Die beiden Aspek-
te lassen sich unter dem Begriff der »Abwesenheit< vereinigen: Die
Schrift funktioniert unter Abwesenheit eines Angesprochenen, und
sie bedeutet unter Abwesenheit der Anwesenheit, die sie konstituiert
(Derrida 1999c: 3301.). Bei Condillac, der im ersten Teil von Signatur
Ereignis Kontext den Hintergrund der Analyse bildet, haben diese
Aspekte — wie in der allgemeinen Position, die sich in der Philoso-
phiegeschichte wiederholt artikuliert — nur marginalen Charakter.
Derrida fiihrt diese verschiedenen Uberlegungen zur Schrift zusam-

6 Zu einer grundsitzlichen Erdrterung von Derridas Schriftanalyse fiir die dekonstruk-
tive Betrachtung der Philosophiegeschichte vgl. Tewes 1994. Kritisch ist allerdings an-
zumerken, dass Tewes zu einer iiberstarken Parallelisierung eines neoplatonischen Na-
turbegriffs und der derridaschen Sprache als Schrift tendiert.

69

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

men und formuliert daraus eine allgemeine schrift-theoretische
These:

»Ein schriftliches Zeichen tritt hervor in Abwesenheit des Empfingers. Wie ist
diese Abwesenheit zu kennzeichnen? Man kann sagen, daf3 in dem Moment, da
ich schreibe, der Empfinger im Feld meiner gegenwirtigen Wahrnehmung nicht
anwesend zu sein braucht. Aber ist diese Abwesenheit nicht einfach eine ent-
fernte, aufgeschobene oder in dieser oder jener Form in ihrer Reprisentation
idealisierte Anwesenheit? Es scheint nicht so, oder zumindest miissen diese Dis-
tanz, dieser Abstand, dieser Verzug, diese différance sich zu einer gewissen Ab-
solutheit an Abwesenheit erheben lassen, damit die Struktur der Schrift, gesetzt
den Fall, die Schrift existiert, sich konstituiert. Erst dann konnte die différance
als Schrift nicht linger eine (ontologische) Modifikation der Gegenwart (sein).
Meine sschriftliche Kommunikation< muf3, trotz des vélligen Verschwindens
eines jeden bestimmten Empfingers iiberhaupt, lesbar bleiben, damit sie als
Schrift funktioniert, das heif3t lesbar ist. Sie muf3 in vélliger Abwesenheit des
Empfingers oder der empirisch feststellbaren Gesamtheit von Empfingern wie-
derholbar — siterierbar< — sein. Diese Iterierbarkeit (iter, »von neuem¢, kommt
von itara, anders im Sanskrit, und alles Folgende kann als die Ausbeutung jener
Logik gelesen werden, welche die Wiederholung mit der Andersheit verbindet)
strukturiert das Zeichen der Schrift selbst, welcher Typ von Schrift es im iibri-
gen auch immer sein mag (...). Eine Schrift, die nicht iiber den Tod des Emp-
fangers hinaus strukturell lesbar — iterierbar — ist, wire keine Schrift.« (Derrida

1999c: 3321.)

Die zentralen >Begriffe, die Derrida ins Spiel bringt, sind diejenigen
der différance und der Iterierbarkeit. In ihrer Verschrinkung ist, wie
es in dem vorhergehenden Zitat skizziert wird, seine These zur >Kon-
tingenz der Kommunikation< zu verstehen. Ein neuer Begriff der
Schrift soll dazu dienen, eine historische Gestalt der Sprache aus-
zumachen, die nicht eine bloSe Uberlieferung ist, sondern in der die
Materialitit der Uberlieferung mit den formalen Bedingungen der
Wiederholbarkeit und Verstehbarkeit der Sprachelemente eine Ver-
bindung eingegangen ist. Die Sprache trigt >ihr« Gedachtnis, verfiigt
jedoch strukturell nicht iiber eine abgeschlossene Gestalt desselben
(da sie strukturell nichts als Verweis ist), d.h. es ist ebenso unsinnig,
von dem Gedichtnis der Sprache zu reden wie von der radikalen
Jetztheit und damit Beliebigkeit der Bedeutung. Expliziert wird die-
ser Gedanke im >Nicht-Begriff< der différance.

Im Anschluss an die Arbeiten des Linguisten Ferdinand de Saus-
sure macht sich Derrida die Differentialitit der Entititen, die die
Sprache konstituieren, zu Eigen. Sprachliche Zeichen tragen an sich
keine positive Bedeutung, sondern die Bedeutung resultiert aus ihrer

70

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

jeweiligen differentiellen Stellung im Verhiltnis zu den anderen Zei-
chen. Derrida, der neben dieser mit einer weiteren Bedeutung des
Wortes différer operiert und damit an die zuvor angefiihrten Uberle-
gungen zur Schrift anschliefit, stellt zugleich mit Blick auf die Zeit-
achse fest, dass damit aber auch

»die bezeichnete Vorstellung, der Begriff, nie an sich gegenwirtig ist, in hinrei-
chender Prisenz, die nur auf sich selbst verwiese. Jeder Begriff ist seinem Gesetz
nach in eine Kette oder in ein System eingeschrieben, worin er durch das syste-
matische Spiel von Differenzen auf den anderen, auf die anderen Begriffe ver-
weist. Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die
Méglichkeit der Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses und -systems iiberhaupt.
Aus dem gleichen Grunde ist die différance, die kein Begriff ist, auch kein ein-
faches Wort, das sich als ruhige und gegenwirtige, auf sich selbst verweisende
Einheit eines Begriffs und eines Lautes vergegenwirtigen laf3t.« (Derrida 1999b:

40)

Derrida modifiziert somit das Modell der strukturalistischen Lin-
guistik, indem er von einer synchronen, abstrakt-atemporalen Dar-
stellung der Sprache zu einer Erkliarung des Sprachgeschehens in sei-
nem zeitlichen und historischen Verlauf iibergeht. Er konstatiert, die
Bedeutungsproduktion vollziehe sich mit differentiellen Relationen
durch das Sprachgeschehen hindurch, d.h. das Bestehen von Diffe-
renzen an einem Nullgrad muss vor allem eine zeitliche Dimension
bekommen. Dadurch reicht es aber nicht mehr aus, von an sich be-
stehenden Differenzen in einem System derselben auszugehen. Viel-
mehr muss nun verstehbar sein, wie jeder neue Sprechakt sich wieder
als ein solcher konstituieren kann und notwendig konstituiert, der in
einer differentiellen Relation zu anderen steht. Derrida wihlt fiir
diesen >Mechanismus< den Ausdruck der différance, mit dem eine
Art der Neutralitit gegentiber Aktivitit und Passivitit zum Aus-
druck gebracht werden soll. Einerseits zeichnet sie ein (quasi-)trans-
zendentales >Prinzip< aus, das es ermdglicht, dass sich die differentiel-
le Struktur in jedem Sprechakt reproduziert. Dies konnte als
Reminiszenz an das grammatische oder wittgensteinianische, tiber
Regeln operierende Sprachverstindnis begriffen werden. Anderer-
seits wird — nun gegen den Strukturalismus und die grammatischen
Modelle, aber wiederum parallel zu Saussure®* — ein Vorrang des
Sprachgeschehens vor dem System der Sprache verteidigt, so dass

¢ »Die Sprache (langue) ist erforderlich, damit das Sprechen (parole) verstiandlich sei
und alle seine Wirkungen entfalte. Das Sprechen aber ist erforderlich, damit die Sprache

71

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

diese Transzendentalitit keine Instanz sein kann, die der Sprache jen-
seitig ist oder ihr im strikten Sinne vorhergeht. Sie ist nicht einmal
eine inhirente Instanz der Sprache, sondern sie muss von den Spre-
chakten her jeweils neu rekonstruiert werden. Vorstellbar ist dies,
wenn Sprechakte oder einzelne Elemente von Sprechakten so ver-
standen werden, dass sie sich, um bedeutungstragende zu sein, je-
weils wieder neu in differentielle Relationen zu anderen bringen
miissen. Dadurch kommt eine Semantisierung und Historisierung
in das saussuresche Schema hinein: Die Sprache konstituiert sich
temporal in jeweiligen Differenzrelationen, die sich unmittelbar
vom gegebenen Moment auf die historische Achse ausdehnen. Damit
besteht das differentielle System, von dem her der einzelne AufSe-
rungsakt seine Bedeutung bezieht, erst im Moment von dessen Au-
Berung selbst. In dem so rekonstruierten Sprechakt erscheint nun ein
doppeltes, den Wert der Prisenz brechendes Verweisungsverhiltnis:

»Die différance bewirkt, daf3 die Bewegung des Bedeutens nur moglich ist,
wenn jedes sogenannte >gegenwirtige« Element, das auf der Szene der Anwe-
senheit erscheint, sich auf etwas anderes als sich selbst bezieht, wihrend es das
Merkmal des vergangenen Elementes an sich behilt und sich bereits durch das
Merkmal seiner Beziehung zu einem zukiinftigen Element aushéhlen ldfSt, wo-
bei die Spur sich nicht weniger auf die sogenannte Zukunft bezieht als auf die
sogenannte Vergangenheit und die sogenannte Gegenwart durch eben diese
Beziehung zu dem, was es nicht ist: absolut nicht ist, nicht einmal eine Vergan-
genheit oder eine Zukunft als modifizierte Gegenwart, konstituiert.« (Derrida
1999b: 42)

Ein so verstandener Sprechakt lasst sich nicht mit der klassischen
Vorstellung der Prasenz verbinden. Er ist ndmlich nur ein Sprechakt,
weil er einerseits auf >vergangene« Sprechakte verweist, zu denen er
sich in Beziehung setzt, und weil er andererseits das Kommen wei-
terer Sprechakte, die sich auf ihn beziehen, ankiindigt. In diesem
Sinne findet sich jeder Sprechakt in ein zeitliches Gefiige einge-
schrieben. Derrida treibt den Bruch mit dem Denken der >Prisenz«
so weit, dass das eben Ausgefiihrte nicht mehr so verstanden werden
kann, als ob es mit der différance einen Mechanismus gibe, der hin-
ter dem Sprachgeschehen immer prisent sei. Vielmehr zielen die
Komplikationen und Paradoxa der Argumentation und der Aus-
sageversuche (Negationen der Begriffe durch widersprechende Ad-

sich bilde; historisch betrachtet, ist das Sprechen das zuerst gegebene Faktum.« (Saus-
sure 1967: 22 — Ubersetzung modifiziert)

72

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

jektive, symbolische Durchstreichungen, rhetorische Zuriicknah-
men) darauf ab, etwas anzudeuten, was in der Sprache wirkt, dieser
sogar eine Art Struktur gibt und vor allem ihre Versteh- und Wieder-
holbarkeit sichert, dabei jedoch — anders als Regeln, Grammatiken
oder selbst die gadamersche Wirkungsgeschichte — selbst nichts ir-
gendwie substantiell Fassbares ist. Die Manifestation der différance
beschreibt er dementsprechend als Spur (trace), Ur-Spur (archi-trace)
oder Ur-Schrift (archi-écriture), Benennungen, die eine De-Trans-
zendentalisierung beabsichtigen.

Derrida entwickelt damit in Grundrissen ein Modell, in dem sich
die Elemente der Wiederholung oder der Wiederholbarkeit (und da-
rin impliziert der Nachvollziehbarkeit) und des Neuen verschrianken
(vgl. dazu auch Bertram 2002). Der Vergangenheitsbezug steht fiir
die Ermoglichung der aktualen Bedeutung durch die historische Ge-
wordenheit der Sprache, durch einen Fonds an Bedeutung also, der
zur Wiederholung kommt und der das Wiederholen der Bedeutung
ermoglicht. Gleichzeitig erschopft sich die Sprache aber nicht in der
Wiederholung, sondern durch das Anwachsen der Gelegenheiten zur
Wiederholung sowie durch die Moglichkeit neuer Gebrauchsweisen
des Alten, aber auch des grundsitzlich neuen Einfiihrens von Zeichen
oder Zeichenkombinationen entstehen immer neue Relationen der
Differentialitdt. Durch dies und die offene Verweisungsstruktur auf
das Kommen zukiinftiger Sprechakte, die wieder neue Differentiali-
titen ins Spiel bringen, konnen bestindig neue Bedeutungen erschei-
nen. Diese neuen Bedeutungen konnen zu Tage treten, da Bedeutun-
gen nur aufgrund der Differenzen bestehen und die Elemente, die die
Differenzen konstituieren, wenn auch nicht unendlich (selbst Derri-
da versteht die Sprache so, dass sie aus Endlichem konstituiert ist), so
doch in ihren Kombinationsmdoglichkeiten unbegrenzt sind. Hierbei
bleibt zu kldren, ob diese Unbegrenztheit in der Temporalitit, der
Réaumlichkeit oder der Struktur begriindet liegt.

Im Gegensatz zu den Analysen des Modells der s>Kontingenz der
Sprache(n)« ist Derrida davon tiberzeugt, dass es kein sprachliches
Zeichen gibt, das nicht Teil unserer Sprache werden kann oder sogar
wird, sobald es erscheint:

»Jedes linguistische oder nicht-linguistische, gesprochene oder geschriebene
(...) Zeichen kann als kleine oder grofle Einheit zitiert, in Anfiihrungszeichen
gesetzt werden; dadurch kann es mit jedem gegebenen Kontext brechen, unend-
lich viele neue Kontexte auf eine absolut nicht saturierbare Weise erzeugen.
Dies setzt nicht voraus, dafl das Zeichen aufSerhalb von Kontext gilt, sondern

73

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

im Gegenteil, daf3 es nur Kontexte ohne absolutes Verankerungszentrum gibt.
Diese Zitathaftigkeit, diese Verdopplung oder Doppelheit, diese Iterierbarkeit
des Zeichens ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Normale/Anor-
male), ohne welches ein Zeichen sogar nicht mehr auf sogenannt >normale<
Weise funktionieren kénnte.« (Derrida 1999¢: 339 — Ubersetzung modifiziert)

Die Unendlichkeit neuer Bedeutungen liegt damit letztlich in der
spezifischen Struktur der Abhingigkeit der Bedeutung von Zeit und
Raum: Eine Bedeutung kann es immer nur hier und jetzt geben, aber
das Hier und Jetzt ist selbst nicht mehr als eben dieses Hier und Jetzt.
Es gibt nichts, was fiir ein neues Hier und Jetzt die Identitit der Be-
deutung garantieren konnte. Die Eigentiimlichkeit der Sprache, Zei-
chen zur Verfiigung zu stellen, die unabhiingig von konkreten Sen-
dern und Empfingern funktionieren konnen, hat zur Folge, dass
dieses Eigentiimliche denjenigen, die die Sprache benutzen, struktu-
rell entzogen ist. Sie konstituieren die Sprache, konnen Identitit der
Bedeutung hier und jetzt konstatieren, aber sie kontrollieren die
Sprache selbst in diesem Augenblick nicht. Inwiefern stiitzt diese
Theorie die These von der >Kontingenz der Kommunikation«?
Bisher hat sich nur gezeigt, dass Derrida ein generelles Modell
der Unverfiigbarkeit des Sprachgeschehens prisentiert, das zwar die
Neuheit von Bedeutungen ermdéglicht, diese Neuheit jedoch zugleich
entzieht. Damit stellt sich das Problem, wie diese Neuheit als ein
Mehr oder Neues des Verstehens und der Kommunikation begreifbar
sein konnte. Hier zeichnet sich ein grundsitzliches Dilemma ab, in
das sich verschiedene Positionen verwickelt haben, die eine Vermitt-
lung zwischen Phanomenologie und strukturalistischer Linguistik
versucht haben: Wie kann — in der Folge der Phinomenologie (z.B.
derjenigen Heideggers aus Sein und Zeit) — eine Temporalisierung
der differentiellen Bedeutungstheorie des Strukturalismus vorge-
nommen werden, die zunichst synchron gedacht ist, und zugleich
die andere Pramisse der Phinomenologie, namlich die Transparenz
des Sinns beibehalten werden? Die hermeneutischen Anschlusstigu-
ren an die Phinomenologie haben dieses Problem nicht, da sie eine
nahezu vollstindige Semantisierung der Sprachbetrachtung vorneh-
men. Sie stehen allerdings, wie gezeigt, vor dem Problem, dass die
neue Bedeutung nur schwer zu denken ist und die radikale Ausnah-
me darstellt, in der sich eine vorgingige Subjektivitit zu ihrer >Ei-
gentlichkeitc aufwirft. Die Dekonstruktion scheint dagegen die Se-
mantik vollkommen aus dem Blick zu verlieren. Sie liuft Gefahr,

74

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

dhnlich wie in den Uberlegungen zu einer >Kontingenz der Spra-
che(n)«die Voraussetzungen der Sprache als kontingente zu deklarie-
ren, nur nun selbst diese Voraussetzungen den Sprechern zu entzie-
hen. Wihrend niamlich die Sprachspieltheoretiker davon ausgehen
kénnen, dass zumindest die Sprecher, die in eine Sprache hinreichend
hineinsozialisiert sind, innerhalb dieser eindeutige Aussagen und da-
mit verbundene kommunikative Effekte (Searle) erzeugen konnen,
scheint Derrida auch dies noch zu negieren und der Kontingenz an-
heim zu stellen. Damit gibe es zwar ein sehr radikales Kontingenz-
modell, dieses wiirde jedoch die Erfahrung der Sprecher, doch in den
meisten Fillen das zu sagen und sagen zu konnen, was sie zu sagen
intendierten, kaum erkldren konnen. Bestitigt sich damit nicht Ha-
bermas’ Kritik an Derrida, der in der Ausformulierung der différance
ein »subjektloses Geschehen« am Werk sieht (Habermas 1985a:
210)?

Diese (obzwar nicht nur) rhetorische Frage impliziert bereits,
dass es eine andere Moglichkeit gibt, Derrida zu verstehen, die er-
sichtlich wird, wenn seine Verortung kontingenter Relationen mit
seinem Anspruch auf eine Kritik der Vernunft zusammengefiihrt
wird. Bislang ist deutlich geworden, dass es Derrida zwar gelingt,
eine Theorie zu entwickeln, in der im Kommunikationsgeschehen
die Neuheit von Bedeutung denkbar wird, da sein Sprachbegriff prin-
zipielle Unabschlieflbarkeit und den Verweis auf die Zukunft vor-
sieht. Gleichzeitig ist aber nicht mehr zu verstehen, wie es zu einer
eindeutigen Bedeutung hier und jetzt kommen kann. Damit wire es
selbst schwierig zu begreifen, was es fiir einen konkreten Aufe-
rungsakt heif$t, dass er kontingent ist. Wihrend bei Gadamer also
die Neuheit der Bedeutung nur der Ausnahmefall im allgemeinen
Wiederholungs- und Tradierungsgeschehen ist, ist bei Derrida aus
der Kritik am falschen Verstindnis der Fixiertheit von Bedeutung
eine Theorie der permanenten >Bedeutungs«-Genese geworden.
Kommunizierende konnen sich im Reden deshalb letztlich nicht ver-
standigen, weil sie durch jeden weiteren Sprechakt neue Bedeutun-
gen produzieren. Thre Temporalitit verhindert, dass sie sich auf einen
Punkt seinigen<. Die Kontingenz der Bedeutungsproduktion ist
scheinbar absolut gesetzt — auch wenn natiirlich keine Beliebigkeit
vorherrscht. Es ist nur von Kontingenz zu reden, da die Bedeutungs-
produktion von den empirischen Sprechakten abhingt und nicht
einem allgemeinen und an sich bestehenden Sprachgeschehen ent-
stammt. Es bedarf also letztlich einer Theorie, die die Uberlegungen

75

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

der beiden Autoren, von Hermeneutik und Dekonstruktion zusam-
menfiihrt: Einerseits muss der formale Offenheitscharakter der Spra-
che als primirer betont werden. Andererseits miissen die Uberliefe-
rungsgestalt der Sprache sowie die Erfahrung der Transparenz des
Sinns in ihrer semantischen Fiille ernst genommen werden. Nur
dann wird es plausibel nachvollziehbar, wie es in einem Kommunika-
tionsgeschehen zu wechselseitigem Verstehen der Interagierenden
kommen kann und die prinzipielle Neuheit von Bedeutungen in der
Sprache und nicht in ihr vorgéngigen oder transzendenten Instanzen
gesucht werden muss. Uberlegungen, die eine solche Theorie vor-
bereiten, lassen sich bereits ausmachen, wenn nun ein Blick auf die
Vernunftbegriffe dieses Modells der Kontingenz geworfen wird.

3.2 Aufzeigen der »Kontingenz der sprachlichen Vollziige oder der
Kommunikation< als Vernunftkritik

Die Argumentation fiir eine »Kontingenz der Kommunikationc« zeigt,
dass zu einer sprechakttheoretischen Transformation der Sprachphi-
losophie das Anerkennen des Neuen im Vollzug sprachlicher Inter-
aktionen gehort. Im Verlauf des kommunikativen Austausches ver-
mogen Bedeutungen zu erscheinen, die vorher entweder nicht bei
allen Teilnehmern vorhanden waren oder aber iiberhaupt erst in die-
sem Verlauf (in Derridas Fall sogar unabhingig von den Bemiihun-
gen oder Intentionen der Sprecher) entstehen. In historischer Per-
spektive wirft dies vernunfttheoretisch die Frage auf, in welchem
Verhiltnis dieses Geschehen zur Vernunft steht, oder besser: wie die-
ses Geschehen tiberhaupt als verniinftiges begriffen werden kann.
Hierzu ist zu konstatieren, dass das Modell zwei wirkmichtige Ver-
nunftkonzepte problematisiert, die ohne Anspruch auf philologische
Genauigkeit als das aufkldrerische und das hegelianische benannt
werden konnen. Das Vernunftkonzept der Aufkldarung sieht die Ver-
nunft als eine unwandelbare Instanz, die einen Gerichtshof darstellt,
vor dem sich Ansichten, Theorien oder Gedanken zu rechtfertigen
haben. Im Verlauf einer solchen Rechtfertigung erweist sich, dass
eine Ansicht, eine Theorie oder ein Gedanke verniinftig ist, da sie
oder er entweder in einem verniinftigen Verfahren zustande gekom-
men ist oder sich selbst in seiner abschlieSenden Gestalt als verniinf-
tig herausstellt. Die Vernunft ist zwar in der Lage, immer Neues zu
beurteilen, jedoch nur dadurch, dass sie sich auf die Formalitit zu-

76

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

riickzieht und dementsprechend auch das Neue immer nur unter
denselben formalen Gesichtspunkten beurteilen kann (Gadamer
1990: 277). Die Vernunft selbst ist so dem Prozess entzogen. Eine
solche Vernunftkonzeption wird problematisch, wenn die sprachphi-
losophische Wende vollzogen wird, denn nach einer solchen Wende
ist es schwierig zu sehen, wo eine solche Vernunft zu verorten wire
und wie sie sich unter den Bedingungen des Wandels im Sprach-
geschehen und der Verianderungen der Sprache(n) als selbige durch-
halten sollte. Es ist unklar, wie es einen Maf3stab geben konnte, der
von der konkreten Sprache unabhingig ist und nach dem die sprach-
lichen Vollziige und Resultate beurteilt werden konnten, denn die
Aufnahme des transzendentalphilosophischen Denkens lduft Gefahr,
den Subjektbegriff, der fiir das Aufklirungskonzept wesentlich die
Verortung der Vernunft leistete, blofs linguistisch zu ldutern, ihn an-
sonsten jedoch unverindert beizubehalten. Die Verteidigung der
These einer >Kontingenz der Kommunikation< operiert nun nicht
einfach mit dem Begriff der Sprache, sondern mit demjenigen der
Kommunikation. Dieser enthilt zwar ein Mehr gegeniiber demjeni-
gen der Sprache, insofern er deren konkrete Vollzugsgestalt themati-
siert, aber auch er bleibt an die Einsichten des linguistic turn gebun-
den, d.h. wenn es die Vernunft gibt, dann muss sie als Moment am
oder im Sprachgeschehen aufweisbar sein. Wenn aber die Einsicht in
die Kontingenz der Kommunikation richtig ist, dann muss die Ver-
nunft sich mit dem Sprachgeschehen veridndern konnen. Sie muss
sich auch in der materialen Entfaltung der Kommunikation erweisen
und nicht schon immer da sein.

Dies legt es nahe, ein hegelianisches Vernunftmodell als kom-
plementires Moment zur >Kontingenz der Kommunikation< zu er-
warten. Dieses Vernunftmodell identifiziert die Vernunft nicht in
einem Punkt oder als ein jenseitiges Vermdgen, sondern die Vernunft
ist die >Logik< des Vollzugs selbst. Die einzelnen Schritte oder im
vorliegenden Fall die einzelnen Sprechakte sind nicht aufgrund ihres
Inhaltes oder ihres formgerechten Zustandekommens verniinftig
und verstehbar, sondern deshalb weil sie Ausdruck eines Prozesses
sind, in dem sie als einzelne Elemente zugleich das Neue und das
Erweiternde eines Systems darstellen. Die Kommunikation ist dann
der Vorgang einer zunehmenden wechselseitigen Verstrickung, die
fiir diejenigen, die an ihr beteiligt sind, zur Ausgangsbasis fiir die
nichsten Schritte wird. Der Weg ist also immer schon begonnen,
und das scheinbar autonome Voranschreiten ist eigentlich die Explo-

77

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

ration der Potenzen des Weges. Das Neue schreibt sich sofort in das
Gemeinsame ein und verliert damit seinen Aspekt der Kontingenz.

Das hegelianische Modell beansprucht zwar, der bloffen Sub-
sumtion der Aufklarungsvernunft zu entkommen, indem jedem ein-
zelnen Moment als solchem Gerechtigkeit widerfihrt, zugleich ist
das Modell aber so totalisierend, dass den Momenten selbst noch der
geringste Aspekt der Kontingenz geraubt wird. Das Kontingente re-
duziert sich so auf den Anlass der Entfaltung der Vernunft. Mit die-
ser Problematisierung, die der Kritik Adornos am hegelianischen
Vernunftmodell geschuldet ist (Adorno 1975: 185f.), wird deutlich,
dass die These von einer >Kontingenz der Kommunikation< dem He-
gelianismus wahrscheinlich stirker entgegensteht als der Aufklirung
—und dies gerade aufgrund der vermeintlichen Nihe zu Hegel. Denn
offensichtlich sollte eine Bestimmung des Vernunftkonzeptes, das
mit der >Kontingenz der Kommunikation< zusammenstimmt, an
dem Phinomen ansetzen, dass das Neue im Geschehen der Kom-
munikation weder fiir den Sprecher noch fiir den Horer in deren
Erfahrung und Wahrnehmung ein schlechthin Neues und Anderes
ist. Das Neue macht Sinn, ist daher verstehbar und bildet unmittel-
bar einen Teil des Verstandenen iiberhaupt. Trotzdem kommt der
Kontingenz ein solches Gewicht zu, dass der Vorgang nicht einfach
als eine Entfaltung der Vernunft zu begreifen ist:

»Ja, wie das Schone eine Art Erfahrung ist, die wie eine Bezauberung und ein
Abenteuer sich innerhalb des Ganzen unserer Erfahrung hervor- und aus ihm
heraushebt und eine eigene Aufgabe der hermeneutischen Integration stellt,
ebenso ist offenbar auch das Einleuchtende immer etwas Uberraschendes, wie
das Aufgehen eines neuen Lichtes, durch das sich der Bereich dessen erweitert,
was in Betracht kommt. Die hermeneutische Erfahrung gehort in diesen Be-
reich, weil auch sie das Geschehen einer echten Erfahrung ist. Dafi an etwas
Gesagtem etwas einleuchtet, ohne deshalb nach jeder Richtung gesichert, beur-
teilt und entschieden zu sein, trifft in der Tat iiberall zu, wo uns aus der Uber-
lieferung etwas anspricht. Das Uberlieferte bringt sich in seinem Recht zur Gel-
tung, indem es verstanden wird, und verschiebt den Horizont, der uns bis dahin
umschlof. Es ist in dem aufgezeigten Sinne eine wirkliche Erfahrung.« (Gada-
mer 1990: 489)

Gadamer stellt hier das Zusammenspiel von Kontingenz und Ver-
nunft explizit dar, indem das Verstandene einerseits iiberraschenden
Charakter hat, womit beschrieben ist, dass es aus dem Bisherigen
heraus nicht antizipierbar war und somit kontingent ist, und es an-
dererseits einleuchtend ist und sein Recht zur Geltung bringt, womit

78

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

wiederum beschrieben ist, dass es Geltungsanspriiche erhebt und
eventuell bereits eingelost hat, also sich als verniinftig erwiesen hat.
Selbst wenn sich diese Passage primir auf historische Produkte be-
zieht, ldsst sich der Vorgang doch verallgemeinern und die Frage
stellen, unter welchen Bedingungen es gerechtfertigt ist, das >Ein-
leuchtende« als verniinftig zu charakterisieren. Dabei ist es sicherlich
zu einfach, auf irgendeine Form des Intuitionismus zuriickzugreifen.
Es ist vielmehr notwendig, den Kommunikationsprozess genau zu
analysieren, um in ihm das Moment oder die Elemente auszu-
machen, die es erlauben, an dieser Stelle von Verniinftigkeit zu re-
den. Dieser Vernunftbegriff muss also damit kompatibel sein, dass
das Neue ihn unerwartet trifft, womit gesagt ist, dass es kein Deter-
minations- oder Deduktionsverhiltnis geben kann. Der Gesprichs-
partner hat nicht einfach besser analysiert, was beide Beteiligten vor-
her schon wussten, sondern das, was im Gesprich neu erscheint, ist
eine wirkliche Erweiterung gegeniiber dem Bisherigen. Und trotz-
dem existiert es nicht in blofSer Apposition, sondern bildet einen Teil
des neuen Ganzen, steht also in einem internen Verhiltnis zu dem
Bisherigen.

Gadamer bemiiht hierzu eine revidierte Fassung der hegelschen
Dialektik (Gadamer 1990: 475), die sich insbesondere auf der sprach-
philosophischen Ebene und unter Rekurs auf die Hermeneutik
Schleiermachers von Hegel entfernt. Das hermeneutische Verstehen
soll ein endliches Verstehen sein, was bedeutet, dass der Gebrauch
der Dialektik kein absoluter, sondern nur ein regulativer sein kann.
Damit zeigt sich aber, dass eine Vernunft ins Spiel kommt, die nicht
immer schon am Werk ist, sondern — und dies zeigt die Affinitit zu
Modellen der Vernunft, wie sie die Aufkliarung hervorgebracht hat —
immer erst ins Werk zu setzen ist, und zwar auf der Grundlage von
Verhiltnissen, die sie unter Umstinden nicht selbst produziert hat.
Gliicklicherweise verfiigt die Argumentation fiir eine >Kontingenz
der Kommunikation< mit der Kommunikation nicht nur iiber einen
Garanten des Neuen und Kontingenten, sondern zugleich auch tiber
einen Mechanismus, iiber den die Syntheseleistung des Verstehens
aktiv betrieben werden kann. Die Kommunikation ist ja nicht blof3
ein Geschehen, das als solches die Sprecher und Horer konstituiert,
sondern es ist ein Vollzug, fiir den die Sprecher mit ihren Aktivititen
unerlisslich sind, selbst wenn diese Aktivitit nicht als eine Intentio-
nalitidt missverstanden werden darf, die der Sprache vorgingig ist.
Die Vernunft ist dann als Vermégen zu begreifen, in der Kommuni-

79

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

kation Verstehen zu erzeugen. Allein auf dieser eher formalen Ebene
ist die Vernunft anzusiedeln, in den einzelnen sprachlichen Gehalten
und Bedeutungen ist sie nur sekundir.

Mit dieser Rekonstruktion eines Vernunftbegriffs, der Bestand-
teil der Argumentation fiir eine >Kontingenz der Kommunikation«
ist, ist aber nicht nur die Hermeneutik Gadamers charakterisiert,
sondern auch in Derridas Werk (oder zumindest in dessen Spatwerk)
gibt es Ziige, die in eine solche Richtung weisen. Die Erlauterung der
derridaschen Verortung der Kontingenz endete mit dem habermas-
schen Verdacht einer sich selbst sprechenden Sprache. Seit der Mitte
der achtziger Jahre gibt es einen wichtigen Topos in Derridas Texten,
der auf diesen Verdacht iiberzeugend antwortet und ihn zuriickweist.
Beginnend mit einer FuSnote in dem Text Vom Geist. Heidegger und
die Frage aus dem Jahre 1987, die unterdessen viel diskutiert wurde,
redet er von einem » Versprechen der Sprache«, das es angemessen zu
wiirdigen gelte (Derrida 1988: 148 {f.).¢> Dieses Versprechen ist (ne-
ben der différance) eine weitere quasi-transzendentale Bedingung
der Sprachverwendung. Anders als die différance bezieht sie sich al-
lerdings ausschliefSlich auf den Sprechaktcharakter der Sprache und
nicht auf ihre linguistisch beschreibbare Struktur. In Le monolin-
guisme de l'autre deutet er das Versprechen als ein Versammeln, in
dem sich jedes Auflern oder Verstehen von Sprache immer schon
befindet, ohne dass damit der Vollzug selbst inhaltlich in irgendeiner
Weise antizipiert oder begrenzt wire (Blank 2002, Niederberger
2002a):

»Une structure immanente de promesse ou de désir, une attente sans horizon
d’attente informe toute parole. Dés que je parle, avant méme de formuler une
promesse, une attente ou un désir comme tels, et 1a ol je ne sais pas encore ce
qui m’arrivera ou ce qui m’attend au bout d’une phrase, ni qui, ni ce qui attend
qui ou quoi, je suis dans cette promesse ou dans cette menace — qui rassemble
dés lors la langue, la langue promise ou menacée, prometteuse jusque dans la
menace et vice versa, ainsi rassemblée dans sa dissémination méme.« (Derrida

1996: 421.)

Vor allem durch die Aufnahme des Begriffs der dissémination am
Schluss fiihrt Derrida vor Augen, dass sein Blick auf das Sprach-
geschehen weiterhin auch von der Verstehensdimension bestimmt
ist. Die Sprachbenutzer liefern sich dem Sprachgeschehen nicht nur

6 Siehe zum nun folgenden Zusammenhang Critchley 1992, 190-200, Critchley 1993
und Niederberger 1997a, 37-42.

80

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen

in der Uberzeugung der gelingenden Kommunikation aus, sondern
begreifen ihre Reden als Beitridge zu einem gemeinsamen Verste-
hensprozess. Dabei macht Derrida aber auch deutlich, dass diese Ein-
stellung nicht einfach ein Erwartungshorizont ist, der alle Auflerun-
gen begleitet, sondern vielmehr eine verniinftige Aufgabe, die eine
vorsichtige und differenzierte Universalisierung zur Folge hat (Der-
rida 1996: 45). Fiir ihn fiihrt diese Aufgabe verstindlicherweise zu
ethischen Uberlegungen, denn es sind die Haltung und das Handeln
desjenigen, der am sprachlichen Austausch teilnimmt, die von ihr
betroffen sind. Offensichtlich schliefit Derrida hier an die Transfor-
mation der Phinomenologie an, die von Emmanuel Levinas begon-
nen wurde und die darin besteht, dass selbst das epistemische Ge-
schehen sowie die Weltwahrnehmung und -erfahrung auf einem
ethischen Fundament aufruhen.

Diese Ausfithrungen zeigen, dass nicht nur Gadamer mit Hilfe
des Begriffs des Verstehens eine Bestimmung der Vernunft im Rah-
men einer Argumentation fiir eine sKontingenz der Kommunikation«
sucht. Auch Derrida sieht eine Ausrichtung auf das Verstehen, die
der Sprachverwendung als solcher innewohnt und die es erlaubt, ein
verniinftigeres von einem weniger verniinftigen Bewegen in der
Sprache zu unterscheiden. Die Uberlegungen dieser beiden Autoren
zusammen bieten daher eine interessante und zumindest in den
Grundziigen und systematischen Komponenten iiberzeugende Fas-
sung einer Kombination von Kontingenz und Vernunft. Bei beiden
wird ein strukturelles Verhiltnis der Kontingenz zwischen der exis-
tierenden Sprache bzw. ihren Bestandteilen und der Bedeutung ex-
pliziert, die in einem Sprechakt zum Ausdruck oder zur Erscheinung
kommt. Zugleich ist diese Bedeutung aber auch nicht durch eine in-
tentionale Bedeutungsstiftung im Auflerungsakt determiniert, son-
dern dieses Verhiltnis ist ebenfalls eines der Kontingenz. Die Bedeu-
tung, die erscheint, resultiert stattdessen aus der jeweiligen
synchronen und diachronen sprachlichen Konstellation, die durch
einen Sprechakt etabliert wird, d.h. aus einer Beziechungnahme von
letzterem auf die semantische Verweisstruktur der friiheren Auf3e-
rungen und der vermeintlich priexistenten Bedeutungen von Aufe-
rungsformen, die diese Verweisstruktur aktualisiert oder (Gadamer) /
und (Derrida) modifiziert (Bertram 2002: 87-115). Es handelt sich
deshalb auch nicht blofs um ein insgesamt kontingentes Geschehen,
denn das Erscheinen von Bedeutungen ist grundsitzlich abhingig
von der Ausrichtung derjenigen, die sich der Sprache bedienen, auf

81

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

das wechselseitige Verstehen. AuSerungen gibt es namlich als solche
tiberhaupt nur, wenn jemand etwas zu kommunizieren hat und sie
daher dufSert. Verniinftig agieren folglich diejenigen, die sich der
Kontingenz in der Bedeutungsgenese ihrer Auferungen bewusst
sind und gerade deshalb die Vorstellung einer bloflen Verstindigung
vermittels von Auflerungen, die immer schon klar und geteilt sind,
darauthin iiberschreiten, dass die Verstindigung als ein Prozess ge-
dacht wird, in dem vielfaltige Faktoren zu dessen Gelingen oder
Misslingen beitragen. Auch wenn Bedeutungen nur zum Ausdruck
kommen kénnen, wenn AufSerungen getitigt werden, so hingt die
jeweilige Bedeutung, die dabei zum Ausdruck kommt, dennoch nicht
— oder zumindest nicht unmittelbar — von der Intentionalitit derje-
nigen ab, die die Aulerungen titigen. Somit kénnen weder der Pro-
zess selbst noch seine Komponenten iiber eine Vernunft der Sprecher
und Horer immer schon als verniinftige begriffen werden, sondern
der Prozess, seine Komponenten und seine Resultate werden allererst
durch die bestindige Bemiihung der Sprecher und Horer um diesen
Prozess, die Komponenten und die Resultate verniinftig.

Die Uberlegungen von Gadamer und Derrida provozieren die
Nachfrage, welche Relevanz dieser Komplizierung des traditionellen
hermeneutischen oder sprachphilosophischen Argumentierens und
Analysierens zukommt und ob hier nicht ein Randphédnomen zum
Ausgangspunkt und Zentrum der Bestimmungen gemacht wird.66
Gadamer hat offensichtlich primir das normative Programm einer
anderen und besseren Aneignung der Uberlieferung vor Augen,
wihrend Derrida auf eine Temporalisierung und sprachphilosophi-
sche Radikalisierung der philosophischen Grundbegrifflichkeit ab-
zielt. Damit die Diagnose einer >Kontingenz der Kommunikationc
aus dieser zu engen oder zu weiten Perspektive gelost wird und in
ihrer moglichen Reichweite prizisiert werden kann, ist es notwendig,
eine Antwort auf die Frage zu geben, ob es Kontexte gibt, in denen
die Kommunikation tatsdchlich unverzichtbar ist und was, wenn es
denn solche Kontexte gibt, dabei kommuniziert werden muss. Die
Untersuchung dieser Frage fiihrt zur Handlungstheorie und zur Un-

% Menke z.B. ist iiberzeugt, dass Derrida dsthetische Negativititserfahrungen ohne
weitere Begriindungen auf den allgemeinen Bereich der Erfahrungen iibertrigt und sie
dort generalisiert. Dies muss seiner Ansicht nach scheitern, weil eine solche Strategie
nicht zeigen kann, dass dieser Ubergang notwendig oder iiberhaupt sinnvoll ist (Menke
1991: 274 1f.).

82

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

tersuchung der Konstitution und Reproduktion des Handlungswis-
sens.

4. Erfolgreiches Handeln in der Welt — Die These von der
Kontingenz des Handlungswissens

4.1 Die Kontingenz der Welt und das Handlungswissen

Ein Blick in die gegenwirtige philosophische Literatur zum Kontin-
genzbegriff zeigt, dass diese sich zwar hauptsichlich mit Fragen der
Sprachphilosophie befasst, wie etwa in den beiden Diskussions-
zusammenhingen ersichtlich wurde, die zuvor vorgestellt wurden,
dass es aber gerade in den letzten Jahren mit den Problemen des po-
litischen oder sozialen Handelns sowie der Entscheidung unter Be-
dingungen unvollstindigen oder mehrdeutigen Wissens einen neuen
Schwerpunkt gibt (z. B. Palonen 1998, Hesse 1999). In der Auseinan-
dersetzung mit den wittgensteinianischen Positionen wurde bereits
darauf hingewiesen, dass der linguistic turn bei einigen (post-)ana-
lytischen Ansitzen mit einem pragmatic turn, einer handlungstheo-
retischen Wende einhergeht, was insbesondere der Ausdruck des
>Sprachspiels< belegt. Fiir eine solche Wende steht aber nicht nur die
anglo-amerikanische Philosophie, sondern auch Stromungen, die
lange Zeit in Kontinentaleuropa dominierten, wie etwa die Phéno-
menologie oder die Kritische Theorie, sind in der zweiten Hilfte des
zwanzigsten Jahrhunderts dadurch gekennzeichnet, dass sie hand-
lungstheoretische Motive aufnehmen. Mit dieser handlungstheoreti-
schen Wende weiter Teile der Philosophie (nicht zuletzt auch der
theoretischen Philosophie) sind jedoch Probleme im Umgang mit
der weltlichen Situiertheit von Handlungsvollziigen erschienen, die
es notwendig machen, auch hier von Verhiltnisse struktureller Kon-
tingenz zu sprechen. Die Einsicht in das Bestehen solcher Verhilt-
nisse wirft dann allerdings, obwohl sie zunichst einem ganz anderen
Bereich als der Sprache entstammt, aufgrund der engen Verwoben-
heit von handlungs- und sprachtheoretischer Wende neue und wich-
tige Anfragen an die weiteren Disziplinen der Philosophie auf. Diese
Verortung von Kontingenz soll hier unter dem Titel der >Kontingenz
des Handlungswissens« prasentiert werden, selbst wenn dieser Aus-
druck zu wenig genau ist, um das Problem prizise zu benennen. Die
fehlende Prazision ist aber nicht nur eine Frage des Titels, sondern sie

83

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

indiziert — wie Riidiger Bubner schon 1976 konstatierte —, dass trotz
aller Bemiihungen der Begriff des Handelns »einer der unbekanntes-
ten Begriffe innerhalb der philosophischen Disziplin geblieben« ist.6”

Vor allem in der pragmatistisch-phinomenologischen Soziolo-
gie® ist es dagegen zum Teil iiblich, das Handeln nicht nur aus der
analytischen Perspektive externer und nachtriglicher Beschreibun-
gen zu erfassen, sondern es mit Hilfe eines Wissensbegriffs zu cha-
rakterisieren, der auf ein Wissen hinweist, das in den Handlungen
prisent ist und das vor allem bei den Klassikern der soziologischen
Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts zumeist als >Sinn¢ auftritt.
Handlungen sind weder blof§ intentionale Vollziige noch rein den
Bedingungen geschuldetes Verhalten, vielmehr ist fiir sie ein Welt-
bezug charakteristisch. Sie richten sich auf eine Welt und >rechnenc
mit ih, um dann in ihr vollzogen zu werden, wodurch sie selbst zum
Teil dieser Welt werden. Uber den Weltbegriff wird also eine doppel-
te Perspektive eingebracht: Einerseits ist die Welt das, was vor der
Handlung gewusst werden kann, aber auch das, was in Rechnung zu
ziehen ist, und damit eine Bedingung des Erfolgs der Handlung bil-
det, die dem Handelnden entzogen ist. Andererseits ist die Welt —
zumindest insofern sie in ihrer sozialen Dimension betrachtet wird
—nichts anderes als die Gesamtheit der Vollziige der Handelnden und
ihrer Produkte. Dies erlaubt es, einen Zusammenhang zwischen den
beiden Perspektiven anzunehmen, den Berger und Luckmann in
ihrem Buch Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit auf
folgende Weise beschreiben:

»Solange entstehende Institutionen lediglich durch Interaktion von A und B auf-
rechterhalten werden, bleibt ihr Objektivititszustand spannungsvoll, schwan-

¢ »Praktische Philosophie hat es offenbar mit Praxis oder Handeln zu tun. Gleichwohl
ist dies einer der unbekanntesten Begriffe innerhalb der philosophischen Disziplin ge-
blieben, die sich mit dem Praktischen erkldrtermaflen befaf3t. Was eigentlich Handeln
sei, ist kaum je gefragt worden, wo alle Aufmerksamkeit der ehrenvolleren Aufgabe
galt, Vernunft in der Praxis zu verbreiten.« (Bubner 1982: 7)

6 Die Zentralitit des Handlungsbegriffs fiir die Soziologie insgesamt wird z.B. im be-
rithmten ersten Paragraphen von Wirtschaft und Gesellschaft deutlich: »Soziologie (...)
soll heifSen: eine Wissenschaft, welche soziales Handeln deutend verstehen und dadurch
in seinem Ablauf und in seinen Wirkungen ursichlich erkliren will. sHandeln< soll dabei
ein menschliches Verhalten (...) heilen, wenn und insofern als der oder die Handelnden
mit ihm einen subjektiven Sinn verbinden. >Sozialesc Handeln aber soll ein solches
Handeln heifSen, welches seinem von dem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach
auf das Verhalten anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist.«
(Weber 1972: 1)

84

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

kend, fast spielerisch, obgleich sie schon durch ihr blofles Zustandekommen
einen gewissen Objektivititsgrad erhalten. (...) Fiir sie, die selbst dieser Welt
im Verlauf gemeinsamen Lebens Gestalt gegeben haben, eines Lebens, an das
sie sich erinnern konnen, ist diese Welt zudem noch durchschaubar. Sie verste-
hen, was sie selbst geschaffen haben. Das dndert sich jedoch mit der Weitergabe
an eine neue Generation. Die Objektivitdt der institutionalen Welt >verdichtet«
und >verhiértetc sich, nicht nur fiir die Kinder, sondern — mittels eines Spiegel-
effektes —auch fiir die Eltern. (...) Eine Welt, so gesehen, gewinnt Festigkeit im
Bewuf3tsein. Sie wird auf massive Weise wirklich und kann nicht mehr so ein-
fach verdndert werden. Fiir die Kinder in der Frithphase ihrer Sozialisation wird
sie >die Welt«. Fiir die Eltern verliert sie ihre spielerischen Qualititen und wird
sernst<. Den Kindern ist die von den Eltern iiberkommene Welt nicht mehr ganz
durchschaubar. Sie hatten nicht Teil daran, ihr Gestalt zu geben. So steht sie
ihnen nun als gegebene Wirklichkeit gegeniiber — wie die Natur und wie diese
vielerorts undurchschaubar.« (Berger/Luckmann 1980: 62 f.)

Es gibt also Verhiltnisse der >Sedimentierungs, in denen vormalige
Konstruktionsprodukte zu einer >zweiten Natur« werden:¢* Wihrend
in einer idealen Konstitutionsphase die Handlungen durch einen ein-
fachen Rekurs auf die Intentionen der Handelnden hinreichend er-
klirbar sind, muss dieser Begriff der Intention in spiteren Phasen
deutlich komplexer ausfallen. In ihm muss nun das Zusammenspiel
einer Absicht mit einem Wissen tiber die Welt gedacht werden. Hier-
bei kommt es aber nicht nur zu einer Konfrontation einer >subjekti-
ven< Absicht mit der objektiven Welt, sondern die Welt ist selbst
immer schon Teil der Formierung der Absichten. So zeichnet sich
ein neuer Begriff der Intention ab, der offensichtlich die Uberlegun-
gen der Phinomenologie nutzt. Uber diesen transformierten Begriff
der Intention kann nun auch von der Makro-Perspektive der Welt-
Konstitution zur Mikro-Ebene iibergegangen werden, auf der kom-
plementire Vorgéinge entdeckbar sind. Ein zentrales komplementires
Phénomen ist die Routinisierung von Handlungen, die eine unerlass-
liche Bedingung fiir die Ausbildung und Stabilitdt von Institutionen,
d.h. Objektivierungen von Handlungsvollziigen darstellt. So bildet
sich aus der Wiederholung von Handlungsvollziigen nicht nur ein

® Der Topos der »zweiten Naturc ist hegelschen Ursprungs und nimmt vor allem in der
Rechtsphilosophie eine prominente Stellung ein: »§151. Aber in der einfachen Identitdit
mit der Wirklichkeit der Individuen erscheint das Sittliche, als die allgemeine Hand-
lungsweise derselben, als Sitte, — die Gewohnheit desselben als eine zweite Natur, die
an die Stelle des ersten blof3 natiirlichen Willens gesetzt und die durchdringende Seele,
Bedeutung und Wirklichkeit ihres Daseins ist, der als eine Welt lebendige und vorhan-
dene Geist, dessen Substanz so erst als Geist ist.« (Hegel 1989: 301)

85

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

deskriptiv erfassbares Modell der Handlungen, die mit ihnen verbun-
den sind, aus, sondern die Handlungen werden selbst als Realisierun-
gen eines Modells aufgefasst, das den Handelnden als solches be-
kannt ist. Sie wissen also, wie die Handlung auszufiihren ist, und
ersparen sich damit fiir die Zukunft neue konstitutive Leistungen.
SchlieBSlich behalten die Handlungen aufgrund ihrer Gewusstheit
auch ihren spezifischen Sinn und sinken nicht zu bloffem Verhalten
herab.”

Evidentermaflen haben wir es hier mit einem problematischen
Wissensbegriff zu tun, der aber vorlaufig nicht von Interesse ist, da
zunichst zu verstehen ist, inwiefern sich die soziologische von einer
philosophischen Betrachtungsweise unterscheidet und ob deren
Handlungsanalyse auch fiir die Philosophie einen moglichen Ansatz-
punkt darstellt. Dazu reicht es aus, mit einem unklaren Wissens-
begriff zu operieren. In der dargestellten soziologischen Perspektive
wird konstatiert, dass Tatigkeiten sich durch die Wiederholung zu
Routinen ausprigen und auf diesem Weg zwei Eigenschaften erwer-
ben: Erstens sind sie mit geringerem Aufwand reproduzierbar und
zweitens sind sie wissbar. Es existiert dabei ein doppeltes Wissen tiber
das Wie des Handlungsvollzugs, d.h. das Wissen iiber die Art der
Ausfiihrung, und tiber das Was, d.h. die erzielte Wirkung mit einer
Handlung. Dieser Komplex wiederum ist in die >Welt-Perspektive«
eingebettet: Die routinisierten Vollziige bilden die Grundlage fiir die
Institutionalisierungen, die wiederum das Fundament der Welt abge-
ben. Das Wissen wird so selbst zu einem allgemeinen Wissen, da es
nicht blof ein jeweils singuldres Erfahrungswissen ist. Gleichzeitig
ist es dadurch aber auch Teil des gesamten gesellschaftlichen Wissens
und insofern auf andere Wissensbestinde bezogen. Dies bietet den
Vorteil, dass selbst fiir die Situationen, in denen es zu Briichen in
einer Routine kommt, andere soziale und individuelle Routinen vor-

70 »Alles menschliche Tun ist dem Gesetz der Gewdhnung unterworfen. Jede Hand-
lung, die man haufig wiederholt, verfestigt sich zu einem Modell, welches unter Ein-
sparung von Kraft reproduziert werden kann und dabei vom Handelnden als Modell
aufgefafit wird. Habitualisierung in diesem Sinne bedeutet, daf die betreffende Hand-
lung auch in Zukunft ebenso und mit eben der Einsparung von Kraft ausgefiihrt werden
kann. Das gilt fiir nichtgesellschaftliche wie fiir gesellschaftliche Aktivititen. (...) Habi-
tualisierte Tétigkeiten behalten natiirlich ihren sinnhaften Charakter fiir jeden von uns,
auch wenn ihr jeweiliger Sinn als Routine zum allgemeinen Wissensvorrat gehort, zur
Gewifsheit geworden und dem Einzelnen fiir kiinftige Verwendung zuhanden ist.« (Ber-
ger/Luckmann 1980: 57)

86

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

handen sind, die die Losung dieser Probleme ohne Austritt aus routi-
nisierten Vollziigen beheben (Berger/Luckmann 1980: 44, 166f.).
Damit sind die Grundstrukturen einer Handlungstheorie ent-
wickelt, in der dem Wissen — wenn auch bislang nicht geklart ist,
wie dieser Wissensbegriff genau zu verstehen ist — eine zentrale
Rolle zukommt. Durch die Routinisierung von Handlungen werden
diese sowohl typologisch als auch prognostisch wissbar. Gleichzeitig
ist so ein Wissensvorrat fiir jeden einzelnen zuginglich, mit dem
sogar Handlungstypen und Anleitungen zu Handlungsvollziigen ab-
rufbar sind, die der Abrufende noch nie vollzogen hat, ohne dass es
zu Krisensituationen kommen muss. Das offenkundige Problem die-
ser soziologischen Herangehensweise besteht darin, dass zwei not-
wendige Fragen unbeantwortet bleiben: Erstens wird die Ebene der
»>Absichten< vollkommen ausgeklammert. Mit >Absichten< sind im
schwichsten Sinne die Motivationslagen bezeichnet, die Handelnde
dazu veranlassen, sich iiberhaupt an einem bestimmten Handlungs-
typ zu orientieren. Sie kommen in der soziologischen Betrachtung
nur als innersystemische dynamische Faktoren ins Spiel, wodurch
sie aber bereits an die bestehenden Regeln und Routinen angepasst
und folglich immer schon Teil der Welt sind. Dies macht es jedoch
schwierig, Wandel und Verinderung in den Routinen, Handlungs-
typen in ihrem Entstehen sowie neue Einzelhandlungen zu erfassen.
Die Darstellung muss diese als nicht-prognostizierbare Zufille oder
aber als systematische Abweichungen von den bekannten Typen
auffassen, die aufgrund der Systematizitidt der Abweichung als Ver-
dnderungen oder Neuerungen nachvollziehbar und sofort integrier-
bar sind. Zweitens gibt es kein Kriterium dafiir, unter welchen Be-
dingungen eine Welt und das Wissen, das zu ihr gehort, Geltung
erlangt. Berger und Luckmann etwa konnen nur ein Stabilitdtskrite-
rium anfithren, das allerdings so allgemein gefasst wird, dass es
durch jeden Typ von >Welt« erfiillbar ist. Angesichts der zwei offenen
Fragen lasst sich mit dem soziologischen Handlungsmodell sicher-
lich eine interessante Erkenntnis {iber den Status und die relative
Unverinderlichkeit der >Wirklichkeit der Alltagswelt< gewinnen
(Berger/Luckmann 1980: 24), philosophisch bleibt eine Zugangswei-
se iiber das, was »in der Gesellschaft als >Wissen« gilt« (Berger/Luck-
mann 1980: 16), unbefriedigend.” Trotz der vielfiltigen Bezugnah-

7t Vgl. zu den Vorbehalten gegeniiber dem Begriff einer sunproblematischen Alltiglich-
keitc auch die Kritik am Konventionalismus, der darin verkorpert ist, im Kapitel II. 2. Es

87

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

men auf die Phinomenologie und der Kritiken an der mechanistisch-
nomologischen Soziologie orientieren sich auch Berger und Luck-
mann an einem Handlungsmodell, in dem Regelméfigkeit und rela-
tive Stabilitdt im Vordergrund stehen. Die Naturwissenschaften
bleiben das Vorbild auch dieser Herangehensweise, selbst wenn kei-
ne ewig geltenden Gesetze gesucht werden, sondern blof8 solche, die
Resultat einer kontingenten Genese sind. Eine einschlagige Ver-
ortung von Kontingenz, die iiber das hinausginge, was im Rahmen
der These einer >Kontingenz der Sprache(n)< konstatiert wurde, lasst
sich hieraus nicht ableiten.

Im Anschluss an die grundsitzlichen Erwigungen zum Hand-
lungsbegriff, die sich in dieser soziologischen Betrachtung finden,
bleibt zu untersuchen, wie sich einerseits die motivationale Grund-
lage genau auf ein jeweiliges Handlungswissen bezieht und wie an-
dererseits dieses Wissen als handlungsleitendes und -konstituieren-
des zu begreifen ist, das dennoch in scheiternden Handlungen
problematisiert wird. Das Handlungswissen ist dem Handelnden
namlich insofern entzogen, als viele seiner Handlungen und Motiva-
tionen dazu gar nicht denkbar wiren, ohne eine konstitutive Rolle
dieses Wissens. Zugleich wird die Handlung aber durch ihren Vollzug
mehr als nur angewendet oder aktualisiert. Ausgehend vom beste-
henden Wissen muss der Handelnde auf die weltlichen Bedingungen
des Handelns reagieren, wobei diese Bedingungen als Ausdruck der
Dynamik der Welt der Antizipierbarkeit zumindest teilweise entzo-
gen sind. Handlungen richten sich nicht auf eine unbelebte und un-
wandelbare Menge von Objekten, sondern sie sind prinzipiell sowohl
mit jeweils anderen Konstellationen mehr oder weniger dynamischer
Objekte in der Welt konfrontiert, mit mehr oder minder komplexen
Interaktionsverhaltnissen mit anderen Handelnden als auch mit
einer unvorhersehbaren Menge moglicher Kombinationen der ersten
beiden Verhiltnisse. Die relevanten Begriffe, unter denen die Span-
nungen zu fassen sind, die dadurch sichtbar werden, sind handlungs-
theoretisch diejenigen der Wahrscheinlichkeit und der Singularitdt:
Der Handelnde sieht sich einerseits damit konfrontiert, dass seine

zeigt sich hier, dass die zu Beginn dieses Abschnitts geforderte Betrachtung des Han-
delns an sich nicht unproblematisch ist, neigen doch Autoren, die sich eine solche zum
Ziel setzen, dazu, das Absehen von einer reinen vernunftorientierten Bestimmung als
ein solches zu begreifen, das sich gegen die Vernunft richtet. Im Gegensatz dazu geht es
aber gerade darum, das Terrain fiir eine verniinftige Analyse des Handelns zu bereiten.

88

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

Einschitzungen, seine Applikationen des Wissens sowie schliefllich
das Handeln selbst unter Wahrscheinlichkeitsbedingungen stattfin-
den, wobei der Handelnde selbst Teil dieses Wahrscheinlichkeitsfel-
des ist. Andererseits muss sein Handlungswissen so beschaffen sein,
dass es sich in den jeweils singuliren Situationen bewihrt. Die These
von der >Kontingenz des Handlungswissens« erldutert also einen ge-
nitivus subiectivus, d.h. es ist nicht analog zur >Kontingenz der Spra-
che(n)« das Handlungswissen als solches kontingent, sondern es wird
bestimmt, wie das Handlungswissen beschaffen sein muss, damit es
unter den Bedingungen von Wahrscheinlichkeit und Singularitit in
der Lage ist, auf die jeweiligen Verhiltnisse zu reagieren, die als sol-
che der Kontingenz zu begreifen sind, insofern sie nicht strikt deter-
ministisch aus fritheren und eventuell erkannten Verhaltnissen her-
vorgehen. Dies impliziert vielleicht auch, dass dem Handlungswissen
insgesamt eine Form der Kontingenz zukommt, wenn namlich keine
eindeutige Determination des Handlungswissens durch je bestehen-
de Verhiltnisse moglich ist — das ist aber erst noch zu priifen. Eine
Problemstellung, die so reformuliert wird, erlaubt eine philosophi-
sche Behandlung des Themas der Kontingenz mit Blick auf das
Handlungswissen. Berger und Luckmann konzentrieren sich — aus
dieser Perspektive — zu schnell auf eine allgemeine Theorie des ge-
sellschaftlich konstruierten Wissens, und selbst die Kennzeichnung
des eigenen Vorgehens als dialektisch macht es nicht weniger schwie-
rig, die Vermittlungsgestalten zwischen dem jeweils partikularen
Handeln und dem angebotenen Wissensbestand zu verstehen. Es
muss also genauer bestimmt werden, worin die Wahrscheinlichkeit
und die Singularitit bestehen und inwiefern die Kontingenz, die in
ihnen zum Ausdruck kommt, im Handlungswissen angemessen re-
flektiert und aufgenommen wird.

Im Bereich der allgemeinen philosophischen Handlungstheo-
rien stofSen wir hier — wie zu Beginn bereits konstatiert — auf ein
wenig bearbeitetes Feld. Die analytische Handlungstheorie beispiels-
weise begniigt sich nahezu ausschlieflich mit der Diskussion von
Handlungsbeschreibungen, d. h. mit der Perspektive und Problemati-
sierung der (nachtriglichen) Beschreibung von Ereignissen als Hand-
lungen. Die zentralen Kontroversen in diesem Kontext kreisen um
die Frage der Kombination von Basis-Elementen oder -Handlungen
zu komplexen Handlungen, die Méglichkeit und Notwendigkeit der
Zuschreibung von Intentionalitit sowie das Problem des logischen
Status von Handlungssétzen und ihr Verhiltnis zu konstativen Sit-

89

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

zen.”? Eine Ausnahme bilden die Arbeiten Stuart Hampshires und
H. L. A. Harts. In einem gemeinsamen Aufsatz unter dem Titel Ent-
scheidung, Absicht und Gewissheit thematisieren sie den Zusam-
menhang von Gewissheit und Entscheidung sowie die Rolle des Wis-
sens allgemein im Konstitutionsvorgang von Handlungen. Im
Gegensatz zu anderen Autoren der analytischen Philosophie behaup-
ten Hampshire und Hart dabei, dass eine Form des Wissens nicht nur
fiir die Zuschreibung einer Handlung notwendig ist, sondern dass der
Vollzug einer Handlung selbst Wissen benétigt (Hampshire/Hart
1977: 169£.). Handeln auf der Grundlage von Ungewissheit ist nicht
denkbar, weshalb es einer Beseitigung der Ungewissheit bedarf, da-
mit es iiberhaupt zur Ausfiihrung einer Handlung kommen kann.
Die beiden Autoren erwigen zwei Modi der Beseitigung der Unge-
wissheit: Erstens kann der Handelnde die empirische Faktenlage be-
ziiglich seiner eigenen Person betrachten und auf dieser Grundlage
prognostizieren, wie er sich verhalten oder wie er handeln wird.”
Diese Perspektive ist interessant, da sie ein Wissen in der dritten
Person ins Spiel bringt, bei dem die Person etwas iiber sich weif,
ohne dass dieses Wissen in direkter Weise als die Verfassung eines
Bewusstseins aufgefasst werden miisste, das eine Handlung initiiert,
denn die Person impliziert mit dieser Selbstbeschreibung sogar, dass
ihr Handlungsvollzug von externen Faktoren gesteuert ist.”* Die blo-
e Beschreibbarkeit und Prognostizierbarkeit des zukiinftigen Han-
delns reicht somit aus, um die Ungewissheit zu beseitigen. Es bestin-
de damit die Moglichkeit, dass eine Form externen Wissens, das

72 Zur Kritik daran vgl. auch Hossack 2003, 188f. Allerdings leiden Hossacks Uberle-
gungen daran, dass sie die >Handlungs<«-Analyse auf eine >Bewegungs«-Analyse reduzie-
ren — die Bewegung des rechten Armes stellt dabei die paradigmatische >Handlung¢
dar —, was letztlich zur Folge hat, dass auch bei ihm bei aller Bezugnahme auf die Phi-
nomenologie die weltlichen Handlungsbedingungen nicht in den Blick kommen. Statt-
dessen werden Handlungen als Einrichtungen der Welt gemif einer volition gedeutet.
73 »Entweder er kann sich nach Beriicksichtigung seines bisherigen Verhaltens und sei-
ner friiheren Reaktionen in dhnlichen Situationen dessen gewif3 werden, dafl er tatséch-
lich das-und-das tun bzw. es zumindest versuchen wird, wenn es an der Zeit ist. Dies
wire eine auf empirische Fakten rekurrierende GewifSheit; und eine Erklirung, die er
diesbeziiglich abgibt, wiirde aus diesem Grunde als Vorhersage zahlen und nicht als
Entscheidung.« (Hampshire/Hart 1977: 171)

7+ »Wenn jemand den Anspruch erhebt, mit GewilSheit seine eigenen zukiinftigen
Handlungen voraussagen zu konnen, wobei er seine Voraussage induktiv begriindet,
dann impliziert er, daf} die fraglichen Handlungen in gewissem Sinn bzw. in einem
gewissen MafSe unfreiwillig sind, die Wirkungen von Ursachen darstellen, die nicht
seiner Kontrolle unterliegen.« (Hampshire/Hart 1977: 171)

90

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

hochstens mittelbar das weitere Handeln steuern wird, als relevant
fiir das Handeln betrachtet werden kann. Dies wirft die Frage auf, ob
und wie ein solches Wissen in seinem konkreten Gehalt Auswirkun-
gen auf die Handlung hat. Offensichtlich ist die Erorterung eines
Wissens in der dritten Person iiber die eigenen Handlungen ein Bei-
trag zur immer noch aktuellen Debatte zwischen dem sogenannten
Internalismus und dem Externalismus. Diese Debatte bewegt sich in
der Tradition Humes und steht daher vor dem Problem, wie es auf
der Grundlage des desire-belief-Modells, nach dem Handlungen nur
als Ausfithrung von desires zu begreifen sind, sein kann, dass beliefs
in die Handlungskonstitution einfliefen (Gosepath 1999a, Nagel
1998). Hart und Hampshire optieren fiir eine Form des Externalis-
mus, in der dieser nur indirekt handlungsleitend wird, es in strengem
Sinne also ein desire gibt, einen Verlauf zu erdulden, der von meinen
Entscheidungen unabhingig ist.

Zweitens ist es zur Erreichung von Gewissheit aber auch mog-
lich, dass der Handelnde Griinde dafiir erwéigen kann, warum er auf
eine bestimmte Weise handeln sollte, und dann eine Entscheidung
auf der Grundlage dieser Griinde trifft.”> Allerdings fiigen die beiden
Autoren schnell hinzu, diese Situationen der Beseitigung von Unge-
wissheit seien relativ selten. Zumeist bestiinden Verhiltnisse von
Gewissheit, und die Handlungen konnten aus dieser Gewissheit he-
raus einfach vollzogen werden. Welche Rolle spielt das Wissen also in
den Situationen der Gewissheit? Zur Antwort auf diese Frage, fithren
sie eine Unterscheidung zwischen >Entscheidung« (decision) und >Ab-
sicht« (intention) ein: Wihrend die >Entscheidungc fiir die Falle vor-
behalten bleiben soll, in denen eine explizite Beseitigung von Unge-
wissheit vorgenommen wird, die auf Griinde rekurriert, soll die
>Absicht« die Mehrzahl der Fille bezeichnen, in denen es zwar prin-
zipiell méglich wire, Griinde fiir das Handeln anzufiihren, diese
Maoglichkeit jedoch nicht aktualisiert wird.

Aus den beiden Optionen fiir die Beseitigung von Ungewissheit

7 »Oder, er kann nach Erwigung der Griinde dafiir, eher auf die eine Art als auf die
andere zu handeln, Gewif$heit dartiber erlangen (sich entschlielen), was er tun bzw.
zumindest versuchen wird. In diesem Fall wird seine Ankiindigung als Bekanntgabe
seiner Entscheidung zihlen und nicht als Vorhersage. (...) Die Gewif$heit kommt im
Moment der Entscheidung, ja stellt sogar die Entscheidung selbst dar, wenn die Gewif3-
heit auf diese Weise zustande gekommen ist, d.h. als ein Ergebnis einer Erwigung von
Griinden und nicht als Ergebnis einer Betrachtung von Fakten.« (Hampshire/Hart 1977:
171)

91

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

resultiert ein doppelter Charakter der Gewissheit: Einerseits instau-
rieren Entscheidungen eine Gewissheit, die als implizite in weiteren
Handlungen immer wieder aktualisiert wird. Dies ist die Gewissheit,
in der die Griinde prinzipiell zugénglich bleiben und in der auch der
Charakter der Entscheidung als Hintergrund fiir die Gewissheit pri-
sent bleibt. Sollten die Griinde sich dndern, d.h. sollte es zu einer
neuen Entscheidung kommen, dann wiirden die Gewissheit und da-
mit auch das Handeln andere werden. Andererseits gibt es aber auch
eine deskriptive Gewissheit, die in dem Wissen iiber unsere Hand-
lungsvollziige, Verhaltens- und Reaktionsweisen besteht. Diese Ge-
wissheit, die — wie oben gesehen — impliziert, dass die entsprechen-
den Vollziige unserer Verfiigung entzogen sind, entlastet nicht nur
von dem Entscheidungsdruck, sondern sie kann selbst aufgrund ihres
Gewissheitscharakters moglichen Entscheidungen entgegenwirken
und damit deren Funktion ersetzen.”® Dies motiviert die beiden Au-
toren, einen komplexen Begriff des Handlungswissens vorzuschla-
gen, der die beiden Gewissheiten und ihre jeweiligen Funktionswei-
sen in ein Verhaltnis setzt.

Dazu bekunden sie zunichst ihre Ansicht, dass Handelnde im
allgemeinen eine andere Art des Wissens iiber sich selbst haben als
diejenige des Beobachtungswissens. Dieses besondere Wissen wird
von ihnen als praktisches Wissen beschrieben, das zwei Arten von
Bedingungen erfordert: Erstens muss es ein empirisches Wissen tiber
Eigenschaften der Umwelt und der Dinge umfassen, die in ihr ent-
halten sind (Hampshire/Hart 1977: 178). Zweitens muss es ein Wis-
sen liber den Handlungsvollzug selbst geben, d.h. der Handelnde
muss wissen, dass er handelt und dass er sich damit auf die Welt

76 »Es kann komplexe, unklare Situationen geben, in denen wir zu einer Handlungs-
weise getrieben werden, und in denen wir uns aufgrund vergangener Erfahrungen fata-
listisch sicher sind, daf3 dies die Handlungsweise ist, die wir tatsichlich verfolgen wer-
den, wihrend wir gleichzeitig nicht abstreiten, dafl unser Verhalten in diesem Bereich
durch unsere Entscheidungen geindert werden konnte. Halb entscheiden wir uns, so
weiterzumachen wie zuvor, und halb fithlen wir uns in der Angelegenheit passiv, wobei
sich unsere GewiSheit iiber unser zukiinftiges Handeln teils auf unser fritheres Verhal-
ten und teils auf Griinde dafiir stiitzt, die Anstrengung zur Anderung nicht zu unter-
nehmen. Die Psychologie der menschlichen Entscheidung kann sehr kompliziert sein.
Aber die Tatsache, daf es diese komplexen Fille gibt, entkriftet nicht die allgemeine
Unterscheidung zwischen der Gewifsheit iiber eigenes zukiinftiges Handeln, die sich
auf Fakten und Induktion stiitzt, und der Gewifsheit, die sich auf Griinde stiitzt.«
(Hampshire/Hart 1977: 175)

92

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

bezieht (Hampshire/Hart 1977: 179). Im Handlungsbegriff scheint
also irreduzibel eine Bezugnahme auf mentale Vorginge zu liegen.

Diese analytische Handlungstheorie erlaubt zwar eine prizisere
Bestimmung des Wissenselementes im Handlungsvollzug, sie bleibt
aber mit Blick auf den Charakter und die Konstitution des Wissens
ungenau. Trotz der Absage an die Identitit zwischen dem Beobach-
tungswissen der dritten Person und dem praktischen Wissen der ers-
ten Person ist unklar, worin die Differenz letztlich besteht. Sie
scheint darauf hinauszulaufen, dass nur der Handelnde weif3, dass er
handelt, d.h. nur er hat Zugriff auf den irreduziblen mentalen Vor-
gang oder Zustand, der als zweites Wissensmoment prisent sein
muss. Sowohl dieses Wissen wie auch das empirische Wissen sind
aber ihrer Form nach wie das Beobachtungswissen konzipiert. Formal
gibt es also keine Differenz zwischen Beobachtungswissen und prak-
tischem Wissen, die Differenz besteht nur im unterschiedlichen Zu-
gang zum Objekt des Wissens. Kontingent sind dabei, wie Hempel
ausfiithrt, nur die jeweiligen Ziele und Uberzeugungen eines Han-
delnden, da sie bloff empirisch konstatiert werden kénnen. Sind diese
aber bekannt, ist auch — zumindest unter rationalen Bedingungen —
das Wissen des Handelnden verstanden.”” Damit gibt es zwar im Ver-
gleich mit dem zunachst diskutierten soziologischen Ansatz eine Er-
weiterung, insofern die Ebene der >Absicht« nun deutlicher beleuch-
tet wird, zugleich verkiirzt sich aber die Erkenntnis, da es einen
Verlust beziiglich der Konstitution des Handlungswissens gibt. Auch
in diesen Uberlegungen scheint die These von der >Kontingenz der
Sprache(n)< in modifizierter Form Pate zu stehen, denn an die Stelle
der unhintergehbar kontingenten Regeln oder der Grammatik treten
nun die jeweiligen Ziele oder desires eines Handelnden. Thre Gege-
benheit vorausgesetzt kennt das Handeln aber keine Kontingenz,
sondern folgt — zumindest im rationalen Fall — Gesetzen, deren Gel-
tung weder subjekt- noch situationsbedingt ist.

77 »Und tatsichlich scheint eine Hypothese iiber die Ziele eines Handelnden im all-
gemeinen nur in Verbindung mit angemessenen Hypothesen iiber seine Uberzeugun-
gen ein charakteristisches dufleres Verhalten zu implizieren, und dasselbe gilt auch um-
gekehrt. Folglich kann, genau gesagt, eine Priifung des Verhaltens eines Handelnden
nicht dazu dienen, Annahmen iiber seine Uberzeugungen oder iiber seine Ziele unab-
hingig voneinander zu priifen, sondern man kann sie sozusagen nur mit Hilfe von
angemessenen Verbindungen von Zielen und Uberzeugungen priifen; oder, kurz gesagt,
Unterstellungen von Uberzeugungen und Unterstellungen von Zielen sind epistemolo-
gisch voneinander abhingig.« (Hempel 1977: 404)

93

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

Auch dieser Begriff des praktischen Wissens bleibt also unbe-
friedigend, zumal es unter einigem rekonstruktiven Aufwand doch
eine philosophische Alternative gibt. Wihrend die analytische Phi-
losophie zwar anerkennt, dass die »allgemeine Handlungssprache«
vornehmlich in normativen Konfliktfillen relevant wird (Feinberg
1977: 201), konzentriert sie sich in ihren Diskussionen, selbst wenn
es um den Begriff der Verantwortung geht, vor allem auf den norma-
tiv sekundéren Anteil an Handlungen. Daher kann sie letztlich mit
demselben Wissensbegriff operieren, wie er in den theoretisch-natur-
wissenschaftlichen Disziplinen iiblich ist. Eine ganz andere Heran-
gehensweise an den Zusammenhang zwischen Wissen und Handlung
zeigt sich in den Auseinandersetzungen und Rekonstruktionen der
aristotelischen Ethik sowie dem Wissens- bzw. Klugheitsbegriffs,
der darin zur Darstellung kommt. Hierbei kann natiirlich an den all-
gemeinen aristotelischen strukturellen Kontingenzbegriff ange-
schlossen werden, der zu Beginn prisentiert wurde.

In der aristotelischen Perspektive hat es das Handeln mit einer
Welt zu tun, die einem nur bedingt vorhersehbaren Wandel unter-
worfen ist, da die innerweltlichen Verhiltnisse nicht strikt determi-
nistisch verstanden werden diirfen. Die Uberlegungen des Aristote-
les, die auf die spezifische Form des Wissens von diesen Verhiltnissen
hinweisen, finden sich vor allem in seiner Ethik, in der das richtige
und erfolgreiche Handeln unter und in diesen Verhiltnissen das The-
ma und Ziel der Ausfiihrungen sind. Die Nikomachische Ethik, sein
zentraler ethischer Text, bringt einen Zirkel (Hoffe) zur Darstellung,
in dem dem Wissen eine doppelte Position zukommt:”® Einerseits
bietet sie eine Analyse des Wissens, das sich immer schon in Anwen-
dung befindet, und versucht lediglich, dieses zu verstehen und zu
rekonstruieren. Insofern ist die Nikomachische Ethik Wissenschaft
der sittlichen Existenz und dieser als verstehende Instanz nachgeord-
net. Andererseits produziert sie selbst eine neue Gestalt des Wissens,
die nun in die Praxis wiederum hineinwirkt. Als Text bekommt sie
daher eine paradigmatische Funktion fiir das Problem der Kontingenz
des Handlungswissens iiberhaupt, denn sie muss aufgrund ihres An-
spruchs, nicht nur Wissen von der Praxis, sondern auch Wissen fiir sie
zu sein, Auskunft geben tiber das Verhiltnis des Wissens zum Han-
deln iiberhaupt. Allgemein wird auf diesem Hintergrund die Diffe-

78 Zum Verhiltnis von Ethik, Wissen und Kontingenz bei Aristoteles vgl. auch Hesse
1999, 32—64 und 122-148 sowie Rese 2003, 280-303.

94

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

renz zu den theoretischen Wissensformen im Moment der Kontin-
genz deutlich. Pierre Aubenque beginnt so seine Studie La prudence
chez Aristote mit der Charakterisierung der Differenz der Wissens-
formen und ihrer jeweiligen Objektbereiche bei Aristoteles. Die
Weisheit zielt auf das Notwendige, weshalb sie wie die Objekte dieses
Wissens unwandelbar ist, wihrend die Phronesis, d.h. das Wissen,
das dem Handeln angemessen ist, auf das Kontingente gerichtet ist
und sich daher selbst gemaf$ den Umstanden wandeln muss (Auben-
que 1963: 9). Dass diese Bestimmungen auf den Unterscheidungen
aufruhen, die zuvor allgemein in den aristotelischen Differenzierun-
gen der Wissensformen und ihrer Geltungsgriinde sichtbar wurden,
zeigt eine zentrale Passage der Nikomachischen Ethik, auf die sich
Aubenque mit seiner Charakterisierung bezieht:

»Da es zwei Teile der vernunftbegabten Seele gibt, so wird die Klugheit die
Tugend des einen Teiles sein, des meinenden. Denn das Meinen geht auf Dinge,
die sich so und anders verhalten konnen (megi t0 évdeyouevov), und so auch die
Klugheit (po6vnotg). Doch ist sie nicht nur ein vernunftgemifSes Verhalten; ein
Zeichen ist, daf8 man ein solches Verhalten vergessen kann, die Klugheit dage-
gen nicht. Da nun die Wissenschaft (¢7tiotiun) ein Erfassen des Allgemeinen ist
und dessen, was aus Notwendigkeit ist, und da es Prinzipien des Beweisbaren
und aller Wissenschaft gibt (denn die Wissenschaft verlangt Griinde), so wird es
vom Prinzip des Wisbaren keine Wissenschaft geben und keine Kunst oder
Klugheit. Denn das Wifsbare ist beweisbar, und Kunst und Klugheit betreffen
Gegenstinde, die sich so und anders verhalten kénnen.« (Aristoteles 1991: 237
[1140b 25-1141a 1])

Der Text beginnt mit der Bestimmung, dass »jede Kunst (té€yvn) und
jede Lehre (u€0000¢), ebenso jede Handlung (7d&ig) und jeder Ent-
schluss (mpoaigeoig) irgendein Gut (dyaBoD) zu erstreben scheint«
(Aristoteles 1991: 105 [1094a 11.]). Jede Tatigkeit zielt auf etwas, um
dessen Willen sie ausgefiihrt wird. Aristoteles differenziert nun zwar
zwischen Poiesis und Praxis,” wobei sich die Poiesis im Hervorbrin-
gen von Werken verwirklicht, wihrend die Praxis im richtigen Voll-
zug der Handlung selbst besteht. Diese Differenzierung hat aber kei-
ne Konsequenzen dafiir, dass sich das Objekt beider Arten von
Tatigkeiten in der Welt befindet. Selbst die Praxis betrifft nicht nur
die Seite des Ausfiihrenden und seine Dispositionen, sondern auch

7 »Was sich so und anders verhalten kann (§vdeyouévov), ist teils Gegenstand des
Hervorbringens (wountov), teils Gegenstand des Handelns (moantdv).« (Aristoteles
1991: 234 [1140a 1£.))

95

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

die Verwirklichung der Dispositionen in der Welt. So schreibt Aris-
toteles im Zweiten Buch der Nikomachischen Ethik mit Blick auf die
mesotes (die Mitte) des tugendhaften Handelns, dass deshalb »das
Richtige selten, lobenswert und schon« sei, weil »das Wem, Wieviel,
Wann, Wozu und Wie zu bestimmen aber nicht jedermanns Sache
und nicht leicht [ist]« (Aristoteles 1991: 147 [1109a 28f.]). Auben-
que konstatiert daher in seiner Studie, »die Materie der Handlung sei
hier der Definition der Moralitit so wenig fremd, dass die Tugend
nicht ohne ihr Objekt definiert werden konnte« (Aubenque 1963:
64, iis. A. N.). Damit befindet sich aber selbst die Moralitdt — und
nicht nur das technische Wissen der Poiesis — in einer Stellung zur
Welt, die deren spezifisch kontingenten Charakter ernst nehmen
muss.®® Von der Handlung her betrachtet ist die Welt vor allem der
Bereich dessen, was allermeist so ist. Bereits in einer zuvor behandel-
ten Passage von Uber die Interpretation fiihrt Aristoteles im An-
schluss an sein beriihmtes Beispiel der Seeschlacht den zentralen
handlungstheoretischen Topos der Deliberation an (Aristoteles
1998a: 113 [18b 23 ff.]), um mit der Deliberation eine Instanz zu
identifizieren, die Teil der kontingenten Verhiltnisse und zugleich
eine Weise des Umgangs mit ihnen ist. In der Ersten und der Zweiten
Analytik bekommt der Zusammenhang des &vdeyouevov, d.h. des-

8 Jiirgen Habermas versteht in seiner Kritik des Aristotelismus in der Ethik diesen
Zusammenhang allein als eine apriorische Differenzierung von Wissenstypen: »Dieses
Verméogen der >phronesisc (prudentia, Klugheit) hatte Aristoteles im Kontrast zu den
starken Anspriiche der epistemey, also einer auf das Allgemeine, Notwendige und Uber-
zeitliche des Seienden, letztlich des Kosmos gerichteten Erkenntnis negativ bestimmt,
ohne ihm jeden kognitiven Wert abzusprechen.« (Habermas 1991 f.: 121) Dies steht aber
im Widerspruch zu den Ausfithrungen von Aristoteles selbst, fiir den die Phronesis
nicht ein a priori limitierter Wissenstypus ist, sondern das Wissen, das der Welt mit
ihrem spezifischen Allermeist-So-Sein angemessen ist. Otfried Hoffe arbeitet dies ge-
nau heraus: »Aristoteles analysiert die Uberlegungen nicht psychologisch, sondern lo-
gisch; er diskutiert nicht das empirische Subjekt einer Uberlegung, sondern die Prinzi-
pien des Gegenstandes, den man verniinftigerweise iiberlegt, und begriindet so vom
Gegenstand her eine Logik des Uberlegens. Die Uberlegung richtet sich weder auf zeit-
lose Gegenstiinde noch auf Bewegungen, die immer gleich ablaufen, oder Dinge, die
immer anders sind; sie untersucht nicht zufillige Ereignisse (...) und nicht einmal alles,
was den Menschen betrifft (...). Aristoteles unterscheidet fiinf Klassen von Ursachen:
die Natur, die Notwendigkeit und den Zufall, die Vernunft und das, was der Mensch
bewirkt; nur iiber die letzte Klasse von Ursachen stellt man Uberlegungen an. Genauer:
man iiberlegt sich verniinftigerweise nur Dinge, die erstens in der eigenen Gewalt ste-
hen, zweitens realisierbar sind und drittens — im Unterschied zu den Dingen der exakten
Wissenschaften — nicht immer auf dieselbe Weise geschehen.« (Hoffe 1996: 122)

96

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

sen, was allermeist so ist, seinen wissenschaftstheoretischen Ort zu-
gewiesen (z.B. Aristoteles 1998b: 55f. [32b 3ff.], 431f. [87b 19ff.]),
wihrend er schliefllich in der Nikomachischen Ethik seinen eigentli-
chen Platz erhilt. Denn die Wissenschaften vom Notwendigen und
auch deren Wissenschaftstheorien miissen sich letztlich nicht um die
Frage dessen, was allermeist so ist, kimmern, sie konnen sich auf
ihren Bereich beschrinken. Das Handeln sieht sich allerdings not-
wendig auf die Welt verwiesen, wodurch es dazu kommt, dass der
Handelnde tiber einen spezifischen Typus des Wissens verfiigen
muss, damit seine Moralitit in der Welt zur Verwirklichung kommt
oder iiberhaupt kommen kann.

Aber was heif3t es genau, dass das Handeln auf die Welt verwie-
sen ist? Inwiefern ist das Handeln als Handeln dem unterworfen, was
dazu fiihrt, dass die Welt — zumindest uns — als blof3 allermeist so
seiende erscheint? Das Handeln in der Perspektive des Aristoteles
vermag nur moralisch zu sein, wenn es sein Worumwillen erfiillt.
Das Worumwillen der moralischen Handlung besteht aber nicht in
der guten Absicht, sondern in der richtigen Ausfiihrung. Damit
schreibt sich die Handlung in die Welt und deren immer schon be-
stehende Vorginge ein. Die Handlung trifft auf eine Welt, in der
keine Situation der anderen gleicht und in der der Handelnde nie
vollstindig tiber die Bedingungen verfiigen kann, die das Gelingen
seiner Handlung entscheiden, denn »im Bereich der Handlungen
und des Forderlichen gibt es nichts Stabiles« (Aristoteles 1991: 133
[1104a 41f.]). Dies wirft, wie Aristoteles klar erkennt, die Frage auf,
wie es liberhaupt so etwas wie ethische Theorie geben kann, wenn
»weder die Wissenschaft noch allgemeine Empfehlungen dafiir zu-
stindig [sind], sondern die Handelnden selbst die jeweilige Lage be-
denken miissen« (Aristoteles 1991: 133 [1104a 6ff.]). Die Ethik als
die Theorie des Verhaltens, das moralisch geboten ist, hat daher nur
eine begrenzte Aufgabe, denn sie kann nicht beanspruchen, allgemei-
ne Losungen fiir die ethisch relevanten Situationen zu bestimmen;
stattdessen darf sie nur »im Umrifd und nicht mit mathematischer
Genauigkeit gefiihrt werden« (Aristoteles 1991: 133 [1104a 11.]). Es
ergibt sich also ein Wechselspiel zwischen der kognitiven Leistung
der ethischen Theorie und der kognitiven Leistung, die der Handeln-
de selbst zu erbringen hat. Hier tritt ein performativer Aspekt in die
ethischen Uberlegungen ein, der von hochstem Interesse ist: Der
Handelnde muss die Situation, in der sich sein Handeln vollziehen
soll, angemessen deuten und begreifen, um dasjenige, was moralisch

97

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

im allgemeinen geboten ist, unter diesen Bedingungen zu prizisie-
ren. Dies ist offensichtlich eine kognitive Leistung, in der eine Kon-
tingenz des Handlungswissens im gesuchten Sinne zum Ausdruck
kommt.

Bei der Prizisierung des Handlungswissens unter den aktuell
gegebenen Verhiltnissen kann es sich nicht um eine blofSe Anwen-
dung eines allgemein genau Bestimmten handeln, denn dem Han-
deln gehort irreduzibel sein Vollzug in der Welt an. Eine Bestim-
mung des Handelns, das in einer Situation geboten ist, sucht
niamlich nicht nach der besten Ausfiihrung eines an sich seienden
Handelns, sondern dieser Vollzug muss die angemessene Form des
Handelns sein, d. h. in der allgemeinen Bestimmung gibt es ein qua-
litatives Defizit, das die Handlung in ihrer Vollzugsgestalt unter den
singuliren Bedingungen ihrer Ausfiihrung betrifft. Diese Urteilsleis-
tung ist Teil des Handlungsbegriffs iiberhaupt und kein blofSer Ap-
pendix, denn der Stagirite schreibt, etwas »zu tun, wann man soll
und wobei man es soll und wem gegeniiber und wozu und wie, das
ist die Mitte und das Beste, und dies kennzeichnet die Tugend« (Aris-
toteles 1991: 140 [1106b 21{f.]). Hoffe geht in seiner Studie Prakti-
sche Philosophie — Das Modell des Aristoteles berechtigterweise so
weit, genau an dieser Stelle den Vernunftbegriff ins Spiel zu bringen:
Die spezifische Rationalitit der aristotelischen Ethik besteht nicht in
der Bestimmung der Zwecke, denn diese sind natural oder sozial vor-
gegeben. Sie erscheint in der Urteilsbildung, durch die die Zwecke
mit der Welt zur Vereinbarkeit gebracht werden (Hoffe 1996: 431.).

Damit ist aber mit dem >Modell des Aristoteles< — vor jeder Be-
wertung seiner normativen Theorie — eine Theorie des Handelns ge-
wonnen, in der ein spezifisches Handlungswissen zum Tragen
kommt. Dieses Handlungswissen kann nicht das theoretische all-
gemeine Weltwissen sein, sondern es muss tiber dieses hinausgehen
(und d. h. auch, es in gewisser Weise umschliefSen) und eine Reflexi-
onsfahigkeit umfassen, mit der die Singularitit der Verhéltnisse hier
und jetzt zu deuten ist. Damit ist klar, dass das Handeln auch in sei-
nem Vollzug ein unverzichtbares kognitives Moment hat, an dem es
zu einer Verschrinkung der Kontingenz der Umstinde, unter denen
sich das Handeln zu vollziehen hat, und der Verniinftigkeit der Ver-
mittlungsleistung mit dem bisher erworbenen Wissen {iber das aus-
zufithrende Handeln und die Handlung selbst kommt. Und diese Ar-
gumentation gilt nicht nur firr das ethische Handeln, denn jedes
Handeln — unter der aristotelischen Pramisse, dass jede Tatigkeit

98

- am 16.01.2026, 08:43:36.


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

ihren Zweck hat — bedarf einer Deutung der gegebenen Situation und
des reflektierenden Entwurfs des Handlungsvollzugs unter diesen
Bedingungen. So ist es auch wenig tiberraschend, wenn eingefleisch-
te ethische Non-Kognitivisten, wie Bernard Williams, trotz ihrer At-
tacken und Kritiken an den >Reflexionsmodellen< ethischer Theorie,
immer wieder zu der fiir sie irritierenden Einsicht kommen, dass es
Félle gibt, in denen die Reflexion notwendiger Teil des Handlungs-
vollzugs ist. Die Weltdeutung des Handelnden — und hier vor allem
diejenige im Hinblick auf moralisches Handeln — muss in ihren Au-
gen so verstanden werden, dass sie auf kein reines, vorgingiges Ver-
mogen der Reflexion rekurriert, sondern sich erworbener >Begriffec
und Modelle des Uberlegens bedient. Entgegen dem zuvor in der
Rekonstruktion des Aristoteles aufgezeigten allgemeinen Charakter
der Kontingenz, der das Handlungswissen gegeniibersteht, ver-
suchen diese Autoren also, sie auf wenige Ausnahmefille zu be-
schrianken, die zudem potentiell verheerende Konsequenzen haben.
Denn wihrend der griechische Philosoph von dem letztlichen Ineins-
fallen der Weltdeutung, die so erworben und reflexiv fortgeschrieben
wird, mit anderen Dispositionen der Handelnden tiberzeugt ist, hilt
Williams beispielsweise dies unter den Bedingungen der Moderne
fiir nicht ldnger verteidigbar.8! Stattdessen prognostiziert er, dass,
sollte sich dieses Stadium der Moralitit als Reflexivitit verselbstin-
digen, es wahrscheinlich zur Zerstorung des ethischen Wissens kidme,
denn »thick ethical concepts that were used in a less reflective state
might be driven from use by reflection, while the more abstract and
general ethical thoughts that would probably take their place would

81 »The outside point of view of his dispositions is available to the agent himself. But if
he tries in his reflection to abstract himself totally from those dispositions, and to think
about himself and the world as though he did not have them, then he should not be
surprised if he cannot get an adequate picture of the value of anything, including his
own dispositions. He cannot do so, precisely because those dispositions are part of the
content of his actual self. Moreover, if he is to conduct any reflection in which he stands
back from his own dispositions, it is important whether there is anything in the view of
things he takes from the outside that conflicts with the view of things he takes from the
inside. For Aristotle, the virtuous agent would find no such conflict. (...) Aristotle’s
theory means that when the agent reflects, even from the outside, on all his needs and
capacities, he will find no conflict with his ethical dispositions. Here we meet again with
many modern doubts that weaken this account. Our present understanding gives us no
reason to expect that ethical dispositions can be fully harmonized with other cultural
and personal aspirations that have as good a claim to represent human development.«
(Williams 1985: 51f1.)

99

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

not satisfy the conditions of propositional knowledge.« (Williams
1985: 167) Die neue, kognitiv erzeugte ethische Einsicht wire also
zu schwach, um sich gegeniiber anderen Uberzeugungen iiber die
Welt, die dann handlungsleitend wiirden, durchzusetzen. Der Kogni-
tivismus ist eine notwendige Tendenz der Entwicklung des ethischen
Wissens, letztlich aber dessen Totengriaber — so Williams.

Da hier aber nicht die Fragen der ethischen Theorie im Vorder-
grund stehen sollen, ist nun zu untersuchen, inwiefern die These von
der >Kontingenz des Handlungswissens« als Teil einer Kritik der prak-
tischen Vernunft zu verstehen ist.

4.2 Die >Kontingenz des Handlungswissens< als Teil einer Kritik der
praktischen Vernunft

Bisher hatten wir es mit zwei verschiedenen Typen von Relationen
zwischen Kontingenz und Vernunft zu tun: In der ersten Argumen-
tation fiir eine >Kontingenz der Sprache(n)< ist die Vernunft, wenn
mit ihr Gberhaupt noch etwas bezeichnet wird, von der Kontingenz
unabhingig, aber durch sie begrenzt. Sie bezeichnet ein eher prakti-
sches Vermogen der richtigen oder erfolgreichen Regelanwendung,
das unabhingig von der kontingenten Geltung der Regeln zu verste-
hen und zu analysieren ist. Gleichzeitig ist sie auch nur dieses unter-
geordnete Vermogen, und sie kann zumindest nicht direkt auf die
Konstitution oder Institution von Regeln Einfluss nehmen. Stirker
als die Rolle der Vernunft ist daher immer die richtige Einfithrung in
die Regeln zu bewerten, die aufgrund des kontingenten Geltungs-
grundes derselben keine >begriindende« Einfithrung sein kann, son-
dern als bloer Vorgang zu begreifen ist, in dem die Regeln erworben
werden. Dabei besteht das Erwerben — unter partieller Vorwegnahme
dessen, was spiter durch das Vernunftvermogen hinzukommt — da-
rin, moglichst viele Fille zu kennen oder kennen zu lernen, in denen
die Regel angewendet wird. Die Vernunft bezeichnet dann die eigen-
standige Fahigkeit zur Ausdehnung der Fille, in denen die Regel zum
Zuge kommt.

Die Argumentation fiir eine >Kontingenz der Kommunikationc
hat dagegen ein engeres Verhiltnis von Kontingenz und Vernunft
zur Grundlage. Beide befinden sich dabei in Abhingigkeit vom Be-
griff des Verstehens, denn einerseits ist von Verstehen (in der kom-
munikativen Auseinandersetzung) nur sinnvoll zu reden, wenn der

100

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

Verstehende etwas versteht, {iber das er nicht bereits verfiigte. Damit
erschliefit sich in dieser prozessualen Perspektive der Kommunikati-
on eine kontingente Bedeutungsgenese, und die Sprechenden erkla-
ren sich nicht blofy wechselseitig die Sprache, in der sie sich immer
schon bewegen. Andererseits ist die kontingente Genese aber auch
kein Prozess blofler Erweiterung des Sprachmaterials, das bisher ver-
fiigbar ist, sondern die Sprechenden verstehen die neuen Bedeutun-
gen und Aussagen in der Weise, dass diese in Beziehung zu den bis-
herigen gesetzt werden. Das Verstehen setzt also ein Vermogen
voraus, in dem unter Bedingungen der Offenheit fiir dasjenige, was
vom anderen kommt, dieses ernst genommen und als relevant fiir das
bisher Verstandene erachtet wird. Ein solches Vermogen des Er-
kenntnisgewinns und der Syntheseleistung kann als Vernunft be-
zeichnet werden. In ihm ist die Kontingenz eine irreduzible Voraus-
setzung, wenn die Vernunft nicht als solche gedacht werden soll, die
einfach in sich ruht. Gleichzeitig wiirde nicht auf kontingente Weise
Neues erscheinen, wenn es keine Instanz gébe, fiir die es etwas Neues
wire. Kontingenz und Vernunft sind also wechselseitig irreduzibel.

Die dritte Argumentation, deren Verortung der Kontingenz zu-
letzt expliziert wurde, ist eigentlich eine reine Vernunftreflexion,
denn in ihr geht es darum, wie die praktische Vernunft beschaffen
sein muss, wenn mit ihr ein Vermogen bezeichnet sein soll, das ge-
wihrleistet, dass Handlungen erfolgreich und richtig ablaufen (kon-
nen). Die Ausfiihrungen zur Stellung und Rolle der Kontingenz mit
Blick auf das Handlungswissen waren deshalb bereits Ausfithrungen
zu einem verniinftigen Handlungswissen. Eine weitere Bestimmung
der Verniinftigkeit dieses Handlungswissens ldsst sich im Anschluss
an eine neuere, sehr allgemeine Definition von >praktischer Rationa-
litdt« gewinnen:

»Eine alle Anwendungssituationen umfassende Bedeutung von >Rationalitit«
ist 'Wohlbegriindetheit«. Etwas (Meinung, Handlung, Wunsch, Ziel, Norm etc.)
ist rational, wenn es begriindet ist, d. h. durch Griinde gerechtfertigt ist. Ratio-
nalitdt bezieht sich auf die Fihigkeit von Personen, Verfahren des Begriindens
oder Rechtfertigens zu entwickeln, ihnen folgen und iiber sie verfiigen zu kén-
nen. Die Minimalbedingung fiir eine akzeptable Begriindung ist die logisch
korrekte Ableitung aus den sie rechtfertigenden Griinden. Die Fihigkeit, etwas
zu rechtfertigen, ist jedoch nicht nur ein Vermogen des deduktiven Schlieflens,
sondern allgemeiner die Fahigkeit, Aussagen zu begriinden, auszuweisen, d.h.
fiir sie Rede und Antwort stehen zu konnen (...).« (Gosepath 1999b: 10)

101

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

Gosepaths Definition operiert mit dem Kriterium der Begriindung
und sieht die praktische Vernunft als das Vermogen an, Griinde an-
zugeben, diese Griinde in ihrer Geltung zu rechtfertigen sowie sie
unter diskursiven Bedingungen vorzubringen und zu verteidigen.
Zunichst mag es den Anschein haben, dass diese Definition im Rah-
men der Argumentation fiir eine >Kontingenz des Handlungswis-
sens< nicht aufgegriffen werden kann. Eine neue Deutung der einzel-
nen Elemente der Definition beweist aber, dass diese in ihrer
Allgemeinheit auch fiir das hier diskutierte Modell gilt.?2 Eine Hand-
lung ist dann verniinftig, wenn sie »durch Griinde gerechtfertigt ist«,
d.h. wenn ihre Ausfithrung den Voraussetzungen Rechnung trigt,
die unter gegebenen Umstinden bestehen, wenn also die Umstinde
sowie das eigene Interesse an der Handlung ihre Ausfithrung recht-
fertigen. Diese Umstinde sind aber kontingent, woraus folgt, dass
nicht einfach allgemeine Voraussetzungen so konkretisiert werden
konnen, dass sie hinreichend sind, um eine Einzelhandlung zu er-
moglichen. Die Kontingenz impliziert, dass die Umstinde, unter de-
nen die Handlung ausgefiihrt werden soll, zunéchst angemessen zu
deuten sind. Die Vernunft bezeichnet dann ein Vermdgen, Verfahren
zu entwickeln, in denen sich diese Deutung erfolgreich vollziehen
lasst. Wenn die Situationsdeutung aber stirker in die Bestimmung
dessen fillt, was als Handlungswissen zu gelten hat, das fiir eine je-
weilige Situation relevant ist, dann hat das Vermogen nicht nur eine
Ausrichtung, sondern zwei. Zunichst richtet es sich sicherlich auf die
kontingenten Umsténde »>in der Welt¢, deren Deutung vollzieht sich
aber unter praktischen Pramissen, d. h. es geht darum, diese Umstén-
de mit Blick auf eine auszufiihrende Handlung zu untersuchen. Also
wird in dieser Deutung auch das bestehende Wissen daraufhin iiber-
priift, ob es hinreichend ist, um diese Situation zu verstehen. In den
vielen Situationen, in denen dieses Hinreichen nicht gegeben ist,
muss sich das Vermogen daher in einer zweiten Ausrichtung auf die
Verfassung des Handlungswissens selbst richten. Die »logisch kor-
rekte Ableitung« ist dann so zu begreifen, dass das, was die Deutung
gewonnen hat, richtig in der Transformation und Modifikation des

82 Es wird hier weiterhin — wie auch in den Ausfiihrungen zur Kontingenz — die mora-
lische Dimension ausgeblendet, d.h. diejenige der Richtigkeit der Handlungen mit Blick
auf ihre moralische Erlaubtheit oder Gebotenheit. Es kommt zunichst auf eine all-
gemeine Theorie des Handlungswissens an und nicht auf einen Beitrag zur moralphi-
losophischen Kognitivismusdebatte.

102

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erfolgreiches Handeln in der Welt

Handlungswissens eingesetzt wird, ohne dass hier die Deduktion ein-
fach durch eine Induktion ersetzt werden soll. Vielleicht ist es sogar
sehr viel plausibler — dieser Uberlegung kann aber an dieser Stelle
nicht weiter nachgegangen werden —, dies als einen abduktiven Pro-
zess im Sinne Peirces zu rekonstruieren.®

Damit ist aber im Ansatz deutlich geworden, dass im Rahmen
der Analyse des Handlungswissens, das auf die kontingenten Welt-
verhiltnisse reagiert, die praktische Vernunft auf ihrer allgemeinsten
Ebene, d.h. als Vermogen zur Handlungsbestimmung iiberhaupt,
konzipiert wird. In den meisten existierenden Theorien wird die
praktische Vernunft entweder darauf beschrinkt, zwischen vorgege-
benen Voraussetzungen und deren konkreter Anwendung richtig zu
vermitteln, oder sie wird dariiber hinaus bzw. im Gegensatz dazu als
das Vermogen verstanden, das die Geltung der moralischen Griinde
des Handelns bestimmt. Beide Arten von Theorien nehmen das Han-
deln in seiner spezifischen Struktur nur in begrenzter Weise wahr,
denn aufgrund der stindig sich verindernden, kontingenten Um-
stinde des Handelns bedarf es eines Vermdogens, ein bestehendes
Wissen nicht immer nur so anzupassen, dass es »auch unter diesen
Umstinden funktioniert¢, sondern eines, das in der Lage ist zu erkli-
ren, warum und wie sich das Handlungswissen verindert, damit das
Handeln erfolgreich bleibt. Ein solches Vermdgen ist dann aber zur
Seite des Wissens und seiner Konstitution und Geltung hin gesffnet,
woriiber eine reine Handlungstheorie allerdings nur wenig zu sagen
vermag. Es sind an dieser Stelle Verfahren in den Blick zu nehmen, in
denen ausgehend von Krisensituationen des Handelns oder Proble-
men der Situationsdeutung das Wissen einer Revision unterzogen
wird. Grund genug also, zum Abschluss dieses Kapitels nach dem
Zusammenhang der drei Verortungen der Kontingenz, die erdrtert
wurden, zu fragen.

8 Die Abduktion wire als Vorgang zu verstehen, in dem ausgehend von der Situations-
deutung die in ihr vollziehbaren Handlungen mit dem Wissen vermittelt wiirden, das
genau diese Handlungen erméglicht. Allerdings bedarf dieses Modell vieler Erlduterun-
gen, um zu verstehen, wie es auf diesem Hintergrund zu Transformationen des Wissens
oder zu Neuentstehungen von solchem kommen kann. Siehe zu diesem Zusammenhang
Eco 1991, z.B. 185 ff. und Sebeok/Umiker-Sebeok 1982.

103

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie
5. Kontingenz und Vernunft — Problem und/oder Losung?

Nach dem ersten Blick auf die Verortung der Kontingenz, die in der
analytischen Philosophie dominiert, wurde deutlich, dass die Argu-
mentation fiir eine >Kontingenz der Sprache(n)< mehr Fragen offen
ldsst, als sie Optionen fiir ein Weiterdenken erdffnet. Problematisch
ist vor allem die Tendenz zur Parzellierung der Sprache und der Aus-
schluss jeglicher iibergreifender Instanz zu den einzelnen Sprach-
spielen oder Sprachen. Dieser Identifikation kontingenter Verhilt-
nisse im Gebrauch der Sprachspiele oder Sprachen entspricht eine
grundlegende Relativierung des Vernunftbegriffs, indem dieser ent-
weder auf ein rein praktisches Vermogen der richtigen Regelanwen-
dung reduziert oder sogar als Spezifikum einzelner Sprachspiele be-
trachtet wird. Selbst wenn es, wie im Falle der soziologischen
Analysen Bergers und Luckmanns, Ansitze gibt, auch dort den witt-
gensteinschen Regelbegriff zur Grundlage zu machen, ist es zumin-
dest philosophisch wenig tiberzeugend, diesen Weg zu beschreiten.
Die beiden folgenden Argumentationen zur Identifikation kon-
tingenter Verhiltnisse versprechen einen grofseren Ertrag, bediirfen
aber noch einer systematischen Verkniipfung, damit sie auf plausible
Weise die Ausgangspunkte fiir die nun folgenden Rekonstruktionen
bilden konnen. Die These von einer >Kontingenz der sprachlichen
Vollziige oder der Kommunikation« fithrt vor Augen, wie es inner-
sprachlich denkbare Mechanismen gibt, nach denen es zu unerwarte-
ten Verdnderungen und Erweiterungen der bisherigen Sprache und
desjenigen, was durch sie verkorpert ist, kommen kann. Dies wurde
anhand der Uberlegungen Gadamers und Derridas mit jeweils unter-
schiedlichen Schwerpunkten, aber im Tenor gleichen Resultaten de-
monstriert. Zugleich konnte nachgewiesen werden, dass dieses kon-
tingente Erweiterungs- und Transformationsgeschehen keinen
Vernunftskeptizismus nach sich ziehen muss. Vielmehr bleiben die
beiden gewihlten Bezugsautoren eindeutig in ihrer Aussage, dass es
die Moglichkeit des Verstehens und der Synthetisierung immer gibt
und damit auch Weisen, dieses Verstehen zu befordern. Hier ldsst
sich die Vernunft verorten. Problematisch an diesem Zusammenhang
von kontingenter Bedeutungsgenese und verniinftigem Umgang da-
mit ist, dass er in seiner so prisentierten Form eine blofse Moglich-
keitsbestimmung ist, d.h. er erkldrt nicht aus sich heraus, warum
diese spezifische Kombination von Kontingenz und Vernunft not-
wendig ist, selbst wenn Gadamer mit seinem Anspruch, die Geistes-

104

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft

wissenschaften iiber den Verstehensbegriff neu zu begriinden, beab-
sichtigt, einen Grund fiir seine Anwendung zu explizieren. Denn
dieses Unternehmen verbleibt zu offensichtlich in der rein normati-
ven Bestimmung, wie die Geisteswissenschaften richtiger vorgehen
sollten.

Ein Fehlen der Motivation fiir die Kombination von Verhaltnis-
sen der Kontingenz mit der verniinftigen Reaktion auf dieselben lasst
sich fiir die letzte der drei Argumentationen, die unter dem Titel der
>Kontingenz des Handlungswissens< entwickelt wurde, nicht bekla-
gen. Sind die Rekonstruktionen der Uberlegungen, die damit ver-
bunden sind, richtig, dann muss jede Handlungstheorie unvermeid-
bar auf ein Problem der Kontingenz stofSen, das sie mit ihren
bisherigen Standardmitteln nicht beheben kann. Die Nicht-Determi-
niertheit sowie die Unvorhersehbarkeit, die mit ihr fiir die Handeln-
den einhergehen und unter denen sich das Handeln zu vollziehen
hat, erfordern, dass die jeweilige Handlungskompetenz des Handeln-
den einer Adaptation an diese Situation bedarf. Ist es also notwendig,
von einem Handlungswissen fiir das Vollziehen von Handlungen
tiberhaupt zu reden (und auch >Erfahrung« wire ein solches Wissen),
dann muss es zugleich das Vermégen zu einer derartigen Transfor-
mation dieses Wissens geben, dass es in der neuen Situation eine
erfolgreiche Handlung hervorbringt. Damit sind die Komponenten
der Kontingenz und der Vernunft im Rahmen dieser revidierten
Handlungstheorie benannt: Das Handlungswissen muss offen fiir
den kontingenten Hervorgang der jeweils singuldren Situationen
und Kontexte sein, in denen sich das Handeln vollzieht, und diese
Offenheit darf kein bloSes Sich-Ausliefern gegeniiber der Kontin-
genz der Verhiltnisse sein, weil sonst der Handlungserfolg ebenso
kontingent wiirde. Die Vernunft muss also zumindest aus instru-
mentellen Griinden als angemessene Reaktionsweise auf die Kontin-
genz ins Spiel kommen.

Die Vernunft ist damit als Vermogen zu verstehen, die Offen-
heit des Handlungswissens zu gewihrleisten, womit sie an der
Schnittstelle zwischen der Kontingenz der Situationen und dem
Handlungswissen steht. Da das Handlungswissen weder rein all-
gemeines Wissen ist (know that), um dessen Anwendung die Ver-
nunft besorgt ist, noch blofles Klugheitswissen, das in einem prakti-
schen know how besteht, sondern eine komplexe Verstrickung dieser
beiden Aspekte, bietet es sich an, an dieser Stelle eine Verbindung zur
Argumentation fiir eine >Kontingenz der Kommunikation< herzu-

105

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kontingenz und Vernunft in Geschichte und Gegenwart der Philosophie

stellen. Dies ermdglicht es, eine Spiegelung der externen Kontin-
genz, d.h. der weltlichen oder ontologischen Kontingenz, in einer
internen Moglichkeit der kontingenten Entfaltung des Wissens, d. h.
einer epistemischen Kontingenz, aufzuspiiren. Da das Handlungs-
wissen zumindest teilweise propositional strukturiert ist und auch
dieser Teil nicht ausgenommen ist von der Transformation, die die
Kontingenz der Situationen erfordert, muss verstehbar sein, wie es
zu kontingenten Verdnderungen des Propositionalen kommen kann,
die zugleich auf die duflere Kontingenz reagieren. Dabei muss die
Verinderung des propositionalen Anteils des Handlungswissen des-
halb kontingent sein, weil sie keine einfache Ableitung darstellen
kann, sondern das Bestehende genau in der Weise erweitert oder
transformiert, dass es angesichts der jeweils gegebenen Verhiltnisse
das Angemessene ist. Es mag also sein, dass das Verhiltnis der An-
gemessenheit zwischen weltlichen Verhiltnissen und aktuellem
Handlungswissen letztlich eines der Notwendigkeit ist, genau dies
setzt aber voraus, dass die Aktualisierung des Handlungswissens aus
der Perspektive des Handlungswissens, das zuvor bestand, kontin-
gent ist.

Dieser Vorschlag einer Vermittlung der beiden Argumentatio-
nen fiir ein komplementires Verhiltnis von Kontingenz und Ver-
nunft mag an dieser Stelle abstrakt und fragwiirdig klingen. Es wird
sich nun jedoch zeigen, dass er eine interessante heuristische Hypo-
these fiir eine Rekonstruktion der Theorie des kommunikativen
Handelns artikuliert, die iiber deren erste explizite Konzeption bei
Jirgen Habermas deutlich hinausgeht.

106

- am18.01.2026, 08:43:36. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495997321-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Kontingenz als Erfahrung der Moderne oder als Strukturbegriff?
	2.  Von der Unhintergehbarkeit der Sprachen – Die These von der Kontingenz der Sprache(n)
	3.  Bedeutungsgeschehen und das Verstehen des anderen – Die These von der Kontingenz der sprachlichen Vollzüge oder der Kommunikation
	3.1  Kontingenz der sprachlichen Vollzüge oder der Kommunikation
	3.2  Aufzeigen der ›Kontingenz der sprachlichen Vollzüge oder der Kommunikation‹ als Vernunftkritik

	4.  Erfolgreiches Handeln in der Welt – Die These von der Kontingenz des Handlungswissens
	4.1  Die Kontingenz der Welt und das Handlungswissen
	4.2  Die ›Kontingenz des Handlungswissens‹ als Teil einer Kritik der praktischen Vernunft

	5.  Kontingenz und Vernunft – Problem und/oder Lösung?

