
7. Mama, Mapa, Elter sein:

familiale Geschlechterarrangements

lesbischer und queerer Frauen*paare1

Neben der Frage, ob das Ideal der bürgerlichen ›Kernfamilie‹ eine anhaltendeWirk-

mächtigkeit entfaltet, wird in der sozialwissenschaftlichen Geschlechterforschung

diskutiert, wie es aktuell um die Geschlechterverhältnisse hinsichtlich der Ver-

teilung von Sorgearbeit bestellt ist. Familie wird hierbei als »der Kristallisations-

punkt« gefasst, »an dem ambivalente Beziehungen zwischen Traditionalisierungs-

effekten undModernisierungsprozessen von Geschlecht deutlich werden« (Korten-

diek 2010: 447, H.i.O.). Es werden sowohl ein Wandel und eine Pluralisierung von

Normen als auch eine Vielfalt an potentiell lebbaren Geschlechterarrangements

ausgemacht. Nicht nur in sogenannten ›alternativen‹ Beziehungs- und Familien-

konstellationen, auch in heterosexuellen, cisgeschlechtlichen Paarkontexten zeige

sich die Verteilung von Sorgearbeit zunehmend als ein Aushandlungsfeld, in dem

›selbstverständliche‹ Vergeschlechtlichungen fürsorglicher Praxis hinterfragt und

potentiell neu geordnet werden können (vgl. König 2012: 11, 16). Zumindest ist dies

oftmals der Anspruch. Gleichzeitig offenbart sich bei genauerer Betrachtung eine

Differenz zwischen Diskurs und Praxis: So verweist etwa Rhea Seehaus in ihrer

diskursanalytischen Studie Die Sorge um das Kind (2014) auf eine »deutliche Kluft

zwischen den in den aktuellen Elternschafts- und Familiendiskursen verbreiteten

Formen egalitärer Arbeitsteilungsmuster und den Darstellungen der Eltern bezüg-

lich ihrer Zuständigkeiten« (ebd.: 121). Erwerbs- und Sorgearbeit würden insbeson-

dere im Anschluss an eine Geburt zunehmend binär organisiert und orientierten

sich an tradierten Geschlechterbildern und naturalisierenden Zuschreibungen (vgl.

ebd.: 31ff.). Zu diesem Ergebnis kommen auch diverse weitere Studien, die Prak-

tiken des Stillens und des Vater-, Mutter- und Elternseins untersuchen (u.a. Rü-

ling 2008; Kerschgens 2009, 2012). Neben Pluralisierung und Veränderung zeigt

sich also auch eine Beharrungskraft der vergeschlechtlichten Arbeitsteilung und

1 Passagen aus drei Fallbeispielen, die in diesem Kapitel vorgestellt werden, sind bereits in

einem Sammelband-Artikel (Dionisius 2017) erschienen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Queere Praktiken der Reproduktion

der damit einhergehenden Reproduktion von Ungleichheitsverhältnissen entlang

von Geschlecht.

Als Erklärungen für eine solche ›praktische‹ Persistenz von Geschlechterver-

hältnissen werden drei Aspekte identifiziert: institutionell-strukturelle Bedingun-

gen, Geschlechternormen und die Inkorporierungen geschlechtsspezifischer Ver-

haltens-schemata (vgl. König 2012: 17ff.). Vielfach sprechen Autor*innen deshalb in

Bezug auf die innerfamiliale Arbeitsteilung und Geschlechterordnung auch von ei-

ner paradoxen Gleichzeitigkeit vonWandel und Persistenz, von Ambivalenzen und

von Widerspruchsverhältnissen (u.a. Maihofer 2007; Rüling 2008; Gerhard 2010a;

König 2012; Peukert 2015; Pöge 2019).

Wesentlich für die ungleiche Verteilung der Sorgearbeit zwischen den hege-

monial binär gedachten Geschlechtern Mann und Frau war im Kontext familialer

Lebenszusammenhänge die Semantik der Mutterliebe, die sich im 18. Jahrhundert

in westlichen Gesellschaften herausbildete und mit der Etablierung der bürgerli-

chen Kleinfamilie als regulativem Ideal einherging (vgl. Seichter 2014: 53f.; Speck

2014: 36ff.). Wie bereits in Kapitel sechs dieser Arbeit erwähnt, organisierten sich

zu dieser Zeit Öffentlichkeit und Privatheit verstärkt als getrennte Sphären und

als geschlechtlich strukturierte Bereiche.2 Wohn- und Arbeitsstätten fielen immer

seltener zusammen: Der Mann und Vater wurde der außerhäuslichen Erwerbsar-

beit und dem Gesellschaftlichen, die Frau und Mutter – vor allem in bürgerlichen

Kreisen – dem Haus und der Familie zugewiesen (vgl. Seichter 2014: 53, 71f.). Die-

se Arbeitsteilung bedeutete eine Polarisierung der »Geschlechtscharaktere« (Hau-

sen 2012 [1976]), die Vorstellungen von weiblichen und männlichen Wesenseigen-

schaften mit sich brachte: »Der ›Geschlechtscharakter‹ der Frau ist dabei zentral

durch Eigenschaften wie Emotionalität, Fürsorge und Hingabe gekennzeichnet«

(Speck 2014: 40). Hinzu kamen Weiblichkeitszuschreibungen wie Passivität und

Zartheit, die sogenannten ›männlichen‹ Eigenschaften wie »Rationalität, Aktivität

und Strenge« (Seichter 2014: 72) gegenübergestellt wurden. Die Naturalisierung

von Frau- undMuttersein setzte sich insbesondere im Zuge ihrer Verwissenschaft-

lichung fort (vgl. Seichter 2014: 72ff.; Speck 2014: 40f.): Pädagogen und Ärztemelde-

ten sich ab Ende des 18. Jahrhunderts als Experten für Kindererziehung zu Wort,

die »mit Hilfe der Deutungsmacht ihres ›objektiven‹ Wissens die Vorstellung, es

2 Wie Sabine Seichter aufzeigt, gab es etwa auch im christlich geprägtenMittelalter die Aufga-

benzuweisung an Frauen, ihren »Pflichten als Ehefrau und Mutter« (Seichter 2014: 35) nach-

zukommen. Sie wurden damals schon dem Haus und der Familie zugeordnet (vgl. ebd.).

Es ist also von Konjunkturen zu sprechen, in denen bestimmte Weiblichkeits- und Mutter-

schaftsideale relevant wurden und von unterschiedlichen Begründungsweisen, über die ein

gesellschaftlicher Platz zugewiesen wurde. Immer wieder gingen diese Ideale aber mit ei-

ner Ungleichheit und Unterordnung der Frau unter den Mann sowie ihrer Verknüpfung mit

Natur einher.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 245

handele sich bei der Mutterliebe um eine in der Natur liegende weibliche Eigen-

schaft« (Speck 2014: 41), verobjektivierten. Es erschienen zahlreiche Erziehungs-

ratgeber, die sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts dann ausschließlich an Mütter

richteten (vgl. ebd.) und die Erziehung an diese delegierten.

Die Semantik der Mutterliebe ging darüber hinaus mit der Pflicht einher, Ver-

antwortung zu übernehmen und sich aufzuopfern: Sie implizierte die Anforde-

rung, stets für das Wohl des Kindes zu sorgen und dieses ins Zentrum zu stellen.

Das Deutungsmuster der Mutterliebe kann somit auch als Disziplinierungs- und

Ordnungsinstrument gefasst werden und ergänzte und stützte die aufkommen-

den gesellschaftlichen Diskurse zur Ordnung und Disziplinierung von Individuen

(vgl. ebd.: 43). Ein potentielles Scheitern von Müttern daran, dieser Verantwortung

nachzukommen, brachte eine weitere Emotion mit sich, die »systematisch einge-

schrieben [ist] in das Leitbild der guten Mutter« (ebd.: 44): das Schuldgefühl.

Die Naturalisierung von Mutterschaft verstärkte sich, als sich ab den 1960ern

vereinzelt und ab den 1980er Jahren dann hegemonial ein hormonelles Deutungs-

muster von Schwangerschaft etablierte (vgl. Malich 2014a: 74), welches auch die

affektive Dimension der Mutterliebe hormonell begründete (vgl. Malich 2017: 299).

Ähnlich der eingangs benannten vergeschlechtlichten Arbeitsteilung wirken

auch die Semantik der Mutterliebe und Ideen einer natürlichen, wesenhaften

›Mütterlichkeit‹ bis heute fort, wie Sarah Speck verdeutlicht: Zwar hätten sich

die Möglichkeiten, Weiblichkeiten und Mutterschaften zu imaginieren und zu

leben, vervielfältigt und hegemoniale Vorstellungen transformiert, jedoch kämen

im Zuge dieses Veränderungsprozesses vor allem weitere Anforderungen dazu

(vgl. Speck 2014: 57f). Als Anforderungen an ›gute Mutterschaft‹ im späten 20.

und zu Beginn des 21. Jahrhunderts nennt Speck die Übernahme einer Vor-

bildfunktion gegenüber dem Kind, die Selbstsorge und das aktive Einbeziehen

des Vaters. Ergänzt werden diese um die Anforderung der Übernahme einer

Erwerbstätigkeit, die sich in neoliberalen, prekarisierten Verhältnissen ökono-

misch auch zunehmend in der (bürgerlichen) Mittelschicht ergibt (vgl. ebd.: 59).

Zusammenfassend konstatiert Speck, dass es sich bei der seit dem 18. Jahrhundert

bestehenden »Semantik Mutterschaft zwar um ein relativ junges, aber seitdem

sehr stabiles und wirkmächtiges kulturelles Deutungsmuster« (ebd.: 65) handelt.

Alltagspraktisch erscheine Mutterschaft oftmals ahistorisch, objektiv-universell

und unterliege einer Naturalisierung. Zugleich verweise die stetige Wiederholung

der Semantik auch auf ihre potentielle Veränderbarkeit (vgl. ebd.: 68). Sie hat

– ähnlich der Zweigeschlechterordnung – also den Charakter einer »doxischen

Erfahrung« (Bourdieu 2005: 20) und erweist sich als enorm widerständig, was ihre

Veränderung betrifft, kann aber in Bewegung gebracht und unterminiert werden.

Wie werden Geschlechter- und Mutterschaftsnormen nun von den Interview-

ten verhandelt, wenn es potentiell zwei Mütter-Positionen gibt? Welche familialen

Geschlechterarrangements bilden sich im Zuge des Elternwerdens und -seins les-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Queere Praktiken der Reproduktion

bischer und queerer Paare heraus? Welche Bilder von Mütterlichkeit/Weiblichkeit,

Väterlichkeit/Männlichkeit werden artikuliert? Lassen sich Vorstellungen ausma-

chen, die die binäre Ordnung transzendieren oder sie vervielfältigen? Anhand wel-

cher Parameter werden Zuständigkeiten für Sorge verteilt und welche Strukturen

relevant gemacht? Lassen sich affirmative bis kritische Bezugnahmen auf die Ge-

schlechterordnung und eine vergeschlechtlichte Arbeitsteilung ausmachen?

Um diesen Fragen nachzugehen, rekonstruiere ich im Folgenden anhand von

einigen Fallbeispielen verschiedene Vorstellungen und Praktiken von Mutterschaft

bzw. Elternschaft und Geschlecht im Kontext des Elternseins lesbischer und

queerer Paare. Im Zentrum steht dabei, welche Bedeutung heteronormative Ge-

schlechternormen in den Bildern, den konkreten Praxisentwürfen und Praktiken

der Paare von Mutterschaft und Elternschaft sowie bezogen auf die Verteilung

von Haus-, Fürsorge- und Erwerbsarbeit entfalten. Zugleich fokussiere ich auf

Widerspenstigkeiten, Ambivalenzen und Umdeutungen: Inwiefern lassen sich in

den Aushandlungen sowohl Reproduktionen als auch ›Verqueerungen‹ tradierter

regulativer Ideale von Mutterschaft und Weiblichkeit ausmachen?

Ohne die Aushandlungen der Akteurinnen* allzu stark schematisieren zu wol-

len, habe ich im Zuge meiner Analyse drei verschiedene Weisen, wie Mutterschaft

bzw. Elternschaft ausgestaltet werden, herausgearbeitet: Erstens ist eine Orientie-

rung an Modellen von Mutterschaft zu identifizieren, die Geschlechterdualismen

sowie Vorstellungen einer ›klassischen‹, in heterosexuellen Paarbeziehungen zwei-

geschlechtlich organisierten Arbeitsteilung innerhalb einer lesbischen Partner*in-

nenschaft reproduziert oder alternativ über die Figur der leiblichen Mutterschaft

eine ungleiche Verteilung von Sorgearbeit legitimiert (7.1). Zweitens finden sich im

Material Erweiterungen tradierter Entwürfe von Mutterschaft, Weiblichkeit und

Elternschaft, die hegemoniale (Geschlechter-)Normen sowie die an sie geknüpften

Formen der Arbeitsteilung dekonstruieren und die Möglichkeitsräume mütterli-

cher und weiblicher Subjektivierungsweisen ausdehnen (7.2). Neben den Tenden-

zen der Reproduktion und der Erweiterung tradierter Konzepte gibt es drittens

Arrangements, welche die Binarität der symbolischen Geschlechterordnung gänz-

lich infrage stellen und potentieller Motor für eine grundlegende Neuordnung von

Care- und Geschlechterverhältnissen sein könnten (7.3). Besonders fokussiere ich

in der Analyse, inwiefern eine Reflexion heteronormativer Skripte durch die Inter-

viewten erfolgt oder die Beschreibung der elterlichen Subjektposition mit Natu-

ralisierungen einhergeht. Findet eine Dekonstruktion letzterer statt und wird das

individuelle Tun von Elternschaft und Geschlecht reflexiv mit den eigenen Prä-

ferenzen, Möglichkeiten und Fähigkeiten begründet, so kann beispielsweise auch

eine Identifikation mit Mutterschaft und die Übernahme häuslicher Tätigkeiten

ein bewusstes, kontextsensibles Queeren von Geschlechterverhältnissen bedeuten

(vgl. Janssen 2016: 154).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 247

7.1 Von Muttergefühlen und Hormonen, die »Amok […] laufen«:
Orientierungen an tradierten Bildern von Mutterschaft
und Geschlecht

Ein erstes Beispiel für die Orientierung an tradierten Bildern vonMutterschaft, Va-

terschaft und Elternschaft ist die Familie von Isabell Schmitz, die bereits in Kapitel

6.2.1 im Rahmen der Fallanalysen ausführlicher vorgestellt wurde. Isabell Schmitz

und ihre Partnerin Silvia Schmitz verstehen sich beide als lesbisch und als Frauen.

Isabell Schmitz hat ein Kind bekommen, das zumZeitpunkt des Interviews sie-

benMonate alt ist. Sie hat ihrenWunschmit Kind zu leben über die private Spende

eines schwulen Mannes verwirklicht, der das Kind ein- bis zweimal pro Woche be-

treut. Ihre Partnerin Silvia Schmitz wollte ursprünglich nicht als Elternteil fungie-

ren, inzwischen ist aber auch sie Teil der Elternkonstellation. Silvia Schmitz wohnt

mit Isabell Schmitz und demKind zusammen, der Spender und Vater lebt in einem

getrennten Haushalt.

In den Ausführungen zu ihrem Verständnis von Elternschaft rekurriert Isabell

Schmitz zunächst wiederholt auf das heteronormative Familienideal einer Vater-

Mutter-Kind-Konstellation. Der Vater spielt aus ihrer Perspektive eine wichtige

und besondere Rolle und es bestehe eine unüberbrückbare Differenz zwischen

Mutterschaft und Vaterschaft. Aus diesem Grund hat sie sich auch für eine El-

ternkonstellation mit einem ihnen bekannten Spender entschieden:

»Aber für das Kind ist es das Beste, weil-, also ich habe einfach die Meinung, die

zwei besten, tollsten Mamas der Welt können einfach den Papa nicht ersetzen,

das ist so. Und das kann auch kein Opa und kein Onkel und kein bester Freund der

Familie, das kann niemand ersetzen, Papa ist Papa.« (ISch 3, 119-123)

Isabell Schmitz argumentiert in dieser Passage normativ und konstruiert das Vor-

handensein eines Vaters als dem Wohle des Kindes dienend. Sie unterscheidet bi-

när zwischen weiblichen und männlichen Bezugspersonen, indem sie den Vater

den Müttern gegenüberstellt und betont, dass sogar das doppelte Vorhandensein

der Mütter seine Position nicht füllen könne. Zweigeschlechtlichkeit setzt sie als

grundlegendes Merkmal von elterlichen Fürsorgebeziehungen zum Kind voraus.

Zudem vollzieht sie eine Hierarchisierung männlicher Bezugspersonen, indem sie

den »Papa« zu anderen potentiell sorgetragenden Männern (»Opa«, »Onkel«, »bes-

ter Freund der Familie«) in Relation setzt und ihm eine Sonderposition zuschreibt.

Inwiefern der »Papa« aus ihrer Perspektive nicht ersetzbar ist, führt Isabell Schmitz

hier nicht genauer aus. Die Bedeutung des Vaters wird nicht an konkreten Emo-

tionen, (Tätigkeits-)Zuschreibungen, Aufgaben oder Funktionen festgemacht, das

geschlechtlich konnotierte ›Sein‹ steht neben dem Verwandtschaftsgrad im Vor-

dergrund.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Queere Praktiken der Reproduktion

Die Idee einer Differenz vonMutterschaft und Vaterschaft zeigt sich auch in ei-

ner weiteren Passage, in der sie davon berichtet, wie schwer es ihr fiel, den Spender

und Vater im Alltag in die Elternschaft einzubinden:

»Aber ich konnte mir nicht vorstellen, dass der rausgeht mit ihr. Also das war für

mich, alle Hormone (lacht) sind da Amok gelaufen. Und das hätte ich nie, nie

für möglich gehalten. Das versteht er natürlich nicht so sehr. Er hat die Hormone

nicht, er hat dieses ganze Muttergefühldings nicht und er sieht halt nur so seine

Zeit mit ihr dahinflöten, also seine Bindung mit ihr und dass er einfach zu wenig

Zeit mit ihr alleine hat und so. Kann ich absolut alles nachvollziehen, aber es ist

natürlich ein extremes Konfliktpotential.« (ISch 8, 363-369)

Isabell Schmitz führt ihr Gefühl des Nichtloslassenkönnens auf hormonelle Ein-

flüsse zurück, die es ihr nicht möglich machen, das Kind für mehrere Stunden an

den Vater abzugeben und die eine postnatale Egalisierung der Elternschaft konter-

karieren. Zudemmobilisiert sie eine demAbgeben entgegenstehende, von ihr nicht

genauer definierbare Emotion, die Müttern eigen sei (»Muttergefühldings«). Die-

se Erklärungen knüpfen an die eingangs benannten, modernen, naturalisierenden

Narrative zu Schwangerschaft, Geburt und Mutterschaft an, darunter die Idee des

Mutterinstinkts (vgl. Badinter 1988: 113), die Semantik der Mutterliebe (vgl. Speck

2014: 36ff.) sowie das hormonelle Deutungsmuster von Schwangerschaft (vgl. Ma-

lich 2014a: 74), das auchmit der Vorstellung einer hormonell bedingtenMutterliebe

einhergeht (vgl. Malich 2017: 299). Indem Isabell Schmitz die Metapher der ›amok-

laufenden‹ Hormone verwendet, verstärkt sie die Konnotation von Mutterschaft

und Emotionalität und setzt das Muttersein, so meine Lesart, mit einem unzu-

rechnungsfähigen Zustand gleich. Dieser emotionale Zustand könne durch den

(implizit) als rational konstruierten Vater nicht nachvollzogen werden, da er nicht

unter dem Hormoneinfluss stehe. Über den Verweis auf Hormone naturalisiert sie

den von ihr angenommenen Unterschied zwischen Vaterschaft und Mutterschaft

und legitimiert ihr Handeln. Als Mutter ist sie zunächst in der Position der Mäch-

tigen: Sie bringt Verständnis für seine Haltung und seine Bedürfnisse auf, muss

aber aufgrund ihrer ›Wesenhaftigkeit als Mutter‹ nichts an ihrer Handlungswei-

se ändern und darf ihm das Kind vorenthalten. Während in der anfangs zitierten

Passage der Vater qua ›Sein‹ noch eine besondere Rolle einnahm, privilegiert sie

hier ganz klar die leibliche Mutterschaft. Damit entzieht sie sich der aktuell be-

deutsamen Mutterschaftsnorm, den Vater aktiv in die Elternschaft einzubinden

(vgl. Speck 2014: 59). Zugleich kann sich ihre Argumentation auch als ›Bumerang‹

erweisen: Mit ihrem hormonellen Deutungsmuster vonMutterschaft und einer so-

matisierten Emotionalität, die an die Konstruktion von Schwangerschaft als Zu-

stand hormonell bedingter Stimmungsschwankungen (vgl. Malich 2017: 394ff.) an-

schließt, entwirft sieMütter als unberechenbare, irrational agierende Subjekte, de-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 249

ren Selbstbestimmungsrecht vor diesemHintergrund auch infrage gestellt werden

könnte.3

In ihrer Verhandlung vonMutterschaft sind darüber hinaus geschlechtsspezifi-

sche Tätigkeitszuschreibungen bedeutsam. Innerhalb des Paarkontexts praktizie-

ren Isabell und Silvia Schmitz eine Arbeitsteilung, die analog zur zweigeschlecht-

lich organisierten Trennung von ›weiblicher Hausarbeit‹ und ›männlicher Lohnar-

beit‹ funktioniert. Isabell Schmitz beschreibt ihre jeweiligen Subjektpositionierun-

gen, die sie mit dem Begriff der »Rolle«4 fasst, folgendermaßen:

ISch: »Alsomeine Partnerin sieht sich ja gar nicht alsMutter, […], siewill auch nicht

von ihr Mama genannt werden oder irgend so was, sondern sie ist Silvia und wird

bei ihrem Namen genannt. Und ich rede auch mit ihr nur von der Silvia, also das

ist-, das ist dann keine Mami oder keine Mutti oder irgendwelche komischen Ab-

wandlungen dann, sondern das ist einfach die Silvia. Und von daher, ich bin ganz

klar die Mama und habe alle Rollen intus, die eine Mama hat.«

Interviewerin*: (unterbricht) »Was macht Mama-sein für dich so aus?«

ISch: »Ja, halt so das Ganze sich kümmern, da sein, auch wenn es schwierig ist,

also dieses Ganze-, das Mütterliche einfach. Auch den Haushalt machen, ja, diese

klassischen Frauenrollen eigentlich. […] Also wirklich, wir sind hier eine ganz klas-

sische Familie, nur, dass meine Frau eine Frau ist und kein Mann (lacht). Und sie

ist tatsächlich eher so dermännlichere Part, also sie hat gemeint, wenn sie so eine

Elternrolle habenmuss, dannwürde sie sich eher als Papa sehen. Aber einen Papa

hat sie ja nun. Aber sie ist eher so- (Interviewerin*: »Einfach Silvia?«) – genau. […]

Aber, ja, also so ist das bei uns eigentlich ganz klassisch. Sie kommt abends nach

Hause und kuschelt dann noch mit ihr [dem Kind, A.d.V.] und amWochenende.«

(ISch 11, 492-513)

Was Mutterschaft für sie auszeichnet, entlehnt Isabell einer von ihr als »klassisch«

bezeichneten »Frauenrolle«: Mutterschaft bedeutet für sie die Übernahme repro-

duktiver Tätigkeiten wie Fürsorge- undHausarbeit, die sie selbst auch übernimmt.

Die Positionierung ihrer Partnerin, die in ihrer Konstellation der Lohnarbeit nach-

geht, unter der Woche wenig in die täglich anfallende Care-Arbeit involviert und

insbesondere am Wochenende präsent ist, bezeichnet sie als »männlich«. Hiermit

3 Zu den Implikationen und Ambivalenzen einer Somatisierung der Gefühle von Schwangeren

siehe Malich 2017.

4 In meiner Analyse greife ich den Begriff der »Rolle« nicht auf, da er mit einigen Problemati-

ken einhergeht. Wie u.a. Meuser (2010) verdeutlicht, verbleibt die Geschlechterrollentheo-

rie innerhalb der Binarität von Mann und Frau und vernachlässigt Macht- und Herrschafts-

beziehungen. Mit der Wendung der »Subjektpositionierung« schließe ich an das in Kapitel

zwei skizzierte, queer-theoretische Verständnis von Geschlecht als konstruiert an, das die

Einbettung und Ko-Konstitution von Geschlecht innerhalb gesellschaftlicher, heteronorma-

tiver (Macht-)Verhältnisse fokussiert.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Queere Praktiken der Reproduktion

rekurriert Isabell Schmitz auf das tradierte Bild des erwerbstätigen, sich meist au-

ßerhäuslich bewegenden, abwesenden Vaters. Benennungen, die eine ›mütterliche‹

Positionierung ihrer Partnerin signalisieren würden, markiert Isabell Schmitz als

unpassend.

Indem Isabell Schmitz immer wieder Parallelen zwischen der Position ihrer

Partnerin und einer Vaterschaft zieht, reproduziert sie Vorstellungen geschlechts-

bezogener Sorgepraktiken, »die eine Präsenz von Müttern statt von Vätern bei der

Kinderbetreuung nahelegen« (Rückert-John/Kröger 2015: 85). Eine Vervielfältigung

von Weisen des Mutterseins hin zu Mutterschaften spiegelt sich hier nicht wi-

der. Die Benennung als »Papa« bleibt Silvia Schmitz in der Konstellation jedoch

auch verwehrt, da die Position des Papas bereits besetzt ist und die heteronorma-

tive Idee von Elternschaft eine dritte elterliche Subjektposition in den Bereich des

Nicht-Denkbaren und somit auch Nicht-Benennbaren verschiebt, auch wenn die

Konstellation der Schmitz’ alltagspraktisch als erweitertes Bezugspersonenmodell

für das Kind gelebt wird (vgl. 6.2.2). Die Schmitz lösen die Benennungsleerstelle,

indem Isabell Schmitz’ Partnerin mit ihrem Vornamen Silvia bezeichnet wird.

Auf die Nachfrage der Interviewerin* hin, ob Isabell Schmitz Beispiele aus ih-

rem Familientag zu den unterschiedlichen Zuständigkeiten für das Kind geben

könne, hebt diese insbesondere das Stillen und die Beruhigung des Kindes her-

vor:

»Also allein das Stillen schon, das ist einfach-, das ist ganz anders. Sie [Silvia

Schmitz, A.d.V.] kann das nun mal nicht und sagt auch, sie wäre total überfordert

mit ihr, wenn sie so einen Quengeltag hat oder wenn sie einfach so müde ist

oder wenn sie einfach weint und nicht so genau definierbar ist, was los ist, ist sie

total überfordert, also da weiß sie überhaupt nicht, was sie machen soll. Und von

daher ist sie sehr froh, dass ich da bin, die dann einfach sofort weiß, was man tun

soll, und das in der Regel auch hilft (lacht).« (ISch 11, 515-520)

Die Praxis des Stillens bringt für sie eine grundlegende Differenz ihrer Position als

leibliche Mutter mit sich. In der Beschreibung Isabell Schmitz’ handelt es sich um

eine Fürsorgetätigkeit, die nur sie wahrnehmen kann. Das lässt darauf schließen,

dass sie Stillpraktiken auf das Bruststillen durch die gebärende Person reduziert

und Alternativen wie Abpumpen, Flaschenstillen oder Ko-Stillen nicht einbezieht.

An die Erwähnung des Stillens als gewichtiges Differenzmerkmal zwischen ihr und

ihrer Partnerin schließt eine Passage zu (Un-)Möglichkeiten einer Beruhigung des

Kindes an. Während Silvia Schmitz von Isabell Schmitz als überforderte Bezugs-

person konstruiert wird, die sich an »Quengeltagen« oder auch in Situationen, in

denen das Kind »einfach weint«, durch einen Mangel an Wissen und Handlungs-

kompetenz auszeichnet, weiß sie selbst »sofort«, was das Kind beruhigt. Dieses

Wissen sowie die daraus resultierendenmütterlichen Sorgepraktiken, die nicht nä-

her benannt werden, beschreibt sie als wirksam. Dass Isabell Schmitz schließlich

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 251

in eine allgemeine Formulierung wechselt (sie wisse, »was man tun soll«), verweist

auf die Vorstellung, dass leibliche Mutterschaft eine spezifische Handlungskom-

petenz mit sich bringt, die anderen Bezugspersonen (etwa Vätern, nicht-leiblichen

Müttern oder anderen Sorgenden) nicht zugänglich ist.

Isabell Schmitz’ Bilder und Ausgestaltungen vonMutterschaft und Elternschaft

sind zusammenfassend als Reproduktion tradierter Geschlechterbilder und den

damit verbundenen Tätigkeitszuschreibungen einzuordnen. Es erfolgt ein Trans-

fer auf einen lesbischen familialen Kontext, ohneWeiblichkeit undMännlichkeit als

Bezugssysteme aufzubrechen. Die Herausforderung, Elternschaft zwischen drei

Personen auszuhandeln und eine zweite weibliche Bezugsperson darin zu positio-

nieren, führt nicht dazu, dass Ideen von Mutterschaft und Elternschaft sich erwei-

tern. Isabell Schmitz verbleibt in der binären Logik von ›Männlichkeit vs.Weiblich-

keit‹ und daraus abgeleiteten Aufgabenverteilungen. Diese herausgehobene, zum

Teil exklusive Positionierung, die sie für sich beansprucht, kann auch als »hegemo-

niale Mütterlichkeit«5 (Ehnis 2008: 64) gefasst werden und schließt andere Bezugs-

personen weitgehend von der Kinderbetreuung aus. Hegemoniale Mütterlichkeit

ist hierbei nicht als machtvolle Positionierung innerhalb der Geschlechterordnung

zu deuten, sondern ist gerade ein Ausdruck von Ungleichheitsverhältnissen, in de-

nen eine traditionale Arbeitsteilungmit all ihren Benachteiligungen für die, die Ca-

re-Arbeit verrichten, fortgeschrieben wird – in diesem Fall auch zwischen Frauen.

Die Analyse zeigt, dass sie sich in ihren individuellen Konstruktionen von Mutter-

und Vaterschaft, Weiblichkeit und Männlichkeit an hegemonialen Geschlechter-

diskursen orientiert.

Es finden sich im Sample aber auch Narrationen, die verdeutlichen, dass bio-

grafisch erst über die Positionierung als Mutter eine Traditionalisierung der ge-

schlechtlichen Existenzweise stattfindet. Mutterschaft und Schwangerschaft fun-

gieren hierbei als ›Normalisierungsvehikel‹, indem sie eine Annäherung an hege-

moniale Normen von Geschlecht erfordern bzw. ermöglichen. Das Fallbeispiel von

Rebecca Martin steht exemplarisch hierfür.

Rebecca Martin lebt mit ihrer Partnerin Sara Martin in einem Dorf innerhalb

Deutschlands. Sie identifizieren sich als Frauen und als lesbisch. Zum Zeitpunkt

des Gesprächs leben sie mit zwei Kindern zusammen, die Rebecca Martin ausge-

tragen hat. Aktuell ist sie mit dem dritten Kind schwanger. Die beiden privaten

Samenspender, die für sie gespendet haben, sind nicht aktiv in die Elternschaft

eingebunden. Sowohl Rebecca als auch Sara Martin empfinden den Begriff »Mut-

5 Unter hegemonialer Mütterlichkeit versteht Patrick Ehnis »die Formen geschlechtsbezoge-

ner Praktiken und Zuschreibungen, welche die Präsenz von Müttern (statt von Vätern) bei

der Kinderbetreuung sichern und für die Unterordnung und Hierarchisierung abweichender

Erziehungspraktiken auch von anderen Frauen genutzt werden können« (Ehnis 2008: 64).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Queere Praktiken der Reproduktion

ter« als passend für ihre elterlichen Positionen.Was RebeccaMartinmitMuttersein

assoziiert, führt sie in der folgenden Passage aus:

Interviewerin*: »Ja, was verbindet ihr mit Muttersein?«

RM: »MitMuttersein? […] Ja, ichweißnicht,man ist plötzlich für so viel verantwort-

lich irgendwie, man sieht dieWelt auch ganz anders. Ich war früher-, das hört sich

blöd an, aber ich war so ein Horrorfan, ja. Und mittlerweile kann ich irgendwie

gar nicht mehr hier in Ruhe einen Horrorfilm anschauen, weil ich mir denke, was

schaue ich für einen Scheiß an, mein Kind liegt hinter der Wand. Du bist so ver-

antwortlich, du willst, dass das Kind nichts Böses erfährt, nichts mitkriegt, nichts

hört. Also so, ja. Das hat sich schon stark verändert so […]. Und Mutter sein, weiß

ich nicht, das war schon-, das wollte ich schon immer sein, das war schon immer

so ein Wunsch von mir früher. Und das-, ja, es ist schon toll.« (RM 32, 1712-1725)

Eine Mutter zu sein, zeichnet sich für Rebecca Martin primär durch die Übernah-

me von Verantwortung aus. Verantwortlichkeit bedeutet für sie, das Kind vor einer

als gefährlich konstruierten Außenwelt, die unter anderem über mediale Artefakte

Einzug ins Zuhause halten kann, zu beschützen und zu bewahren – und impliziert

damit auch die Möglichkeit des Scheiterns. Als Beispiel führt sie den Konsum von

Horrorfilmen an, der ihremütterliche Pflichterfüllung potentiell konterkariert. Die

Maßstäbe dessen, welche Freizeitbeschäftigungen moralisch vertretbar und ver-

antwortungsbewusst sind, haben sich mit der neuen Subjektposition als Mutter

verschoben. Im kulturellen Deutungsmuster der Mutterliebe, die wie eingangs an-

geführt mit Verantwortlichkeit einhergeht, wird aus der Norm fallendes Verhalten

über die Figur der ›Rabenmutter‹ sanktioniert (vgl. Speck 2014: 44) – unter dieses

Bild der ›schlechten Mutter‹ müssten Horrorfilm-affine Mütter nach Rebecca Mar-

tins Ausführungenwohl subsumiert werden. Grundsätzlich ist Mutterschaft für sie

emotional positiv besetzt. Rebecca Martin konstruiert Mutterschaft schließlich als

einen Wunsch, der »schon immer« präsent war und auf Verwirklichung drängte.

In den Ausführungen Rebecca Martins spiegeln sich Verhaltensnormen und gesell-

schaftliche Erwartungen wider, die an Frausein und Mutterschaft geknüpft sind

und die sie vor dem Hintergrund ihres eigenen Mutterseins reflektiert.

Mutterschaft läutet für Rebecca Martin auch einen Wendepunkt in ih-

rer geschlechtlichen Existenzweise ein: Muttersein kombiniert mit einem als

weiblich/feminin gelesenen Geschlechtsausdruck stellen für sie Normalisierungs-

momente dar. Hegemoniale Weiblichkeitsnormen zu verwirklichen und männlich

konnotierte Tätigkeiten zu unterlassen gehen mit einem Zugehörigkeitsgefühl zur

Gruppe der Frauen einher, wie sie ergänzt durch ihre Partnerin erzählt:

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 253

RM: »Und jetzt halt [als Mutter, A.d.V.] gehöre ich auch so dazu zu den Frauen, das

hat noch mal viel ausgemacht, also dieses Weiblichsein. Also jetzt bin ich ja ei-

gentlich sehr weiblich, lange Haare, Rock, früher war ich eher so, ja, kurz rasierte

Haare und-, also ganz anders.«

SM: (unterbricht) »Herrenklamotten und-«

RM: »Ja, ich war so, also ich war-«

SM: (unterbricht) »Sehr jungenhaft.«

RM: »Ja, ich bin auch Inlineskates gefahren und so an der Rampe und so, also eher

so Jungensport, alles sowas.Unddaswar dann so, diese Schwangerschaft hatmich

total verändert, und daswar-, ist auch jetzt so, dass ich irgendwie, so jetzt fühle ich

mich so voll als Frau auch, und das war vorher irgendwie so gar nicht. Das hat-, ja

genau, und das ist total positiv. Und das finde ich auch voll schön an der Schwan-

gerschaft immer, da bist du plötzlich so-, ja dazugehörig gewesen irgendwie, das

habe ich vorher nicht so gehabt. Ich glaube, bei dir ist das nicht so, weil du bist ja

schon immer so weiblich gewesen eigentlich.«

SM: »Ich bin eh ein sehr mütterlicher Typ eigentlich von meinem Wesen her, im-

mer sehr fürsorglich und-, und kümmern und machen.« (RM+SM 32f., 1725-1745)

Sowohl Sara als auch Rebecca Martin orientieren sich hier an hegemonialen Nor-

men vonMutterschaft undWeiblichkeit. SaraMartin identifizierte sich biografisch

durchgängig mit hegemonialen Bildern von Weiblichkeit. Mit der Vorstellung, sie

sei von ihrem »Wesen her« ein »mütterlicher Typ«, naturalisiert sie Fürsorge als Ei-

genschaft und argumentiert ähnlich wie Isabell Schmitz. Rebecca Martin berichtet

hingegen zunächst von einer geschlechtlich diverseren Praxis: Vor der Schwanger-

schaft lebte sie als Frau mit einer ›jungenhaften‹ Performanz (vgl. Butler 1991) von

Geschlecht. Diese zeichnete sich für sie dadurch aus, dass sie ihre Haare rasierte,

Kleidung trug, die Männlichkeit symbolisiert, und Inlineskates in Skateparks fuhr,

was sie ebenfalls als männliche Aktivität konstruiert. Mit der Schwangerschaft ver-

änderte sich ihre geschlechtliche Positionierung grundlegend. Ihre neue Perform-

anz von Geschlecht, die sich an hegemonialen Normen vonWeiblichkeit orientiert,

thematisiert Rebecca Martin jedoch nicht als bewusst gewählte geschlechtliche In-

szenierung (etwa als femme6). Sie führt vielmehr die Schwangerschaft als auslö-

sendes Ereignis an und naturalisiert den Wandel. Dass sie sich »voll als Frau« und

6 »Femme« ist ein Begriff für eine queere Subjektposition, die sich durch eine feminine Ge-

schlechterperformanz auszeichnet. Diese »beruht nicht auf der vermeintlich naturgegebe-

nen Femininität eines weiblichen Körpers, sondern ist eine transformative Inszenierung«

(Fuchs 2009: 14). Widerstand wird hier gerade durch das Leben von Femininität ausgeübt,

wie unter anderem Sabine Fuchs hervorhebt, indem auf die Konstruktion und Gestaltbar-

keit vonGeschlecht(skörpern) undBegehren verwiesenwird: »Derweibliche Körper ist weder

der Ursprung noch der natürliche Ort von Femininität. Anhand der Genderinszenierung von

Femmes lässt sich nicht nur eine Entnaturalisierung von Weiblichkeit nachvollziehen, son-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Queere Praktiken der Reproduktion

als »dazugehörig« fühlt, kann als affektive Beschreibung dessen gedeutet werden,

dass sie sich über die Elternschaft eine intelligible Geschlechtsposition angeeig-

net hat: Schwangerschaft und Mutterschaft stellen für Rebecca Martin Normali-

sierungsprozesse dar und gehen mit einer Zugehörigkeit zur Gruppe der Frauen

einher. Diese Prozesse fasst sie jedoch nicht als gesellschaftlich vermittelte auf. Das

neue Gefühl der Anerkennung als Subjekt wird von Rebecca Martin im gesamten

Gespräch nicht in Beziehung zu heteronormativen Strukturen und Diskursen ge-

setzt, die Geschlecht regieren und den ›Rahmen‹7 für intelligible geschlechtliche

Positionen darstellen, sondern als individuelle, qua Natur erfolgende Angleichung

im Zuge der Schwangerschaft gefasst. Rebecca und SaraMartins Vorstellungen von

Mutterschaft und Geschlecht sind insgesamt binär strukturiert und als Reproduk-

tion tradierter Weiblichkeits-, Männlichkeits- und Mutterschaftsbilder einzuord-

nen. Im Gegensatz zu Isabell Schmitz und deren Partnerin stellen sie jedoch kei-

ne Analogie zu heterosexuellen Paarbeziehungen und den elterlichen Positionen

von Mutter und Vater her. Sie identifizieren sich beide als Frauen und Mütter und

können zwei mütterliche Positionen reibungslos in ein Elternmodell integrieren –

möglicherweise auch aufgrund der abwesenden Spender, deren biologische Ver-

bindung relational belanglos zu sein scheint. Es handelt sich insgesamt um einen

flexiblen Bezug auf Natur: Für Rebeccas Mutterschaft spielen die Naturalisierung

von Schwangerschaft und Muttersein eine Rolle, bei Sara Martin ist eher eine na-

turalisierende Deutung von Weiblichkeit auszumachen.

Die unterschiedlich begründete, aber vorhandene ›Gleichheit‹ ihrer mütterli-

chen Positionen hat auch Konsequenzen für ihre familiale Arbeitsteilung. Eine tra-

dierte Einteilung von Haus- und Fürsorgearbeit als ›weiblicher‹ und Lohnarbeit als

›männlicher‹ Sphäre kann nicht als Orientierungsrahmen dienen. Über ihre Ar-

beitsteilung berichten sie:

SM: »Aber so Haushalt und alles, das teilen wir uns schon. Also ich-, man hört das

imGegensatz zu heterosexuellen Familien,weil unsere Freunde sind eigentlich al-

le heterosexuell, wir haben wenig lesbische Freunde, und da ist es oft so, dass die

Männer dann heimkommen von der Arbeit, sich auf das Sofa legen und schlafen.

Das mache ich nicht. Also ich bin-, ich mache dann schon ganz viel im Haushalt

(RM: »Ja«), koche, gehe einkaufen, also wir machen das schon alles zusammen.«

RM: »Ja, so eine richtige Rollenverteilung gibt es nicht.«

dern auch, dass Femininität, weiblicher Körper undHeterosexualität von vornherein niemals

›natürlich‹ miteinander verbunden waren« (ebd.: 18).

7 Mit dieser Wendung beziehe ich mich auf Judith Butlers Begriff des »Rahmens« (im engli-

schenOriginal »frame«). Ein Subjekt kann für Butler erst innerhalb eines Rahmens zu existie-

ren beginnen. Es wird im Kontext gesellschaftlicher Normen hervorgebracht und von deren

Beschaffenheit ist eine Anerkennung abhängig (vgl. Butler 2010: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 255

Interviewerin*: »Ja. Also eswar euch auchwichtig immer, dass es (SM: »Ja«) gleich-

berechtigt läuft?«

SM: »Ja, es hat sich auch so ergeben eigentlich (RM: »Ja«). Ich meine, es ist so.«

RM: »Ich kümmere mich ums Geld und die Autos (alle lachen).«

SM: »Ja, das ist typisch (.). Ich bin halt derjenige, der immer-, immer Handarbeit

macht (alle lachen), sehr gerne kocht und bäckt und (RM: »Ja«) –, ja das stimmt.«

RM: (unterbricht) »Wobei ich könnte auch alles machen, aber ich mache es nicht

so gerne, aber ich mache es halt.«

SM: (spricht weiter) »Ich bin eher so die Kreative von uns, die Chaotische, Kreative

(RM: »Ja«), Verträumte.«

RM: »Ich bin die, die alles ein wenig unter Kontrolle hat und einen Blick drauf hat,

damit wir auch finanziell über die Runden kommen (alle lachen). (SM: »Ah ja-«)

Und alles geordnet ist, die Termine eingehalten werden und so.« (SM+RM 19f.,

990-1020)

Rebecca und Sara Martin markieren ihre Arbeitsteilung im Haushalt als different

zur Mehrheit der heterosexuellen Paare in ihrem Freund*innenkreis, die sich viel

stärker an klassischen Zuständigkeiten orientieren. Die Aufgabenverteilung wird

von Rebecca und Sara Martin eher als Zufallsprodukt und nicht als bewusster Aus-

handlungsprozess markiert – sie habe sich »so ergeben«: Rebecca Martin ist die,

die stärker in die Alltagsbetreuung der Kinder eingebunden ist und gleichzeitig

Aufgaben wie die Verwaltung der Finanzen oder die Instandhaltung des Autos

übernimmt,während SaraMartin den größeren Lohnarbeitsanteil abdeckt und zu-

gleich ihre Vorliebe für das Kochen, Backen und Nähen in den Alltag einbringt. Es

entsteht einModell der Arbeitsteilung, das flexibel ist und individuelle Präferenzen

und Kompetenzen in den Vordergrund stellt. Die Arbeit im Haushalt teilen sie sich

egalitär auf, Lohn- und Fürsorgearbeit übernehmen sie hingegen in unterschied-

lichem Maße: Während Rebecca Martin zu einem geringeren Teil erwerbstätig ist

(50-Prozent-Stelle) und dafür mehr in die alltägliche Betreuung der Kinder invol-

viert ist, arbeitet Sara Martin Vollzeit und kümmert sich nach Feierabend und am

Wochenende (mit) um die Kinder. Eine ungleiche Einbindung in Lohnarbeitsver-

hältnisse und daraus potentiell resultierende ökonomische Abhängigkeiten kenn-

zeichnen ihre Arbeitsteilung somit allerdings auch.

Im Verlauf des Gesprächs diskutieren sie schließlich, inwiefern sich ihre Mut-

terschaften unterscheiden und die leiblicheMutterschaft RebeccaMartins eine Rol-

le für die Aufgabenverteilung spielt:

SM: »[…]Was uns unterscheidet in dieserMutterschaftsrolle (lacht), da gibt es im-

mer so Dinge, die du immer machst, zum Beispiel nachts aufstehen. Das ist was,

das kann ich absolut nicht (alle lachen). Ich wehre mich vehement dagegen, dies

zu tun, weil ich es einfach nicht kann. Also ich-«

 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Queere Praktiken der Reproduktion

RM: (unterbricht) »Na gut, sie arbeitet auch vierzig Stunden, muss oft früh raus.

Das ist noch was anderes.«

SM: »(.) eine leiblicheMutter kann das. Ich weiß nicht. Das habe ich schon von an-

deren auch gehört. Ich kann das nicht. Wenn ich nachts aufstehenmuss undmich

mit einem Kind beschäftigen muss, dann kann ich nicht mehr einschlafen. Und

wenn ich dann um vier aufstehen muss, wenn meine Frühschicht ist, ist das dann

nicht so prickelnd […], wenn ich dann die halbe Nacht nicht geschlafen habe.«

RM: (unterbricht) »Vielleicht könntest du es, wenn du es müsstest. Aber dumusst

ja nicht.« (SM+RM 18f., 948-963)

Sara Martin argumentiert in dieser Passage naturalisierend, konstatiert einen es-

senziellen Unterschied von leiblicher und nicht-leiblicher Mutterschaft und mar-

kiert ihn als ausschlaggebend für die Fähigkeit nachts wieder schnell einschlafen

zu können, wenn das Kind Zuwendung einfordert. Leiblichkeit strukturiert für sie

die Aufteilung der Fürsorgearbeit wesentlich und determiniert sie ein Stück weit.

Rebecca Martin wiederum hinterfragt diese Annahme. Sie führt ihre Zuständig-

keit für die nächtliche Betreuung der Kinder eher pragmatisch auf die differente

Verteilung von Lohn- und Sorgearbeit zurück. Sara Martin ist Vollzeit erwerbstätig

und aus diesem Grund nachts nicht für die Fürsorge zuständig. Dies schafft eine

Differenz zwischen beiden und ihren elterlichen Aufgaben. Es könnte aber auch

anders ausgestaltet werden, wie Rebecca Martin andeutet, indem sie auf die Rah-

menbedingungen rekurriert, unter denen Sara Martin aktuell nicht verantwortlich

ist und ergänzt, dass diese es könnte, wenn sie müsste. Damit markiert sie die Auf-

gabe, Kinder nachts zu versorgen – wenn auch zaghaft und mit einem »vielleicht«

versehen – als prinzipiell gestalt- und aushandelbar, anstatt leibliche Mutterschaft

mit besonderen Fähigkeiten (nachts aufstehen und wieder einschlafen können) zu

belegen.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass sich sowohl Isabell Schmitz als auch

Rebecca und Sara Martin insgesamt stark entlang tradierter Ideen von Zweige-

schlechtlichkeit bewegen und dazu tendieren, Weiblichkeit und Mütterlichkeit zu

naturalisieren. Im Vergleich dieser beiden Beispiele ist interessant, dass die Ori-

entierung an tradierten Mutterschafts- und Weiblichkeitsidealen bei der partner-

schaftlichen Aufgabenteilung aber auch zu Egalität und Flexibilisierungen von Zu-

ständigkeiten führen kann. Während Isabell Schmitz die klassische, heterosexuel-

le familiale Arbeitsteilung auf ihr Familienmodell transferiert, erfolgt bei Rebecca

und Sara Martin eine weitgehende Aufhebung der Trennung von häuslichen, fe-

minisierten und außerhäuslichen, maskulinisierten Tätigkeiten. Die Sphärentren-

nung in ›männliche‹ und ›weibliche‹ Aufgabenbereiche funktioniert für sie nicht als

Orientierungsrahmen – sie definieren sich beide als Frauen und Mütter und split-

ten die Arbeit zum einen nach ihren Vorlieben und individuellen Fähigkeiten. Zum

anderen wird deutlich, dass strukturelle Bedingungen wie die (ungleiche) Vertei-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 257

lung von Lohnarbeit Zuständigkeiten für Caremit organisieren. Die in ihren Prak-

tiken liegenden Erweiterungen vonWeiblichkeit undMutterschaft werden von den

Martins jedoch nicht explizit reflektiert, sondern eher beiläufig inkorporiert und

stattdessen Normalisierungsprozesse hervorgehoben, die sich durch das Mutter-

sein eröffnen.

Im Folgenden möchte ich nun Beispiele betrachten, in denen eine Erweiterung

tradierter Bilder von Mutterschaft reflektiert wird und in denen sich Praktiken

des Mutterseins rekonstruieren lassen, die elterliche und geschlechtliche Normen

(potentiell) zu destabilisieren vermögen.

7.2 »Und dann habe ich aber irgendwann gerafft, dass man
es als Mami […] genauso gut machen kann«: Dekonstruktion
und Erweiterung tradierter Mutterschaftsbilder

Auch andere Interviewte entwarfenMutterschaft zunächst wie Isabell Schmitz ent-

lang tradierter Deutungsmuster und als Gegenpol zu Vaterschaft. Bei einigen ver-

änderte sich diese Perspektive jedoch im Laufe ihrer Elternschaft und es fanden

individuelle, emanzipatorische Umdeutungen statt. Das zeigt sich unter anderem

am Beispiel von Lisa und Hanna Weber. Lisa Weber hat zusammen mit ihrer Part-

nerin Hanna über die Samenspende eines Bekannten ein Kind bekommen. Han-

na Weber identifiziert sich als lesbisch, Lisa Weber als queer begehrend. Das erste

Kind hat Hanna ausgetragen. Zum Zeitpunkt des Interviews haben sie die Position

der leiblichen Mutter getauscht und Lisa ist über die Samenspende eines weiteren

guten Freundes schwanger geworden. Zu dem ersten Spender besteht kaum noch

Kontakt. Der zweite Spender plant, in Zukunft als dritte Bezugsperson für beide

Kinder da zu sein, er wird jedoch nicht im selbenHaushalt wie dieWebers wohnen.

Die Webers beschreiben den zweiten Spender als »männliche Bezugsperson«

und führen damit ein geschlechtlich konnotiertes Eltern- bzw. Bezugspersonen-

modell ein. Lisa Weber berichtet über ihr Bild von Vaterschaft:

»Ichweiß gar nicht, ob das noch der aktuelle Stand ist, aber früherwar fürmich ein

Papa schon auch, der so ein bisschen mehr so Papasachen mit dem Kind macht,

also so, so ein bisschen wilder, so ein bisschen-, vielleicht ein bisschenmehr drau-

ßen auch oder so, so Hütten bauen.« (LW 16, 855-858)

Lisa Weber rekurriert in dieser Passage auf Bilder hegemonialer Männlichkeit

(vgl. Connell 2006) und entsprechende Tätigkeitszuschreibungen, die den Vater

für »wilde« Aktivitäten wie das Bauen von Hütten und Unternehmungen in der

Natur prädestinieren.

Die soziale Praxis ihrer Mutterschaft hat diese Vorstellung aber längst über-

schrieben, wie sie erzählt: »Und dann habe ich aber irgendwann gerafft, dass man

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Queere Praktiken der Reproduktion

es als Mami (lacht) genauso gut machen kann« (LW 16, 858f.). In Interaktionen

mit ihrem Kind auf dem Spielplatz hat sich die Unterscheidung von männlichen

und weiblichen Bezugspersonen für sie nicht bestätigt und sie begann, sich selbst

als Frau und als Mutter anders zu sehen. Sie benennt damit (z.T. implizit) stereo-

type Annahmen, dass Mütter vorrangig für das emotionale, fürsorgliche Moment

elterlicher Sorge zuständig sind und Väter oder andere männliche Bezugsperso-

nen für körperlich anstrengende, »wilde« Unternehmungen mit dem Kind. Vor ih-

rem eigenen Erfahrungshintergrund erweitert sie für sich, was die Subjektposition

einer Mutter alles umfassen kann, und sie vermag hegemoniale Zuschreibungen

zu dekonstruieren. Hanna Weber bestätigt diese Einsicht im Gespräch. Auch für

sie wird eine zunächst angenommene Differenz zwischen Vaterschaft und Mutter-

schaft über elterliche Praxis verringert und letztlich ganz infrage gestellt.

Im Verlauf des Interviews wird deutlich, dass sie sowohl anfallende Reproduk-

tionstätigkeiten (insbesondere elterliche Fürsorge) als auch die wöchentliche Lohn-

arbeitszeit egalitär verteilen. Sie betonen zudem, dass diese Aufgabenverteilung

eine bewusste Aushandlung zwischen ihnen als Paar war, während andere Paare –

ihrer Wahrnehmung nach insbesondere heterosexuelle – sich scheinbar selbstver-

ständlich an tradierten, geschlechtlich konnotierten Modellen der Arbeitsteilung

orientieren:

LW: »Ja, wobei wir ja auch vorher festgestellt haben, dass bei den Heteropaaren

sehr viel auch gar nicht so-, die das nicht als bewusste Entscheidung haben, son-

dern das ist halt so, also, dass die Mutter halt weniger arbeitet, länger mit dem

Kind zu Hause bleibt, dass es schwierig ist für den Vater, Elternzeit zu nehmen.

Und dass viele auch erstaunt sind, wenn wir sagen, dass der nicht gebärende El-

ternteil mehr als diese zwei-, mehr als zwei [Monate, A.d.V.] hatte. […] Es ist schon

so, dass wir unsere Favoriten haben, also ich lieber Wäsche wasche und du lieber

irgendwas anderes-, mehr kochst.«

HW: (unterbricht, lacht) »Ja, unddu lieberwenigerHaushaltmachst als ich (lacht),

aber – nein, also ich meine, wir haben auch die klassischen Streitereien um, wer

macht was, ganz klar. Aber ich würde wirklich sagen, dass man bei uns nicht so

eine klassische Rollenverteilung ableiten kann, und unser Ziel ja schon definitiv

auch erklärt. Und verhandelt ist, alles gemeinschaftlich aufgeteilt zu machen.«

(HW+LW 20, 1049-1073)

Von einer Arbeitsteilung, die Reproduktionsarbeit ungleich auf sie als Partnerin-

nen verteilt, grenzen sich Lisa und Hanna Weber ab. Sie stellen diesem von ihnen

als »klassisch« bezeichnetenModell ihre eigene, bewusste Aushandlung gegenüber,

die im familialen Alltag andauert und sich auch mal in »Streitereien« äußert. Ins-

gesamt orientieren sie sich in der Verteilung der Tätigkeiten an Präferenzen. Als

Beispiel für die Umsetzung einer gleichberechtigten Arbeitsteilung führen sie die

Elternzeitmonate an, die sie nicht in der in heterosexuellen Paarbeziehungen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 259

breiteten Art von zwölf Monaten für die leibliche Mutter und zwei ›Vätermonaten‹

genommen, sondern egalitär verteilt haben. Auch bezogen auf die Lohnarbeit ha-

ben sie sich auf eine Gleichverteilung geeinigt und arbeiten jeweils 30 Stunden pro

Woche in ihren jeweiligen Berufen, wie sie im Verlauf des Interviews berichten.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass sich die Webers im Zuge ihres Alltags als

Eltern in der hegemonialen Geschlechterordnung als ›männlich‹ konnotierte Ei-

genschaften und Aufgaben angeeignet haben. Die Webers passen sie in ihre ei-

genen Geschlechterbilder ein und erweitern tradierte Entwürfe von Mutterschaft,

Weiblichkeit und Elternschaft in einer für sie emanzipatorischen, hegemoniale Bil-

der und Normen dekonstruierenden Weise. Außerdem setzen sie das Ideal einer

partnerschaftlichen Arbeitsteilung sowohl im Bereich der Erwerbs- als auch der

Sorgearbeit um.

Eine Erweiterung tradierter Bilder von Mutterschaft und Elternschaft vollzieht

sich auch im Zuge der Familienbildung von Miriam und Diana Lange. Sie leben in

einemDorf innerhalb Deutschlands und identifizieren sich geschlechtlich als Frau-

en. Ihre Begehrensweise beschreiben sie beide als grundsätzlich bisexuell, identifi-

zieren sich aktuell aber als lesbisch lebend, womit sie sowohl eine Fluidität als auch

Situiertheit und Kontextgebundenheit von Begehren markieren. Ihr gemeinsames

Kind ist zum Zeitpunkt des Interviews 15 Monate alt, Diana Lange ist die leibliche

Mutter. Sie nutzten die Samenspende eines privaten Spenders, den sie über ein

Internetportal gefunden haben. Eine aktive soziale Rolle hat dieser nicht inne.

Vergleichbar zu den Aushandlungen der Webers ist, dass Miriam und Diana

Lange die Integration neuer Tätigkeiten, Fähigkeiten, Eigenschaften und Emotio-

nen in ihre jeweiligen geschlechtlichen Existenzweisen im Zuge ihrer elterlichen

Praxis vollziehen und reflektieren. Bedeutsam hierfür sind ihre verschiedenen Po-

sitionierungen als leibliche und nicht-leibliche Mutter und die nach der Geburt

praktizierte Arbeitsteilung, die frühere Zuständigkeiten aufbricht:

ML: »Na ja, ein bisschen unterscheidet […] [es sich] natürlich dadurch, ich finde,

am Anfang noch mehr, weil natürlich du halt einfach am Anfang diese ganz enge

Bindung zu [Name des Kindes] hattest und natürlich, weil du daheim warst und

ich habe gearbeitet. Also, dann war das schon so, dass es am Anfang ein-, also,

von den Rollen her einfach so war, dass es halt eher so war, dass du halt für [Name

des Kindes] so die ganz enge Person warst und ich war dann einfach halt die, die

dann arbeiten musste […]. Das war-, ist von daher aber ganz witzig, weil unsere

Rollen, glaube ich, eigentlich eher anders waren, also, dass das eigentlich eher

so war, dass ich so diese Häusliche bin, die kocht und die die Wohnung einrichtet

und (DL: Die Deko macht – lacht) die Kerzen anzündet.«

DL: »Und ich fülle das Öl im Auto nach, bohre und geh arbeiten.«

ML: (unterbricht) »Und ich schaue, dass es jedem gut geht. Und du schaust

eigentlich-, genau. Eigentlich hatten wir immer die Rollen einfach anders eher

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Queere Praktiken der Reproduktion

so. Aber inzwischen machen wir beide alles und arbeiten auch gleich viel.«

(ML+DL 9, 406-418)

Sie berichten, dass die leiblicheMutterschaft Diana Langes und ihre Entscheidung,

als erste in Elternzeit zu gehen, für die Beziehungsgestaltung zum Kind eine we-

sentliche Rolle gespielt hat und sie zuvor gelebte Zuständigkeiten und Aufgaben

neu verteilten. Als beziehungsstiftend geht aus Miriam Langes Ausführungen ne-

ben der engen Bindung, die leiblicheMutterschaft für siemit sich bringt, die geteil-

te Zeit mit dem Kind hervor. Anfangs hatte Diana Lange mehr Zeit mit dem Kind

verbracht, weshalb sich ihre Beziehung zu ihm weiter vertiefte, während Miriam

Lange außerhäuslich arbeiten ging und hierdurch eine distanziertere Position ein-

nahm.Zugleich –und dies ist für ihre Erweiterung ihres jeweiligenGeschlechterre-

pertoires wesentlich – bedeutete diese Zeit eine Neuordnung ihrer partnerschaftli-

chen Aufgabenteilung: Während Miriam Lange zuvor insbesondere für die Sphäre

des Häuslichen zuständig war und andere stets umsorgte, übernahm Diana Lange

primär die Erwerbsarbeit und handwerkliche Tätigkeiten. Mit Diana Langes Mut-

terschaft hat sich dies verändert: Nach einer anfänglichen ›Umkehr‹ der »Rollen«,

beschreiben sie die Arbeitsteilung aktuell als eine egalitäre, in der es keine abgrenz-

baren Zuständigkeiten mehr gibt. Sie haben wechselnde Verantwortlichkeiten, die

sie widerspruchsfrei in ihre jeweiligen Positionierungen integrieren können.

Im Vergleich zu Isabell Schmitz (7.1) fällt auf, dass die Langes in dieser Passage

Tätigkeiten und Eigenschaften nicht in ›männliche‹ oder ›weibliche‹ einteilen. Für

sie stellen diese vielmehr ein Repertoire dar, aus dem sich selbstverständlich schöp-

fen lässt. Durch diese Flexibilität und potentielle Aneignung ganz unterschiedli-

cher Fähigkeiten dezentrieren sie essentialistische geschlechtliche Tätigkeits- und

Wesenszuschreibungen und machen sowohl Eigenschaften als auch Aufgaben po-

tentiell für alle Beteiligten verfügbar und auf alle übertragbar.

In ihrem Umfeld sorgte das für Irritationen: Wie Miriam und Diana Lange

erzählen, war ihr Bekanntenkreis anfangs von der Entscheidung darüber, welche

von ihnen das Kind austrägt, überrascht. Wie Miriam Lange berichtet, wurde sie

durch die bis dahin primäre Übernahme des Haushalts als »fürsorglich« und damit

für Reproduktion(sarbeit) zuständig konstruiert:

»Ja, ja, eigentlich im Freundeskreis haben alle damit gerechnet, dass ich auf je-

den Fall das Kind kriege (lacht). Aber ich glaube, dass das eigentlich voll gut war.

Also ich habe so das Gefühl, dass das eigentlich wirklich das Beste war, was uns

passieren konnte, weil halt dadurch diese Rollen auch gar nicht so extrem waren,

deswegen war das relativ ähnlich. Also weil du einfach dann ein bisschen mehr

so in diese-, in diese Mutterrolle kamst und ich ein bisschen weniger. Ich glau-

be, sonst, wenn ich das Kind gekriegt hätte oder zumindest das erste, dann wäre,

glaube ich, ich in dieser Mutterrolle völlig versunken und wäre so-, hätte das von

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 261

oben bis unten (lacht) gemacht. […] Aber so haben wir nun, glaube ich, ziemlich

ausgeglichene Rollen.« (ML 9f., 420-443)

Dass Diana Lange schwanger wurde und zunächst primär die Fürsorge übernahm,

eröffnete für beide Möglichkeiten, ihre geschlechtlichen Subjektpositionen um

neue Dimensionen zu erweitern. Spannenderweise markiert Miriam Lange es hier

als ein »[P]assieren« und nicht als bewussten Aushandlungsprozess und Entschei-

dung, die sie getroffen haben. Deutlich wird in Miriam Langes Ausführungen,

dass sie die Veränderung ihrer Positionierungen, die sich mit dem Elternsein

entwickelt hat, positiv bewertet. Sie fasst die ›Umkehrung‹ bzw. Irritation des

Erwarteten – zumindest im Nachhinein – als befreienden Akt, um nicht in ein

starres, binäres Muster zu verfallen, das laut Miriam die Gefahr in sich geborgen

hätte, dass sie völlig in der »Mutterrolle« aufgegangen wäre. Darin spiegelt sich

der Wunsch nach einer ausbalancierten Mutterschaft wider.

In einer späteren Passage thematisiertMiriamLange abermals das Spannungs-

feld binärer Zuordnungen, als es um die emotionale Sorgearbeit geht, die sie als

Mütter leisten. Sie skizziert, dass die Geburt des gemeinsamen Kindes und die

sich daran anschließende elterliche Praxis zu einemAufbrechen vormals angenom-

mener (oder auch gelebter) Verhaltensweisen geführt haben. Begriffe wie »weich,

gefühlsbetont« und »rational« werden herangezogen und gegenübergestellt und

inzwischen von beiden integriert. So erzählt Miriam Lange:

»Also mit [Name des Kindes], finde ich, hat sich es voll-, bist du-, du bist weicher

geworden, finde ich, seitdem [Name des Kindes] da ist. Ich hätte davor bestimmt

gesagt, dass es bestimmt so ist, dass ich so diese Seite übernehme, die [Name

des Kindes] tröstet, wenn er traurig ist und so, und die ihn dann halt später, keine

Ahnung, so mehr diese gefühlsbetonte Seite, dass eher ich das übernehme. Aber

jetzt ist es echt so, dass du einfach-, dass du das viel, vielmehr übernimmst, als ich

es davor gedacht hätte, glaube ich, oder du hast es vielleicht auch selber gedacht.

Und ich dafür teilweise viel rationaler bin, als ich es gedacht hätte, also viel mehr

die bin, die sagt, ja komm, das wird er jetzt auch überleben, wenn er sich wehtut

oder so.« (ML 15, 667-674)

Die Veränderung ihrer Verhaltensweisen artikuliert Miriam Lange abermals nicht

als intendierte, sondern als eine, die sich im Zuge der gelebten elterlichen Praxis

herausbildete.MiriamundDiana Lange erweitern imZuge ihres Elternseins Fähig-

keiten, Kompetenzen und Eigenschaften: Ihr doingmotherhood ist von unerwarteten

Veruneindeutigungen geprägt und führt dazu, dass dualistische Gegenüberstel-

lungen von übernommenen Aufgaben und eingebrachten Fähigkeiten nicht mehr

möglich sind.Binäre Konnotationen diesermitMännlichkeit undWeiblichkeit sind

in ihrer Narration nicht zu rekonstruieren. Zugleich beschreiben sie sich als Frau-

en und auch die Bezeichnung »Mutter« ist für beide bedeutsam. Sie vervielfälti-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Queere Praktiken der Reproduktion

gen also Entwürfe vonMutterschaft. Insgesamt vollziehen sich in den vorgestellten

Beispielen Dekonstruktionen und Verflüssigungen vonWeiblichkeiten. Eine Unab-

geschlossenheit und Wandelbarkeit von geschlechtlichen Subjektivierungsweisen

und mütterlichen Positionierungen wird deutlich.

7.3 »Losgelöst vom Geschlecht«: queere Bilder und Praktiken
von Elternschaft

Eine dritte Variante, Elternschaft und Geschlecht innerhalb lesbisch-queeren El-

ternseins zu verhandeln, stellen die folgenden Fallbeispiele dar, in denen die Akteu-

rinnen* eine Geschlechterordnung, die Weiblichkeit und Männlichkeit binär und

essentialisierend fasst, sowie die mit dieser verbundenen Konzepte von Mutter-

schaft und Vaterschaft dezidiert infrage stellen. Sie spielen bewusst mit Geschlech-

terkategorien oder wollen sich ganz von ihnen lösen.

So eignet sich beispielsweise Manon Roux Männlichkeiten und Weiblichkeiten

strategisch an und fordert mit sienir8 Praxis von Elternschaft starre, essentialis-

tische Konstruktionen von Zweigeschlechtlichkeit heraus.9 Manon Roux lebt mit

sienir Partnerin Sophie Leitner in einer deutschen Großstadt. Sophie Leitner ist

die leibliche Mutter der zwei bereits geborenen Kinder. Aktuell ist sie mit Zwillin-

gen schwanger. Sophie Leitner beschreibt sich in Bezug auf ihre geschlechtliche

Identität als Frau und als queer begehrend. Manon Roux versteht sich hingegen

als »lesbien«10 (MR 19, 910). Das Attribut »lesbien« verweist für sien jedoch nur auf

das Geschlecht, das sier begehrt, und nicht auf die eigene Geschlechtsidentität.

Geschlechtlich bezeichnet sier sich weder als »Frau« noch als »Mann«, sondern ver-

wendet das Attribut »androgyn« (MR 19, 902). Manon Roux’ Androgynsein drückt

sier unter anderem über gerade geschnittene Kleidung und einen Kurzhaarschnitt

aus, wie sier berichtet. Zeitweise verortete sier sich stärker in einem binären trans*

Kontext und zog eine Einnahme von Testosteronpräparaten für eine verstärkte

körperliche Performanz von Maskulinität in Erwägung. Sier entschied sich aber

8 Bei diesemWort handelt es sich um das deklinierte geschlechtsneutrale Personalpronomen

»sier«, das vor demHintergrund der nicht-binären geschlechtlichen Verortung der interview-

ten Person im Folgenden Verwendung findet. Verschiedene nicht-binäre Pronomen sind im

Kontext trans*-queerer Sprachpolitiken entstanden. Das Pronomen »sier« geht auf AnnaHe-

ger und Sarah Hill zurück. Zur Deklination und weiteren geschlechtsneutralen Pronomen

siehe https://www.annaheger.de/pronomen32, zuletzt abgerufen am 10.03.2021.

9 Die meisten Antworten Manon Roux’ sind paraphrasiert, weil sier oftmals auf Französisch

antwortete. Zusammenfassende Übersetzungen einiger Antworten erfolgten während des

Interviews durch Sophie Leitner, andere Passagen wurden während der Erstellung des Tran-

skripts übersetzt.

10 Frz. für lesbisch.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32
https://www.annaheger.de/pronomen32


7. Mama, Mapa, Elter sein 263

dafür, Geschlecht immer wieder neu konstruieren zu wollen und dabei auch mit

wechselnden Adressierungen als »Mann« oder »Frau« zu spielen, d.h. den Modus

der Irritation von Geschlechterdualismen fortzuschreiben, anstatt über körperli-

che Attribute wie einen Bart Vereindeutigungen für Außenstehende anzustreben.

Androgynität symbolisiert für Manon Roux eine Form des Dazwischenseins oder

des Jenseits-von und macht eine fantasievolle Kombination von Männlichkeiten

und Weiblichkeiten möglich, die diese als Konstruktionen und als fortwährendes

Tun offenbart.

Diese Vorstellungen von Geschlecht, die eine essentialistische, starre Binari-

tät von Frau und Mann unterlaufen, spielen für die Konstruktion der elterlichen

Identität von Manon Roux eine wichtige Rolle. Sier identifiziert sich vor dem Hin-

tergrund einer geschlechtlichen Existenzweise, die sich durch Fluidität und Un-

eindeutigkeiten auszeichnet, weder als Mutter noch als Vater, sondern als Elter.

Deutlich werden soll dies auch in der Benennungsweise der elterlichen Position

durch die Kinder, wie Sophie Leitner berichtet:

»Und zwar war das so, die-, also auf Schweizerdeutsch sagt man Mamie, also war

das irgendwie klar, also bei mir war es schon immer klar, Mamie. Und die [Name

des Kindes] hat dann irgendwann einfach angefangen,ManonMaman zu nennen,

also Französisch Mama. […] Und dann hatte Manon eigentlich beschlossen, dass

[Manon, A.d.V.] Maman so ein bisschen zu weiblich findet […] Und Mama ist halt

so ein bisschen wie Papa.« (SL 16, 788-797)

Sophie Leitner wird von ihren Kindern »Mamie« genannt, ein Begriff, der für sie

stimmig und ihr aufgrund ihrer schweizerdeutschen Herkunft vertraut ist. Ma-

non Roux lehnt den französischen Begriff »Maman« hingegen ab, weil er für sien

zu stark mit Feminität verknüpft ist. Die deutsche Bezeichnung »Mama« wieder-

um eröffnet für Manon aufgrund der phonetischen Ähnlichkeit zu »Papa« einen

Möglichkeitsraum, um ›Männlichkeiten‹ und ›Weiblichkeiten‹ zu kombinieren, wie

Sophie Leitner erzählt. Schließlich wandelt Manon Roux diese Wendung noch zu

»Mapa« (MR 20, 969) ab und beginnt, diese im familialen Alltag verstärkt als An-

redeform durch die Kinder zu nutzen. Auf diese Weise gelingt es siem, die eigene

elterliche Subjektposition benennbar zu machen und Geschlecht und Elternschaft

in Form einer neuen Benennungspraxis zu reorganisieren, die hegemoniale elterli-

che Existenzweisen entselbstverständlicht und sich der Vereindeutigung entzieht.

Die Bezeichnung »Mapa« symbolisiert für Manon Roux darüber hinaus, wie

sier im weiteren Verlauf des Gesprächs ausführt, dass sier ganz unterschiedliche

Eigenschaften und Aufgaben in die elterliche Praxis zu integrieren vermag – von

klassischerweise männlich konnotierten elterlichen Eigenschaften wie Rationalität

und Strenge bis hin zur primären Übernahme der Sorgearbeit. In ihrer Arbeitstei-

lung und den jeweils vollzogenen erzieherischen Praktiken orientieren sich beide

an ihren individuellen Fähigkeiten, Präferenzen und körperlichen sowie emotiona-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Queere Praktiken der Reproduktion

len Bedürfnissen. Während Sophie Leitner eher die den Kindern körperlich nahe

Person ist, die zärtliche, vertraute und inkonsequente, ist Manon Roux der ratio-

nalere, pragmatischere, strengere Elternteil im Umgang mit den Kindern, wie sie

berichten.

Sophie Leitner ergänzt, dass sie insgesamt die Erwartungen an eine geschlecht-

liche Arbeitsteilung, die in einem konventionellen Modell an ihre elterlichen Po-

sitionierungen geknüpften wären, brechen. Bei einer Orientierung an tradierten

Praktiken von Geschlecht und Elternschaft wäre es die austragende Person, die den

Hauptteil der Zeit zuhause bliebe. In ihrer Konstellation sei sie aber die Person, die

»Karriere« (SL 6, 298) mache:

»Also jetzt gerade ist es so, dass ich Vollzeit arbeite, also auch sehr viel und auch

mal unterwegs bin. Also ich habe so ein bisschen die, die ›männliche Rolle‹ (macht

mit den Händen Gänsefüßchenzeichen) in dem Sinne lustigerweise. Und Manon

arbeitet Teilzeit, einfach während die beiden betreut sind im Kindergarten und in

der Schule.« (SL 15f., 750-753)

Mit ihrem flexiblen, an individuellen Präferenzen orientierten Arrangement brin-

gen Manon Roux und Sophie Leitner Unordnung in tradierte Bilder von Eltern-

schaft und geschlechtlicher Arbeitsteilung. Und das ist ihnen auch bewusst: Sophie

Leitner rekurriert dezidiert auf diskursive Figuren einer binären Geschlechterord-

nung und markiert diese über die Gänsefüßchen-Gestik als Konstruktionen. Und

zwar als Konstruktionen, die sie imZuge ihrer elterlichen Praxis und der damit ver-

bundenen Arbeitsteilung infrage stellen und neu kombinieren. Mit ihrer Konstel-

lation irritieren sie tradierte Zuschreibungen und Stereotype, wie Sophie Leitner

weiter ausführt. Dies macht sie daran fest, dass andere Eltern oder Freund*innen

und Bekannte meist überrascht seien über ihre Arbeitsteilung und die Irritation

mit der jeweilige Performanz von Geschlecht und der leiblichen Elternschaft So-

phie Leitners begründen.

Von Eltern oder Kindern in der Kindertagesstätte wird Manon Roux häufig

als »Vater« oder »Papa« (MR 17, 806-809) bezeichnet und somit als Mann wahr-

genommen – sowohl, wenn Manon Roux sich alleine in diesem Kontext bewegt

als auch gemeinsam mit Sophie Leitner als Elternpaar. Die androgyne Geschlech-

terperformanz führt nicht zu Nachfragen, sondern meist zu einer spontanen Ein-

ordnung durch Außenstehende in ein binäres Geschlechtersystem. Wiederholt als

Vater und Partner vereindeutigt zu werden, ist Ausdruck und Effekt routinisier-

ter, alltäglicher Wahrnehmungsweisen, die sich an den Normen der Heterosexua-

lität und Zweigeschlechtlichkeit orientieren und den Blick auf Elternschaft und

Geschlecht strukturieren. Manon Roux stört sich, wie sier deutlich macht, nur sel-

ten an dieser nicht zutreffenden Zuordnung. Für Manon Roux sind die Zuweisun-

gen auch Zeichen der Sichtbarkeit, eine Form der Anerkennung einer androgynen

Ausgestaltung von Geschlecht sowie einer nicht-weiblichen Subjektivierungswei-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 265

se. Darüber hinaus markieren Manon Roux und Sophie Leitner die ihnen häufig

begegnende Einordnung als heterosexuelles Elternpaar auch immer wieder aktiv

als Fehldeutung gegenüber Außenstehenden. So berichteten sie im Nachgespräch

zum Interview beispielsweise, dass sie sich in Begegnungen mit anderen Eltern als

queeres Paar outen und heteronormative Vorannahmen irritieren. Dies stellt eine

Interventionspraxis beider in den hetero- und cisnormativen Alltag und die in ihn

eingeschriebenen Wahrnehmungsroutinen dar.

Am Beispiel von Manon Roux und Sophie Leitner zeigen sich sowohl die alltäg-

liche Zumutung, in der geschlechtlichen, begehrenden, elterlichen Existenzweise

eindeutig und kohärent zu sein, als auch Möglichkeiten der Irritation und Um-

arbeitung hegemonialer Bilder und Praktiken. Alternative Weisen Geschlecht und

Elternschaft zu leben, werden in ihren Alltagspraktiken Wirklichkeit. Für Manon

Roux spielen Männlichkeiten und Weiblichkeiten eine bedeutende Rolle – jedoch

als Rohmaterial, als innerhalb einer heteronormativen Geschlechterordnung ver-

fügbare Kategoriensysteme, die sier über den spielerischen, wechselnden Bezug

auf sie unterminiert. Mit der fluiden Geschlechterpraxis stellt Manon Roux tra-

dierte Grenzziehungen zwischen Männlichkeit und Weiblichkeit sowie Vater- und

Mutterschaft nicht nur infrage und arbeitet diese um, sondern organisiert Eltern-

schaft über eine nicht-essentialistische Vielgeschlechtlichkeit neu, die sich Verein-

deutigungszumutungen immer wieder entzieht und diese auch aktiv zurückweist.

In ihrer Arbeitsteilung orientieren sie sich insbesondere an Präferenzen. Diese lau-

fen in ihrem Fall, wie sie hervorheben, ›klassischen‹ Erwartungen zuwider.

In einer weiteren Elternkonstellation fordert eine der Akteurinnen* tradierte

vergeschlechtlichte Kategorien von Mutter- und Vaterschaft dadurch heraus, dass

sie sich ganz von diesen lösen will. An die Stelle von Bezügen auf Männlichkeiten

und Weiblichkeiten (oder ein hilfsweises Rekurrieren auf diese) im Kontext von

Elternschaft tritt eine dezidiert queere Positionierung, die Kategorisierungen zu

transzendieren sucht sowie Elternschaft und Geschlecht voneinander entkoppeln

möchte. Es handelt sich um die Familie von Nicola und Christine Becker. Sowohl

Nicola als auch Christine Becker verorten sich als Frauen*, aber nicht beide als

Mütter. Nicola Becker hat das zum Zeitpunkt des Interviews sechs Monate alte

Kind ausgetragen und reflektiert über ihre (Selbst-)Verständnisse von Elternschaft

und damit verbundene Benennungspraktiken. Sie selbst versteht sich als »Mama«

und sieht diese Bezeichnung auch nicht als mit bestimmten Eigenschaften oder

Tätigkeitsbereichen verknüpft. Über ihre Partnerin* Christine Becker berichtet sie:

»[Christine hatte sich] eigentlich nie als queer definiert […], aber als es dann dar-

um ging, Mutter zu sein, war es so, dass sie dann erst verstanden hat, was dieses

Queersein für einen großen Vorteil mit sich bringt, dass man eben sich nicht de-

finieren muss. Also das war nach der Geburt unseres Kindes, dass sie als Vater

bezeichnet wurde oder ihr von Bekannten zur Vaterschaft gratuliert wurde, und

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Queere Praktiken der Reproduktion

sie sich dann sehr dagegen gesträubt hat, und es ihr eben darum ging, dass sie

überhaupt kein Vater ist. Sie ist Mutter, aber auch ›Mutter‹ ist ihr nicht wichtig,

sondern sie ist eigentlich-, sie ist hauptsächlich ein Elternteil, losgelöst vom Ge-

schlecht.« (NB 17, 804-810)

In dieser Passage zeigt sich in zweierlei Hinsicht eineWiderspenstigkeit gegenüber

heteronormativen Anrufungen: Erstens berichtet Nicola Becker davon, dass Chris-

tine Becker den Vergleich mit heterosexuellen, zweigeschlechtlich organisierten

Elternkonstellationen aktiv zurückweist. Bekannte versuchten, Christine Becker

in ein heteronormatives Elternmodell einzupassen, indem sie eine Analogie der

das Kind nicht austragenden elterlichen Position Christine Beckers mit Vaterschaft

konstruierten. Diese Zuschreibung weist Christine Becker zurück und entselbst-

verständlicht damit binäre Zuordnungsschemata. Zweitens bricht ihr Verständnis,

weniger »Mutter« als ein »Elternteil« zu sein, die Dichotomie tradierter Konzepte

von Elternschaft auf, die mit einer Unterscheidung von Mutterschaft und Vater-

schaft arbeiten, und entkoppelt sie von Geschlecht. Nicola Becker zufolge ermög-

licht es die Bezeichnung der Subjektposition Christines als »queer«, sich nicht ver-

geschlechtlicht definieren zu müssen. »Queer« verweist auf die Fluidität und Un-

abgeschlossenheit von Identitäten sowie die Möglichkeit der Nicht-Identität (vgl.

Bauer 1999), die Christine Becker hinsichtlich vergeschlechtlichter elterlicher Sub-

jektivierungsweisen für sich nutzt. Elternsein kann vor diesem Hintergrund auch

als ein »Kristallisationspunkt« (Kortendiek 2010: 447) gedeutet werden, an dem

sich geschlechtliche Anrufungen verstärken.Während »queer« vor dem Elternwer-

den keine relevante Selbstbezeichnung für Christine Becker darstellte, haben die

Adressierungen als »Vater« imAnschluss an die Geburt einen Reflexionsprozess an-

geregt, der mit dem Wunsch einer Entkopplung von Elternschaft und Geschlecht

einhergeht.

Der Anspruch, Elternschaft »queer« beziehungsweise Mutterschaft entkoppelt

von tradierten Zuschreibungen zu leben, ist bei den Beckers auch verbunden mit

vorgeburtlichen und sich aktuell fortsetzenden Verhandlungen über ihre Arbeits-

teilung, die sie gleichberechtigt gestalten wollen. Tradierte Konzepte von Eltern-

schaft und geschlechtlicher Arbeitsteilung stellen keine Referenzfolie für die Be-

ckers dar. Eine egalitäre Teilung von Erwerbs- und Sorgearbeit soll in ihrem Fall

zeitversetzt verwirklicht werden: Während Nicola Becker beim ersten Kind einen

größeren Teil der Elternzeit genommen hat und in den ersten neun Lebensmo-

naten des Kindes lediglich einen Tag pro Woche einer Erwerbstätigkeit nachging,

wollen sie beim zweiten Kind einen »Rollenwechsel« (NB 16, 782) durchführen:

»Unddahabe ich aberwirklich dasGefühl, dass das bei uns ganz besonders gleich-

berechtigt wird. Also schon-, schon dadurch, dass sie sich wirklich auch bemüht,

so gut es geht,mich zu entlasten, und imRahmen ihrer beruflichenMöglichkeiten

wirklich also maximal die Elternrolle erfüllt. Und auch dadurch, dass wir diesen

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 267

Wechsel dann vollziehen, beim zweiten Kind, ist das wirklich super gleichberech-

tigt. Das macht mir ein sehr gutes Gefühl.« (NB 16, 789-794)

Gleichberechtigung beabsichtigen sie darüber herzustellen, dass sie beide das Aus-

tragen eines Kindes, Elternzeit, Erwerbsarbeit und Sorgetätigkeiten zeitversetzt zu

gleichen Teilen übernehmen wollen und auch in der aktuellen Situation, in der Ni-

cola Becker mehr Care-Arbeit übernommen hat, auf eine Entlastung durch Chris-

tine im Bereich der Sorge für das Kind achten. Mit der elterlichen Fürsorgepraxis

geht zudem für beide eine Reflexion von Kinderbetreuung als Arbeit einher, wie

Nicola Becker berichtet:

»Und das hat auch unseren Blick auf Arbeit verändert. Das ist uns währenddessen

so bewusst geworden, dass […] das wirklich saumäßig anstrengend ist und dass

man mit Kind dann teilweise einfach zu nichts mehr kommt. Dass es dann auch

mal sein kann, der andere kommt vom Arbeiten nach Hause, die Wohnung ist

verwüstet, Abendessen ist noch nicht fertig, die Wäsche ist nicht gewaschen und

trotzdem ist man fix und fertig, weil das Kind eben auch eine Arbeit ist.« (NB 16,

765-771)

Die praktische und geteilte Erfahrung, was Reproduktionsarbeit in den Bereichen

der Sorge um das Kind und des Haushalts umfasst, und dass diese eine große, oft-

mals kaum zu bewältigende Anstrengung bedeutet, hat ihren »Blick« verändert und

befördert ein Verständnis beider für die Belastung durch Tätigkeiten, die in tra-

dierten, insbesondere bürgerlichen Geschlechterarrangements der Frau und Mut-

ter vorbehalten sind. Gleichberechtigung impliziert bei den Beckers somit auch die

Anerkennung dieser tagtäglich anfallenden Tätigkeiten als Arbeit.

Zusammenfassend zeigen die beiden zuletzt vorgestellten Beispiele auf, dass

zweigeschlechtliche Konzepte vonMutter- und Vaterschaft nicht genügen: ImKon-

text des Interviewmaterials stellen Manon Roux’ androgyne geschlechtliche Sub-

jektpositionierung und Christine Beckers queeres Selbstverständnis eine dritte Va-

riante dar, in lesbischen und queeren Lebenszusammenhängen Elternschaft und

Geschlecht auszugestalten – und zwar jenseits (vereindeutigter) geschlechtlicher

Positionierungen. Binäre Konzepte werden von den Interviewten aktiv zurückge-

wiesen und vermögen gelebte Praktiken von Elternschaft und Geschlecht nicht an-

gemessen zu erfassen. Die vorgestellten Beispiele zeichnen sich durch den An-

spruch aus, ihre Arbeitsteilung miteinander auszuhandeln und dabei entweder

jeweiligen Präferenzen zu folgen oder eine Gleichverteilung der anfallenden Tä-

tigkeiten zu erreichen. Als wesentlich für Reflexionen, Hinterfragungen und ein

Anderstun der Interviewten erweist sich immer wieder die Dimension der Erfah-

rung: Praxis verschiebt den Blick auf Anforderungen und Herausforderungen, die

mit der Übernahme von Sorgearbeit einhergehen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Queere Praktiken der Reproduktion

7.4 Zwischenfazit

Die vorhandene sozialwissenschaftliche Literatur sieht in lesbischen Elternkon-

stellationen teils entweder die Chance, aufgrund der Gleichgeschlechtlichkeit ei-

nen egalitär(er)en Aushandlungsprozess zu befördern, der Ungleichheiten, wie sie

traditionell in heterosexuellen Konstellationen zu finden sind, weitgehend hinter

sich lässt und tradierte Geschlechterbilder tendenziell unterminiert (u.a. Dunne

2000; Ben-Ari/Livni 2006; Herrmann-Green/Gehring 2007; Rupp 2009). Ein ande-

rer Teil der Literatur betont stattdessen die Heterosexualisierung von lesbischen

Paaren mit Kindern und die Tendenz einer Reproduktion asymmetrischer Vertei-

lungen von elterlicher Sorge- und Lohnarbeit insbesondere auf der Basis leiblicher

Abstammung, die zu ähnlichen Abhängigkeitsverhältnissen und asymmetrischen

Arbeitsteilungen wie in klassischen heterosexuellen Paarbeziehungen führe (u.a.

Kruppa 2009). Hinzu kommen oftmals Ideen der Notwendigkeit eines Vaters für

das Kind, die letztlich heteronormative Geschlechterdiskurse und -praktiken stüt-

zen (u.a. Chabot/Ames 2004). Wie das präsentierte Material verdeutlicht, ist es

bedeutsam, binäre Assimilations- versus Transgressionsthesen zu vermeiden und

differenziert zu betrachten, wie die Interviewten sich zu hegemonialen Normen

des Mutterseins positionieren, wie und ob sie gleichberechtigtere Sorgearrange-

ments zu verwirklichen suchen, wie sich zugleich Machtverhältnisse zwischen les-

bischen und queeren Frauen* im Zuge des Elternwerdens und -seins herausbilden

und Vorstellungen und Praktiken von Geschlecht und Elternschaft eine Umarbei-

tung erfahren. Damit schließe ich mich dem dritten Strang der Studien zu lesbi-

scher und queerer Elternschaft an, der eben jene Ambivalenzen und Gleichzeitig-

keiten hervorhebt (u.a. Donovan 2000; Mamo 2007a, 2007b; Padavic/Butterfield

2011; Schallat 2018).

Mit Blick auf das Gesamtsample lässt sich festhalten, dass erstens eine Ori-

entierung an tradierten Modellen von Mutterschaft auszumachen ist. Etwas

mehr als ein Viertel der Interviewten greift auf hegemoniale Deutungsmuster

wie die Semantik der Mutterliebe zurück. Im Zuge ihrer Praktiken werden Ge-

schlechterdualismen von Männlichkeit und Weiblichkeit respektive Vaterschaft

und Mutterschaft reproduziert. Oftmals lehnen sie die Arbeitsteilung an eine

›klassische‹ zweigeschlechtliche an und verwirklichen sie innerhalb einer lesbi-

schen Partner*innenschaft. Hierdurch findet teils eine Normalisierung innerhalb

heteronormativer Verhältnisse statt, über die die Interviewten Erfahrungen

des Einschlusses machen. Zweitens findet sich im Sample eine Erweiterung

tradierter Entwürfe von Mutterschaft, Weiblichkeit und Elternschaft, die hegemo-

niale, essentialisierende (Geschlechter-)Normen dekonstruiert, sie herausfordert

und umarbeitet. Dies trifft auf gut die Hälfte der analysierten Entwürfe und

Ausgestaltungen zu. Kennzeichnend für sie sind bewusste Aushandlungen der Ar-

beitsteilung sowie die Reflexion von mütterlichen Erfahrungen und individuellen

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 269

Eigenschaften, die eine Re-Integration in die Mutterschaftsentwürfe ermöglichen

und zur Erweiterung von Repertoires des Mutterseins beitragen. Drittens sind bei

insgesamt drei Fällen des Samples Modelle auszumachen, welche die Binarität der

symbolischen Geschlechterordnung in grundlegender Weise herausfordern, sie

umarbeiten und überwinden wollen und sich einer eindeutigen Zuordenbarkeit

entziehen. Der Dualismus von Mutterschaft und Vaterschaft wird aufgebrochen

hin zu einem genderqueeren Elter(n)sein, das auf eine Hybridität, Fluidität und

Unabgeschlossenheit von Geschlecht verweist. Im Material zeigt sich folglich ein

breites Spektrum an möglichen gelebten Mutter- und Elter(n)schaften.

Meine empirischen Ergebnisse veranschaulichen vielfältige Aushandlungen

und Praktiken von Elternschaft und Geschlecht, in denen hegemoniale Geschlech-

terbilder sowohl reproduziert als auch erweitert werden. In den analysierten

Beispielen finden sich multiple Deutungen und Praktiken von Mutter- bzw. El-

ternschaft, die unterschiedlich stark an tradierte, etablierte Vorstellungen sowie

damit verbundene geschlechtliche Positionierungen und Verortungen als Mutter,

Vater oder Elter(n) anknüpfen oder sie herausfordern und Mutterschaft verviel-

fältigen. Es ist von einem gleichzeitigen undoing und redoing gender im Kontext

lesbisch-queerer Elternschaft auszugehen. Dies hat Laura Mamo (2007a) in ihrer

Studie Queering Reproduction für den US-amerikanischen Kontext aufgezeigt.

Im Gegensatz zur Annahme, dass ›geschlechtsgleiche‹ Paare »ihre Eltern-

schaft gar nicht auf Geschlecht zurechnen können« (Hirschauer 2019: 11), zeigt

sich anhand der Analyse, dass die Interviewten auf tradierte Narrative einer

binären Geschlechterordnung zurückgreifen, um ihre Orientierungsmuster und

Selbstverhältnisse zu artikulieren und sich zum Teil auch in diese einschreiben

und sie reproduzieren. Einige begannen wiederum im Zuge ihrer elterlichen

Praktiken, diese Mutterschafts- und Weiblichkeitsnarrative infrage zu stellen, zu

entselbstverständlichen und umzudeuten, bis hin zu nicht-binären Verortungen

wie »Mapa« oder dem Wunsch nach einer Dezentrierung vergeschlechtlichter

Elternschaft über die Selbstbeschreibung als »queer« und als »Elter(nteil)«. Nicht-

binäre und queere geschlechtliche Verortungen lassen sich deshalb nicht nur

als ein undoing gender, sondern auch als ein transgressing gender beschreiben: Sie

greifen einen der Grundpfeiler der hegemonialen, heteronormativen Geschlech-

terordnung an – die naturalisierte Zweigeschlechtlichkeit.11

11 Auf ähnliche Verortungen und Praktiken verweisen die Soziologinnen Irene Padavic und Jon-

niann Butterfield in einer qualitativen Studie, in der sie die Aushandlungen der elterlichen

Identität durch lesbischeKo-Elternteile imUS-amerikanischenKontext untersuchen: ImRah-

men einer Selbsthilfegruppe für lesbische Ko-Eltern wurde der Begriff »mather« (als Kom-

bination aus »mother« und »father«) geprägt. Einige der Interviewten verwendeten ihn als

Selbstbeschreibung ihrer elterlichen (nicht mütterlichen!) Identität und entwarfen eine hy-

bride Kategorie, die Binaritäten herausfordert und die Grenzen heteronormativer Kategorien

aufbricht (vgl. Padavic/Butterfield 2011: 189ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Queere Praktiken der Reproduktion

Utan Schirmer hat anhand von Untersuchungen zur Drag-King-Szene zwei Po-

tentiale für trans*-queere Alltagspraxen herausgearbeitet:

»[…] einerseits das Potential, die durch hegemoniale Alltagsroutinen konstituierte

zweigeschlechtliche Strukturierung der Welt zu entselbstverständlichen […] so-

wie andererseits die Hervorbringung alternativer praktischer Bezugnahmen auf

sich und die Welt, die das Gewicht einer teilbaren Wirklichkeit erlangen und so-

mit über eine Kritik des Bestehenden hinausweisen« (Schirmer 2015: 172).

Auch bei den zuletzt vorgestellten Aushandlungen und Selbstbeschreibungen han-

delt es sich um welche, die ganz neue Möglichkeitsräume Elternschaft zu leben

schaffen, indem »Kohärenz- und Vereindeutigungszumutungen« (ebd.: 175) aufge-

brochenwerden. Zugleichmüssen diese Transgressionen (binär) vergeschlechtlich-

ter Elternschaft als umkämpfte betrachtet werden, die auch an Grenzen der Resi-

gnifizierung (Butler 1991: 183) stoßen. Neben Dezentrierungen und Umdeutungen

durch die Subjekte sind soziale Kontexte –und inwiefern diese Zweigeschlechtlich-

keit queerende elterliche Existenzweisen anerkennen–von Bedeutung. Sie sind re-

levant für die Frage, »werman sein kann« (Schirmer 2015: 180).Dies zeigt sich etwa,

wennManon Roux in der Kindertagesstätte als »Vater« adressiert wird. Für Manon

Roux ist diese geschlechtliche Zuordnung jedoch auch ein Zeichen, dass sier sicht-

bar ist und Anerkennung findet in einer androgynen Performanz von Geschlecht.

Diese Ambivalenz korrespondiert mit dem in Kapitel sechs herausgearbeiteten Os-

zillieren zwischen Ein- und Ausschluss im Hinblick auf die Anerkennungsordnung

von Familie: Elterliche Subjektpositionen, die Geschlecht transzendieren, bewegen

sich in Grenzbereichen zwischen Marginalisierung und Mitgliedschaft.

Das Erfordernis der Aushandlung von (Selbst-)Bildern von Mutter- und Eltern-

schaft geht in den betrachteten Konstellationen nahezu durchgehendmit Reflexio-

nen darüber einher, wie Lohn- und Reproduktionsarbeit verteilt werden sollen. Die

meisten Interviewten, insgesamt 16 Paare, erheben den Anspruch einer egalitären

Arbeitsteilung und beabsichtigen auf unterschiedliche Art und Weise eine Gleich-

berechtigung der verschiedenen mütterlichen bzw. elterlichen Positionen zu errei-

chen: von einem Wechsel der Positionen (austragend/nicht austragend) und der

übernommenen Tätigkeiten (Sorgearbeit/Lohnarbeit) beim ersten und beim zwei-

ten Kind bis hin zu einer möglichst egalitären Arbeitsteilung von Geburt an. Ins-

gesamt fünf der interviewten Familien weisen wiederum ähnliche Ungleichheits-

und Abhängigkeitsverhältnisse in der Verteilung von Lohn- und Sorgearbeit auf,

wie sie in heterosexuellen Konstellationen zu beobachten sind, die eine tradierte

Geschlechterordnung reproduzieren. Ist Geschlechtszugehörigkeit kein Differenz-

merkmal, so kann an diese Stelle die Unterscheidung von leiblicher und sozialer

Verwandtschaft treten und meist über naturalisierende Argumentationen mütter-

liche/elterliche Positionierungen strukturieren und hierarchisieren: Entlang von

körperlichen Praktiken wie dem Stillen oder diskursiven Figuren wie der hormo-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Mama, Mapa, Elter sein 271

nellen Determinierung des Schwangerenkörpers werden Differenzierungen vorge-

nommen. Deutlich wird insgesamt, und das in allen betrachteten Beispielen, die

Gestaltbarkeit und Gestaltungsnotwendigkeit von Sorgeverhältnissen und der el-

terlichen Arbeitsteilung.

Was bedeuten diese Ergebnisse für die weitere Auseinandersetzung mit Mut-

terschaften, Elternschaften und Familie? Dieser Frage gehe ich im folgenden Ka-

pitel nach, das die Ergebnisse der empirischen Kapitel zum Ausgangspunkt für

abschließende konzeptuelle Überlegungen nimmt. Die Ausführungen beabsichti-

gen, künftige Studien zu Familie, Verwandtschaft, Reproduktion und Geschlecht

zu inspirieren.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456248-007 - am 13.02.2026, 20:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

