
44 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

1998: 226). Der kämpferische Charakter der Politik bleibt bestehen (Distelhorst 

2007: 71). 

Im Gegensatz zu den teilweise heftigen Kritiken von marxistischer Seite in Reak-

tion auf ihre Veröffentlichungen, sahen Laclau/Mouffe ihre Diskurstheorie selbst 

eher als emanzipatorische Weiterentwicklung marxistischer Denkweisen: 

 

„So können die Diskurse, die das Feld des klassischen Marxismus konstituieren, helfen, das 

Denken einer neuen Linken zu formen: durch Überliefern einiger ihrer Begriffe, Transformie-

ren beziehungsweise Aufgeben anderer sowie durch ein Sich-Verdünnen in jene unendliche In-

tertextualität emanzipatorischer Diskurse, in der die Pluralität des Sozialen Gestalt annimmt“ 

(Laclau/Mouffe 2015: 35). 

 

Von einer Sichtweise, die dem Klassen-Antagonismus eine zentrale Stellung zuweist, 

in der das Kapital als totale Kategorie die Gesellschaft strukturiert und das Soziale in 

der Ökonomie begründet ist, gelangen Laclau/Mouffe durch eine Radikalisierung 

Gramscis (vgl. Kapitel 2.5) „zu einer Sicht von Hegemonie, in der Machtverhältnisse 

Wiederholung, Kontingenz und Reartikulation unterworfen sind“ (Butler 1998b: 

255). Strukturkategorien sind gemäß dieser Sichtweise kontingent und somit ohne 

Relation zu Zeit und Raum nicht denkbar. Gesellschaft ist demnach unbegründbar, 

bzw. letztlich immer offen, plural und kontingent.5 Mit dieser Perspektive dekonstru-

ieren sie den ökonomischen Essentialismus des Marxismus, zeigen seine Brüche auf 

und decken auf, wie sich der Marxismus letztlich selbst der Hegemonie bediene, um 

den Eindruck der Kohärenz zu bewahren (bspw. in der Konstruktion einer vermeint-

lichen universellen Klassenidentität) (Distelhorst 2007: 70).6 Sie verfolgen einen 

deutlichen gesellschaftspolitischen Anspruch: Sie zeigen auf, dass und wie Struktu-

ren mit Machtverhältnissen zusammenhängen, kontingent sind, also „das Ergebnis 

politischer Aushandlungsprozesse und damit prinzipiell veränderlich“ (Glasze/ 

Mattissek 2009a: 153). Das Aufdecken von vermeintlich natürlich Vorgegebenem, 

von Essentialismen, macht den Weg für eine emanzipatorische Praxis frei. 

 

 

2.3 DER DISKURSBEGRIFF NACH LACLAU/MOUFFE 

 

Laclau/Mouffe schließen in ihrem Diskursbegriff zwar an Foucault an, allerdings kri-

tisieren sie die ihrer Meinung nach inkonsistente Unterscheidung Foucaults zwischen 

diskursiv und nicht-diskursiv und versuchen diese zu überwinden (Laclau/Mouffe 

2015: 141). Foucault führt zur Unterscheidung von diskursiv und nicht-diskursiv den 

Begriff des „Dispositivs“ ein, kommt aber selbst bei der Abgrenzung in Schwierig-

 

5 Diese Sichtweise der beiden wurde auch entscheidend durch die Lebenserfahrung in latein-

amerikanischen Gesellschaften beeinflusst, auf die das klassen-reduktionistische Denken 

des Marxismus schwer anwendbar ist (Torfing 1999: 15). 

6 So würden nach Laclau/Mouffe im Marxismus Bewegungen wie der Feminismus „entwe-

der als marginal beziehungsweise peripher in Bezug auf die Arbeiterklasse (dem aus ortho-

doxer Sicht fundamentalen Subjekt) oder als ein revolutionärer Ersatz für eine in das Sys-

tem integrierte Arbeiterklasse betrachtet [...]“ (Laclau/Mouffe 2015: 122). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009 - am 12.02.2026, 17:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 45 

 

keiten und konstatiert, es sei „kaum von Bedeutung, zu sagen: das hier ist diskursiv 

und das nicht“ (Foucault 1978: 125). Für Laclau/Mouffe gibt es kein dem Menschen 

direkt zugängliches Außerdiskursives. Ihr Diskursbegriff ist dabei sehr weit: Er 

„verwirft die Unterscheidung zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praxen und 

behauptet, dass [...] sich jedes Objekt insofern als Objekt eines Diskurses konstitu-

iert, als kein Objekt außerhalb jeglicher diskursiver Bedingungen des Auftauchens 

gegeben ist“ (Laclau/Mouffe 2015: 140f.). Identität entstehe wie Bedeutung in Diffe-

renzbeziehungen, in Relationen zwischen Elementen – Identität ohne Relation, ohne 

Unterscheidung, sei nicht denkbar. Laclau/Mouffe betrachten auch das Soziale und 

das Politische als Differenzsysteme und fassen sie unter den Diskursbegriff. Damit 

soll nicht etwa ausgedrückt werden, dass alles Sprache sei oder sprachlich bestimmt 

werde, sondern, dass auch das Soziale und das Politische aus differentiellen Elemen-

ten bestehen, die nach den Regeln der strukturellen Linguistik untersucht werden 

können (Distelhorst 2007: 71f.). Laclau/Mouffe verwenden den Diskursbegriff also 

katachrestisch ‚falsch‘7: „That is to say, he [sic] ‘creatively misapplies’ the concept 

of discourse to encompass all dimensions of social reality and not just the usual prac-

tices of speaking, writing and communicating“ (Howarth 2000: 116). Gleichzeitig 

wird so die Dichotomie zwischen sprachlich/geistig versus nicht-sprachlich/materiell 

subvertiert. Die weithin verbreitete Annahme „eines geistigen Charakters des Diskur-

ses“ wird verworfen und demgegenüber „der materielle[...] Charakter jeder diskursi-

ven Struktur bekräftig[t]“. Weder sei Diskurs der „reine[...] Ausdruck des Denkens“, 

noch gebe es ein nicht von sprachlichen Diskursen beeinflusstes „objektive[s] Feld“ 

(Laclau/Mouffe 2015: 142). Dabei verweisen sie auf Wittgenstein, dessen Sprach-

spiele sowohl Sprache als auch materielle Eigenschaften enthalten. So begründe sich 

die relationale Identität eines Bausteins nicht auf einer geistigen Idee von „Baustein“, 

sondern auf den Baustein als materiellen Gegenstand – mit der Idee eines Bausteins 

könne kein Haus gebaut werden. Sprachliche und Nicht-sprachliche Elemente stehen 

dabei nicht einfach nebeneinander, „sondern konstituieren ein differentielles und 

strukturiertes System von Positionen, das heißt einen Diskurs“ (ebenda: 143), wobei 

materielle Elemente in den differentiellen Positionen verstreut seien. Die materielle 

Welt ist demnach also nicht als dem Diskurs vorgelagert, nicht als Konstante außer-

halb des Diskurses, zu sehen, sondern als Teil des Diskursbegriffs (ebenda: 142f.). 

Neben Sprache wird also auch die nicht-sprachliche materielle Welt als an Diskursen 

beteiligt betrachtet, wobei beide gleichzeitig auch vom Diskurs mit geformt werden 

und sich nicht außerhalb von diesem befinden. 

Die Untergrabung der Dichotomie diskursiv/außerdiskursiv beinhalte also nicht, 

abzustreiten, dass es „eine Welt außerhalb unseres Denkens gibt“, oder dass die Welt 

vor den Diskursen dagewesen wäre: 

 

 

7 D.h. der Diskursbegriff wird bei Laclau/Mouffe absichtlich fehlerhaft, bzw. bedeutungs-

verschiebend verwendet. Castro Varela/Dhawan (2015: 154) beschreiben die Katachrese 

als diskursive Strategie: „Die Katachrese hingegen verschiebt spezifische Bilder und rheto-

rische Strategien innerhalb einer Erzählung, um sie dann zur Eröffnung neuer Bedeutungs-

felder und -funktionen, die im Kontrast zu einem konventionellen Verständnis stehen, frei-

zugeben“. 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009 - am 12.02.2026, 17:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

„Ein Erdbeben oder der Fall eines Ziegelsteins sind Ereignisse, die zweifellos in dem Sinne 

existieren, dass sie hier und jetzt unabhängig von meinem Willen stattfinden. Ob aber ihre ge-

genständliche Spezifik in der Form von ‚natürlichen Phänomenen‘ oder als ‚Zornesäußerung 

Gottes‘ konstruiert wird, hängt von der Strukturierung des diskursiven Feldes ab. Nicht die 

Existenz von Gegenständen außerhalb unseres Denkens wird bestritten, sondern die ganz ande-

re Behauptung, dass sie sich außerhalb jeder diskursiven Bedingung des Auftauchens als Ge-

genstände konstituieren könnten“ (ebenda: 142). 

 

Daraus folgt zum einen, dass Artikulation als Praxis kein rein sprachliches Phänomen 

ist, sondern eine materielle Dimension hat. Zum anderen wird ein Diskurs nicht auf 

ein begründendes Subjekt zurückgeführt, sondern es erfolgt die Annahme, dass Sub-

jektpositionen in der „diskursiven Formation verstreut“ seien, es also keine Konstitu-

tionsebene außerhalb von Diskursen gebe (ebenda: 143). „Die wichtigste Konse-

quenz“ der Untergrabung der Dichotomie diskursiv/außerdiskursiv sei „die Preisgabe 

des Gegensatzes von Denken und Wirklichkeit“ (ebenda: 144). Damit werde auch 

deutlich, dass herkömmlich dem Bereich des Denkens zugeordnete Kategorien tat-

sächlich dem Terrain des Sozialen zuzuordnen seien und dieses mit konstituieren. 

Denken, Diskurs und Wirklichkeit durchdringen sich gegenseitig (ebenda). Wo das 

eine aufhört und das andere anfängt, könne nicht festgestellt werden. 

Hier verdeutlicht sich die potenziell fruchtbare Verbindung eines solchen Dis-

kursbegriffes zum „neuen Denkraum“ der Sozialen Ökologie (Becker/Jahn 2006: 

187), auf die ich in Kapitel 1 verwiesen habe: Ein mit Laclau/Mouffe entwickelter 

Diskursbegriff beschränkt sich weder auf die sprachliche Welt, noch auf die außer-

sprachliche materielle/physische Welt, er beinhaltet beides. Insofern geht er mit dem 

Anspruch des „Weder-nochs“ und „Sowohl-als-auchs“ der Sozialen Ökologie kon-

form.8 Ebenso wie das „Weder-noch“ und „Sowohl-als-auch“ gegenüber dem metho-

dischen Dualismus, mag ein solcher Diskursbegriff gegenüber einem sprachlichen 

Diskursbegriff zunächst weniger logisch oder gar widersprüchlich erscheinen. Einer 

solchen Kritik lässt sich analog zur Sozialen Ökologie begegnen: „Die Paradoxien 

und Widersprüche des Weder-noch und des daraus hervorgehenden Sowohl-als-auch 

sind in diesem Denkraum nicht Ausdruck einer begrifflichen Schwäche, sondern der 

Sache angemessene Formulierungen. Dadurch wird viel theoretische Phantasie frei-

gesetzt […]“ (ebenda). Ein solcher Diskursbegriff verkörpert von Anfang an die Wi-

dersprüchlichkeiten und Paradoxien dieses Zusammendenkens, er ist materiell-

symbolisch geprägt und adressiert sowohl Deutung als auch Wirkung (vgl. ebenda). 

Er birgt nach meiner Auffassung somit besonderes Potenzial für die sozial-

ökologische Forschung, indem Probleme als sozial-ökologische Probleme gestellt 

 

8 Das „Weder-noch“ und „Sowohl-als-auch“ bezieht sich auf die eingangs formulierte (vgl. 

Kapitel 1) doppelseitige Kritik der Sozialen Ökologie am Naturalismus sowie am Kultura-

lismus/Soziozentrismus: „Sozial-ökologische Krisenphänomene […] lassen sich weder als 

Vergesellschaftung der Natur noch als eine Naturalisierung der Gesellschaft angemessen 

beschreiben und verstehen. Sie fallen sowohl in den Bereich einer vergesellschafteten Na-

tur als auch in den einer naturalisierten Gesellschaft. Wir versuchten also, das logisch so 

klare Entweder-oder des methodischen Dualismus durch die logisch wenig eindeutigen 

Formulierungen Weder-noch und Sowohl-als-auch zu ersetzen“ (Becker/Jahn 2006: 187). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009 - am 12.02.2026, 17:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 47 

 

werden können und „nicht als voneinander getrennte ökologische und soziale“ 

(ebenda).9 Die Diskurstheorie nach Laclau/Mouffe ist also „nicht primär eine Dis-

kurstheorie [im herkömmlichen Verständnis], sondern eine Sozialtheorie und eine 

Politische Theorie, die das Soziale im Modus der Diskursivität verfasst sieht“ 

(Nonhoff 2007: 8).10 

Für eine politische feministische Forschung erscheint ein nach Laclau/Mouffe 

entwickelter Diskursbegriff sehr produktiv: Zum einen hat seine Verwendung Folgen 

für den Blick auf Geschlechtsidentität selbst. Genauso wie ein Stein, der eben nicht 

als diskursive Fiktion betrachtet wird, besitzt auch die Geschlechterdifferenz bei 

Laclau/Mouffe ontologischen Status. „Die Besonderheit dieses ontologischen Status 

liegt jedoch darin, als eine unentwirrbare Mischung aus Natur und Kultur nicht er-

kannt werden zu können, was jeden Diskurs über die Geschlechterdifferenz [...] in 

eine Narration verwandelt“ (Distelhorst 2007: 142). Die Geschlechterdifferenz exis-

tiere, ist aber in ihrer Materialität für uns nicht direkt fassbar. Um „auf die Ebene des 

Seins“ zu gelangen, müsse sie diskursiv eingebettet werden, wobei die Differenzrela-

tionen mit der sie verknüpft werde, gleichzeitig darüber entscheiden, was sie sei 

(ebenda: 142f). Laclau/Mouffe weisen den Vorwurf des Idealismus zurück: Das Rea-

le sei lediglich nicht direkt zugänglich, die Idee von Natur das Ergebnis einer langen 

historischen sozialen Konstruktion (Mouffe 2001: 14). An dieser Stelle kann mit dem 

materiellen Diskursbegriff von Laclau/Mouffe eine häufig an Judith Butler11 geäußer-

te Kritik konstruktiv gewandelt werden: Obwohl Butler wie Laclau/Mouffe der Ana-

tomie ontologischen Status zuweist (vgl. Kapitel 2.5), also nicht die Körperlichkeit 

an sich abstreitet, sondern lediglich den direkten Zugang zu ihr12 sowie die Möglich-

 

9 Dies ist zumindest in der Theorie der Fall. Welche Herausforderungen sich für eine for-

schungspraktische Anwendung eines solchen Diskursbegriffes zeigen, wird im späteren 

Verlauf der Arbeit reflektiert. 

10 Hier gehen Laclau/Mouffe auch über die Diskurstheorie von Judith Butler hinaus, die zwar 

die Performativität von Diskursen und damit ihre materielle Wirkmächtigkeit hervorhebt, 

in ihrem Diskursbegriff im Anschluss an Foucault aber sprachfixiert bleibt (Butler 1995: 

124f; 129; Distelhorst 2007: 59). 

11 Zwischen beiden Ansätzen gibt es zahlreiche Gemeinsamkeiten aber auch Unterschiede 

(für eine vergleichende Auseinandersetzung vgl. Distelhorst 2007), die Autor*innen ver-

bindet ein langer intellektueller Austausch. Mein Ziel ist es dabei nicht verschiedene An-

sätze gegeneinander auszuspielen oder den teilweise erbittert geführten Kampf zwischen 

Poststrukturalismus, Strukturalismus und Kritischer Theorie zu reproduzieren. Ich plädiere 

vielmehr mit Nancy Fraser für ein vermittelndes Arbeiten mit dem Ziel „,die besten Be-

standteile eines jeden Paradigmas zu wahren, um dadurch den Boden zu bereiten für ihre 

fruchtbare Integration in feministische Theoriebildung“ (Fraser 1995: 60). 

12 „The body as posited as prior to the sign, is always posited or signified as prior. This signi-

fication produces as an effect of its own procedure the very body that it nevertheless and 

simultaneously claims to discover as that which precedes is own action. […] This is not to 

say that materiality of bodies is simply and only a linguistic effect which is reducible to a 

set of signifiers. […] To posit by way of language a materiality outside of language is still 

to posit that materiality, and the materiality so posited will retain that positing as its consti-

tutive condition“ (Butler 1993: 30). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009 - am 12.02.2026, 17:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

keit daraus eine ‚natürliche‘ Zweigeschlechtlichkeit, bzw. Geschlechtsidentität abzu-

leiten13 (Distelhorst 2007: 142f; von Redecker 2011: 67ff.; Butler 1991: 37ff., 1993: 

28ff.), gerät durch die Sprachfixierung in der Dekonstruktion der Sex/Gender Dicho-

tomie letztlich die Dimension der Körperlichkeit aus dem Blick. Dies brachte ihr z.B. 

von Barbara Duden in „die Frau ohne Unterleib“ den Vorwurf der „Entkörperung“, 

also der Beseitigung der Körperlichkeit insgesamt, ein (Duden 1993). Butler sei so 

nicht in der Lage, körperliche Artikulationen zu denken, „die nicht aus dessen sozial-

diskursiver Konstruiertheit herrühren“; sie umgehe das Problem der Körperlichkeit 

ständig (Distelhorst 2007: 37).14 Damit verbunden sei eine Überbetonung des sprach-

lichen Diskurses bei Butler sowie ein Vernachlässigen von Gerechtigkeitsthemen und 

eine Unmöglichkeit, politische Forderungen zu entwickeln, für deren Begründung die 

Vorstellung von (auch körperlichem) Leiden zentral seien (ebenda: 40).15 Durch die 

Untergrabung der Dichotomie diskursiv/außerdiskursiv bei Laclau/Mouffe dagegen 

wird die Körperlichkeit in den Diskursbegriff integriert. Welcher Teil einer Erfah-

rung aber körperlich bestimmt ist und welcher Teil sprachlich geprägt, sei nicht fass-

bar, sei unentwirrbar. Diese Sichtweise hat Sprengkraft, da sie (nicht nur sexuelle) 

Erfahrungen entnaturalisiert und politisiert. Die damit verbundenen Herausforderun-

gen stellen sich weniger theoretisch als vielmehr in der forschungspraktischen Ana-

lyse, in der das Materielle häufig weniger zugänglich ist als das Sprachliche und da-

her erneut die Gefahr einer Sprachfixierung aufkommt (vgl. Kapitel 4.4 Kritische Re-

flexion). 

 

13 „Ja, möglicherweise ist das Geschlecht (sex) immer schon Geschlechtsidentität (gender) 

gewesen [...]. Die Geschlechtsidentität umfasst auch jene diskursiven/kulturellen Mittel, 

durch die eine ‚geschlechtliche Natur‘ oder ein ‚natürliches Geschlecht‘ als ‚vordiskursiv‘, 

d.h. als der Kultur vorgelagert oder als politisch neutrale Oberfläche [...] hergestellt und 

etabliert wird“ (Butler 1991: 24). 

14 Distelhorst merkt allerdings an, dass es Butler darum ginge die feministische Theorie aus 

einer Sackgasse zu holen, da sie es (zum damaligen Zeitpunkt) nicht schaffte „das eigene 

Postulat, Biologie sei kein Schicksal, zu Ende zu denken“ und Butlers Anliegen liege darin 

hier einen Befreiungsschlag zu vollziehen, um dem Feminismus seine Sprengkraft wieder-

zugeben. Vor diesem Hintergrund sei eine Überbetonung des Sprachlich-Diskursiven zu-

nächst notwendig gewesen, um die Debatten zu beleben (Distelhorst 2007: 47). 

15 Obwohl sie sich selbst in „Bodies that matter“ verstärkt mit dieser Kritik auseinandersetzt 

(Butler 1993: 28ff.): „Against the claim that poststructuralism reduces all materiality to 

linguistic stuff, an argument is needed to show that to deconstruct matter is not to negate or 

do away witht the usefulness of the term. And against those who would claim that the 

body’s irreducible materiality is a necessary precondition for feminist practice, I suggest 

that that prized materiality may well be constituted through an exclusion and degradation 

of the feminine that is profoundly problematic for feminism. […] To call a presupposition 

into question is not the same as doing away with it; rather, it is to free it from its metaphys-

ical lodgings in order to understand what political interests were secured in and by that 

metaphysical placing, and thereby to permit the term to occupy and to serve very different 

political aims. To problematize the matter of bodies may entail an initial loss of epistemo-

logical certainty, but a loss of certainty is not the same as political nihilism“ (Butler 1993: 

30). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009 - am 12.02.2026, 17:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 49 

 

Darüber hinaus zeigt der Diskursbegriff nach Laclau/Mouffe auch über die Ge-

schlechterdifferenz hinausgehende Trennungsstrukturen auf und verweist auf Wege, 

diese zu überwinden. Denn mit einem solchen Diskursbegriff lassen sich nicht nur 

herkömmlich dem Sozialen zugeordnete Grenzziehungsprozesse aufdecken und ana-

lysieren, sondern vermeintliche Naturalisierungen aufbrechen. Mit dem Diskursbe-

griff nach Laclau/Mouffe lassen sich „Gesellschaft/Umwelt- bzw. Mensch/Natur-

Beziehungen neu interpretieren“ und es kann analysiert werden, „wie jeweils die 

Grenze zwischen Mensch und Natur, bzw. Gesellschaft und Umwelt gezogen wird“, 

wie also in Abhängigkeit eines spezifischen diskursiven Kontextes Natur konstituiert 

wird (Glasze/Mattissek 2009b: 16f.). Eine um Geschlechterperspektiven erweiterte 

Diskurstheorie ermöglicht dabei die Analyse und das Aufdecken von Trennungs-

strukturen und Hierarchisierungen in Verbindung mit Geschlechterverhältnissen. Sie 

verbindet die Kritik an diesen Strukturen mit integrativen Perspektiven, wie zum 

Beispiel dem dieser Arbeit zugrunde liegenden Konzept des Vorsorgenden Wirt-

schaftens. 

Durch einen derartigen Diskursbegriff birgt die politische Diskursanalyse um-

fangreiche Potenziale für Analysen politischer Prozesse: Wenn Diskurse nicht nur 

sprachlich, sondern auch materiell und körperlich sind, wenn Diskurse das herstellen, 

was wir als Wirklichkeit wahrnehmen, „dann ist die Frage, wie der Diskurs struktu-

riert ist, ausschlaggebend dafür, wie Menschen ihr Leben führen können“ 

(Distelhorst 2007: 54). 

Die Eignung der Laclau/Mouffe’schen Diskurstheorie für eine feministische, so-

zial-ökologische Transformationsforschung sehe ich vor allem im dargestellten Cha-

rakter des Diskursbegriffes sowie seiner hegemonietheoretischen Verortung begrün-

det. Bevor ich näher auf diese Verortung eingehe, werde ich im Folgenden in die 

Grundbegriffe der Diskurstheorie einführen. 

 

 

2.4 GRUNDBEGRIFFE DER DISKURSTHEORIE 

NACH LACLAU/MOUFFE 

 

Momente und Elemente 

In ihrem Diskursbegriff schließen Laclau/Mouffe an Foucault und Derrida an und 

geben die Vorstellung der Möglichkeit, Bedeutung dauerhaft zu fixieren, auf 

(Laclau/Mouffe 2015: 139ff.). Diskurs ist für sie ein „System differentieller Entitä-

ten“, die sie „Momente“ nennen (ebenda: 146). Die Bedeutung von „Momenten“ ist 

dabei in einem bestimmten Diskurs temporär fixiert, Elemente dagegen bezeichnen 

all jene Bedeutungen, die existieren oder existiert haben, beispielsweise in anderen 

Diskursen. Die Unterscheidung zwischen Elementen und Momenten dient also analy-

tisch auch der Lokalisierung von Entitäten außerhalb oder innerhalb eines Diskurses 

(Glasze/Mattissek 2009a: 159). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009 - am 12.02.2026, 17:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

