44 | Die ,Energiewende” im Bundestag

1998: 226). Der kadmpferische Charakter der Politik bleibt bestehen (Distelhorst
2007: 71).

Im Gegensatz zu den teilweise heftigen Kritiken von marxistischer Seite in Reak-
tion auf ihre Veroffentlichungen, sahen Laclau/Mouffe ihre Diskurstheorie selbst
eher als emanzipatorische Weiterentwicklung marxistischer Denkweisen:

,,S0 konnen die Diskurse, die das Feld des klassischen Marxismus konstituieren, helfen, das
Denken einer neuen Linken zu formen: durch Uberliefern einiger ihrer Begriffe, Transformie-
ren beziehungsweise Aufgeben anderer sowie durch ein Sich-Verdiinnen in jene unendliche In-
tertextualitit emanzipatorischer Diskurse, in der die Pluralitdt des Sozialen Gestalt annimmt®
(Laclau/Mouffe 2015: 35).

Von einer Sichtweise, die dem Klassen-Antagonismus eine zentrale Stellung zuweist,
in der das Kapital als totale Kategorie die Gesellschaft strukturiert und das Soziale in
der Okonomie begriindet ist, gelangen Laclau/Mouffe durch eine Radikalisierung
Gramscis (vgl. Kapitel 2.5) ,,zu einer Sicht von Hegemonie, in der Machtverhéltnisse
Wiederholung, Kontingenz und Reartikulation unterworfen sind“ (Butler 1998b:
255). Strukturkategorien sind gemif dieser Sichtweise kontingent und somit ohne
Relation zu Zeit und Raum nicht denkbar. Gesellschaft ist demnach unbegriindbar,
bzw. letztlich immer offen, plural und kontingent.> Mit dieser Perspektive dekonstru-
ieren sie den 6konomischen Essentialismus des Marxismus, zeigen seine Briiche auf
und decken auf, wie sich der Marxismus letztlich selbst der Hegemonie bediene, um
den Eindruck der Kohdrenz zu bewahren (bspw. in der Konstruktion einer vermeint-
lichen universellen Klassenidentitit) (Distelhorst 2007: 70). Sie verfolgen einen
deutlichen gesellschaftspolitischen Anspruch: Sie zeigen auf, dass und wie Struktu-
ren mit Machtverhéltnissen zusammenhdngen, kontingent sind, also ,,das Ergebnis
politischer Aushandlungsprozesse und damit prinzipiell verdnderlich® (Glasze/
Mattissek 2009a: 153). Das Aufdecken von vermeintlich natiirlich Vorgegebenem,
von Essentialismen, macht den Weg fiir eine emanzipatorische Praxis frei.

2.3 DER DISKURSBEGRIFF NACH LACLAU/MOUFFE

Laclau/Mouffe schlieBen in ihrem Diskursbegriff zwar an Foucault an, allerdings kri-
tisieren sie die ihrer Meinung nach inkonsistente Unterscheidung Foucaults zwischen
diskursiv und nicht-diskursiv und versuchen diese zu iiberwinden (Laclau/Mouffe
2015: 141). Foucault fiithrt zur Unterscheidung von diskursiv und nicht-diskursiv den
Begriff des ,,Dispositivs ein, kommt aber selbst bei der Abgrenzung in Schwierig-

5 Diese Sichtweise der beiden wurde auch entscheidend durch die Lebenserfahrung in latein-
amerikanischen Gesellschaften beeinflusst, auf die das klassen-reduktionistische Denken
des Marxismus schwer anwendbar ist (Torfing 1999: 15).

6  So wiirden nach Laclau/Mouffe im Marxismus Bewegungen wie der Feminismus ,,entwe-
der als marginal beziehungsweise peripher in Bezug auf die Arbeiterklasse (dem aus ortho-
doxer Sicht fundamentalen Subjekt) oder als ein revolutionérer Ersatz fiir eine in das Sys-
tem integrierte Arbeiterklasse betrachtet [...]“ (Laclau/Mouffe 2015: 122).

12.02.2026, 17:07:07. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diskurstheorie | 45

keiten und konstatiert, es sei ,.kaum von Bedeutung, zu sagen: das hier ist diskursiv
und das nicht* (Foucault 1978: 125). Fiir Laclau/Mouffe gibt es kein dem Menschen
direkt zugingliches AuBerdiskursives. Thr Diskursbegriff ist dabei sehr weit: Er
,verwirft die Unterscheidung zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praxen und
behauptet, dass [...] sich jedes Objekt insofern als Objekt eines Diskurses konstitu-
iert, als kein Objekt auBBerhalb jeglicher diskursiver Bedingungen des Auftauchens
gegeben ist” (Laclau/Mouffe 2015: 140f.). Identitit entstehe wie Bedeutung in Diffe-
renzbeziehungen, in Relationen zwischen Elementen — Identitit ohne Relation, ohne
Unterscheidung, sei nicht denkbar. Laclau/Mouffe betrachten auch das Soziale und
das Politische als Differenzsysteme und fassen sie unter den Diskursbegriff. Damit
soll nicht etwa ausgedriickt werden, dass alles Sprache sei oder sprachlich bestimmt
werde, sondern, dass auch das Soziale und das Politische aus differentiellen Elemen-
ten bestehen, die nach den Regeln der strukturellen Linguistik untersucht werden
konnen (Distelhorst 2007: 71f.). Laclau/Mouffe verwenden den Diskursbegriff also
katachrestisch ,falsch‘’: ,,That is to say, he [sic] ‘creatively misapplies’ the concept
of discourse to encompass all dimensions of social reality and not just the usual prac-
tices of speaking, writing and communicating® (Howarth 2000: 116). Gleichzeitig
wird so die Dichotomie zwischen sprachlich/geistig versus nicht-sprachlich/materiell
subvertiert. Die weithin verbreitete Annahme ,,eines geistigen Charakters des Diskur-
ses“ wird verworfen und demgegeniiber ,,der materielle[...] Charakter jeder diskursi-
ven Struktur bekréftig[t]. Weder sei Diskurs der ,,reine[...] Ausdruck des Denkens*,
noch gebe es ein nicht von sprachlichen Diskursen beeinflusstes ,,objektive[s] Feld*
(Laclau/Mouffe 2015: 142). Dabei verweisen sie auf Wittgenstein, dessen Sprach-
spiele sowohl Sprache als auch materielle Eigenschaften enthalten. So begriinde sich
die relationale Identitét eines Bausteins nicht auf einer geistigen Idee von ,,Baustein®,
sondern auf den Baustein als materiellen Gegenstand — mit der Idee eines Bausteins
konne kein Haus gebaut werden. Sprachliche und Nicht-sprachliche Elemente stehen
dabei nicht einfach nebeneinander, ,,sondern konstituieren ein differentielles und
strukturiertes System von Positionen, das heifit einen Diskurs® (ebenda: 143), wobei
materielle Elemente in den differentiellen Positionen verstreut seien. Die materielle
Welt ist demnach also nicht als dem Diskurs vorgelagert, nicht als Konstante aul3er-
halb des Diskurses, zu sehen, sondern als Teil des Diskursbegriffs (ebenda: 142f.).
Neben Sprache wird also auch die nicht-sprachliche materielle Welt als an Diskursen
beteiligt betrachtet, wobei beide gleichzeitig auch vom Diskurs mit geformt werden
und sich nicht au3erhalb von diesem befinden.

Die Untergrabung der Dichotomie diskursiv/au3erdiskursiv beinhalte also nicht,
abzustreiten, dass es ,,eine Welt aulerhalb unseres Denkens gibt“, oder dass die Welt
vor den Diskursen dagewesen wire:

7 D.h. der Diskursbegriff wird bei Laclau/Mouffe absichtlich fehlerhaft, bzw. bedeutungs-
verschiebend verwendet. Castro Varela/Dhawan (2015: 154) beschreiben die Katachrese
als diskursive Strategie: ,,Die Katachrese hingegen verschiebt spezifische Bilder und rheto-
rische Strategien innerhalb einer Erzdhlung, um sie dann zur Eréffnung neuer Bedeutungs-
felder und -funktionen, die im Kontrast zu einem konventionellen Versténdnis stehen, frei-
zugeben®.

12.02.2026, 17:07:07. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

46 | Die ,Energiewende” im Bundestag

,Ein Erdbeben oder der Fall eines Ziegelsteins sind Ereignisse, die zweifellos in dem Sinne
existieren, dass sie hier und jetzt unabhéngig von meinem Willen stattfinden. Ob aber ihre ge-
genstdndliche Spezifik in der Form von ,natiirlichen Phinomenen‘ oder als ,Zorneséuflerung
Gottes® konstruiert wird, hingt von der Strukturierung des diskursiven Feldes ab. Nicht die
Existenz von Gegenstinden auflerhalb unseres Denkens wird bestritten, sondern die ganz ande-
re Behauptung, dass sie sich auBerhalb jeder diskursiven Bedingung des Auftauchens als Ge-
gensténde konstituieren konnten* (ebenda: 142).

Daraus folgt zum einen, dass Artikulation als Praxis kein rein sprachliches Phdanomen
ist, sondern eine materielle Dimension hat. Zum anderen wird ein Diskurs nicht auf
ein begriindendes Subjekt zuriickgefiihrt, sondern es erfolgt die Annahme, dass Sub-
jektpositionen in der ,,diskursiven Formation verstreut” seien, es also keine Konstitu-
tionsebene aufBlerhalb von Diskursen gebe (ebenda: 143). ,,Die wichtigste Konse-
quenz der Untergrabung der Dichotomie diskursiv/auBBerdiskursiv sei ,,die Preisgabe
des Gegensatzes von Denken und Wirklichkeit (ebenda: 144). Damit werde auch
deutlich, dass herkdmmlich dem Bereich des Denkens zugeordnete Kategorien tat-
sachlich dem Terrain des Sozialen zuzuordnen seien und dieses mit konstituieren.
Denken, Diskurs und Wirklichkeit durchdringen sich gegenseitig (ebenda). Wo das
eine aufhort und das andere anfangt, konne nicht festgestellt werden.

Hier verdeutlicht sich die potenziell fruchtbare Verbindung eines solchen Dis-
kursbegriffes zum ,,neuen Denkraum® der Sozialen Okologie (Becker/Jahn 2006:
187), auf die ich in Kapitel 1 verwiesen habe: Ein mit Laclau/Mouffe entwickelter
Diskursbegriff beschriankt sich weder auf die sprachliche Welt, noch auf die auf3er-
sprachliche materielle/physische Welt, er beinhaltet beides. Insofern geht er mit dem
Anspruch des ,,Weder-nochs“ und ,,Sowohl-als-auchs* der Sozialen Okologie kon-
form.® Ebenso wie das ,,Weder-noch“ und ,,Sowohl-als-auch* gegeniiber dem metho-
dischen Dualismus, mag ein solcher Diskursbegriff gegeniiber einem sprachlichen
Diskursbegriff zunédchst weniger logisch oder gar widerspriichlich erscheinen. Einer
solchen Kritik ldsst sich analog zur Sozialen Okologie begegnen: ,.Die Paradoxien
und Widerspriiche des Weder-noch und des daraus hervorgehenden Sowohl-als-auch
sind in diesem Denkraum nicht Ausdruck einer begrifflichen Schwiche, sondern der
Sache angemessene Formulierungen. Dadurch wird viel theoretische Phantasie frei-
gesetzt [...]“ (ebenda). Ein solcher Diskursbegriff verkorpert von Anfang an die Wi-
derspriichlichkeiten und Paradoxien dieses Zusammendenkens, er ist materiell-
symbolisch geprégt und adressiert sowohl Deutung als auch Wirkung (vgl. ebenda).
Er birgt nach meiner Auffassung somit besonderes Potenzial fiir die sozial-
okologische Forschung, indem Probleme als sozial-okologische Probleme gestellt

8 Das ,,Weder-noch* und ,,Sowohl-als-auch* bezieht sich auf die eingangs formulierte (vgl.
Kapitel 1) doppelseitige Kritik der Sozialen Okologie am Naturalismus sowie am Kultura-
lismus/Soziozentrismus: ,,Sozial-6kologische Krisenphdnomene [...] lassen sich weder als
Vergesellschaftung der Natur noch als eine Naturalisierung der Gesellschaft angemessen
beschreiben und verstehen. Sie fallen sowohl in den Bereich einer vergesellschafteten Na-
tur als auch in den einer naturalisierten Gesellschaft. Wir versuchten also, das logisch so
klare Entweder-oder des methodischen Dualismus durch die logisch wenig eindeutigen
Formulierungen Weder-noch und Sowohl-als-auch zu ersetzen® (Becker/Jahn 2006: 187).

12.02.2026, 17:07:07. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diskurstheorie | 47

werden konnen und ,,nicht als voneinander getrennte 6kologische und soziale®
(ebenda).’ Die Diskurstheorie nach Laclau/Mouffe ist also ,,nicht primir eine Dis-
kurstheorie [im herkdmmlichen Verstindnis], sondern eine Sozialtheorie und eine
Politische Theorie, die das Soziale im Modus der Diskursivitit verfasst sieht®
(Nonhoff 2007: 8).1°

Fiir eine politische feministische Forschung erscheint ein nach Laclau/Mouffe
entwickelter Diskursbegriff sehr produktiv: Zum einen hat seine Verwendung Folgen
fir den Blick auf Geschlechtsidentitit selbst. Genauso wie ein Stein, der eben nicht
als diskursive Fiktion betrachtet wird, besitzt auch die Geschlechterdifferenz bei
Laclau/Mouffe ontologischen Status. ,,Die Besonderheit dieses ontologischen Status
liegt jedoch darin, als eine unentwirrbare Mischung aus Natur und Kultur nicht er-
kannt werden zu konnen, was jeden Diskurs iiber die Geschlechterdifferenz [...] in
eine Narration verwandelt” (Distelhorst 2007: 142). Die Geschlechterdifferenz exis-
tiere, ist aber in ihrer Materialitét fiir uns nicht direkt fassbar. Um ,,auf dic Ebene des
Seins* zu gelangen, miisse sie diskursiv eingebettet werden, wobei die Differenzrela-
tionen mit der sie verkniipft werde, gleichzeitig dariiber entscheiden, was sie sei
(ebenda: 142f). Laclau/Mouffe weisen den Vorwurf des Idealismus zuriick: Das Rea-
le sei lediglich nicht direkt zugénglich, die Idee von Natur das Ergebnis einer langen
historischen sozialen Konstruktion (Mouffe 2001: 14). An dieser Stelle kann mit dem
materiellen Diskursbegriff von Laclau/Mouffe eine hiufig an Judith Butler!! geduBer-
te Kritik konstruktiv gewandelt werden: Obwohl Butler wie Laclau/Mouffe der Ana-
tomie ontologischen Status zuweist (vgl. Kapitel 2.5), also nicht die Korperlichkeit
an sich abstreitet, sondern lediglich den direkten Zugang zu ihr'? sowie die Mdglich-

9 Dies ist zumindest in der Theorie der Fall. Welche Herausforderungen sich fiir eine for-
schungspraktische Anwendung eines solchen Diskursbegriffes zeigen, wird im spéteren
Verlauf der Arbeit reflektiert.

10 Hier gehen Laclau/Mouffe auch iiber die Diskurstheorie von Judith Butler hinaus, die zwar
die Performativitdt von Diskursen und damit ihre materielle Wirkmachtigkeit hervorhebt,
in ihrem Diskursbegriff im Anschluss an Foucault aber sprachfixiert bleibt (Butler 1995:
124f; 129; Distelhorst 2007: 59).

11 Zwischen beiden Ansdtzen gibt es zahlreiche Gemeinsamkeiten aber auch Unterschiede
(fiir eine vergleichende Auseinandersetzung vgl. Distelhorst 2007), die Autor*innen ver-
bindet ein langer intellektueller Austausch. Mein Ziel ist es dabei nicht verschiedene An-
sdtze gegeneinander auszuspielen oder den teilweise erbittert gefithrten Kampf zwischen
Poststrukturalismus, Strukturalismus und Kritischer Theorie zu reproduzieren. Ich pladiere
vielmehr mit Nancy Fraser fiir ein vermittelndes Arbeiten mit dem Ziel ,,,die besten Be-
standteile eines jeden Paradigmas zu wahren, um dadurch den Boden zu bereiten fiir ihre
fruchtbare Integration in feministische Theoriebildung* (Fraser 1995: 60).

12 ,,The body as posited as prior to the sign, is always posited or signified as prior. This signi-
fication produces as an effect of its own procedure the very body that it nevertheless and
simultaneously claims to discover as that which precedes is own action. [...] This is not to
say that materiality of bodies is simply and only a linguistic effect which is reducible to a
set of signifiers. [...] To posit by way of language a materiality outside of language is still
to posit that materiality, and the materiality so posited will retain that positing as its consti-
tutive condition” (Butler 1993: 30).

12.02.2026, 17:07:07. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

48 | Die ,Energiewende” im Bundestag

keit daraus eine ,natiirliche® Zweigeschlechtlichkeit, bzw. Geschlechtsidentitit abzu-
leiten'® (Distelhorst 2007: 142f; von Redecker 2011: 67ff.; Butler 1991: 37ff., 1993:
28ft.), gerdt durch die Sprachfixierung in der Dekonstruktion der Sex/Gender Dicho-
tomie letztlich die Dimension der Korperlichkeit aus dem Blick. Dies brachte ihr z.B.
von Barbara Duden in ,,die Frau ohne Unterleib“ den Vorwurf der ,,Entkérperung®,
also der Beseitigung der Korperlichkeit insgesamt, ein (Duden 1993). Butler sei so
nicht in der Lage, korperliche Artikulationen zu denken, ,,die nicht aus dessen sozial-
diskursiver Konstruiertheit herriihren®; sie umgehe das Problem der Korperlichkeit
stindig (Distelhorst 2007: 37).'* Damit verbunden sei eine Uberbetonung des sprach-
lichen Diskurses bei Butler sowie ein Vernachlédssigen von Gerechtigkeitsthemen und
eine Unmoglichkeit, politische Forderungen zu entwickeln, fiir deren Begriindung die
Vorstellung von (auch kérperlichem) Leiden zentral seien (ebenda: 40).'5 Durch die
Untergrabung der Dichotomie diskursiv/auerdiskursiv bei Laclau/Mouffe dagegen
wird die Korperlichkeit in den Diskursbegriff integriert. Welcher Teil einer Erfah-
rung aber korperlich bestimmt ist und welcher Teil sprachlich geprigt, sei nicht fass-
bar, sei unentwirrbar. Diese Sichtweise hat Sprengkraft, da sie (nicht nur sexuelle)
Erfahrungen entnaturalisiert und politisiert. Die damit verbundenen Herausforderun-
gen stellen sich weniger theoretisch als vielmehr in der forschungspraktischen Ana-
lyse, in der das Materielle hdufig weniger zugénglich ist als das Sprachliche und da-
her erneut die Gefahr einer Sprachfixierung aufkommt (vgl. Kapitel 4.4 Kritische Re-
flexion).

13 ,Ja, moglicherweise ist das Geschlecht (sex) immer schon Geschlechtsidentitit (gender)
gewesen [...]. Die Geschlechtsidentitit umfasst auch jene diskursiven/kulturellen Mittel,
durch die eine ,geschlechtliche Natur® oder ein ,natiirliches Geschlecht® als ,vordiskursiv®,
d.h. als der Kultur vorgelagert oder als politisch neutrale Oberfldche [...] hergestellt und
etabliert wird“ (Butler 1991: 24).

14 Distelhorst merkt allerdings an, dass es Butler darum ginge die feministische Theorie aus
einer Sackgasse zu holen, da sie es (zum damaligen Zeitpunkt) nicht schaffte ,,das eigene
Postulat, Biologie sei kein Schicksal, zu Ende zu denken* und Butlers Anliegen liege darin
hier einen Befreiungsschlag zu vollziehen, um dem Feminismus seine Sprengkraft wieder-
zugeben. Vor diesem Hintergrund sei eine Uberbetonung des Sprachlich-Diskursiven zu-
néchst notwendig gewesen, um die Debatten zu beleben (Distelhorst 2007: 47).

15 Obwohl sie sich selbst in ,,Bodies that matter* verstirkt mit dieser Kritik auseinandersetzt
(Butler 1993: 28ff.): ,,Against the claim that poststructuralism reduces all materiality to
linguistic stuff, an argument is needed to show that to deconstruct matter is not to negate or
do away witht the usefulness of the term. And against those who would claim that the
body’s irreducible materiality is a necessary precondition for feminist practice, I suggest
that that prized materiality may well be constituted through an exclusion and degradation
of the feminine that is profoundly problematic for feminism. [...] To call a presupposition
into question is not the same as doing away with it; rather, it is to free it from its metaphys-
ical lodgings in order to understand what political interests were secured in and by that
metaphysical placing, and thereby to permit the term to occupy and to serve very different
political aims. To problematize the matter of bodies may entail an initial loss of epistemo-
logical certainty, but a loss of certainty is not the same as political nihilism* (Butler 1993:
30).

12.02.2026, 17:07:07. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diskurstheorie | 49

Dariiber hinaus zeigt der Diskursbegriff nach Laclau/Mouffe auch iiber die Ge-
schlechterdifferenz hinausgehende Trennungsstrukturen auf und verweist auf Wege,
diese zu iliberwinden. Denn mit einem solchen Diskursbegriff lassen sich nicht nur
herkémmlich dem Sozialen zugeordnete Grenzziehungsprozesse aufdecken und ana-
lysieren, sondern vermeintliche Naturalisierungen aufbrechen. Mit dem Diskursbe-
griff nach Laclau/Mouffe lassen sich ,,Gesellschaft/Umwelt- bzw. Mensch/Natur-
Beziehungen neu interpretieren® und es kann analysiert werden, ,,wie jeweils die
Grenze zwischen Mensch und Natur, bzw. Gesellschaft und Umwelt gezogen wird*,
wie also in Abhédngigkeit eines spezifischen diskursiven Kontextes Natur konstituiert
wird (Glasze/Mattissek 2009b: 16f.). Eine um Geschlechterperspektiven erweiterte
Diskurstheorie ermoglicht dabei die Analyse und das Aufdecken von Trennungs-
strukturen und Hierarchisierungen in Verbindung mit Geschlechterverhiltnissen. Sie
verbindet die Kritik an diesen Strukturen mit integrativen Perspektiven, wie zum
Beispiel dem dieser Arbeit zugrunde liegenden Konzept des Vorsorgenden Wirt-
schaftens.

Durch einen derartigen Diskursbegriff birgt die politische Diskursanalyse um-
fangreiche Potenziale fiir Analysen politischer Prozesse: Wenn Diskurse nicht nur
sprachlich, sondern auch materiell und korperlich sind, wenn Diskurse das herstellen,
was wir als Wirklichkeit wahrnehmen, ,,dann ist die Frage, wie der Diskurs struktu-
riert ist, ausschlaggebend dafiir, wie Menschen ihr Leben fiihren konnen
(Distelhorst 2007: 54).

Die Eignung der Laclau/Mouffe’schen Diskurstheorie fiir eine feministische, so-
zial-6kologische Transformationsforschung sehe ich vor allem im dargestellten Cha-
rakter des Diskursbegriffes sowie seiner hegemonietheoretischen Verortung begriin-
det. Bevor ich ndher auf diese Verortung eingehe, werde ich im Folgenden in die
Grundbegriffe der Diskurstheorie einfiihren.

2.4 GRUNDBEGRIFFE DER DISKURSTHEORIE
NACH LACLAU/MOUFFE

Momente und Elemente

In ihrem Diskursbegriff schlieBen Laclau/Mouffe an Foucault und Derrida an und
geben die Vorstellung der Mdoglichkeit, Bedeutung dauerhaft zu fixieren, auf
(Laclau/Mouffe 2015: 139ft.). Diskurs ist fiir sie ein ,,System differentieller Entita-
ten, die sie ,,Momente* nennen (ebenda: 146). Die Bedeutung von ,,Momenten* ist
dabei in einem bestimmten Diskurs temporér fixiert, Elemente dagegen bezeichnen
all jene Bedeutungen, die existieren oder existiert haben, beispielsweise in anderen
Diskursen. Die Unterscheidung zwischen Elementen und Momenten dient also analy-
tisch auch der Lokalisierung von Entitdten auBerhalb oder innerhalb eines Diskurses
(Glasze/Mattissek 2009a: 159).

12.02.2026, 17:07:07. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

