Praktiken und ihre Affekte

Andreas Reckwitz

Die Praxistheorien haben den Anspruch, einen anderen Blickwinkel auf das
Soziale wie auf das menschliche Handeln zu werfen. Das intensive Interesse,
das praxeologische Ansitze in den letzten zehn Jahren in den Sozialwissen-
schaften international auf sich gezogen haben (vgl. nur Schatzki et al. 2001;
Schmidt 2012; Nicolini 2013), ist in einer weit verbreiteten Wahrnehmung
des Ungentigens tiberkommener sozialtheoretischer Vokabulare begriindet,
welche die gegenwirtige empirische Forschung offenbar nur mangelhaft zu
inspirieren vermogen. Dieses Ungentigen betrifft vor allem den Dualismus
zwischen individualistischen Ansitzen, die am nutzenkalkulierenden Hand-
lungsakt ansetzen, und holistischen Anséitzen, die von Normsystemen oder
uibersubjektiven Kommunikationsprozessen ausgehen. Es betrifft ebenso den
Dualismus zwischen einem radikalen Kulturalismus der Diskurse und Zei-
chensysteme und einem Materialismus biologischer Prozesse (Reckwitz 2003).

Bei aller Unterschiedlichkeit im Detail markiert die praxeologische Theo-
riefamilie in beiden Hinsichten eine Gegenposition. Zentral ist, dass der Ort
des Sozialen nun in Praktiken gesucht wird, das heifdt in korperlich veran-
kerten und von einem kollektiven impliziten Wissen getragenen Verhaltens-
routinen. Praktiken bezeichnen damit eine genuin soziale, »iiberindividuelle«
Ebene, und sie sind gleichzeitig notwendig in den Koérpern von Individuen
verankert und wirken durch diese hindurch. Dadurch, dass sie von implizi-
ten Wissensschemata abhingen, sind die sozialen Praktiken immer kulturelle
Praktiken. Aufgrund ihrer Verankerung in den Kérpern und in den Artefakten
— die im Zusammenhang der Praktik mit den Korpern auf bestimmte Weise
verbunden sind - sind sie zugleich immer materielle Praktiken. Die soziale
Welt setzt sich aus den ergebnisoffenen Prozessen des doings von Praktiken
zusammen, die gleichzeitig durch eine mehr oder minder starke Repetitivitit
(Schifer in diesem Band) gekennzeichnet sind.

Dies ist zunichst einmal natiirlich eine sehr allgemeine Bestimmung.
Obwohl in den letzten Jahren einige begriffliche Arbeit in die Entwicklung
eines systematischeren Theorierahmens der Praxistheorie gesteckt worden

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Reckwitz

ist — insbesondere die Texte von Theodore Schatzki (1996; 2002; 2010; in die-
sem Band) sind hier zu nennen —, bleibt noch einiges an Begriffsarbeit zu tun,
um das heuristische Potenzial der Praxistheorien ausschépfen zu kénnen.
Wohlgemerkt: Es geht nicht um ein neues »Theoriesystem Praxistheorie« als
Selbstzweck, um ein Konkurrenzunternehmen zu den Theoriearchitekturen a
la Parsons oder Luhmann, sondern um Sozialtheorie, verstanden als eine die
Empirie anregende Heuristik, ein begriffliches Netzwerk, das bestimmte Phi-
nomene und Zusammenhinge zuallererst sichtbar macht und ihre empirische
Erforschung anregt.

Ich will mich an dieser Stelle mit einer speziellen Fragestellung aktuel-
ler sozialtheoretischer Diskussion beschiftigen, die aber fiir die Sozialtheorie
ganz generell von nicht zu unterschitzender Bedeutung ist: mit dem Ort, den
Emotionen, Gefiihle und Affekte in der Sozialtheorie und in der sozialwissen-
schaftlichen Analytik einnehmen kénnen. Das besondere Interesse, das die
Emotionen und Affekte seit der Jahrtausendwende in den Sozial- und Kultur-
wissenschaften erfahren haben und das manche von einem emotional oder af-
fective turn hat sprechen lassen (vgl. dazu nur Greco/Stenner 2008; Harding/
Pribram 2009), wiirde ich wiederum als ein Element einer allgemeineren
theoretischen Suchbewegung der letzten fiinfzehn Jahre einordnen, in der un-
abhingig voneinander die Beriicksichtigung bestimmter auf den ersten Blick
ganz unterschiedlicher Kategorien als zentraler Ingredienzen des Sozialen ein-
gefordert worden ist: Dies gilt in paralleler Weise fiir die konstitutive Bedeu-
tung von Raum und Riumlichkeit fiir das Soziale (L6w 2001) sowie von Arte-
fakten und Dingen (Latour 1991), fiir die zentrale Bedeutung von Kérpern und
Kérperlichkeit (Shilling 1993), schliefSlich fiir die Wiederentdeckung der Sinne
und der sinnlichen Wahrnehmung (B6hme 2001, was Objekte der Wahrneh-
mung wie Bilder und Bildlichkeit einschliefét), die von verschiedenen Seiten
eingefordert worden sind.!

Diese Forderungen nach einer grundsitzlichen Blickverschiebung beziig-
lich des Sozialen sind jedoch nur auf den ersten Blick disparat. Was sie alle
gemeinsam haben, ist, dass sie eine Refokussierung von Strukturelementen
des Sozialen einfordern, die die Grenze zwischen Kulturalitdt und Materiali-
tit, zwischen Symbolizitit und Dinglichkeit (bzw. Lebendigkeit) iiberschrei-
ten. Es ist nicht verwunderlich, dass alle diese erneuten Versuche eines turns
(vgl. dazu auch Bachmann-Medick 2000) zeitlich nach der Hochzeit der
Ausbildung eines radikalen Kulturalismus in den Sozial- und Kulturwissen-
schaften — die sich vor allem im Zusammenhang von Strukturalismus und
Semiotik, teilweise auch des Radikalen Konstruktivismus ereignete — zu be-
obachten sind. Der radikale Kulturalismus hatte — v6llig zu Recht — auf der
basalen sinnhaften Konstituiertheit von Rdumen, Dingen, Kérpern, Sinnen

1 | Vgl. zu diesem Theoriekontext insgesamt Reckwitz (2013).

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktiken und ihre Affekte

und Affekten bestanden, der notwendigen »kulturellen Reprisentation« von
Riumen, Affekten etc., und diese damit einer entsprechenden kultursoziolo-
gischen, -anthropologischen, -historischen oder literaturwissenschaftlichen
Analyse erschlossen. Aber den neuen turns geht dies nicht weit genug: Anstelle
einer einseitigen Kulturalisierung dieser Elemente geht es um ihre analytische
Anerkennung als Struktureigenschaften des Sozialen, die materiell und kul-
turell zugleich sind.

Die riumliche Strukturierung des Sozialen beispielsweise setzt sich aus
der Situierung von Kérpern und Artefakten zusammen, die somit im Verhilt-
nis zueinander einen Raum arrangieren, der gleichzeitig auf eine bestimmte
Artund Weise von Teilnehmern oder Beobachtern interpretiert wird (vgl. etwa
Low 2001; zuvor auch Lefebvre 1991). Ahnlich kann man beziiglich von Sinn-
lichkeit, Dinglichkeit und Koérperlichkeit argumentieren. Auf den ersten Blick
geht es den neuen turns um eine neue Materialisierung des Sozialen, auf den
zweiten Blick aber eigentlich um eine Perspektive, die den Dualismus von
Kulturalismus und Materialismus sprengt. Nur so ist auch die Forderung nach
einem affective turn und einer Refokussierung von Affekten zu fassen: Affekte
sind materiell und kulturell zugleich — als Erregungszustinde menschlicher
Korper kommt ihnen eine Faktizitit und Persistenz zu, gleichzeitig sind sie
jedoch nur auf der Grundlage bestimmter historisch kultureller Schemata in
ihrer Entstehung, Wirkung und sozialen Intelligibilitit nachvollziehbar. Die-
ser Doppelcharakter der Affekte macht ihren Ort im Sozialen aus; und dieser
Doppelcharakter ist fiir ihre sozialwissenschaftliche Analyse zentral.

Es wird an dieser Stelle deutlich, inwiefern eine Relationierung von Praxis-
theorie und Affektanalyse nicht nur moglich, sondern dringend geboten ist.
Wenn es dem affective turn um eine Uberwindung des Dualismus zwischen
Kulturalismus und Materialismus in unserem Verstindnis von Gefiithlen geht
und die Praxistheorie durch ihr spezifisches Theoriedesign sich allgemein um
eine Uberwindung dieses Dualismus bemiiht, dann muss eine spezifisch pra-
xeologische Perspektive auf Affekte heuristisch vielversprechend erscheinen.
Mit wenigen Ausnahmen (vgl. Burkitt 1999; auch Harding/Pribram 2009:
1-23) ist dies jedoch noch nicht geschehen. Die Klassiker der Praxistheorie wie
Bourdieu, Giddens oder de Certeau sind ebenso einsilbig, wenn es um Affekte
geht, wie Schatzki in der neueren Diskussion.? Der Grund hierfiir scheint da-
rin zu liegen, dass die erste Generation der Praxistheoretiker der 1970er und
1980er Jahre (die im Ubrigen dieses Label gar nicht verwendet hat) in Anleh-
nung an Wittgenstein in erster Linie mit einer Uberwindung des Dualismus
von Individualismus und Holismus in der Sozialtheorie beschiftigt war. Der

2 | Allerdings nennt Schatzki (1996: 100f) »teleoaffektive Strukturen« als einen Be-
standteil integrativer sozialer Praktiken, wobei die Affektkomponente hier ziemlich
blass bleibt und ausdriicklich nur fiir bestimmte Praktiken geeignet erscheint.

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Andreas Reckwitz

zweite Dualismus, jener zwischen Materialismus und Kulturalismus, hat sich
jedoch erst seit 2000 als tiberwindungsbediirftig in den Vordergrund gescho-
ben — infolge des Latour-Effekts, aber eben auch der verschiedenen genannten
turns (eine Tendenz, die sich etwa bei Theodore Schatzki in der inhaltlichen
Akzentverschiebung zwischen seinen beiden Hauptwerken Social Practices
und The Site of the Social abzeichnet). Er wird damit erst fur die zweite Gene-
ration der Praxistheoretiker relevant. Dabei geht es nicht um einen weiteren
turn in der Sozialtheorie, sondern um die Uberfithrung der meisten der in den
letzten Jahren angemahnten turns (beispielsweise des spatial turn, des iconic
turn, des body turn) in die iibergreifende Rekonfiguration der Sozialtheorie jen-
seits des Dualismus von Materialismus und Kulturalismus, wie sie die Theorie
sozialer Praktiken betreiben kann und kiinftig betreiben sollte.

Wie sieht nun jedoch in diesem allgemeineren Rahmen — der gegenwir-
tig ein Desiderat bleiben muss — ein genuin praxeologisches Verstindnis von
Affekten aus? Meine Grundposition lautet: Es kann nicht um eine blofle »Be-
riicksichtigung« von Affekten in der Sozialtheorie gehen, sondern um die
Einsicht, dass jede soziale Ordnung als Konfiguration von Praktiken zugleich
und notwendig eine spezifische affektuelle Ordnung darstellt, deren jeweilige
Affektualitit zu analysieren ist, will man verstehen, wie die jeweilige Praktik
»funktioniert«. Es kann somit keine nicht-affektuelle soziale Ordnung geben,
wohl aber ganz unterschiedliche Orientierungen und Grade der Affektualitit.
Was heifdt dies nun genau? Ich will zunichst kurz der Frage nachgehen, aus
welchen Griinden die klassische Sozialtheorie dazu neigte, diese konstitutive
Bedeutung von Emotionen und Affekten fiir das Soziale zu marginalisieren.
AnschlieRend will ich eine heuristische Skizze des Verhiltnisses von Prakti-
ken und Affekten entwerfen.

1. DER BLINDE FLECK DER AFFEKTE

Was hat die Sozialtheorie so lange an der Einsicht in die grundlegende Rele-
vanz emotionaler und affektiver Phianomene fiir das Soziale gehindert?® Die
Vertreter des affective oder emotional turn (Clough/Halley 2007) in den Sozial-
und Kulturwissenschaften seit den 198oern gehen gleichermafen von der Pri-
misse aus, dass sich unsere Perspektive auf das Soziale grundlegend verindern
muss. Die allgemeine Rede von den turns bedeutet dabei — hier wie in ande-
ren Fillen — natiirlich eine strategische Dramatisierung und Vereinfachung.
Selbstverstindlich existiert kein kohirenter Komplex der »klassischen Sozial-
theorie«, den es zu iiberwinden gelte, sondern vielmehr ein heterogenes Kon-
glomerat an Texten aus der Zeit vor und nach 1900, die spater zum Gegenstand

3 | Ichlehne mich in diesem Teil an Passagen aus Reckwitz (2012a) an.

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktiken und ihre Affekte

einer spezifischen Lesart innerhalb der Mainstream-Soziologie geworden sind.
Es ist offenkundig, dass gewisse Autoren der Jahrhundertwende, wie der erst
kiirzlich wieder in den Fokus geratene Gabriel Tarde mit seiner Soziologie der
Nachahmung (Borch/Stiheli 2009) oder — natiirlich — Sigmund Freud mit der
Psychoanalyse (Elliott 1992) sehr wohl Ansitze vorgelegt haben, die grundle-
gend die Affektivitit des Sozialen anerkannten. Die dominante Rezeption von
Weber und Durkheim tiber Parsons und die Modernisierungstheorie bis hin
zu solch unterschiedlichen Autoren wie Niklas Luhmann, Jiirgen Habermas,
aber auch Michel Foucault und Pierre Bourdieu ist jedoch durch ihre syste-
matisch antiaffektive Haltung gekennzeichnet. Zur Erklirung dieser Tendenz
lassen sich zwei miteinander verbundene Ursachen ausmachen: Ein Grund
liegt in der weit verbreiteten, die Soziologie prigenden Identifikation des Sozia-
len mit normativen Ordnungen bzw. Wissensordnungen, die ein Verstindnis
von Affekten als nichtsoziales, nichtkulturelles Phinomen zur Folge hatte, das
im Wesentlichen in den Kérpern von Individuen zu situieren ist. Eine weitere
Ursache besteht darin, dass die Moderne mit formaler Rationalitit und einer
entsprechenden Uberwindung von Affekten gleichgesetzt worden ist.

Der erste Grund fiir die antiaffektive Haltung grofler Teile klassischer
und zeitgenossischer Sozialtheorie scheint in der gingigen Identifikation des
Sozialen mit der intersubjektiven Giltigkeit und Kraft normativer Regeln be-
griindet. Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts ist die Sozialtheorie fundamental
von einem Dualismus zwischen dem Sozialen und dem Individuum bzw. dem
Sozialen und dem Natiirlichen/Biologischen geprigt gewesen (Lukes 1973).
Diese beiden Dichotomien finden sich gewthnlich in Kombination mit einem
dritten, noch abstrakteren Dualismus, der die Unterscheidung zwischen Ratio-
nalitit und Irrationalitit betrifft. So haben die klassischen Sozialwissenschaf-
ten zwar Phinomene wie Emotionen oder Affekte nicht vollstindig iibersehen,
aber sie haben diese am jeweils zweiten Pol der drei Differenzen lokalisiert,
mit dem stets auch eine geringere Wertigkeit verbunden war. Dadurch wurden
Emotionen als Eigenschaften des Individuums, die von soziologischer Genera-
lisierung ausgeschlossen sind, und/oder als nattirliche, biologische Strukturen
und Triebe und damit als Eigenschaften vorsozialer Kérper aufgefasst. In bei-
den Fillen erscheinen sie als das Andere der Rationalitit, der RegelmiRigkeit
und Kalkulierbarkeit, mit der die normative Ordnung der Sozialitit identifi-
ziert worden ist.

Selbstverstindlich blieb diese Perspektive nicht unwidersprochen. Die
Identifikation der klassischen Sozialtheorie mit einer Theorie normativer Ord-
nungen geht auf die einflussreiche Interpretation und Systematisierung der So-
ziologie durch Talcott Parsons zuriick (1937). Es existierten jedoch bereits von
Beginn an gegenliufige Tendenzen. Die spiten Arbeiten Emile Durkheims,
die in den letzten Jahrzehnten wiederentdeckt wurden, sind hier besonders
hervorzuheben: In Die elementaren Formen des religidsen Lebens (1912) arbeitet

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Andreas Reckwitz

Durkheim im Verweis auf Mechanismen innerhalb kleiner Religionsgemein-
schaften heraus, dass emotionale Bindungen nicht auflerhalb des Sozialen
stehen, sondern vielmehr einen stabilisierenden Effekt auf soziale Integration
ausiiben. Durkheim ist dabei jedoch skeptisch, ob sich diese emotionalen As-
pekte sozialer Bindungen in modernen Gesellschaften reproduzieren lassen
(Shilling 2002).

Bemerkenswerterweise hat die umfassende paradigmatische Verschiebung
innerhalb der Sozialwissenschaften seit den 1970er Jahren, die als cultural,
interpretative oder textual turn bezeichnet worden ist, zunichst nicht zu einer
Verinderung der antiaffektiven Haltung gefiihrt. Strukturalismus, Poststruk-
turalismus und Sozialkonstruktivismus haben das Verstindnis des Sozialen
transformiert, indem sie an die prominente Stelle normativer Ordnungen se-
miotische und diskursive Strukturen sowie Wissensregime gertickt haben.
Das Paradigma des Sozialen bildet nun nicht mehr die Religion oder das
Recht, sondern die Sprache: Das Soziale muss analog zur Sprache begriffen
werden. Dabei scheinen nun aber Affekte als korperliche Erregungszustinde
auflerhalb des sprachlich gefassten Sozialen zu stehen. Daher werden bei kul-
turtheoretischen Klassikern wie Foucault oder Bourdieu Emotionen nurmehr
am Rande sichtbar. Wenn Emotionen in kulturalistischen Ansitzen tiberhaupt
Beriicksichtigung finden, dann als Gegenstinde spezifischer Diskurse, als
sprachlich konstruierte Phinomene. Diese Diskursivierung von Emotionen,
wie sie etwa vom Sozialkonstruktivismus der 198oer Jahre vertreten wird (Har-
ré 1986), hat damit die sozialkulturelle Reprisentation von Emotionen der so-
zialwissenschaftlichen Analyse zuginglich gemacht, bleibt jedoch innerhalb
des Dualismus von Kulturalismus und Materialismus gefangen.

Die zweite Ursache, die dazu gefiihrt hat, dass sich die Sozialtheorien lan-
ge Zeit in einer Marginalisierung von Affekten und Emotionen eingerichtet
haben, ist in der soziologisch dominierenden Perspektive auf die Moderne zu
suchen. Derart unterschiedliche Autoren wie Marx, Weber, Adorno, Parsons,
Foucault oder Bourdieu teilen letztendlich in gewisser Weise — sei es affirma-
tiv oder kritisch — die Position, dass die moderne Gesellschaft im Kern durch
Rationalisierung gekennzeichnet ist. Die Rationalisierung des Handelns und
der sozialen Sphiren verdringe nun jedoch in der Moderne zunehmend samt-
liche affektiven Aspekte des Handelns. Diese scheinen dagegen vormoderne
oder traditionale Gesellschaften zu kennzeichnen, die eher dem Naturpol zu-
gerechnet werden. Auf diese Weise wird mit dem Dualismus zwischen moder-
nen und traditionalen Gesellschaften auch ein Gegensatz zwischen der vor-
geblichen Abwesenheit bzw. der Intensitit von Affekten in unterschiedlichen
Stadien der Gesellschaftsentwicklung behauptet. Norbert Elias’ (1982) ein-
schligige Theorie des Zivilisationsprozesses scheint in ihrer Beschreibung der
modernen Gesellschaftsentwicklung als einer zunehmenden Affektkontrolle
fur diese Interpretation paradigmatisch.

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktiken und ihre Affekte

Die klassische Sozialtheorie geht somit von der Primisse aus, dass mo-
derne Sozialitit durch »Affektneutralitit« charakterisiert ist (so der Begriff
in Parsons’ Modernisierungstheorie): Emotionen seien in den differenzierten
Handlungssphiren der Moderne gréfitenteils neutralisiert. Bei vielen Auto-
ren von Weber bis Habermas ist diese vorgebliche Affektneutralitit der mo-
dernen Gesellschaft grundsitzlich mit einer positiven Wertung verkniipft.
Einer rationalistischen Gegentiberstellung von aufgeklirtem Verstand und
bloem Gefiihl folgend (die sich natiirlich vor dem Hintergrund der Lehre der
Geschlechtercharaktere des 19. Jahrhunderts auch auf der Ebene der beiden
gender-Formen abbilden lisst), erscheint die Verdringung der riskanten Emo-
tionen fortschrittlich. Das negative Abziehbild dieser Emotionsskepsis bildet
eine latente oder manifeste Affektzelebrierung — etwa im Umbkreis des Collége
de Sociologie der Zwischenkriegszeit (Moebius 20006) —, die der Moderne gera-
de ihre vorgebliche Emotionsverdringung vorrechnet und post-rousseauistisch
auf eine Wiederkehr der individuellen und kollektiven Gefiihle (der Sinne, des
Koérpers etc.) hoftt.

Der fundamentale Dualismus zwischen dem Sozialen und dem Biologi-
schen bzw. Individuellen sowie die These, dass die Moderne durch — positiv
oder negativ bewertete — Affektneutralitit gekennzeichnet ist, bilden damit
den doppelten Grund fiir die konzeptuelle Leerstelle, die Affekte und Emotio-
nen aus der sozialtheoretischen Perspektive ausschlieflt. Das Affektive wird
vielmehr in den Bereichen des Individuellen, Biologisch-Korperlichen oder der
vormodernen Gesellschaften lokalisiert. Es scheint das konstitutive Auflen der
affektneutralen modernen Sozialitit zu bilden.

2. PRAXEOLOGIE DER AFFEKTE

Einer praxeologischen Perspektive auf das Affektive geht es weder um eine
Kritik an den Affekten noch um ihre Zelebrierung. Die Affekte lassen sich
gesellschaftlich nicht verdringen. Sie sind — ob man dies nun begriifit oder
kritisiert — schlichtweg ein konstitutiver Bestandteil des Sozialen und werden
in der Sozialitit fortwihrend produziert. Die Diagnose einer affektneutralen
Sozialitit in der Moderne ist damit einer fundamentalen Fehleinschitzung
aufgesessen: Die Affekte mogen in manchen institutionellen Komplexen der
Moderne anders modelliert worden sein, sie sind aber nicht verschwunden. Die
praxeologische Grundposition jenseits von Kulturalismus und Materialismus
lautet: Jede soziale Ordnung im Sinne eines Arrangements von Praktiken ist
auf ihre Weise eine affektuelle Ordnung, jede soziale Praktik ist auf ihre Weise
affektuell gestimmt und hat insofern eine affektive Dimension in sich einge-
baut (vgl. auch Seyfert 2011).

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Andreas Reckwitz

Was ist damit das Besondere der praxeologischen Perspektive auf Affekte?
Ich will das praxeologische Verstindnis in drei Grundsitzen umreiflen: Af-
tekte sind nicht subjektiv, sondern sozial. Sie sind keine Eigenschaft, sondern
eine Aktivitit. Sie bezeichnen korperliche Lust-Unlust-Erregungen, die auf Be-
stimmtes (Subjekte, Objekte, Vorstellungen) gerichtet sind.

Zentral fur das praxeologische Verstindnis ist ein Perspektivenwechsel:
Affekte werden nun nicht — wie es klassischerweise der Begriff der Emotion
oder des Gefiihls suggeriert — einem Individuum gewissermaflen als eine in-
nere Eigenschaft zugeschrieben, als ein »tiefes Gefiihl«, das nur der Intro-
spektion zuginglich ist. Sie miissen vielmehr den sozialen Praktiken selbst zu-
gerechnet werden. Es ist die jeweilige soziale Praktik, zu der eine spezifische
affektuelle »Gestimmtheit« gehoért.* Sobald das Individuum kompetent eine
solche Praktik trigt und es sich von ihr tragen ldsst, inkorporiert und realisiert
es auch deren Gestimmtheit. Die individualistisch gefirbte Alltagssprache ver-
unklart diesen Zusammenhang. Wenn sich beispielsweise ein Individuum zu
Beginn des 21. Jahrhunderts in ein anderes verliebt, so handelt es sich nur
scheinbar um ein individuelles Gefiihl (oder gar um eine anthropologische
Grundkonstante), sondern darum, dass es sich in den Praktikenkomplex der
Liebe einordnet und von ihm formen lisst, so wie er sich seit dem Ende des 18.
Jahrhunderts in der westlichen Kultur ausgebildet hat. »Liebe« ist ein Set von
Verhaltensroutinen, das von hochspezifischen kulturellen Schemata (Einzig-
artigkeit des Anderen, Faszination durch dessen scheinbar banale Eigenschaf-
ten etc.) abhingt und in das ein eigentiimliches Set von Affekten eingesetzt
ist: das Begehren nach dem Korper des Anderen, die Sehnsucht nach dem
Anderen, falls er nicht anwesend ist, der existenzielle Schmerz, wenn die Liebe
nicht (mehr) erwidert wird etc. Es versteht sich, dass diese Verhaltensroutinen
eng mit diskursiven Praktiken und Diskursfeldern verkniipft sind — etwa der
Lektiire bestimmter Romane oder dem Betrachten bestimmter Spielfilme —,
in denen die Codes und Affekte des Liebens 6ffentlich und zur Nachahmung
reprisentiert werden.

Es wird so deutlich, inwiefern die affektive Praktik des sich Verliebens kul-
turell und materiell zugleich ist: Kulturell ist sie, indem sie von den genannten
historisch-lokal hochspezifischen Wissensschemata abhingt, vor deren Hin-
tergrund die Individuen in dieser Praktik auf eine bestimmte Weise denken,
fithlen, sich erinnern etc. Der Affekt muss kulturell sein, denn er ist schlief3-
lich an bestimmten Entititen in der Welt sinnhaft ausgerichtet, Elemente, die
erst im Rahmen eines bestimmten Interpretationssystems zu solchen begeh-
renswerten oder abstoflenden Elementen werden. Dass ein Mann sich etwa in
einen anderen Mann verliebt — und nicht in eine Frau, eine Katze oder einen
Computer —, hingt damit von einer spezifischen homoerotischen Wissensord-

4 | Hierldsstsich ein Bezug zu Heideggers Sein und Zeit (1927) herstellen.

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktiken und ihre Affekte

nung ab.> Materiell ist die Praktik wiederum, indem die Affekte innerhalb der
Praktik, sobald sie hervorgebracht werden, eine Realitit als Erregungszustand
in den Korpern haben; eine Realitit, die sich beispielsweise in bestimmten
sogar messbaren korperlichen Reaktionen manifestiert oder in der subjekti-
ven Faktizitit eines leiblichen Fiihlens, iiber die sich der Einzelne nicht ohne
besondere Anstrengung hinwegsetzen kann. Das Sichverlieben ist, wenn es
einmal stattgefunden hat, dergestalt ein kérperliches Faktum, dem man sei-
ne kulturelle Genese nicht mehr ansieht. Die affektive Struktur einer Praktik
sprengt damit auch jeden Innen/Auflen-Dualismus (vgl. auch Burkitt 1999),
sie ist gewissermaflen innen und auflen zugleich: »auflen« im Sinne sozial
intelligibler Emotionszeichen, »innen« im Sinne eines Erregungszustandes
des Korpers.®

Nun ist die Affektivitit des Praktikenkomplexes »Liebe« offensichtlich. Bei
genauerer Betrachtung stellen sich jedoch alle Praktiken als auf eine bestimm-
te Weise affektiv gestimmt heraus — auch die vermeintlich affektneutralen.
Wissenschaftliche Praktiken im Rahmen des modernen Feldes der Natur- oder
Geisteswissenschaften beispielsweise sind bei ndherer Analyse vermutlich
nicht ohne eine Affektstruktur der Neugierde und des zugewandten Interesses
am Zusammenhang der Dinge zu denken. In 6konomische Praktiken im Rah-

5 | Gegen jede naturalistische Argumentation erscheint mir auch die sog. sexuelle
Orientierung - als sicherlich eine der wichtigsten gesellschaftlichen Affektachsen - nur
als eine kulturelle denkbar, die sich dann freilich in den Kdrpern materialisiert. Wenn
sexuelle Orientierung bedeutet, dass Menschen eines bestimmten Geschlechts (oder
auch andere Entitaten) als per se begehrenswert interpretiert werden, handelt es sich
unweigerlich um eine kulturelle Wissensordnung: Wer Menschen nicht nach »Mann«und
»Frau« klassifiziert, sondern anders, kann sich nicht sinnvoll innerhalb einer hetero-
sexuellen oder homosexuellen Matrix bewegen. Aber natiirlich: Ist das sexuelle Sche-
ma einmal inkorporiert, produziert der Kérper ein Begehren, das ihm entspricht. Man
verliebt sich in Frauen/Mé&nner bzw. fiihlt sich sexuell nur zu ihnen hingezogen - eine
Erregung, die dann »objektiv« im Individuum vorhanden ist und auch ihm selbstin ihrer
Faktizitat in der Regel alternativlos erscheint. Hier handelt es sich um das, was Judith
Butler als »Materialisierung« einer kulturellen Matrix im Kérper umschreibt. Mit Freud
kann man wohl davon ausgehen, dass die libidindse Begehrensfdhigkeit im mensch-
lichen Korper angelegt ist. Aber ein vorkulturelles Begehren (wie es bei der Geburt fiir
einen Moment vorliegt) kann per definitionem noch nicht auf bestimmte Objekte aus-
gerichtet sein: Ihm erschiene alles und nichts begehrenswert.

6 | Anders als bei Niklas Luhmann (1982) ist Liebe also mehr als eine bestimmte Kom-
munikationsform (die sie freilich auch ist). Systemtheoretisch gesprochen: Sie ist eine
bestimmte Kopplung von sozialen, psychischen und organischen Systemen. Und nurin
dieser Kopplung kann auch die Bedeutung der Affekte - iber Affektdiskurse hinaus -
deutlich werden.

- am 14.02.2026, 21:34:01,

171


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Andreas Reckwitz

men der modernen Marktvergesellschaftung gehen affektive Orientierungen
wie die am »Sieg« innerhalb eines Wettbewerbs oder an der »Schaffensfreude«
kreativer Arbeit ein. Die Frage stellt sich, warum diese Affektivitit in den so-
zialen Praktiken nicht nur in Sonderfillen, sondern allgemein anzutreffen ist.
Hier sind vor allem zwei Struktureigenschaften von Praktiken zu nennen, die
die Anwesenheit von Affekten erfordern: die Motiviertheit zu der Praktik und
die Lenkung der Aufmerksamkeit.

Soziale Praktiken »interpellieren« das Subjekt auf eine bestimmte Wei-
se. Aber aus welchem Grund lisst sich dieses iiberhaupt »anrufen« und par-
tizipiert an der Praktik?” Die Antwort lautet: Die Praktik muss in sich eine
spezifische Motivation enthalten, sie zu vollziehen. Wiederum tritt nicht das
Individuum mit seiner eigenen Motivation an die Praktik heran, vielmehr ist
die Motivation integraler Bestandteil der Praktik selbst. Genau hier kommen
Affekte ins Spiel: Es muss ein affektiver Reiz existieren, an der Praktik teilzu-
nehmen. Dabei kann es sich um einen offensiven Lustreiz wie auch um einen
defensiven Unlustvermeidungsreiz handeln: Intrinsische Kreativarbeit in der
Spatmoderne hantiert charakteristischerweise mit einer eingebauten Moti-
vation zur lustvollen Kreation. Die Arbeit von Leibeigenen wird eher von der
Motivation einer Angst vor korperlicher Ziichtigung im Falle des Zuwiderhan-
delns angetrieben sein. Natiirlich kénnen Lustreize und Unlustvermeidungs-
reize auch miteinander kombiniert werden.

So wie jede Praktik eine spezifische Motivation in sich eingebaut haben
muss, so muss sie auch die Aufmerksamkeit der sinnlichen Wahrnehmung
auf eine bestimmte Weise organisieren. Die prinzipiell fluide Aufmerksam-
keit der menschlichen Wahrnehmungsapparatur wird in einer Praktik auf
bestimmte Phianomene gelenkt, die fiir diese relevant sind, und von anderen
abgelenkt, die irrelevant erscheinen und gar nicht bemerkt werden. Auch diese
Aufmerksambkeit der Wahrnehmung ist mit Affekten verwoben (Ciompi 1997):
In wissenschaftlichen Praktiken mag es das neugierige Interesse fiir Zusam-
menhinge sein, das die Aufmerksamkeit leitet, in bestimmten Kérperprak-
tiken kann die Scham im Verhiltnis zur eigenen »Unreinheit« den Blick der
Aufmerksambkeit lenken. In den Fokus der sinnlichen Aufmerksamkeit gerit,
was mit positiven oder negativen Affekten verbunden ist, wihrend Elemente
von schwacher affektiver Validitit nach Art eines »weiflen Rauschens« jenseits
der perzeptiven Aufmerksambkeit verbleiben.

Es wird deutlich, dass in einem praxeologischen Verstindnis Affekte also
nicht als Eigenschaft oder Besitz verstanden werden kénnen, sondern eine dy-
namische Aktivitit darstellen: In einer Praktik lassen sich Subjekte von ande-
ren Subjekten, Dingen oder Vorstellungen in bestimmter Weise »affizieren.
»Affektivitit« bezeichnet damit immer eine Relation zwischen verschiedenen

7 | Vgl. hierzu - etwas anders formuliert - auch Butler (1997).

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktiken und ihre Affekte

Einheiten. Genau dies ist auch der Grund, warum ich den Begriff des Affektes
dem der Emotion vorziehe. Auch wenn der Affektbegriff seine Nachteile ha-
ben mag — »Affekt« kénnte eine spontane, vorkulturelle Kraft suggerieren —,
so erscheint der Emotionsbegriff noch nachteiliger, indem er suggeriert, das
Individuum »habe« eine Emotion. Dem Affektbegriff hingegen entspricht ein
Verb, das einen Prozess beschreibt: eben den des Affizierens und Affiziert-
werdens (vgl. auch Ott 2010; im Hintergrund Deleuze/Guattari 2000). Damit
muss die Frage immer lauten: Wer wird hier durch wen oder was affiziert?
Ausgehend vom Subjekt kann man formulieren: Die Affektivitit einer Praktik
umfasst spezifische Lust- oder Unlusterregungen, die sich an bestimmte an-
dere Subjekte, Dinge oder Vorstellungen heften. Diese werden innerhalb der
Praktik typischerweise auf eine bestimmte Art und Weise interpretiert und
kénnen damit zu »Auslésern« fiir Lust- oder Unlustempfindungen werden.
Ein Affekt ist also immer sinnhaft gerichtet, im phinomenologischen Sinne
intentional, indem er bestimmte Elemente als begehrenswert, ekelhaft etc.
deutet. Fiir Individuen auflerhalb der fraglichen Praktik sind die entsprechen-
den Objekte hingegen Ausléser von ganz anderen Erregungszustinden oder
erscheinen als irrelevant. Es scheint, dass man eine basale Fihigkeit zu Lust-
und Unlustreaktion als eine Eigenschaft des menschlichen Kérpers nach der
Geburt voraussetzen kann. Aber in welche Richtungen diese Lust oder Unlust
tendiert, wie sie sich spezifisch ausformt, ist eine Frage der sozialen Praktiken.
Luc Ciompi (1997) schligt vor, von fiinf Basisgefithlen — Lust/Freude, Neugier/
Interesse, Angst, Wut und Trauer — auszugehen, aber ich wiirde dies eher als
einen heuristischen Katalog fiir die Affektanalyse denn als anthropologische
Grundkonstanten verstehen.

In der neueren Debatte haben insbesondere postdeleuzianische Autoren
wie Brian Massumi (2002) den Begriff des Affektes dem der Emotion auch
deshalb vorgezogen, da man mit ihm eine disruptive Kraft bezeichnen kénn-
te, die kulturelle Routinisierungen durchbricht. Wo bleibt nun innerhalb des
hier vorgeschlagenen Analyserahmens dieses disruptive Element? An dieser
Stelle ist es nétig, einen Schritt zurtickzutreten. Tatsidchlich geht die Theorie
sozialer Praktiken davon aus, dass Praktiken soziale Ordnungen konstituieren
und insofern von einer Struktur der sozialen Reproduktion und Wiederholung
getragen werden. Allerdings enthalten sie gleichzeitig immer auch das Poten-
zial von Neuartigem, Uberraschendem und Experimentellem, das im Einzel-
fall durchaus noch in die jeweilige Praktik »hineinpasst« oder diese bereits
hinter sich lisst (vgl. auch Schifer in diesem Band). Affekte sind also im von
mir vertretenen Verstindnis nicht an sich anarchisch und disruptiv, sondern
zu grofen Teilen Bestandteile von routinisierten, kulturell standardisierten
Praktikenkomplexen. Aber: Immer ist es moglich, dass aus sozialen Praktiken
heraus und vor ihrem Hintergrund sich zufillig neue und andersartige Affi-
zierungen ergeben, die die Normalitit der Praktik sprengen. Tatsédchlich sind

- am 14.02.2026, 21:34:01,

173


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Andreas Reckwitz

diese nicht-routinisierten Affizierungen keine seltenen Sonderfille, es stellt
sich aber immer die Frage, ob sie selber strukturbildend wirken oder wieder
verschwinden. Eine solche nichtroutinisierte Affizierung kann sich auf der
Ebene des Individuums ergeben — so dass etwa eine Idiosynkrasie entsteht,
die von aufsen in manchen Fillen auch als Psychopathologie erscheinen kann
(etwa eine sehr individuelle Phobie oder ein individueller Fetischismus) — oder
aber auf der Ebene von Kollektiven, in deren Rahmen spontane Erregungen
(zum Beispiel lustvoller oder panischer Art) stattfinden konnen.

Die — positiven oder negativen — affektiven Orientierungen innerhalb so-
zialer Praktiken kénnen sich im Prinzip auf drei verschiedene Entititen rich-
ten: auf Subjekte, Objekte oder Vorstellungen. In jenen Fillen, in denen die
Soziologie sich niher empirisch mit Emotionen beschiftigt hat — etwa in den
interaktionssoziologischen Arbeiten von Erving Goffman (1971) oder Arlie
Hochschild (1983) — hat sie sich auf intersubjektive Emotionen konzentriert:
Neid, Zuneigung, Hass etc. Sicherlich sind affektive Orientierungen, die sich
auf — anwesende oder als anwesend vorgestellte — Subjekte richten, fiir viele
soziale Praktiken kennzeichnend. Anstelle von einzelnen Subjekten kann sich
der Affekt dabei auch auf eine ganze — anwesende oder als anwesend vorgestell-
te — Gruppe richten, beispielsweise eine Arbeitsbelegschaft, eine Menge im
Fuflballstadium oder eine ethnische Gemeinschaft. Allerdings kénnen sich af-
fektive Orientierungen statt an Subjekte auch an »reine« Vorstellungen heften,
z.B. an transzendente Entititen, etwa im Falle religioser Praktiken, oder an
abstrakte Einheiten (die Abneigung gegentiber »dem Systems, das Vertrauen
in »den Markt«).

Vor allem aber haben die Relationen zwischen Subjekten und nichtmensch-
lichen dinglichen Objekten eine enorme und im Rahmen eines soziologischen
Intersubjektivismus regelmifig unterschitzte Bedeutung fiir die soziale Pra-
xis und ihre affektiven Orientierungen (vgl. dazu auch Knorr Cetina 2001).
In eine Praktik eingebaute Objekte sind hiufig nicht affektneutral, sondern
hochgradig negativ oder — in der Moderne mehr noch — positiv aufgeladen: die
Sorgfalt im Umgang mit einem Werkzeug, die glamourtse Faszination, die
von einem Kleidungsstiick ausgeht, die Furcht oder die Begeisterung, die sich
bei der Bewegung innerhalb einer Metropole einstellt. Es erscheint zentral fiir
einen angemessenen Bezugsrahmen zur Analyse von Affekten, gegen einen
soziologisch immer noch prominenten Intersubjektivismus diese »interobjek-
tive« Dimension des sozialen Affiziertwerdens im Blick zu behalten. Innerhalb
der Sphire der Artefakte lassen sich nun zwei besondere Konstellationen her-
vorheben, die vor allem im Rahmen der Moderne als ausgeprigte Affektgene-
ratoren wirken: raumliche Atmosphiren und semiotisch-imaginire Artefakte.

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktiken und ihre Affekte

3. ARTEFAKTE ALS AFFEKTGENERATOREN

Im Prinzip kann jedes Artefaktin seiner Verwendung im Rahmen einer Praktik
zu einem Triger von positiven oder negativen Affekten werden. Die historisch
dltesten Praktiken sind in dieser Hinsicht der Umgang mit Waffen bei Jigern
und Sammlern und der biuerliche Umgang mit Feldwerkzeugen nach der neo-
lithischen Revolution sowie jener der Handwerker mit ihren Werkzeugen. Abs-
trahiert kann man hier von einem »Werkzeug-Paradigma« der Artefakte spre-
chen — das selbst bei Bruno Latour und seinen ANT-spezifischen Fallbeispielen
der Turoffner und Sicherheitsgurte spiirbar ist —, das heifdt einer Verwendung
von Dingen in einem praktischen Kontext, in dem sie zweckrational zu etwas
dienen und dabei auch mit bestimmten Affekten verbunden sein kénnen.

Neben dieses Werkzeug-Paradigma der Dinge tritt jedoch in der kultur-
historischen Entwicklung zunehmend und in der Moderne im besonderen
Mafe eine andere Affektstruktur der Dinge: die der Dinge als primiren Af-
fektgeneratoren, die sie innerhalb von anders strukturierten, haufig dsthetisch
orientierten Praktiken werden (vgl. dazu auch Reckwitz 2012b). In dieser Kon-
stellation sind die Dinge zu dem Zwecke hergestellt, dass sie die Subjekte af-
fizieren, und in ihrer Benutzung durch die Subjekte wirken die Dinge auch
tatsdchlich als solche Affektgeneratoren (sei es entsprechend der Intentionen
der Produzenten oder nicht). Man kann hier von einem »Kult-Paradigma« der
Dinge sprechen: Wie in einem archaischen Kult kommt es nicht so sehr darauf
an, mit den Dingen praktisch zu hantieren, sondern sich von ihnen faszinieren
oder abstoflen zu lassen (vgl. dhnlich auch Béhme 20006). In der Moderne —
aber auch schon in fritheren Hochkulturen — sind fiir diesen Charakter von Ar-
tefakten als Affektgeneratoren vor allem zwei Konstellationen von Bedeutung:
ridumliche Atmosphiren und semiotisch-imaginire Artefakte.

Im Falle rdumlicher Atmosphiren ist nicht das einzelne Ding von Bedeu-
tung, sondern die dreidimensionale Situierung von Dingen, die auf diese Wei-
se relational einen Raum bilden. Dieser Raum wiederum wird von den Sub-
jekten nicht »benutzt«, sondern man tritt in ihn ein und erfihrt ihn auf eine
bestimmte Weise. Selbstverstindlich sind auch Riume fiir bestimmte Zwecke
gestaltet (Wohnungen, Biiros etc.), aber ihr holistisch-dreidimensionaler Cha-
rakter befihigt sie in besonderer Weise dazu, das zu produzieren, was Gernot
Bohme (2000) in Anlehnung an den Phinomenologen Hermann Schmitz
(1998) »Atmosphiren« nennt. Das Subjekt wird affiziert durch diese Atmo-
sphire, die sich aus der relationalen Situierung von Artefakten — im Ubrigen
auch von anderen Subjekten, Gruppen oder auch Praktiken — ergibt. Auch die
Erfahrung der Atmosphire ist freilich eine Praktik, die die Inkorporierung
entsprechender kultureller Schemata und ihrer sinnlichen Sensibilititen auf
Seiten des Subjekts erfordert: Artefakte konnen erst im Rahmen von Praktiken
zu Affektgeneratoren werden.

- am 14.02.2026, 21:34:01,

175


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Reckwitz

Fiir hochkulturelle und moderne Gesellschaften ist die Architektur, das
heifdt der gebaute Raum im weitesten Sinne, der nicht nur Gebiude, sondern
auch Innenarchitektur, Verkehrswege, gestaltete Natur oder freie Plitze um-
fasst, ein herausgehobener Ort fiir die Gestaltung von Atmosphiren und damit
fur die Produktion und Rezeption von Affekten im Rahmen sozialer Praktiken
(Delitz 2009). In der Architektur tritt die Rolle von Artefakten als Affektge-
neratoren in den Vordergrund: Als Atmosphirenstifter wirkt die Architektur
affizierend in der Weise, dass sie etwa Ehrfurcht und Bewunderung, ein Ge-
fithl der Erholung oder der Anregung etc. induziert. Dies gilt fiir Kathedralen
wie fiir Paliste, fiir Gartenanlagen wie fiir Einkaufspassagen, fiir Kreativbiiros
wie fiir Erlebnisparks, fiir Privathiuser wie fiir Museen, fur 6ffentliche Plit-
ze wie fur Bibliotheken. Wenn die moderne, insbesondere die spitmoderne
Gesellschaft gerade keine sich affektneutral rationalisierende Gesellschaft ist,
sondern im Gegenteil eine massiv die Affekte anregende Gesellschaft (vgl.
auch Thrift 2007), dann kommt in ihr der Atmosphirengestaltung, insbeson-
dere des gebauten Raums, eine Schliisselbedeutung zu. Hier liegt eine Klasse
von Praktiken vor, die man »reflexiv affektiv« nennen kann: Die Praktik geht
mit Artefakten um, die von vornherein fiir einen primir affektiven Gebrauch
produziert wurden. Diese Rezeptionspraktiken sind daher mit entsprechenden
Produktionspraktiken verbunden, in denen Artefakte, hier: Rdume, mit dem
Ziel produziert und gestaltet werden, dass sie auf bestimmte Weise affizierend
wirken.

Die zweite Klasse von Artefakten, die reflexiv affektiv strukturiert ist und
die fuir die affektive Dichte der modernen Gesellschaft in hohem Grade ver-
antwortlich scheint, bilden die semiotisch-imaginiren Artefakte. Auch ein
einfaches Artefakt nach Art des Werkzeug-Paradigmas ist selbstverstindlich
ein Triger von Zeichen und méglicherweise von Imaginationen und kann auf
diese Weise affizierend wirken. Aber die semiotisch-imaginiren Artefakte im
engeren Sinne sind Dinge, die primir dazu produziert wurden, Zeichen und
Imaginationen zu transportieren und darin affizierend zu wirken. In Frage
kommen dabei in der Moderne in erster Linie schriftliche Texte und Bilder
sowie Kombinationen von beiden. Ich wiirde also das, was man klassischerwei-
se »Medientechnologien« nennt, in unserem Zusammenhang als semiotisch-
imaginire Artefakte, die als Affektgeneratoren wirken, interpretieren.

Nattiirlich gilt auch hier wie im Falle der Architektur: Texte und Bilder kén-
nen auch eine primir zweckrationale Rolle spielen, indem sie etwa als Triger
von Informationen fungieren. Aber fiir das Verstindnis der Moderne ist es
zentral, dass diese Artefakte in Praktikenkomplexen betrichtlichen Ausma-
Res regelmifig als Affektgeneratoren eingesetzt wurden und werden. Texte
werden hier verfertigt, um in den Lesern und Leserinnen entsprechende Af-
fekte hervorzurufen — dies gilt fuir belletristische Literatur (vgl. exemplarisch
Koschorke 2003) wie fiir politische Texte, ja in mancher Hinsicht auch fir

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktiken und ihre Affekte

manche philosophische oder (populir-)wissenschaftliche Texte, die Identifizie-
rung oder Lebensveridnderung bewirken wollen. Noch eindeutiger gilt dies fiir
Bilder, in Form von Gemilden, Fotografien oder Filmen (vgl. Prinz 2014; auch
Hall1997; Crary1999) —gleich, ob es um Affekte der Faszination fiir bestimm-
te Subjektformen, um Mitleid fiir diskriminierte soziale Gruppen oder um das
Training in einer bestimmten Gefiihlspraktik wie der der Liebe geht. Auch
im Falle semiotisch-imaginirer Artefakte sind wiederum Rezeptions- und Pro-
duktionspraktiken aufeinander verwiesen: In den Produktionspraktiken geht
es darum, die Texte und Bilder so zu gestalten, dass sie affizierend zu wirken
vermdogen, in den Rezeptionspraktiken darum, sich von den Texten und Bil-
dern affizieren zu lassen.

Der besondere Stellenwert, den ich den riumlichen Atmosphiren der
Architektur und den semiotisch-imaginiren Artefakten fiir eine Analyse der
Affektivitit von Praktiken zuschreibe, ist damit gleichermafen sozialtheore-
tisch und gesellschaftstheoretisch begriindet: Sozialtheoretisch lassen sich
Praktiken im Allgemeinen und ihre affektive Dimension im Besonderen nur
informativ analysieren, wenn man sie als Praktiken mit Dingen begreift. Jen-
seits dieser allgemeinen Aussage muss die praxeologische Soziologie jedoch
ein differenzierteres Verstindnis von Dingen tiber das Werkzeug-Paradigma
hinaus entwickeln. Gesellschaftstheoretisch ist die Struktur der Affektivi-
tit jener Komplexe von Praktiken, die die moderne Gesellschaft bilden, nur
erfassbar, wenn man den besonderen Stellenwert von architektonischen At-
mosphiren und semiotisch-imaginiren Artefakten erkennt und die Analyse
der Praktiken der Rezeption und Produktion dieser Artefakte zu ihrem Recht
kommen lidsst. Eine praxeologisch inspirierte Affektkartografie der Moderne
wird sich damit zwar sicherlich nicht ausschlieflich, aber doch in besonderem
Mafe diesen beiden Komplexen widmen. Die Soziologie wird dafiir ihre »anti-
isthetische und anti-technische Orientierungs, die Wolfgang Efbach (2001)
ihr im Falle der Klassiker attestierte, ablegen miissen.

LITERATUR

Bachmann-Medick, Doris (2006): Cultural Turns. Neuorientierungen in den
Kulturwissenschaften, Reinbek.

Bohme, Gernot (2000): Atmosphire. Essays zur neuen Asthetik, Frankfurt
a.M.

Béhme, Gernot (2001): Aisthetik. Vorlesungen iiber Asthetik als allgemeine
Wahrnehmungslehre, Miinchen.

Bohme, Hartmut (2006): Fetischismus und Kultur: Eine andere Theorie der
Moderne, Reinbek.

- am 14.02.2026, 21:34:01,

177


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Reckwitz

Borch, Christian/Stiheli, Urs (Hg.) (2009): Soziologie der Nachahmung und
des Begehrens. Materialien zu Gabriel Tarde, Frankfurt a.M.

Burkitt, Ian (1999): Bodies of thought. Embodiment, identity, modernity, Lon-
don.

Butler, Judith (1997): The psychic life of power. Theories in subjection, Stan-
ford.

Ciompi, Luc (1997): Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Entwurf einer
fraktalen Affektlogik, Gottingen.

Clough, Patricia Ticineto/Halley, Jean (Hg.) (2007): The affective turn. Theo-
rizing the social, Durham, NC.

Collins, Randall (2004): Interaction ritual chains, Princeton.

Crary, Jonathan (1999): Aufmerksamkeit. Wahrnehmung und moderne Kul-
tur, Frankfurt a.M.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix (2000): Tausend Plateaus, Berlin.

Delitz, Heike (2009): Architektursoziologie, Bielefeld.

Durkheim, Emile (1912): Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris.

Elias, Norbert (1976): Uber den ProzeR der Zivilisation. Soziogenetische und
psychogenetische Untersuchungen, Frankfurt a.M.

Elliott, Anthony (1992): Social theory and psychoanalysis in transition. Self and
society from Freud to Kristeva, Oxford.

Efdbach, Wolfgang (2001). »Antitechnische und antiidsthetische Haltungen in
der soziologischen Theorie«, in: Andreas Losch (Hg.), Technologien als
Diskurse. Konstruktionen von Wissen, Medien und Kérpern, Heidelberg,
S.123-136.

Goffman, Erving (1971): Relations in public. Microstudies of the public order,
New York.

Greco, Monica/Stenner, Paul (Hg.) (2008): Emotions. A social science reader,
London.

Hall, Stuart (1997): »The spectacle of the »other«, in: ders. (Hg.), Represen-
tations. Cultural representations and signifying practices, London, S. 223-
279.

Harding, Jennifer/Pribram, Deirdre (Hg.) (2009): Emotions. A cultural studies
reader, London.

Harré, Rom (Hg.) (1986): The social construction of emotions, Oxford.

Heidegger, Martin (1927): Sein und Zeit, Ttibingen.

Hochschild, Arlie Russell (1983): The managed heart. Commercialization of
human feeling, Berkeley.

Knorr Cetina, Karin (2001) »Objectual practice«, in: Theodore R. Schatzki/
dies./Eike von Savigny (Hg.), The practice turn in contemporary theory,
London, S. 175-188.

Koschorke, Albrecht (2003): Kérperstrome und Schriftverkehr, Miinchen.

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktiken und ihre Affekte

Latour, Bruno (1991): Nous n’avons jamais été modernes. Essai d’anthropologie
symétrique, Paris.

Lefebvre, Henri (1991): The production of space, Oxford.

L6w, Martina (2001): Raumsoziologie, Frankfurt a.M.

Luhmann, Niklas (1982): Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitit,
Frankfurt a.M.

Lukes, Steven (1973): Emile Durkheim: His life and work. A historical and crit-
ical study, London.

Massumi, Brian (2002): Parables for the virtual. Movement, affect, sensation,
Durham, NC.

Moebius, Stephan (2000): Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Col-
lege de Sociologie (1937-1939), Konstanz.

Nicolini, Davide (2013): Practice theory, Work and Organization. An introduc-
tion, Oxford.

Ott, Michaela (2010): Affizierung. Zu einer isthetisch-epistemischen Figur,
Miinchen.

Parsons, Talcott (1937): The structure of social action, New York.

Prinz, Sophia (2014): Die Praxis des Sehens. Uber das Zusammenspiel von
Korpern, Artefakten und visueller Ordnung, Bielefeld.

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.
Eine sozialtheoretische Perspektive«, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32 (4),
S. 282-301.

Reckwitz, Andreas (20006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkul-
turen von der biirgerlichen Moderne zur Postmoderne, Weilerswist.

Reckwitz, Andreas (2012a): »Affektive Rdume. Eine praxeologische Perspek-
tive«, in: Elisabeth Mixa/Patrick Vogl (Hg.), E-motions. Transformations-
prozesse in der Gegenwartskultur, Wien, S. 23-44.

Reckwitz, Andreas (2012b): Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesell-
schaftlicher Asthetisierung, Berlin.

Reckwitz, Andreas. (2013): »Die Materialisierung der Kulturtheorien, in:
Reinhard Johler (Hg.), Kultur_Kultur. Denken — Forschen — Darstellen. 38.
Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde in Tiibingen 2011,
Frankfurt a.M./New York, S. 28-37.

Schatzki, Theodore R. (1996): Social practices. A Wittgensteinian approach to
human activity and the social, New York.

Schatzki, Theodore R. (2002): The site of the social. A philosophical account of
the constitution of social life and change, University Park, PA.

Schatzki, Theodore R. (2010): The Timespace of Human Activity. On Perfor-
mance, Society, and History as Indeterminate Teleological Events, Lanham.

Schatzki, Theodore R./Knorr Cetina, Karin/Savigny, Eike von (Hg.) (2001): The
practice turn in contemporary theory, London.

- am 14.02.2026, 21:34:01,

179


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Andreas Reckwitz

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken. Konzeptionelle Studien und
empirische Analysen, Berlin.

Schmitz, Hermann (1998): Der Leib, der Raum und die Gefiihle, Bielefeld.

Seyfert, Robert (2011): Das Leben der Institutionen. Zu einer Allgemeinen
Theorie der Institutionalisierung, Weilerswist.

Shilling, Chris (1993): The Body and Social Theory, London.

Shilling, Chris (2002): »The two traditions in the sociology of emotion, in:
John Barbalet (Hg.), Emotions and sociology, Oxford.

Thrift, Nigel (2007): Non-representational theory. Space, politics, affect, Lon-
don.

- am 14.02.2026, 21:34:01,


https://doi.org/10.14361/9783839424049-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

