4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der
biblischen Tierethik

Nach der Deportation der Jerusalemer Oberschicht ins babylonische Exil
von 587 v.Chr. bis ungefihr 545 v.Chr. kehrt ein Teil der Deportierten nicht
mehr nach Israel zuriick, sondern verstreut sich im gesamten Nahen und
Mittleren Osten sowie im Mittelmeerraum. Seit dieser Zeit gibt es eine
nennenswerte ,,jiidische” Diaspora (wobei der Begriff ,jiidisch® erst in der
Zeit des Hellenismus auftaucht) — zundchst im persischen Reich Konigs
Kyros und seiner Nachfolger, ab 333 v.Chr. dann im griechischen Reich
Alexanders des Groflen und seiner Nachfolger. Von diesem Moment an
findet eine intensive Begegnung und Auseinandersetzung der israelitisch-
judischen Religion mit der griechischer Kultur und ihrer Philosophie statt.

Diese Begegnung erfolgt aber nicht auf Augenhdhe. Sie ist nicht symme-
trisch, so als wiirden sich hier zwei gleichberechtigte und gleichstarke Kul-
turen begegnen. Vielmehr ist die griechische Kultur schon rein quantitativ
dominant. Heute wiirden wir sie eine ,Leitkultur nennen. Die jidische
Diaspora nimmt also die griechische Kultur auf, wiahrend der umgekehrte
Prozess nicht stattfindet.

Genau das bezeichnet man als Hellenismus. Er meint die Ausbreitung
der griechischen Kultur und Sprache, aber auch der Philosophie {iber das
griechische Kernland hinaus und ihr Eindringen ,in alle Bereiche des Le-
bens: in Sprache und Literatur, Religion und Philosophie, Wissenschaft
und Kunst, Politik und Wirtschaft, Bildung und Erziehung (Michael Tilly
2005, 42) Niemand kann sich diesem Einfluss ,auf Dauer [...] vllig entzie-
hen:* (Michael Tilly 2005, 43) Der Hellenismus ist also ein kulturgeschicht-
liches und weniger ein politisches Phanomen, obgleich er fiir seine enorme
Ausbreitung das Weltreich Alexanders als politische Rahmenbedingung
voraussetzt. Doch bleibt er bis in die Spatantike die dominante kulturelle
Stromung - also bis in eine Zeit, in der das griechische Weltreich ldngst
abgeldst worden ist.

Als Bezeichnung einer Geschichtsepoche ist der Begriff Hellenismus erst
seit dem 19. Jahrhundert iiblich. Im Sinne der Nachahmung der griechi-
schen Lebensweise in Sprache, Tracht und Brauchen werden das Substantiv
ENAViopés und das Verb éAAnvilewv jedoch bereits in der Antike gebraucht.

109

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Das Neue Testament nennt griechisch sozialisierte JidInnen éAAnviotal
(Apg 6,1; 9,29; 11,20).

Die hellenistische Welt umfasst einen gewaltigen Raum, von Sizilien und
Unteritalien (Magna Graecia) iiber Griechenland bis nach Indien und ins
heutige Afghanistan sowie vom Schwarzen Meer bis nach Agypten. Die
Hellenisierung der orientalischen Bevélkerung sorgt dafiir, dass noch bis
ins 7. Jahrhundert wenigstens von der stiadtischen Bevolkerung Syriens ne-
ben dem Aramdischen eine vereinfachte Form des Griechischen verwendet
wird, die Koiné (von xowdg, allgemein). In Kleinasien halt sich diese sogar
erheblich linger. Auch den politischen Zusammenbruch des Romischen
Reichs iiberstehen die kulturellen Traditionen des Hellenismus und wirken
noch iiber Jahrhunderte in Rom und im Byzantinischen Reich fort.

Relativ frith gewinnt der Hellenismus auch auf das Diasporajudentum
erheblichen Einfluss. Vom 3. Jahrhundert v.Chr. bis zum 1. Jahrhundert
n.Chr. entstehen die sogenannten Apokryphen, religiose Schriften in grie-
chischer Sprache, die zeitlich nahtlos an die hebréischen Biicher der ji-
dischen Bibel anschliefflen und hohen Rang haben. Zwar werden sie im
Judentum vermutlich nie kanonisiert, doch dass einige von ihnen im Chris-
tentum in den Kanon des ,Alten Testaments® Eingang finden, setzt ihre
Hochschitzung im hellenistischen Judentum voraus.

Noch grofiere Bedeutung fiir die Hellenisierung des Diasporajudentums
hat die Septuaginta, eine Ubertragung der hebriischen Bibel ins Griechi-
sche, die ab ungefahr 250 v.Chr. entsteht, vorwiegend in Alexandria, der
grofiten Metropole im Ostteil des romischen Reichs und dem Zentrum des
hellenistischen Frithjudentums. Es handelt sich um ein Jahrhundertprojekt.
Bis ungefdhr 100 v.Chr. sind die meisten Biicher der hebréischen Bibel
tibersetzt, die restlichen folgen bis 100 n.Chr. Motivation zur Erstellung
einer griechischen Bibeliibersetzung diirfte nach innen die Starkung der
Identitdt des Diasporajudentums gewesen sein, nach auflen die selbstbe-
wusste Prisentation der eigenen Tradition im pluralen Diskurs der Gesell-
schaft (symbolisiert auch dadurch, dass die jidische Bibel so Eingang in
die weltberithmte Bibliothek von Alexandria finden konnte, vgl. Siegfried
Kreuzer 2016, 46-49). ,Mit der Septuaginta trat das Judentum in einen
offentlichen Diskurs mit der hellenistischen Weltkultur ein.“ (Heinz-Josef
Fabry, in: Erich Zenger u.a. °2016, 61)

Zur gleichen Zeit bildet sich im griechisch beherrschten Israel eine
fundamentalistische Widerstandsbewegung: Die Makkabder. Ausloser ihrer
Entstehung ist die Aufstellung einer Gotterstatue im Jerusalemer Tempel
auf Geheif§ des griechischen Diadochenherrschers Antiochus IV. Epipha-

110

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

nes. Fiir glaubige JiidInnen bedeutet das die Entweihung ihres Allerheiligs-
ten. Doch jenseits dieser offenen Missachtung der Religion durch den Herr-
scher ndhrt sich die makkabaische Ideologie auch von einem umfassenden
kulturellen Unbehagen iiber die zunehmende Hellenisierung ihrer Umwelt.
Dass zum Beispiel die griechischen Ménner vollig nackt Sport treiben, ist
fiir sie ein Grauel. Der ,,clash of civilizations® ist aus ihrer Sicht fundamen-
tal.

Auf diese Weise entstehen innerjiidische Konflikte zwischen den hebri-
isch oder aramdisch sprechenden JiidInnen Israels und den griechisch spre-
chenden JiidInnen in der Diaspora. Als die Bewegung Jesu von Nazaret
sich nach Ostern allméhlich internationalisiert, greifen diese Spannungen
schnell auf sie iiber. Schon die Urgemeinde in Jerusalem erlebt einen
heftigen Streit, der nur dadurch gelst werden kann, dass man die Ge-
meindeleitung verdoppelt und fiir jeden der beiden Gemeindeteile - den
hebréisch-aramaischen und den hellenistischen - ein eigenes Leitungsgre-
mium schafft (Apg 6). Und dass zwischen Paulus und dem von Jesus selbst
ernannten Zwolferkreis zeitlebens eine angespannte Atmosphire herrscht,
hat seinen Grund ebenfalls darin. Wahrend die Zwolf allesamt aramadisch
sprechende Galilder sind, kommt Paulus aus der hellenistischen jiidischen
Gemeinde von Tarsos. Die aramédische Muttersprache Jesu versteht er nicht,
und das Lebensgefiihl der HebréderInnen ist ihm fremd. ,Paulus benutzt
die LXX, nicht die Hebraica. Das heift, dass er nicht in der Lage war, das
Alte Testament in seiner Ursprache zu lesen. Vielmehr war er auf die Uber-
setzung angewiesen, die ihm das Alte Testament in seiner Muttersprache
zuginglich machte: die Septuaginta. (Peter Pilhofer 42019, 19)

Mit der Zerstérung Jerusalems und des jiidischen Tempels im Jahr 70
n.Chr. erfahren Judentum und Jesusgemeinschaft einen weiteren Hellenisie-
rungsschub. Die Sprache des gesamten Neuen Testaments und der meisten
Schriften der frithen Kirchenviter ist das Griechische. Das Zentrum des
jungen Christentums verlagert sich aus dem einen hebrdischen Mittelpunkt
Jerusalem in mehrere griechische und lateinische Zentren: Rom, Antiochia,
Alexandria und Edessa. ,Hebréische®, genau genommen aramdisch spre-
chende JidInnen machen einen immer kleineren Teil derer aus, die sich der
christlichen Gemeinschaft anschliefien, bis sie irgendwann ganz verschwin-
den. So lasst sich zusammenfassend feststellen: ,Ein ,nichthellenisiertes
Christentum hat es [...] nie gegeben.“ (Peter Gemeinhardt 2022, 3)

Im Judentum kommt es allerdings zu einer bemerkenswerten Kehrtwen-
de: Nach dem Bar-Kochba-Aufstand gegen die Romer und der Vertreibung
der JudInnen aus Palastina im Jahr 135 n.Chr. existiert das Judentum fortan

111

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

zwar nur noch als Diasporajudentum. Auf dem Gebiet Paldstinas ist es so
gut wie ausgeloscht. Doch die paldstinischen JidInnen itbernehmen nun
die Fithrung des Diasporajudentums. Dieses distanziert sich zunehmend
von seinen hellenistischen Stromungen - jedenfalls dort, wo es hellenisti-
sche Ideen als solche erkennt —, verbietet den Gebrauch der Septuaginta,
die es zunehmend als ,Katastrophe® empfindet (Heinz-Josef Fabry, in:
Erich Zenger u.a. 92016, 62), und zieht sich ganz auf seine hebréischen und
aramdischen Traditionen zuriick. Daher sind nahezu alle hellenistisch-jiidi-
schen Schriften nur in christlichen Handschriften und Kodizes tiberliefert.
Das hellenistische Judentum geht unter.

Das Christentum hingegen ist schon bald so stark in die hellenistische
Kultur eingebettet, dass es diese nicht mehr als fremd oder von aufien
kommend empfindet, sondern als genuines Erbe betrachtet. Wie zuvor das
hellenistische Judentum liest es die Bibel mit griechischen Paradigmen —
und nicht umgekehrt die griechische Philosophie mit biblischen Paradig-
men. Ein regional durchaus fortgefithrter Dialog mit dem rabbinischen
Judentum kann diesen Trend aufs Ganze gesehen nicht authalten.

Hinzu kommt ein fundamentaler Unterschied: Wahrend das Judentum
in seiner gesamten Geschichte nie missioniert hat, versteht sich das Chris-
tentum von Anfang an als missionarische Religion. Die ganze Welt soll
das Evangelium hoéren und annehmen (Mt 28,16-20). Wenn man aber
missionarischen Erfolg haben will, dann muss man sich auf die umgebende
Kultur einlassen. Die Botschaft Jesu muss inkulturiert werden.

Das gelingt dem Christentum nicht sofort. Rund zweihundert Jahre
bleibt es eine verschwindend kleine Minderheit von weniger als einem
Prozent der Bevdlkerung (Kyle Harper 2020, 231). Erst nach der ,cypria-
nischen Pest, vermutlich einer Ebola-Pandemie, die nach ihrem promi-
nentesten Berichterstatter, Bischof Cyprian von Karthago, benannt wird
und ungefahr von 245 bis 265 n.Chr. wiitet, wichst die Gemeinschaft der
ChristInnen sprunghaft an. Die Menschen sechen, dass die ChristInnen
ihre kranken Angehdrigen liebevoll pflegen, und das fithrt zu einer viel
geringeren Mortalitétsrate als in der Gesamtbevélkerung. So schliefSen sich
auf einmal viele Menschen dem Christentum an. Um 300 n.Chr. sind die
ChristInnen bereits 15 bis 20 Prozent der Gesamtbevélkerung und damit
ein ,Massenphdanomen® (Kyle Harper 2020, 231). Als wenig spater Kaiser
Konstantin an die Macht kommt, bekehrt er sich zur dynamischsten und
erfolgreichsten religiosen Bewegung seiner Zeit.

Um die Assimilation des stoischen Anthropozentrismus durch das frii-
he Christentum zu verstehen, ist noch eine zusitzliche Uberlegung von

112

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Die spiiten Texte des Alten Testaments

Bedeutung: Wenn eine kleine Religionsgemeinschaft sich anschickt, zum
»Massenphdnomen® zu werden, dann ist es leichter, die noch nicht gldubige
Mehrheit zur Annahme neuer Glaubenssétze zu bewegen als zur Annah-
me eines neuen Ethos. Am Beispiel des Schichtens werden wir dies in
Kapitel 4.3.4 belegen. Es ist eben viel leichter, Jesus als den Erloser der
Welt zu bekennen, als fortan nur noch koscher geschlachtetes Fleisch zu
essen. Der Erfolg des Christentums im 3. und 4. Jahrhundert liegt auch
darin begriindet, dass man sich flexibel zeigt, sich an Moral und Recht
der griechisch-rémischen Welt anzupassen. Dass das auf lange Sicht die
Glaubwiirdigkeit der eigenen Botschaft schmélern kann, liegt auf der Hand.

4.1 Die spciten Texte des Alten Testaments

Im Alten Testament, wie es im Christentum verwendet wird, finden sich
aus der Zeit des Hellenismus einige Biicher, die noch in hebriischer,
manche auch in aramdischer, und einige, die in griechischer Sprache ge-
schrieben sind. Letztere waren zwar offensichtlich im hellenistischen Friih-
judentum hochgeschitzt, wurden aber auf Grund von dessen Niedergang
nach dem Bar-Kochba-Aufstand nie in die jiidische Bibel aufgenommen.
Das Christentum hingegen hat sie in den Kanon seiner heiligen Schriften
eingefiigt.

Unter den hebrdiischen Schriften des Alten Testaments finden sich vier,
die passagenweise oder ganz in die Zeit des Hellenismus fallen, ndmlich
das Buch der Sprichworter sowie die Biicher Jjob, Kohelet und Jona. Von
ihnen setzt sich zumindest eines direkt mit dem Hellenismus auseinander,
ndmlich das Buch Kohelet. Die Biicher werden in der Reihenfolge ihrer
Datierung kurz dargestellt, insbesondere was die Wahrnehmung der Tiere
und die Frage des Anthropozentrismus angeht.

Das Buch der Sprichwdrter, auch Spriiche Salomos genannt, sammelt aus
einem Zeitraum von rund 600 Jahren zahllose kurze Weisheitsspriiche. Die
jiingsten von ihnen stammen aus dem 3. Jahrhundert v.Chr. Unter ihnen
befassen sich einige wenige mit Tieren und betonen vor allem deren Vor-
bildfunktion gegeniiber dem Menschen. ,So rithmt Spr 6,6-8 die Klugheit
der Ameise, die in der Erntezeit fiir ihre Nahrung im Winter vorsorgt, und
stellt sie dem Faulen als Beispiel hin, dem nachzueifern ist. Der Zahlen-
spruch Spr 30,24-28 dagegen stellt mit Ameise, Klippschliefer, Heuschrecke
und Gecko vier Tierarten zusammen, die ihre Kleinheit und Schwiche
durch ein besonderes Maf} an Weisheit wettmachen, das ihr Uberleben

113

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

garantiert. (Peter Riede 2010, Kap. 1.9) Aus diesen Spriichen ldsst sich eine
gewisse Nahe zur griechischen Philosophie ablesen, die Tiere ebenfalls oft
als Vorbild fiir den Menschen hinstellt. Im Unterschied zu ihr findet sich im
Buch der Sprichworter jedoch keinerlei Hinweis auf die Vernunft des Men-
schen, die die Griechen dann stets betonen. Ahnlichkeiten zu den Griechen
sind wiederum in Spr 30,29-32 erkennbar, wo die K6nige ermahnt werden,
nicht so eitel herumzustolzieren wie der Lowe, der Hahn oder der Leitbock.
Auch hier fehlt aber jeder Hinweis auf menschliche Vernunft oder tierliche
Vernunftlosigkeit.

Die grofite Berithmtheit diirfte Spr 12,10 erlangt haben: ,Der Gerechte
erbarmt sich seines Viehs; aber das Herz der Gottlosen ist unbarmherzig:*
Wortlich heifit es eigentlich: ,Der Gerechte kennt die Seele/ das Verlangen
(W93 - nepes) seines Viehs, wihrend der Begrift des Erbarmens (pf1 -
rahdmé) sich nur in der zweiten Satzhilfte findet. Wer also dem Tier Ge-
rechtigkeit zukommen lassen will, muss seine Bediirfnisse kennen - eine
intellektuelle Bedingung — und sich davon anriihren lassen - eine emotio-
nale Bedingung. Die Tiere sind hier ganz selbstverstindlich AdressatInnen
der Gerechtigkeit — sie gehoren zur Rechtsgemeinschaft. Eine grundlegende
Differenz zur griechischen Philosophie.

Das Buch Ijob ist zwischen dem 5. und 3. Jahrhundert v.Chr. entstanden.
Eine kurze Passage wiirdigt die Tiere, die die Menschen iiber Gottes Schop-
fermacht belehren kénnen: ,Doch frag nur die Tiere, sie lehren es dich, /
die Vogel des Himmels, sie kiinden es dir. / Oder rede zur Erde, sie wird
dich lehren, / die Fische des Meeres erzéhlen es dir. / Wer von ihnen allen
wiisste nicht, / dass die Hand des HERRN dies gemacht hat? / In seiner
Hand ruht die Seele allen Lebens (*7=72 @9} — nepes kal-hay) / und jeden
Menschenleibes Geist (X822 119 - rGah kal-basar-15).“ (Ijob 12,7-10)
Man muss das ,Fragen” und ,Erzdhlen® gar nicht wortlich nehmen. Und
doch spricht aus dem Text ein selbstverstandlicher Respekt gegeniiber den
Tieren als Geschopfen Gottes sowie die Wahrnehmung einer fundamenta-
len Gleichheit mit und Differenz zu den Menschen: Einerseits ruhen die
»Seelen allen Lebens® in Gottes Hand. Andererseits wird die rtah allein
dem Geschopf Mensch zugeschrieben.

Gegen Ende des Buchs, in Ijob 38-39, wird die Schépfungstheologie in
einer Ansprache Gottes an den leidenden und fragenden Ijob entfaltet. Ihre
Gliederung folgt der aus Gen 1 bekannten Zweiteilung der Erschaffung der
Lebensgrundlagen und der Lebewesen. In Ijob 38,4-38 stellt Gott seine
Grofle und Weisheit als Schopfer vor allem von Licht und Wasser als
den beiden lebensnotwendigsten Elementen heraus. Anders als in Gen 1

114

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Die spiiten Texte des Alten Testaments

kommen die Lebensrdume und Pflanzen hier nicht vor. Die Rede Gottes
kulminiert dann in Jjob 38,39-39,30, wo er seine Grofe und Weisheit durch
den Verweis auf die Vielfalt und Begabungen der Tiere untermauert. Er
und nicht der Mensch ist der Herr der Tiere. Seine fiirsorgliche Vorsehung
gilt nicht nur den Menschen, sondern ebenso den Tieren. Der Kontrast
zur Stoa ist iiberdeutlich, wenn es auch keine Anzeichen fiir eine bewusste
Abgrenzung gibt.

Der dritte hebraische Text aus hellenistischer Zeit ist das Buch Kohelet,
das in die zweite Halfte des 3. Jahrhunderts datiert wird. ,Gemaf$ den
Unterweisungen in Koh 11,9 - 12,7 diirfte Kohelet [...] ein Weisheitslehrer
bzw. ein Schriftgelehrter gewesen sein, der in frithhellenistischer Zeit junge
Minner der Jerusalemer Oberschicht unterrichtete. [...] Ziel des Predigers
ist eine Anleitung zum gelingenden Leben angesichts der Ambivalenz der
Lebenserfahrungen. Ausgangspunkt sind nicht zuletzt gesellschaftliche und
wirtschaftliche Umbriiche in Syrien-Paléstina, die durch den sich iiber den
Vorderen Orient ausbreitenden Hellenismus veranlasst sind.“ (Markus Wit-
te 2006, Kap. 3.4) Das Buch Kohelet weist eine grofie gedankliche ,,Nahe zu
vorderorientalischen Weisheitstexten und zur griechischen Philosophie von
der Vorsokratik bis zur Stoa und zu Epikur® auf (Markus Witte 2006, Kap.
3.1). Die in Kohelet zentrale Frage nach dem Gliick wird ja ebenso in den
griechischen Philosophenschulen diskutiert.

Angelpunkt der spezifischen Antwort Kohelets ist die Schépfungstheolo-
gie. ,Die Welt Kohelets ist, wie bei den anderen biblischen Verfassern, eine
sterbende Welt. Der Prediger sagt dies nur deutlicher als jene mit seinem
Leitwort ,es ist alles ganz vergianglich: Mensch und Tier haben dasselbe
Todesgeschick (Koh 3,19). Mit dieser Einschitzung steht der Prediger auf
einer Linie mit der traditionellen alttestamentlichen Vorstellung vom Tod
als absoluter Grenze und setzt sich zugleich von im 3. Jahrhundert v.Chr.
aufkommenden eschatologischen und apokalyptischen Vorstellungen ab.
Eindringlicher als andere biblische Zeugen betont er die absolute Angewie-
senheit des Menschen auf von Gott erdffnete Lebensraume und Lebenszei-
ten“ (Markus Witte 2006, Kap. 4).

Eine klar antistoische und anti-anthropozentristische Pointe enthilt die
Passage in Koh 3,18-21: ,Was die einzelnen Menschen angeht, dachte ich
mir, dass Gott sie herausgegriffen hat und dass sie selbst erkennen miis-
sen, dass sie eigentlich Tiere sind. Denn jeder Mensch unterliegt dem
Geschick und auch die Tiere unterliegen dem Geschick. Sie haben ein
und dasselbe Geschick. Wie diese sterben, so sterben jene. Beide haben
ein und denselben Atem. Einen Vorteil des Menschen gegeniiber dem Tier

115

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

gibt es da nicht. Denn beide sind Windhauch. Beide gehen an ein und
denselben Ort. Beide sind aus Staub entstanden, beide kehren zum Staub
zuriick. Wer weif3, ob der Atem der einzelnen Menschen wirklich nach
oben steigt, wihrend der Atem der Tiere ins Erdreich hinabsinkt?” In
der Schlussfrage dieses eindriicklichen Absatzes schwingt eine tiefe Skepsis
gegeniiber der stoischen These mit. ,Wer weif3% fragt Kohelet, und zweifelt
an dem strikten Graben zwischen der Vernunftseele der Menschen und der
vernunftlosen Seele der Tiere. Vielmehr erkennt er eine ,Tierebenbiirtigkeit
des Menschen® (Ludger Schwienhorst-Schonberger 2004, 282; vgl. Peter
Riede 2017, 119).

Das vierte Buch der hebréischen Bibel aus der Zeit des Hellenismus ist
das Buch Jona. Es wird auf die Zeit um 200 v.Chr. datiert - also klar im
Hellenismus und nicht mehr in der Perserzeit verortet, auf die namlich im
Buch Jona mit einem verkldrten Blick zuriickgeschaut wird. So marchen-
haft das Buch wirken mag, ist es doch eine eindriickliche Lehrerzéhlung,
die die hebridischen JiidInnen mahnt, auf andere Kulturen und Religionen
nicht geringschitzig herabzuschauen. Interessant ist die zweimalige Beto-
nung der Rolle der Tiere in der Stadt Ninive. So werden die Tiere ganz
selbstverstandlich als gleichberechtigte AdressatInnen der Buflpredigt Jonas
gesehen: ,Alle Menschen und Tiere, Rinder, Schafe und Ziegen, sollen
nichts essen, nicht weiden und kein Wasser trinken. Sie sollen sich in
Bufigewdnder hiillen, Menschen und Tiere (Jona 3,7-8)

Und so wie die Tiere zum Fasten und zur Bufle verpflichtet sind, werden
sie, da sie dem Aufruf gehorsam Folge leisten, von Gott am Ende ebenso
begnadigt wie die Menschen. Denn Gott hat Mitleid mit ihnen: ,Darauf
sagte der HERR: Du hast Mitleid (A0 - hasta) mit einem Rizinusstrauch,
fiir den du nicht gearbeitet und den du nicht grofigezogen hast. Uber Nacht
war er da, iiber Nacht ist er eingegangen. Soll ich da nicht Mitleid haben
mit Ninive, der grofen Stadt, in der mehr als hundertzwanzigtausend Men-
schen leben, die zwischen rechts und links nicht unterscheiden konnen —
und auflerdem so viel Vieh?“ (Jona 4,10-11) Diese Schlussfrage ist die wich-
tigste Stelle des Buchs und die Pointe der Erzahlung. Gott hat nicht nur
Mitleid mit den Menschen, die so unverniinftig sind, dass sie nicht einmal
rechts und links unterscheiden kdnnen, sondern auch mit den Tieren, die -
so suggeriert der Text — weitaus verniinftiger und einsichtiger sind. Nun ist
wie gesagt die Zielsetzung des Textes nicht die Widerlegung anderer Kultu-
ren, sondern ihre grundsitzliche Wertschitzung durch das hebriische Ju-
dentum. Dem Buch geht es nicht um eine Widerlegung der Aloga-These.
Gleichwohl wird deutlich, dass es den Autoren fern liegt, die Tiere gegen-

116

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Die spiiten Texte des Alten Testaments

iiber den Menschen auch nur anndherungsweise abzuwerten. Sie sind
gleichberechtigt und gleichverpflichtet in die Rechtsgemeinschaft der gro-
f3en Stadt Ninive einbezogen.

Wie das Buch Jjob ist auch das Buch Jesus Sirach um 200 v.Chr. entstan-
den. Bis man 1896 in der Synagoge von Kairo erste hebraische Textfragmen-
te entdeckte, zu denen 1947 bzw. 1964 Funde aus Qumran und Masada
hinzukamen, war man nahezu 2000 Jahre lang davon ausgegangen, dass
das Buch in griechischer Sprache verfasst worden sei. Der hebraische Origi-
naltext ldsst sich gleichwohl nicht mehr vollstindig rekonstruieren, so dass
hier auf den griechischen Text der Septuaginta zuriickgegriffen wird'2. Das
Buch Sirach sieht die heraufziehende Hellenisierung Israels sehr kritisch.
Um dem Verlust der hebrdischen bzw. frithjiidischen Identitit entgegenzu-
wirken, versammelt der Rabbi Ben Sira junge Menschen in einem ,Haus
der Bildung“ um sich (Sir 51,23). Seine Schopfungstheologie scheint tiber
weite Strecken ohne die Tiere auszukommen. So wird in dem grofien Lob
des Schopfers in Sir 42,15-43,33 nur einmal die ,Vielfalt von Lebewesen®
(Sir 43,25) erwihnt. Ansonsten geht es um Sonne, Mond und Sterne sowie
die verschiedenen Aggregatszustinde des Wassers (Schnee, Wolken, Hagel,
Reif, Eis und Nebel). Nicht einmal die Menschen werden erwihnt. Mit
deren Erschaffung befasst sich hingegen ausfiihrlich Sir 33,7-15 - eine
Art Auslegung der Formung des Menschen aus Lehm in Gen 2 und eine
vertiefte Reflexion auf die Erdgebundenheit der Menschen.

Eine umfassende Auslegung der Schopfungserzahlungen in Gen 1-9 bie-
tet Ben Sira in Sir 16,24-17,23. Nach den einleitenden Versen (Sir 16,24—
25) wird zunéchst betont, dass die Schopfungsordnung Gottes, in der al-
len Geschopfen je eigene ,Herrschaftsbereiche® (apyoai) zugeteilt worden
sind, ewig wiahrt (Sir 16,26-27a). Im Schopfungsfrieden des Paradieses
respektierten alle Geschopfe diese Ordnung. Es gibt unter ihnen keine
Konkurrenz und keinen Hunger (Sir 16,27b-28). Dennoch kehren alle Le-
bewesen als von Gott geschaffene wieder zur Erde zuriick (Sir 16,29-30).
Die Vorstellung eines ewigen Lebens kennt Ben Sira noch nicht.

Der grofiere Teil der Abhandlung - und das ist sehr symboltréichtig
- widmet sich der Erschaffung des Menschen und seiner besonderen Stel-
lung in der Schopfung (Sir 17,1-23): Zunichst wird nochmals betont, dass
auch er aus Erde geschaffen ist und zur Erde zuriickkehrt (Sir 17,1-2a).
Der gesamte weitere Text reflektiert dann allerdings seine Sonderstellung.

12 Eine Synopse der Fragmente des hebrdischen Textes wird derzeit in einer ForscherIn-
nengruppe unter Fithrung der Universitit des Saarlands erarbeitet.

117

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Und hier geschieht etwas Bemerkenswertes: Erstmals wird die Gotteben-
bildlichkeit im Sinne des griechischen Denkens uminterpretiert. Aus der
funktional-relationalen Aussage, der Mensch sei als Bild Gottes geschaffen
(Gen 1,27), wird die essenzontologische Aussage, er sei nach seinem Bild
geschaffen (xat’ eixéva adtod émoinoev avtols; Sir 17,3). Das ist die exakte
Wiedergabe von Gen 1,27 nach der griechischen Septuaginta, die wie gesagt
vom hellenistischen Judentum in Alexandria erstellt wurde. Es ware hochst
spannend zu wissen, ob der hebréische Originaltext des Sirachbuchs noch
im hebriischen, relational-funktionalen Denken verbleibt oder ob auch er
schon in Kategorien der griechischen Essenzontologie denkt.

Im weiteren Verlauf wird dann bei der Beschreibung der Beziehung
zwischen Menschen und Tieren die Idealsituation in Gen 1,28 mit der kon-
fliktiven Realsituation in Gen 9,3 vermischt: ,,Er hat die Furcht vor ihm auf
alle Lebewesen gelegt / und Macht zu gebieten iiber wilde Tiere und Vogel
(kataxvpiedew Bnpinv xai Tetewv®v). (Sir 17,4) Durch diese Vermischung
wird die Spannung zwischen einer real angstbasierten und einer ideal fried-
vollen Herrschaftsform, die in Gen 1-9 den Clou ausmacht, verwischt - ein
moraltheologisch hochst problematischer Vorgang. Im Folgenden werden
dem Menschen dann ganz im Duktus griechischer Essenzontologie und in
sehr ungenauer Orientierung an der Stoa (Johannes Marbdck 2010, 214)
Begabungen zugesprochen, die offensichtlich seine Gottebenbildlichkeit
ausmachen (Sir 17,6-23): Entscheidungsfahigkeit (SiaBovAiov), Sprache
(yA@ooa), Verstand (SiovoeioBar), Wissen (¢motripn), Einsicht (ovveoic)
und die Fihigkeit der Gotteserkenntnis. Auch wenn nicht ausdriicklich
gesagt wird, dass die Gottebenbildlichkeit in der Vernunftfahigkeit gegeben
ist, liegt dieser Schluss sehr nahe. Immerhin wird der Mensch moralisch auf
die Sorge fiir alle Lebewesen verpflichtet: Sir 17,12 verweist auf den ,ewigen
Bundf, vermutlich den Noachbund (vgl. Johannes Marbdck 2010, 216), der
in Sir 44,18 zitierend Gen 9,11 so zusammengefasst wird: ,Nie mehr sollen
alle Lebewesen durch eine Flut vertilgt werden.“ Hier wird der Bogen
geschlossen, der in Sir 16,26-28 mit der Beschreibung eines umfassenden
Schopfungsfriedens zwischen Menschen und Tieren begonnen hat.

So paradox es scheinen mag: Ausgerechnet Ben Sira, der dem Hellenis-
mus auflerordentlich kritisch gegeniibersteht, rezipiert die griechische An-
thropologie. Die Essenzialisierung von Gen 1,27 ist ein Paradigmenwechsel,
der hier erstmals begegnet und innerbiblisch einzigartig bleibt. Und auch
wenn die Gegeniiberstellung von menschlicher Vernunft und tierlicher Ver-
nunftlosigkeit nicht explizit auftaucht, schwingt sie im Hintergrund spiirbar
mit. Gleichwohl ist das altbiblische Ideal vom Frieden zwischen Menschen

118

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Die spiiten Texte des Alten Testaments

und Tieren noch préasent und mildert die ansonsten steile Anthropologie
des Buches.

Unmittelbar in griechischer Sprache abgefasst worden ist das Buch der
Weisheit. Die Wissenschaft lokalisiert es in Agypten, wahrscheinlich in
Alexandria, und datiert es auf die Zeit zwischen der Machtiibernahme des
Kaisers Augustus in Agypten 30 v.Chr. und einem Brief des Kaisers Claudi-
us an die jidische Gemeinde Alexandrias 41 n.Chr. Es ist also praktisch
zeit- und ortsgleich mit dem Werk Philons von Alexandrien entstanden, das
wir im folgenden Abschnitt analysieren.

Das Weisheitsbuch denkt sehr anthropozentristisch. Die ganze Schop-
fung nimmt Gott in seinen Dienst, einzig zum Zweck, den Menschen zu
erziehen. Auch die Tiere, die hier das einzige Mal in der Bibel als Aloga
bezeichnet werden, erscheinen ausschliefilich als Lehrmittel Gottes fiir die
Erziehung des Menschen. Im Hintergrund steht die dgyptische Verehrung
von Tieren als Gotter (Weish 12,24; 15,18-19), ,die schlimmste Form des
Gotzendienstes* (Luca Mazzinghi 2018, 319), die Gott ,homdopathisch® mit
demselben Mittel zu beseitigen versucht, also mit Tieren. Und zwar mit
abschreckenden, den Menschen quilenden Tieren (Weish 16,1.5 - 14; 19,10)
ebenso wie mit hilfreichen, den Menschen trostenden Tieren (Weish 16,2
4; 19,11-12). Quilend sind die Frosche, Heuschrecken, Stechfliegen und
Schlangen, trostend die Wachteln. Die Beispiele werden also ausnahmslos
der Exodus-Erzdhlung entnommen - fiir eine dgyptische Schrift nur zu
verstdndlich. Wie in einer Vorschau heifit es zu Beginn: ,Zur Strafe fiir
ihre unverstandigen und unrechten Gedanken (Aoywopér), / von denen
irregefiihrt sie vernunftlose (GAoye) Kriechtiere und unbedeutendes Getier
verehrten, / sandtest du ihnen eine Menge vernunftloser Tiere (&Aoyo
{®a). / Sie sollten erkennen: Man wird durch das bestraft, wodurch man
stindigt. (Weish 11,15-16) Die geringschitzige Bezeichnung ,Kriechtiere
und Getier (¢pmeta kol kvwdoaia) war wohl ein ,Gemeinplatz der Pole-
mik gegen den dgyptischen Tierkult, die nicht auf die jiidische Literatur
beschrankt war, sondern auch von griechischen Philosophen getibt wurde®
(Luca Mazzinghi 2018, 319 und 324).

Sehr verniinftig sind aber aus der Sicht des Weisheitsbuchs auch die
Menschen nicht. Vielmehr wird stindig ihre Unvernunft betont. Dauernd
muss Gott strafend und ermutigend eingreifen, damit sie wieder auf den
rechten Weg kommen. Gott legt ihnen ,wie vernunftlosen Kindern (g
mouotv dhoyloTolg) Strafen auf (Weish 12,25). Der Aloga-Begriff wird also
auch auf die Menschen bezogen.

119

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Einen biozentristischen oder sogar dkozentristischen Kontrapunkt setzt
schliefSlich die Passage in Weish 11,24-26: ,,Du liebst alles, was ist, (ta 6vta
mévta) / und verabscheust nichts von dem, was du gemacht hast; / denn
hittest du etwas gehasst, so hattest du es nicht geschaffen. / Wie kénnte
etwas ohne deinen Willen Bestand haben / oder wie konnte etwas erhalten
bleiben, das nicht von dir ins Dasein gerufen wire? / Du schonst alles, weil
es dein Eigentum ist, Herr, du Freund des Lebens (¢eidy d¢ névtwy, 61t od
¢oTwy, déomotar PLAGYUYe). Gott ist also wortlich iibersetzt ein Liebhaber
alles Seienden und ein Freund der beseelten Wesen. Solche Formulierun-
gen begegnen in den Texten der Stoa nirgends. Im Griechischen ist der
@uAoyvyog eigentlich derjenige, der feige am Leben hingt. ,Das Buch der
Weisheit dreht hier den Sinn des Wortes um und macht daraus ein Adjektiv
mit positiver Bedeutung” (Luca Mazzinghi 2018, 318) Gott ist wie ,ein
Hausvater, der hochste Riicksicht auf das Leben seiner Untertanen nimmt
und es achtet.“ (Luca Mazzinghi 2018, 323)

Der chronologische Durchgang durch die alttestamentlichen Biicher aus
der Zeit des Hellenismus macht also zundchst einmal deutlich, dass das
Frithjudentum gegeniiber griechischen Paradigmen ziemlich lange resistent
bleibt. Diese finden sich erst in den Biichern Jesus Sirach und Weisheit
— den beiden spitesten hier betrachteten Biichern des christlichen Alten
Testaments, die nicht in die hebréische Bibel des Judentums aufgenom-
men werden. Doch auch in diesen beiden werden die harten Thesen der
stoischen Anthropologie und ihres tiefen Grabens zwischen Mensch und
Tier immer noch durch traditionelle Uberzeugungen der hebriischen Bibel
gemildert. Grofles Gewicht erlangen sie dadurch nicht.

4.2 Philon von Alexandrien

In den Texten des Buchs der Weisheit haben wir die hellenistisch-frithji-
dische Gemeinde von Alexandrien bereits kennengelernt. Lange ist sie
Ursprung und Zentrum des hellenistischen Judentums, geht allerdings
wihrend des Aufstandes in den Jahren 115 bis 117 n.Chr. weitgehend un-
ter. Thr wohl bedeutendster Reprasentant ist Philon von Alexandrien (15
v.Chr. - 40 n.Chr.). Philon, dessen Muttersprache griechisch ist und der die
hebriische Sprache nicht versteht, kann als ein hervorstechendes Beispiel
fir die Symbiose von Hellenismus und Judentum im Diasporajudentum
des 1. Jahrhunderts gelten. Einerseits ist er fest in der jiidischen Tradition
verwurzelt, andererseits zutiefst von der griechischen Bildung gepragt (und

120

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

zwar nicht allein von der Stoa, wie es im Folgenden scheinen konnte!). Drei
Einfliisse sind fiir ihn von Bedeutung (Beatrice Wyss 2018, 379):

- seine grofSe Loyalitdt zum Judentum,

— seine Annahme der griechischen Kultur und Philosophie, wobei kaum
tiberschitzt werden kann, wie tief diese ,das Denken dieses glaubigen
Juden beeinflusst hat (... ein Muster fiir die christlichen Denker, die sich
in seinen Spuren bewegen)“ (Jacobus C.M. van Winden 1988, 1258), und

- seine tiefe Abneigung gegen die dgyptische Kultur, die ,in der ganzen
Antike bekannt oder gar beriichtigt fiir ihre Tierverehrung® ist (Beatrice
Wyss 2018, 397). Schon allein wegen des jiidischen Bilderverbots lehnt
Philon die agyptischen Tierkulte und ihre Theriomorphie ab, aber auch,
weil fiir ihn die unbegreifliche Gottheit nicht in einem Tier erfahren
oder erkannt werden kann.

Im Folgenden werden wir uns drei Werken Philons widmen: Zunéchst
dem bereits zitierten philosophischen Werk tiber die Tiervernunft De ani-
malibus, und dann zwei Werken, die die Tora gegeniiber der griechischen
Kultur zu verteidigen und als verniinftig zu erweisen versuchen: De virtuti-
bus, in dem es um die Gesetzestexte der Tora geht, und De opificio mundi,
in dem es um die Schépfungserzéhlungen der jiidischen Bibel geht.

In seinem vorwiegend philosophischen Werk iiber die Tiervernunft De
animalibus, das wie erwihnt nur in armenischer Ubersetzung erhalten
geblieben ist (vgl. Kapitel 3.6.1), widerlegt Philon die antistoischen und
anti-anthropozentristischen Argumente seines Neffen und Schwiegersohns
Tiberius Iulius Alexander: ,It is the anthropocentric view of the cosmos,
that all things - including animals — were made for man’s sake, that is
challenged by Alexander and defended by Philo.” (Abraham Terian 1981, 36;
zu De animalibus allgemein: Otto Kaiser 2015, 125-126)

Was Alexanders These angeht, Tiere konnten sprechen, unterscheidet
Philon zwischen den Bewegungen der Zunge und des Mundes einerseits
und deren Steuerung durch die Vernunftseele andererseits. Die ersten
hitten auch die Tiere, die zweite jedoch nur die Menschen (Philon, De
animalibus 73). Was wir von Tieren horten, seien ,bedeutungslose und
insignifikante Gerausche, die von den Tieren gemacht werden“ Philon, De
animalibus 98) - schlechter als die Laute menschlicher Stotterer (Philon,
De animalibus 99).

Mit Blick auf die angebliche Fahigkeit der Tiere zu Technik und Kunst-
fertigkeit betont Philon wie in einem stoischen Schulbuch, Kunst sei eine
erworbene Fihigkeit, Spinnen und Bienen wiirden sie aber nicht erwerben,

121

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

sondern hitten ihre Féhigkeiten wie alle Tiere ,von Natur aus, nicht durch
Lernen® (Philon, De animalibus 78). Ihre Aktivititen geschdhen auch nicht
durch freien Willensentschluss: ,Was immer sie tun, ist nicht-willentlich ge-
tan auf Grund der Besonderheit ihrer Verfassung® (Philon, De animalibus
80).

Schlieflich spricht Philon den Tieren auch das Denken rundheraus
ab. Das von Alexander erwdhnte Verhalten des Jagdhundes sehe nur wie
syllogistisches Schlieflen aus, doch sei das eine Téduschung (Philon, De
animalibus 84). AnschliefSend legt Philon die Messlatte fiir das Denken in
maximale Hohe: ,Sicherlich haben Tiere keinen Anteil an der Fahigkeit zu
denken, denn diese bezieht sich auf eine Vielzahl abstrakter Konzepte in
der Verstandeswahrnehmung von Gott, Welt, Gesetzen, provinzielle Prakti-
ken, Staat, Staatsangelegenheiten und zahlreicher anderer Dinge, die Tiere
nicht verstehen. (Philon, De animalibus 85)

Wenn Tiere aber weder Sprache noch Kunstfertigkeit noch Denken be-
sitzen, dann tut sich zwischen vernunftlosen Tieren und vernunftbegabten
Menschen ein tiefer Graben auf: ,Tiere auf das Niveau der menschlichen
Art zu heben und Ungleichen Gleichheit zuzuerkennen ist die Hohe der
Ungerechtigkeit. Indifferenten und fast unsichtbaren Kreaturen ernsthafte
Selbstbeschriankung zuzuschreiben ist eine Beleidigung derer, die die Natur
mit dem besten Teil begabt hat (Philon, De animalibus 100) Noch konse-
quenter konnte Philon die stoische Kosmologie kaum vertreten. Dabei geht
er nicht ernsthaft auf die empirischen Belege seines Neffen ein, vielmehr
bleiben seine eigenen Thesen ohne vertiefte naturwissenschaftliche Unter-
fitterung.

Ganz anders zeigt sich der Duktus jener Werke, in denen Philo die
Tora auslegt und gegen Angriffe aus der griechischen Kultur verteidigt.
Hier versucht er die durchgingige Kompatibilitdt seiner Religion mit der
hellenistischen ,,Leitkultur® nachzuweisen. Dabei kommt er nicht umhin,
im Einzelfall auch Thesen zu vertreten, die der Stoa nicht schmecken.

In dieser Richtung ist seine Abhandlung iiber die Tugenden ,De virtuti-
bus“zu lesen. Philon greift darin vier in der griechischen Kultur anerkannte
Tugenden auf und zeigt, wie breit diese in den Weisungen der Tora zu fin-
den sind: Tapferkeit, Humanitit (@ulavBpwio), Umkehrbereitschaft und
Edelmut. Am meisten Platz in seiner Darstellung nimmt die Humanitt ein.
Sie umfasst Milde (¢meikeia), Sanftmut (fpepdtnc), Giite (xpnotdtng) und
Barmbherzigkeit (§Aeog) (Walter T. Wilson 2015, 208). In der Tora richte
sich die Humanitit, so Philon, gegen JiidInnen und HeidInnen, Freie und

122

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

Sklavinnen, FreundInnen und FeindInnen sowie gegen Tiere und Pflanzen
(Katell Berthelot 2002, 49; Walter T. Wilson 2015, 208)13: ,,Er [Mose] stellte
Riicksichtnahme und Sanftmut nicht nur als grundlegend fiir die Beziehun-
gen der Menschen zu ihren Mitmenschen dar, sondern goss sie reich mit
verschwenderischer Hand auf die Natur der vernunftlosen Tiere (mpdg tog
@V aAdywv {Hwv @ioeg) und die verschiedenen Arten von kultivierten
Baumen aus.“ (Philon, De virtutibus 13, 81) Immerhin 23 der 227 Abschnit-
te widmen sich der Humanitét gegeniiber Tieren — ungefahr ein Zehntel
des gesamten Buches.

Im Einzelnen geht es um fiinf Gebote der Tora (vgl. dazu auch Robert M.
Grant 1999, 1-14):

- ,Wenn ein Rind, ein Schaf oder eine Ziege geboren wird, soll das Junge
sieben Tage bei seiner Mutter bleiben. (Lev 22,27; Philon, De virtutibus
25, 126-133) Eindrucksvoll schildert Philon hier den seelischen und kor-
perlichen Schmerz der Mutter, wenn ihr das Junge zu frith weggenom-
men wird.

- ,Ein Rind oder Schaf oder eine Ziege sollt ihr nicht an einem Tag zu-
gleich mit seinem Jungen schlachten.” (Lev 22,28; Philon, De virtutibus
26, 134-140)

- ,Du sollst ein Zicklein nicht in der Milch seiner Mutter kochen. (Dtn
14,21b; Philon, De virtutibus 26, 142-144)

- ,Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen.“ (Dtn
25,4; Philon, De virtutibus 27, 145)

- ,Du sollst nicht Ochse und Esel zusammen vor den Pflug spannen.“ (Dtn
22,10; Philon, De virtutibus 27, 146-147)

Die spannende Frage ist nun, wie Philon als stoisch beeinflusster Autor
diese tierethischen Gebote begriindet. Und hier sind zwei Argumentations-
figuren zu erkennen (Katell Berthelot 2002, 50-54):

13 Die Ahnlichkeit zu einer Fufinote im Hauptwerk Jeremy Benthams ist frappierend.
Bentham schreibt dort fast 1800 Jahre nach Philon: ,Der Tag ist gekommen, und
ich bin bekiimmert zu sagen, dass er an vielen Orten noch nicht vergangen ist, an
dem der grofiere Teil der Spezies unter der Bezeichnung Sklaven vom Gesetz exakt
auf derselben Grundlage behandelt wurde wie z.B. in England die niedrigeren Tierar-
ten noch immer. Vielleicht kommt einmal der Tag, da die iibrigen Geschopfe die
Rechte erwerben werden, die ihnen nie, wenn nicht durch die Hand der Tyrannei,
hitten vorenthalten bleiben kénnen: (Jeremy Bentham 1828, An Introduction to the
Principles of Morals and Legislation. A new edition, corrected by the author, London,
Bd. 2, 235-236; deutsche Ubersetzung nach Alberto Bondolfi (hg) 1994,78).

123

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vo

1)

2)

124

rgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Zwischen Menschen und Tieren bestehen Analogien: So interpretiert
Philon Dtn 22,10 zunéchst sachgerecht als Gebot der Tierethik so, dass
der Esel als der schwichere von beiden vor Uberforderung geschiitzt
werden soll: ,Es denkt an die Schwicheren und will sie nicht Unbeha-
gen oder Unterdriickung durch eine {iberlegene Kraft erleiden lassen.
(Philon, De virtutibus 27, 146) Dieses tierethische Prinzip iibertrigt er
dann per analogiam auf die Menschen, und dort per allegoriam auf das
Verhaltnis der JudInnen zu den HeidInnen. Der Ochs als im Sinne der
Kaschrut reines Tier reprasentiere das Judentum, der Esel als unreines
Tier das Heidentum. Das Gebot der Tora mahne die JiidInnen folglich
dazu, auch HeidInnen gerecht zu behandeln. ,Diejenigen, deren Seelen
Ohren haben, konnen es fast horen, wie es mit klarer und deutlicher
Stimme sagt, dass wir den Menschen anderer Nationen kein Unrecht
antun sollten, wenn wir ihnen nichts anderes als den Unterschied der
Rasse vorwerfen kénnen, was kein Grund zur Anklage ist, da nichts,
was weder Laster ist noch vom Laster stammt, einen Vorwurf begriin-
det (Philon, De virtutibus 27, 147) — Nun gehoren zum Analogieprin-
zip Ahnlichkeiten und Unihnlichkeiten. Doch obgleich die Unihnlich-
keiten zwischen vernunftbegabten Menschen und vernunftlosen Tieren
tiir Philon erheblich sind, diirfen Tiere dennoch auf gerechte Behand-
lung pochen, weil sie dhnlich wie Menschen leiden konnen. Diese
Schlussfolgerung hebt sich deutlich von der stoischen Argumentation
ab.

Der Vergleich von Tieren und Menschen folgt der Logik ,a minori ad
maius“; Wenn man schon bei Tieren die Mutter nicht gleichzeitig mit
ihrem Jungen téte (Lev 22,28), dann gelte das erst recht bei Menschen.
So wiirden zum Tode verurteilte Schwangere gemaf3 romischem Recht
erst nach der Geburt ihres Kindes hingerichtet. Philon sieht hier eine
kluge Padagogik am Werk: ,Moses [...] dehnte die Pflicht zur gerechten
Behandlung (¢mewés) auch auf vernunftlose Tiere (GAoya (o) aus,
so dass wir durch das Uben an Geschépfen anderer Art die Mensch-
lichkeit in einem viel umfassenderen Mafle gegeniiber Wesen zeigen
konnen, die uns selbst dahnlich sind” (Philon, De virtutibus 26, 140)
Diese Analogiebildung a minori ad maius ist bei Philon kein Ausdruck
eines Anthropozentrismus (gegen Abraham Terian 1981, 45), sondern
dessen Abmilderung. Denn das gerechte Verhalten gegeniiber Tieren
behilt fiir Philon einen eigenen moralischen Wert.

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

So kann er schlieffen: ,Ihr seht, wie grof3 die Giite (xpnotév) ist, die er
zeigt, und wie grofiziigig er sie auf jede Spezies ausgebreitet hat, zuerst auf
Menschen, selbst wenn sie Fremde oder Feinde sind, dann auf vernunftlo-
se Tiere, selbst wenn sie unrein sind, und zuletzt auf gesite Feldfriichte
und Bédume. Denn derjenige, der die Lektion der Gerechtigkeit zuerst im
Umgang mit den unbewussten Formen der Existenz gelernt hat, wird nicht
gegen diejenigen verstoflen, die mit tierlichem Leben ausgestattet sind,
und derjenige, der sich nicht darauf einlésst, die tierliche Schopfung zu
beldstigen, wird implizit gelibt, seine Fiirsorge auf vernunftbegabte Wesen
auszudehnen.” (Philon, De virtutibus 29, 160)

In ,,De opificio mundi“legt Philon schliefilich die ersten Kapitel der Bibel
aus. Zum ersten Mal verschrinken sich hier Kerngedanken der stoischen
Kosmologie und Ontologie mit jenen Texten, die wenig spater fiir nahezu
2000 Jahre zur Begriindung eines christlichen Anthropozentrismus heran-
gezogen werden. Auf vier inhaltliche Aspekte mochte ich im Folgenden
besonders achten: Die stoische Scala naturae muss mit der biblischen
Struktur des Siebentagewerks in Beziehung gesetzt werden. Die stoische
Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen muss iiberhaupt erst in den Text
eingebracht werden, da die Bibel diese Klassifizierung nicht kennt. Die
stoische Sicht des Menschen als Vernunftwesen muss mit der biblischen
Kategorie der Gottebenbildlichkeit zusammengedacht werden. Und der
stoische Anthropozentrismus muss mit dem biblischen Regierungsauftrag
an den Menschen verkntipft werden.

In Gen 1 wird die Reihenfolge in der Erschaffung der Tiere lebensraum-
lich geordnet, wie wir oben gesehen hatten (Kapitel 2.2). Je rdumlich niher
eine Gruppe von Tieren dem menschlichen Lebensraum steht, umso zeit-
lich naher zum Menschen wird sie erschaffen. Philon hingegen interpretiert
die Anordnung gemafd der stoischen Scala naturae ontologisch im Sinne
eines Voranschreitens von der Erschaffung der ,niederen zur Erschaffung
der ,hoheren® Tiere, wobei das quantitative Maf$ an ,,Seele; also an zentra-
ler Empfindung und Steuerung, die Zuordnung bestimmt. Insgesamt findet
Philon, ,dass es eine sehr schone (mdyxahog) Stufenfolge ist, in der die
Schopfung der Lebewesen nach seiner Anweisung erfolgte. Die roheste
und am wenigsten ausgebildete Seele ist der Gattung der Fische zugeteilt,
die vollkommenste und in jeder Hinsicht beste dem Menschengeschlecht,
die in der Mitte zwischen beiden liegende dem Geschlecht der Landtiere
und Luftwandler; die letztere ist nimlich empfindungsfahiger als die der
Fische, aber schwacher als die im Menschen waltende. Deshalb schuf er als
die ersten beseelten Wesen die Fische, die mehr von der kdrperlichen als

125

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

von der seelischen Substanz besitzen und gewissermaflen Lebewesen und
nicht Lebewesen sind, bewegte Unbeseelte, da ihnen nur zur Erhaltung des
Korpers etwas Seelenartiges beigemischt wurde [...] Nach den Fischen schuf
er die Vogel und Landtiere; denn diese sind schon empfindungsfahiger und
zeigen in ihrer Gestaltung deutlicher die Eigenart ihrer Beseeltheit. Zuletzt,
wie gesagt, schuf er den Menschen, dem er als besonderen Vorzug den
Geist schenkte, gewissermafien eine Seele der Seele (Yvyiig Ttvar Yuynv).*
(Philon, De opificio mundi 21, 64-66) Und nochmals bekriftigt Philon:
»Bei der Entstehung der Einzelwesen ist aber die Ordnung diese, dass
die Natur mit dem Unbedeutendsten anfingt und mit dem Allerbesten
authort (Philon, De opificio mundi 22, 67)

Wenn man Philons Darstellung folgt, miisste man annehmen, dass die
Wassertiere am vierten, die Luft- und Landtiere am fiinften und allein
der Mensch am sechsten Tag erschaffen wurde. So erzdhlt es aber Gen
1 nicht. Dort werden {iberhaupt nur zwei Gruppen von Lebewesen unter-
schieden: Am fiinften Tag werden jene Lebewesen geschaffen, die sich nicht
im Lebensraum des Menschen aufhalten, und am sechsten Tag jene Lebe-
wesen, die sich im Lebensraum des Menschen aufhalten - inclusive des
Menschen selbst. Philon ignoriert diese Gliederung des biblischen Textes
ganz bewusst, weil sie nicht zum dreigliedrigen Konzept der stoischen Scala
naturae passt, dem er aber folgen mdchte. ,Philon [...] liest die Resultate
der Forschung seiner Zeit in den Pentateuch hinein.” (Beatrice Wyss 2018,
384) In einer Zeit, in der Theorien iiber den Anfang der Welt sehr gefragt
sind, mochte er nachweisen, dass die biblische Schopfungserzahlung mit
der aktuellen Naturphilosophie vereinbar ist (Beatrice Wyss 2018, 385).

Schliissig ordnet sich in die stoische Scala naturae die (unbiblische)
Qualifizierung der Tiere als Aloga ein, die u.a. im folgenden Zitat betont
ist: ,Unter den existierenden Dingen gibt es zunéchst solche, die weder mit
Tugend noch mit Schlechtigkeit etwas zu schaffen haben, wie die Pflanzen
und die vernunftlosen Tiere ({Ho dAoya), jene, weil sie unbeseelt (Gyvyd)
und nicht mit Vorstellungsvermdgen versehen (dgavtdotw ¢ioet) sind,
diese, weil Geist und Vernunft (voig xai Adyog) ihnen abgeht; Geist und
Vernunft sind aber gleichsam das Haus, in dem Schlechtigkeit und Tugend
sich authalten. Dann gibt es wieder solche, die nur Tugendhaftigkeit besit-
zen und an keiner Schlechtigkeit Anteil haben, wie die Gestirne; denn die-
se, sagt man, sind Lebewesen und zwar verniinftige Lebewesen, oder viel-
mehr jedes einzelne ganz Vernunft, jedes durchaus tugendhaft und fiir alles
Bose unempfinglich. Endlich gibt es Wesen von gemischter Natur, wie der
Mensch, der alle Gegensitze in sich aufnimmt: Verstand und Unverstand,

126

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

Sittsamkeit und Zuchtlosigkeit, Tapferkeit und Feigheit, Gerechtigkeit und
Ungerechtigkeit, um es kurz zu sagen, Gutes und Boses, Schones und
Hassliches, Tugend und Laster (Philon, De opificio mundi 24, 73) Aus
dieser Passage wird deutlich, dass die stoische Scala naturae als vierte und
oberste Stufe die Gestirne einschlief3t, die als Lebewesen von reiner Ver-
nunft sogar dem Menschen iiberlegen seien. In der biblischen Erzéhlung
hingegen werden die Gestirne nicht nach dem Menschen geschaffen, wie
man es jetzt eigentlich erwarten wiirde, sondern am vierten Tag und damit
sogar vor den Luft- und Wassertieren. Der vierte Tag ist wie der erste und
der letzte der zeitlichen Ordnung gewidmet. Die Gestirne haben also in
der Bibel keinen ontologisch begriindeten Platz, sondern einen funktional
bestimmten: Sie dienen zur Bestimmung der Zeit.

Schaubild: Gliederung der Erschaffung der Lebewesen nach Gen 1 und nach
Philon

Gen 1 Philon,
De opificio mundi 21, 64-67.73

Vierter Tag: Die Gestirne als Zeit- | Fische: mehr Kérper als Seele
anzeiger (keine Lebewesen)

Fiinfter Tag: Luft- und Wassertiere | Vogel und Landtiere: deutlicher be-
- jene Lebewesen, die nicht im Le- | seelt
bensraum des Menschen leben

Sechster Tag: Landtiere und|Mensch: Geist als Seele der Seele,
Mensch - jene Lebewesen, die im |jedoch nur teils Vernunft
Lebensraum des Menschen leben

Gestirne: noch iiber den Menschen
stehend, beseelt, ganz Vernunft

Nun aber leitet Philon zur Reflexion der Sonderstellung des Menschen und
damit zur Interpretation von Gen 1,26-28 {iber: ,Es konnte aber einer nach
dem Grunde fragen, weshalb der Mensch das letzte Stiick der Weltschop-
fung ist... Diejenigen nun, die tiefer in den Sinn der Gesetze eingedrungen
sind und ihren Inhalt mdglichst griindlich erforschen, geben als Grund an,
dass Gott den Menschen durch die Gewédhrung der Vernunft (petadovg 6
Beog avBpwmw Tiig Aoyiki|g), die ja die beste Gabe war, mit sich selbst ver-
wandt machte und deshalb auch alles tibrige ihm nicht missgénnen wollte,
dass er also ihm, dem verwandtesten und liebsten Lebewesen (oixetotdtw

127

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

xal QUATaTw (Dw) alles in der Welt vorher bereitstellte, weil er wollte, dass
ihm gleich nach seiner Erschaffung keines der Dinge fehle, die zum Leben
und zum guten Leben (mpdg te 10 ijv xol 10 €0 {fjv) notwendig sind.
(Philon, De opificio mundi 25, 77; vgl. Jonathan D. Worthington 2011, 145)
Diese Interpretation von Gen 1 ldsst einerseits die zentrale Rolle erkennen,
die Philon der Vernunftbegabung des Menschen véllig ohne Bezug zum
biblischen Text zuschreibt, andererseits klingt ein Anthropozentrismus an,
der den Menschen zum Ziel der Schépfung macht und nicht den Sabbat,
wie es die Logik der biblischen Erzdhlung ist.

Aus dem Gesagten ergibt sich folgerichtig, dass die Gottebenbildlichkeit
in Gen 1,26-27 mit der Teilhabe am gottlichen Nous bzw. Logos interpre-
tiert wird: ,Reason is man’s special prerogative, whereby he is made superi-
or to other animals.* (Abraham Terian 1981, 38)! Dabei schwankt Philon
zwischen der relational-funktionalen Interpretation des Menschen als Got-
tes Ebenbild und Stellvertreter auf Erden und der essenzontologischen
Interpretation der menschlichen Vernunft nach dem Bild der gottlichen
Vernunft.

Fiir die erste, relational-funktionale Interpretation, die ganz im Sinne
des hebridischen Textes von Gen 1 ist, stehen Vergleiche des Menschen mit
einem Wagenlenker und Steuermann, aber vor allem mit einem Statthalter
des gottlichen Konigs, der fiirsorglich fiir die anderen Geschopfe da sein
solle. So schreibt Philon: ,Als einen Wagenlenker und Steuermann schuf
also der Schopfer zuletzt den Menschen, damit er die Ziigel und das Steuer
der Regierung fiihre tiber alle irdischen Dinge und die Sorge (¢mpéheia)
fiir die Tier- und Pflanzenwelt iibernehme, gleichsam als Statthalter des ers-
ten und hochsten Konigs (Umapyog tod mphtov kot peydiov Ppaciiéwg).
(Philon, De opificio mundi 29, 88)

Die zweite, essenzontologische Interpretation, die nicht dem hebraischen
Originaltext der Bibel entspricht, basiert auf der Ubersetzung der Septua-
ginta und lautet folgendermaflen: ,Nach allen anderen Geschopfen also
ist, wie gesagt, der Mensch geschaffen worden, und zwar, wie es heift,
,nach dem Bilde Gottes und nach seiner Ahnlichkeit (ka1 eixéva Oeod kol

14 Der Gedanke, dass die menschliche Vernunft nach dem Bild der géttlichen Vernunft
gestaltet ist, findet sich im gesamten Werk Philons: De opificio mundi 6, 24-25; 23,
69; 46, 134 - 48, 139; Legum allegoriae 1, 31; 1, 42; 3, 96; Quod deterius potiori
insidiari soleat 80-85; De plantatione 18-19; Quis rerum divinarum heres 56-57;
230-231; De fuga et inventione 71; De somniis 1, 74; De vita Mosis 2, 65; De decalogo
134; De specialibus legibus 1, 81; 1, 171; 3, 83; 3, 207; De virtutibus 37, 203-205;
Quaestiones et solutiones in Genesin 1, 4-5 (vgl. Abraham Terian 1981, 131).

128

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

kaf’ opoiwowy, Gen 1,26). Sehr richtig; denn kein erdgeborenes Wesen ist
Gott so dhnlich wie der Mensch. Diese Ahnlichkeit darf man aber nicht
in der Eigentiimlichkeit des Korpers (o@pa) vermuten; denn weder hat
Gott menschliche Gestalt noch ist der menschliche Kérper gottahnlich.
Jene Ebenbildlichkeit bezieht sich nur auf den Fithrer der Seele, den Geist
(xoTa TOV TAS YuyHs Nyepdva voiv); denn nach dem einzigen fithrenden
Geist des Weltalls als Urbild wurde der Geist in jedem einzelnen Menschen
gebildet, der also gewissermaflen der Gott des Korpers ist, der ihn als
gottliches Bild in sich trdgt. Denn was der grofie Lenker im Weltall ist, das
ist wohl der menschliche Geist im Menschen.* (Philon, De opificio mundi
23, 69)

Philon zitiert Gen 1,26 wortlich aus der Septuaginta. Bereits dort steht
die Priposition x&ta mit Akkusativ. Sie bezeichnet ein Ziel, auf das hin
etwas getan wird, oder eine Ahnlichkeit mit einem Vorbild. Das entspricht
aber nicht dem, was der hebriische Text sagt. Georg Fischer iibersetzt
diesen sehr wortgetreu so: ,Wir wollen ,Mensch’ machen als unsere Statue,
wie unsere Ahnlichkeit!... Und Gott schuf den Menschen als seine Statue,
als Statue Gottes schuf er ihn.“ (Georg Fischer 2018, 148 und 153) Fischer
interpretiert dabei das dreimalige ,als unsere Statue® im Sinne einer Na-
hebeziehung und das ,wie unsere Ahnlichkeit® im Sinne einer bleibenden
Verschiedenheit (Georg Fischer 2018, 152). — Philon hingegen macht daraus
wie die Septuaginta eine seinsmiflige Ahnlichkeit und benennt deren Ge-
halt: Es ist der Nous (vgl. Jonathan D. Worthington 2011, 144-145). Die
Steuerungsfunktion des menschlichen Nous wird allerdings nicht auf die
Schopfung, sondern ganz im Sinne des stoischen Hegemonikon allein auf
den Menschen bezogen.

Bei seiner Interpretation der zweiten, élteren Schopfungserzahlung Gen
2 kommt Philon auf den Gedanken der Ahnlichkeit zwischen Gott und
Mensch zuriick. Nun verwendet er statt Nous die Begriffe A6yog/ Aoyiopos,
bleibt aber ansonsten ganz auf dem einmal eingeschlagenen Pfad: ,Dass
er aber auch hinsichtlich der Seele vorziiglich war, ist ebenso klar; denn
zu ihrer Bildung beniitzte Gott als Vorbild nicht eins von den in der
Schépfung vorhandenen Dingen, sondern, wie gesagt, einzig und allein
seine eigene Vernunft (Aéyog); deren Abbild und Nachahmung (Gen 1,26),
sagt er also, sei der Mensch geworden, da ihm in das Antlitz gehaucht
wurde (Gen 2,7), wo der Sitz der Sinne ist, mit denen der Schopfer den
Korper beseelte; nachdem er aber die Vernunft als Herrscherin (tov 8¢
Paciréa Aoyopov) eingesetzt hatte, iibergab er diesem fithrenden Teil (@
nyepovik®) die Sinne...“ (Philon, De opificio mundi 48, 139) Insgesamt

129

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

tiberwiegt also die Interpretation der Gottebenbildlichkeit des Menschen
im Sinne einer essenzontologischen Aussage: Der Mensch hat die Vernuntft,
mit deren Verleihung Gott den Menschen nach seinem Bild geschaffen hat.

Schlief3lich legt Philon auch das sogenannte ,Dominium terrae“ aus, also
den Regierungsauftrag iiber die Erde in Gen 1,28: ,Aus diesem Grunde hat
ihn auch der Vater, da er ihn als ein von Natur zum Herrschen geeignetes
Wesen schuf (yevvijoag adtov 6 mathp flyepovikov @uoet {@ov), nicht
nur tatsachlich, sondern auch durch ein ausdrickliches Gotteswort zur
Herrschaft (BaoiAéa) tber alles eingesetzt, was unter dem Monde auf dem
Lande und im Wasser und in der Luft lebt.“ (Philon, De opificio mundi
28, 84)> Anders als in De opificio mundi 29, 88 ist hier nicht von Statthal-
terschaft, sondern von Herrschaft die Rede.

Spannend ist nun auch die Interpretation der zweiten Schépfungserzéh-
lung bei Philon. Fiir unser Thema sind vor allem drei Aspekte von Bedeu-
tung: Zundchst einmal skizziert Philon von Adam (und zwar noch ohne
Eva, die bei Philon sehr schlecht wegkommt!) ein Bild der Perfektion:
sJener erste Mensch aber, der erdgeborene, der Stammvater unseres ganzen
Geschlechts, war, wie mir scheint, von allen der beste (éxdtepov Gpiotog),
sowohl hinsichtlich der Seele als auch des Korpers, und tibertraf die Nach-
kommen in hohem Grade.“ (Philon, De opificio mundi 47, 136)

Als Beleg fiir die Vollkommenheit der Seele fithrt Philon sodann die
Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26-27 an, allerdings mit anderen als den
in der Septuaginta genannten Begriffen. Diese Gottebenbildlichkeit wird
fiir ihn auch daran erkennbar, dass die menschliche Seele im Unterschied
zum Leib nicht aus vorhandener Materie geschaffen wird, sondern durch
das Anhauchen. Schliefllich sieht er die stoische Anthropologie in der bibli-
schen Szene aufs Beste bestitigt: Die Vernunft ist die Kénigin und Fiihrerin
der Sinne: ,Dass er aber auch hinsichtlich der Seele vorziiglich war, ist
ebenso klar; denn zu ihrer Bildung beniitzte Gott als Vorbild nicht eins von
den in der Schopfung vorhandenen Dingen, sondern, wie gesagt, einzig
und allein seine eigene Vernunft (pévw t@ £ovtod Adyw); deren Abbild
und Nachahmung (&meiéviopo kol pipnpo), sagt er also, sei der Mensch
geworden, da ihm in das Antlitz gehaucht wurde, wo der Sitz der Sinne
ist, mit denen der Schopfer den Korper beseelte (¢éy0xwaoev); nachdem er

15 Dass die menschliche Herrschaft iiber die Tiere dem Menschen von Gott tibertragen
wird, ist ein bei Philon vielfach zitierter Gedanke: De opificio mundi 28, 83 - 29, 88
und 52, 148-150; De specialibus legibus 2, 69; Legum allegoriae 1, 9; De mutatione
nominum 63; Quaestiones et solutiones in Genesin 1, 18-23; De Abrahamo 45 (Abra-
ham Terian 1981, 45).

130

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

aber die Vernunft als Konigin eingesetzt hatte (t0v 8¢ PaciAéo Aoyiopov
évidpuodpevog), libergab er diesem fithrenden Teil (t@ 1jyepovike) die
Sinne, dass er sich von ihnen [...] bedienen lasse (Philon, De opificio
mundi 48, 139)

Dieser so vollkommene Adam wird von Philon im zweiten Schritt sei-
ner Interpretation als Kosmopolit im Haus der Welt beschrieben. ,Dieses
Bild eines weltweiten Staates, in dem der Mensch als Gouverneur Gottes
regiert, hatte Philo in seiner Interpretation von Gen 1,26 bereits vorgezeich-
net.“ (Gerhard Biising 1998, 200) Die Hierarchie in diesem Welthaus ist
allerdings ziemlich steil, die Tiere miissen sich namlich ducken und gehor-
chen. Sie sind keine BiirgerInnen und haben folglich auch keine Rechte:
~Wir werden uns aber ganz wahrheitsgemdf} ausdriicken, wenn wir jenen
Urahn nicht blof§ den ersten Menschen, sondern auch den einzigen Welt-
biirger (pévov xoopomoAitnv) nennen. Denn Haus und Stadt war ihm die
Welt (fjv yap oixog adt® ol moMg 6 k6opog), da noch kein Gebédude
von Menschenhand aus Baumaterial von Stein und Holz gezimmert war;
in ihr wohnte er wie in der Heimat mit vollkommener Sicherheit und
ohne Furcht, da er der Herrschaft iiber die Erdenwelt gewiirdigt wurde
(mepryelwv fiyepoviog a&iwbeic) und alle sterblichen Wesen sich vor ihm
duckten und belehrt oder gezwungen waren, ihm als ihrem Gebieter zu
gehorchen (Umaxovetv twg deamdty).“ (Philon, De opificio mundi 49, 142)

Das kosmopolitische Biirgerrecht kommt dem Adam allein auf Grund
seiner Verwandtschaft mit dem gottlichen Logos zu - woraus sich gut
stoisch erklirt, warum den Tieren kein Biirgerrecht zusteht. ,Seine Nach-
kommen aber, die seine Eigenart teilen, miissen auch die Merkmale der
Verwandtschaft mit dem Ahnherrn, wenn auch getriibt, bewahren. Worin
aber besteht diese Verwandtschaft? Jeder Mensch ist hinsichtlich seines
Geistes der gottlichen Vernunft verwandt (még dvOpwmog kota pev v
davolav wreiwtor Adyw Beiw), da er ein Abbild, ein Teilchen, ein Abglanz
ihres seligen Wesens ist; in dem Bau seines Korpers aber gleicht er der
ganzen Welt.“ (Philon, De opificio mundi 51, 146)

In diesen Kontext stellt Philon nun die Namensgebung der Tiere durch
Adam. Dazu reflektiert er die ,hofische Sitte (Gerhard Biising 1998, 200),
gemaf3 der der Herrscher den Untergebenen zuerst ansprechen muss und
nicht umgekehrt. ,Ireffend schreibt er auch dem ersten Menschen die
Namengebung zu (tnv 0éowv t@v dvopdtwv); denn Sache der Weisheit
und Konigswiirde (cogiag kot Baciheiog) ist dies; ein Weiser aber war
er durch Selbstunterricht und durch eigene Belehrung, da er von Gottes
Hand geschaffen war, und auch ein Konig; dem Herrn aber kommt es

131

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

zu, jeden seiner Untergebenen anzusprechen. Eine auflerordentliche Herr-
schermacht (30vapig dpyfic) umgab aber natiirlich den ersten Menschen,
den Gott mit Sorgfalt gebildet und des zweiten Ranges gewiirdigt hat,
indem er ihn zu seinem Statthalter (Umapyov avtod) und zum Herrn aller
anderen (GAAwv amdvtwv Nyepdva) einsetzte, da doch auch die um so viele
Generationen spiter lebenden Menschen [...] noch {iber die Vernunftlosen
gebieten (deomélovot Twv aAéywv)“ (Philon, De opificio mundi 52, 148).

Nun konnte man angesichts der Vielzahl an Begriffen fiir die Herrschaft
des Menschen iiber die Schopfung leicht dazu neigen, dem Menschen
unumschriankte Macht zuzugestehen. Das ist jedoch keineswegs Philons
Absicht. Im Gegenteil: ,,Philo versteht die Benennung der Tiere nach Gen
2,19f. als Ausdruck der herausragenden Weisheit und des besonderen Ver-
standes des Menschen.“ (Gerhard Biising 1998, 201) Wie ein Schiiler vor sei-
nem Lehrer muss der Mensch beweisen, dass er die Natur der Tiere erkennt
und ihnen entsprechende Namen gibt: ,Er sagt also, dass Gott alle Tiere
zu Adam hinfiihrte, da er sehen wollte, welchen Namen er jedem beilegen
wiirde (Gen 2,19), [...] Er priifte ihn, wie ein Lehrer den Schiiler, indem
er die in der Seele ruhende Fahigkeit erweckte und sie zu einem der ihr
obliegenden Geschifte berief, damit er aus eigener Kraft die Namen gebe,
nicht ungehdrige und unpassende, sondern solche, die die Eigenschaften
der Dinge sehr gut zum Ausdruck bringen. Denn da die Denkkraft in der
Seele noch ungetriibt war und noch keine Schwiche oder Krankheit oder
Leidenschaft eingedrungen war, so nahm er die Vorstellungen von den
Korpern und Gegenstanden in voller Reinheit in sich auf und gab ihnen die
zutreffenden Namen, da er gut erriet, was sie bezeichneten, so dass an ihrer
Benennung zugleich auch ihre Natur erkannt werden konnte (von87jvat tag
@voel avtv).” (Philon, De opificio mundi 52, 149-150)

Ziehen wir eine Bilanz der Analysen von De opificio mundi:

- Die stoische Scala naturae, zu dieser Zeit der biologische state of the art,
ist das dominierende Paradigma fiir die Deutung des Siebentagewerks.
Um ihretwillen erweckt Philon sogar den Eindruck, bestimmte Werke
hétten an anderen Tagen stattgefunden als es die Bibel erzéhlt (die Was-
sertiere am vierten Tag statt am fiinften, die Landtiere am fiinften Tag
statt am sechsten, die Gestirne am siebten statt am vierten). Wahrend
die Bibel die raumliche Ndhe zum Menschen und damit eine nichthier-
archische Beziehungskategorie als Gliederungsprinzip verwendet, deutet
Philon den Text im Sinne einer essenzontologischen Hierarchie, eben
einer Scala naturae.

132

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

— Die stoische Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen, die der Bibel fremd
ist, bestimmt Philons Sicht der Lebewesen. Allerdings hat sie bei ihm
viel weniger ethische Konsequenzen als bei den Stoikern. Die Folgerung,
der Mensch kénne die Tiere unbegrenzt niitzen, findet sich bei ihm
jedenfalls nicht. Im Gegenteil bindet Philon die menschliche Herrschaft
an seine Einsicht und Weisheit - sie verpflichtet.

- Die stoische Sicht des Menschen als Vernunftwesen erkennt Philon in
der biblischen Rede von der Gottebenbildlichkeit. Hier markiert er eine
folgenschwere Verschiebung von einer relational-funktionalen Interpre-
tation des Menschen als Statthalter Gottes auf Erden hin zu einer essen-
zontologischen Interpretation des Menschen als des einzig vernunftbe-
gabten Wesens. Diese Verschiebung hatte sich, wie wir gesehen haben,
in der Septuaginta bereits angebahnt. Doch soweit ich sehen kann, ist
Philon der erste, der sie ausfiihrlich und explizit dokumentiert. Umso
bemerkenswerter ist es, dass er mitunter weiterhin vom Menschen als
Statthalter des gottlichen Konigs spricht, ja dass er bei der Auslegung von
Gen 2 diese Statthalterschaft sogar zu einem Leitmotiv seiner Darstellung
macht.

- Der biblische Regierungsauftrag ist damit bereits angesprochen. Bemer-
kenswert ist, dass sich in den hier untersuchten Texten keinerlei Spuren
eines harten Anthropozentrismus finden. Obgleich Philon den ,rational
divide® zwischen vernunftlosen und vernunftbegabten Lebewesen ohne
zu zogern mitvollzieht, bleiben die ethischen Konsequenzen daraus be-
grenzt. Hier macht sich im Licht von De virtutibus offenbar doch die
Tierfreundlichkeit der Tora bemerkbar. An ihr hélt Philon fest und ver-
teidigt sie gegen Angriffe von auflen.

Philon ist der erste (greifbare) Schriftsteller, der die jiidische Bibel und
Religion mit der Brille griechischer und v.a. stoischer Philosophie gelesen hat.
Viele der entscheidenden Paradigmenwechsel, die das frithe Christentum
wenig spater {ibernehmen wird, haben er und seine jiidische Diasporage-
meinde in Alexandria angebahnt. Nicht nur an diesem Punkt, aber eben auch
an ihm ist er zum Bindeglied zwischen griechischer Philosophie und friih-
christlicher Theologie geworden — mit enormen Folgen fiir die neu aufzie-
hende Religion und ihre Entwicklung iiber mindestens zwei Jahrtausende.

133

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Wie schon im Alten Testament wimmelt es auch im Neuen nur so von
Tieren. Allerdings thematisieren die meisten diesbeziiglichen Stellen der
Evangelien die Beziehung zwischen Hirt und Herde als Metapher fiir die
Beziehung zwischen Gott bzw. Christus und den Seinen. Oder aber die
Tiere tauchen als Ressource (Fische) oder Kulisse (die Schweine im Gleich-
nis vom barmherzigen Vater) auf. Fiir unsere Frage nach der neutestament-
lichen Tierethik und dem Ursprung des christlichen Anthropozentrismus
bleiben nur wenige relevante Passagen. Zunichst werden wir auf einige
Aussagen schauen, die vermutlich Jesus selbst zugerechnet werden konnen.
Dann stehen Paulus und die Evangelisten im Fokus. Schliefilich soll auf den
Umgang der frithen Kirche mit dem Schichtgebot geblickt werden, dem
wohl widerstandigsten tierethischen Gebot der Tora. Auf diese Weise lassen
sich die allerersten Entwicklungen in neutestamentlicher Zeit hinreichend
nachzeichnen.

4.3.1 Jesus von Nazaret

Wie denkt Jesus von Nazaret selbst tiber die Tiere? Welchen Stellenwert
haben sie in seiner Schépfungstheologie und seiner Ethik? Sehr reichhaltig
sind seine Auflerungen zu dieser Frage nicht - sie steht nicht im Fokus
seiner Verkiindigung. Jedoch erméglichen einige seiner Impulse, die primar
nicht auf die Tierethik, sondern auf die zwischenmenschliche Ethik zielen,
Riickschliisse auf seine Rezeption und Interpretation der alttestamentlichen
Tierethik. Drei Jesusworte, die sich abgesehen von Differenzen in Details
gleichlautend bei Matthdus und Lukas finden, also der sogenannten Logi-
enquelle Q entstammen, sind dafiir einschldgig. Zwei von ihnen sind von
der alttestamentlichen (vorhellenistischen) Weisheitstradition inspiriert, ei-
nes reagiert auf die zeitgendssische Tora-Auslegung. In allen dreien tauchen
jene beiden Argumentationsfiguren auf, die wir schon bei Jesu Zeitgenos-
sen Philon beobachtet haben: Die Analogiebildung zwischen Menschen
und Tieren und das Argumentieren a minori ad maius. Um folgende Jesus-
logien geht es:

- In Mt 6, 26 (par Lk 12,24) heifit es: ,,Seht euch die Vogel des Himmels
an: Sie sden nicht, sie ernten nicht und sammeln keine Vorrate in Scheu-
nen; euer himmlischer Vater ernahrt sie. Seid ihr nicht viel mehr wert
als sie?” Zundchst werden hier die Vogel als Zeugnis fiir Gottes treue

134

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Sorge angefiihrt, die er vollig unabhédngig davon schenkt, ob jemand
sat und erntet und Vorrite anlegt oder nicht (Ulrich Luz 52002, 479).
Lukas verstarkt diese Aussage noch dadurch, dass er von ,Raben® spricht,
also von Voégeln, die von der Saat und den Lebensmittelabfdllen des
Menschen leben und deswegen zur damaligen Zeit keinen guten Ruf
genieflen (Francois Bovon 1996, 304). Dem folgt Jesu Uberbietungsargu-
ment in Form der Frage, ob die Menschen nicht viel mehr wert seien
als die Vogel. Wie schon oben betont, werden in beiden Argumentati-
onsfiguren Ahnlichkeiten und Unahnlichkeiten zwischen Menschen und
Tieren vorausgesetzt. Als Beleg fiir einen Anthropozentrismus kann der
Satz daher nicht herangezogen werden. Gott sorgt fiir die Tiere aus purer
Schopferliebe - in seinen Augen haben sie einen eigenen Wert. Der Satz
untermauert also den biblischen Biozentrismus.

- In eine dhnliche Richtung geht Mt 10,29-31 (par Lk 12,6-7): ,Verkauft
man nicht zwei Spatzen fiir einen Pfennig? Und doch fillt keiner von ih-
nen zur Erde ohne den Willen eures Vaters. Bei euch aber sind sogar die
Haare auf dem Kopf alle gezdhlt. Fiirchtet euch also nicht! Thr seid mehr
wert als viele Spatzen.” Wiederum bildet Jesus zunédchst die Analogie
zwischen (bei Matthdus zwei, bei Lukas fiinf) Spatzen als 6konomisch
betrachtet nahezu wertlosen, weil billigsten essbaren Vogeln, die auf dem
Markt angeboten wurden (Ulrich Luz 1990, 128), und Menschen: Gottes
Fiirsorge gilt beiden, wie auch beide von Gott abhdngig sind. Der Nutz-
wert ist offensichtlich nicht alles und nicht einmal das Entscheidende
— eine klare Absage an die Versuchung des Anthropozentrismus. Dann
taucht wie schon an der vorangehend interpretierten Stelle das Argument
a minori ad maius auf.

- SchlieSlich lautet Mt 12,11-12 (par Lk 14,5): ,Wer von euch, der ein einzi-
ges Schaf hat, wird es nicht packen und herausziehen, wenn es ihm am
Sabbat in eine Grube fallt? Wie viel mehr ist ein Mensch als ein Schaf?
Darum ist es am Sabbat erlaubt, Gutes zu tun.” Damit die Analogie
zwischen Schaf (bei Lukas ein Ochs) und Mensch funktioniert, muss
man annehmen, dass beiden um ihrer selbst willen geholfen wird. Das
Tier wird also primar nicht deswegen aus dem Brunnen gezogen, weil es
fiir seinen Besitzer einen hohen dkonomischen Wert hat, sondern weil
es leidet'®. Lukas unterstreicht das noch, indem er nicht nur den Ochsen

16 Das wird noch klarer, wenn man bedenkt, dass die Praxis, das Tier am Sabbat aus
dem Brunnen zu ziehen, zur Zeit Jesu keineswegs unumstritten ist. Die Essener ver-
bieten eine solche Hilfe fir das Tier, die Rabbinen winden sich, indem sie entweder

135

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

als in den Brunnen gefallenes Lebewesen erwéhnt, sondern alternativ
auch den eigenen Sohn (Walter T. Wilson 2015, 204): ,Wer von euch
wird seinen Sohn oder seinen Ochsen, der in den Brunnen fillt, nicht
sofort herausziehen, auch am Sabbat?“ Folgerichtig lasst Lukas das Uber-
bietungsargument a minori ad maius weg, das fiir die Analogie Sohn -
Mensch kaum in Anwendung gebracht werden konnte. Die Gleichheit
zwischen Ochs, Sohn und Krankem wird so noch stirker betont. Insges-
amt ist die gedankliche Nahe zu Philon uniibersehbar. ,While Philo inter-
prets laws about the treatment of animals in terms of their implications
for the treatment of people, Matthew addresses a legal question about the
treatment of people with an illustration about the treatment of animals.*
(Walter T. Wilson 2015, 221)

Jesus stellt also Tiere und Menschen als gleichermafien bediirftige, von der
liebenden Zuwendung des Schépfers abhéngige, zugleich jedoch von Gott
fiirsorglich geliebte Wesen dar — und zieht daraus fiir das menschliche
Verhalten gegeniiber beiden analoge ethische Forderungen. , Although the
statements in Matt 6,26, 10,29-31, and 12,12 are couched in arguments a
minori ad maius, they do not have the effect of setting human beings on a
different plane of existence vis-4-vis non-human beings. Instead, attention
is drawn to the mutuality of people and animals as members of creation,
which, as such, are united in their dependence on God’s provision, which
extends even to individual members of each species” (Walter T. Wilson
2015, 220) Von einem Anthropozentrismus konnen diese Logien kaum
weiter entfernt sein.

4.3.2 Paulus von Tarsos

Anders sieht die Sache aus, wenn wir die Briefe des Apostels Paulus (um 5
n.Chr. Tarsos — 65 Rom) durchgehen. Paulus, geboren und aufgewachsen in
Tarsos und damit ein Représentant des hellenistischen Diasporajudentums,
das die Septuaginta als Schriftbasis verwendet, ist nicht iibermaflig stark
von der griechischen Philosophie beeinflusst. In einigen ethischen, darun-
ter auch tierethischen Fragen ist er jedoch signifikant von der Stoa gepragt.

nur die Fiitterung des Tieres erlauben oder zur Bedingung machen, dass der Mensch
nur Hilfe zur Selbsthilfe leistet und das Tier mit eigener Kraft aus der Grube steigt.
Fiir Jesus steht es hingegen vollig aufSer Frage, dass man dem Tier helfen muss und
als Praktiker vom Land auch hilft (Ulrich Luz 1990, 238).

136

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Das wird einerseits an seiner groflartigen Anthropologie des Gewissens
(Rom 2,14-15) deutlich, in der er die deuteronomische Herzenstheologie
mit den stoischen Lehren vom Gewissen und der Normativitdt der mensch-
lichen Natur verbindet. Andererseits ist seine ablehnende Bewertung ho-
mosexuellen Verhaltens (Rom 1,26-27; 1 Kor 11,14) klar stoisch beeinflusst,
denn wieder taucht der fiir die hebrdische Bibel untypische Verweis auf
die Natur bzw. die Widernatiirlichkeit auf. Auch die typisch griechische,
biblisch aber vollig unbekannte Redeweise vom ,Gebrauch® der Sexualitat
verrat die Herkunft dieser paulinischen Gedanken.

Auf Tiere nimmt Paulus in seinen Briefen nur selten Bezug. Bemerkens-
wert ist allerdings seine Auslegung des tierethischen Gebots der Tora aus
Dtn 25,4 ,,Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen.
Zur Erinnerung: Philon hatte dieses Gebot in De virtutibus 27, 145 so
ausgelegt, dass der Schopfer seine Giite und Fiirsorge unabhingig von
der Spezies gegeniiber allen Geschopfen erweist (vgl. Kapitel 4.2). Jesus
interpretiert dieses Gebot zwar nirgends, bewegt sich in seiner Haltung
gegeniiber den Tieren aber auf derselben Linie wie Philon in De virtuti-
bus. Paulus hingegen schreibt in 1 Kor 9,9-10: ,Liegt denn Gott etwas an
den Ochsen? Spricht er nicht allenthalben unseretwegen? Ja, unseretwegen
wurde geschrieben: Der Pfliiger wie der Drescher sollen ihre Arbeit in der
Erwartung tun, ihren Teil zu erhalten.“ Paulus schlief3t also die Anwendung
der Analogie explizit aus und ersetzt sie durch eine allegorische Deutung:
Der Ochs in Dtn 25,4 sei nur ein Bild fiir den arbeitenden Menschen. Das
bedeutet im Vergleich mit Philon und Jesus eine markante Verschiebung:
»Den Wortsinn der alttestamentlichen Regelung bestreitet Paulus mit dem
Hinweis (in Form einer rhetorischen Frage), dass Gott sich nicht um Och-
sen kiitmmere [...] Was in Dtn 25,4 zu diesem Zusammenhang gesagt ist —
der dreschende Ochse muss bei der Arbeit auch fressen konnen -, kann
nach Paulus nicht um des Tieres willen gesagt sein, weil eine Fiirsorge
Gottes fir den Ochsen ausgeschlossen ist.“ (Gerd Héfner 2019, 314) Hier
denkt Paulus also viel stoischer als Philon und negiert den eigentlichen
Sinn des alttestamentlichen Gebots. Das ist schon ein starkes Stiick Anthro-
pozentrismus.

Schwieriger ist die Frage, wie Paulus die Rolle der Tiere bei der Aufer-
stehung der Toten sicht. Einerseits kommen die Tiere in seinem grofien
Kapitel zu diesem Thema in 1 Kor 15 nicht vor. ,Sicher ist einerseits die
Auswertung einer solchen Fehlanzeige angreifbar: Dass sich Paulus zu
bestimmten Aspekten nicht dufSert, kann in der gegebenen Problemstellung
begriindet sein. Wenn die Vorstellung einer Auferstehungsleiblichkeit zur

137

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Debatte stand, musste sich Paulus eben darauf konzentrieren.“ (Gerd Haf-
ner 2019, 315) Andererseits offenbart 1 Kor 15, darin ist Gerd Hafner recht
zu geben, dass das Schicksal der Tiere fiir Paulus kein sehr dringliches
Anliegen ist.

Dennoch kommt die Erlosung der Tiere in Rém 8,18-23 zumindest als
»Kollateralnutzen® vor. Dort heif3t es: ,Ich bin ndmlich {iberzeugt, dass die
Leiden der gegenwirtigen Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herr-
lichkeit, die an uns offenbar werden soll. Denn die Schopfung wartet sehn-
stichtig auf das Offenbarwerden der Sohne und Tochter Gottes. Gewiss,
die Schopfung ist der Nichtigkeit unterworfen, nicht aus eigenem Willen,
sondern durch den, der sie unterworfen hat, auf Hoffnung hin: Denn auch
sie, die Schopfung (xtioig), soll von der Knechtschaft der Verginglichkeit
befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes. Denn wir
wissen, dass die gesamte Schopfung bis zum heutigen Tag seufzt und in
Geburtswehen liegt. Aber nicht nur das, sondern auch wir, obwohl wir als
Erstlingsgabe den Geist haben, auch wir seufzen in unserem Herzen und
warten darauf, dass wir mit der Erldsung unseres Leibes als Sohne und
Tochter offenbar werden.”

Sind in dieser Passage mit ,,Schopfung” die Tiere mitgemeint? Das wird in
der Exegese bejaht: ,In der Vergangenheit wurde intensiv dariiber diskutiert,
wen oder was Paulus hier mit ktiowg meint. Inzwischen hat sich jedoch ein
gewisser Konsens eingestellt, demzufolge hier von der auflermenschlichen
Natur und Kreatur die Rede ist* (Michael Wolter 2014, 509; vgl. auch Gerd
Hafner 2019, 309). Paulus lasst durch die unterschiedlichen Attribute, die er
den Menschen auf der einen und der aulermenschlichen Schopfung auf der
anderen Seite zuweist, zwar erkennen, dass er in Orientierung an der Stoa
anthropozentristisch denkt und der Schopfung keinen Eigenwert zuerkennt
wie Gen 1-2 (Michael Wolter 2014, 514; dhnlich auch Gerd Hafner 2019, 313).
Dennoch nimmt er um der Menschen willen an, dass auch die nichtmensch-
lichen Geschépfe von Tod und Verginglichkeit befreit werden (Gerd Héfner
2019, 312), denn die Menschen sind ,bleibend auf die erneuerte Schépfung
angewiesen und kénnen nicht ohne sie existieren.” (Michael Wolter 2014, 514)
Zugespitzt gesagt: Der Himmel wére ohne Pflanzen und Tiere fiir die Men-
schen kein Himmel, sondern die Holle. Daher versammelt Paulus die gesamte
nichtmenschliche Kreatur unter dem Kreuz Christi: Im Leiden, aber auch in
der Hoffnung. ,Die universale Erlésungsperspektive zeigt, dass es eine Soli-
dargemeinschaft des Geschaffenen nicht nur hinsichtlich der Herkunft von
Gott gibt, sondern auch im Blick auf die (endzeitliche) Zukunft.* (Gerd

138

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Héfner 2019, 317) Selbst ein hartgesottener Anthropozentrist wie Paulus
kommt um diese Einsicht nicht herum.

4.3.3 Die Evangelien

Auf den ersten Blick scheint es, als ob der élteste Evangelist Markus, der
sein Evangelium kurz nach 70 n.Chr. vermutlich in Rom oder nahe Rom
schreibt, keinerlei tierethisch relevante Impulse iiberliefert. Denn die drei
Jesuslogien aus der Logienquelle Q kennt er nicht, und mehr einschligig
Relevantes aus dem Munde Jesu ist nicht tiberliefert worden. Dennoch ist
es gerade Markus, der seinem Evangelium eine bio- oder gar kosmozentris-
tische Perspektive gibt — und das an zwei Schliisselstellen, im Prolog und
am finalen Hohepunkt der Erzdhlung.

Mk 1,12-15 lautet: ,Und sogleich trieb der Geist Jesus in die Wiiste. Jesus
blieb vierzig Tage in der Wiiste und wurde vom Satan in Versuchung ge-
fithrt. Er lebte bei den wilden Tieren und die Engel dienten ihm. Nachdem
Johannes ausgeliefert worden war, ging Jesus nach Galilda; er verkiindete
das Evangelium Gottes und sprach: Die Zeit ist erfiillt, das Reich Gottes
ist nahe. Kehrt um und glaubt an das Evangelium!“ Diese Sétze, die unmit-
telbar nach der Erzdhlung von der Taufe Jesu im Jordan angeordnet sind,
haben im Markusevangelium als Teil des Prologs programmatischen Cha-
rakter. Insbesondere der kleine Nebensatz ,er lebte bei den wilden Tieren®,
der oft iiberlesen oder {ibergangen wird, hat hohe theologische Bedeutung,
ist er doch ein Riickverweis auf Gen 1-2: In Christus, dem neuen Adam,
bricht das messianische Zeitalter an, das den schon im Paradies angelegten
Schépfungsfrieden bringt. In ihm bricht Gottes Herrschaft und Reich an -
ein Reich, das nicht nur die Menschen, sondern alle Geschopfe einschlief3t.
In ihm ist der Kreislauf der Gewalt gegen die Schopfung durchbrochen
und dem Menschen die Moglichkeit erdffnet, selbst als neue Schépfung zu
leben. Christus ist fiir Markus der neue Adam, der wahre Mensch, dessen
Menschlichkeit die wilden Tiere zahmt. In seiner Gegenwart legen sie ihre
Bedrohlichkeit ab und werden friedlich. Das kénnen sie aber nur, weil
Jesus ihnen anders begegnet als Adam. Der erste Mensch hat mit dem
Stindenfall auch die Beziehung zu den Tieren massiv gestort. Seither ist sie
spannungsgeladen und konfliktbehaftet. Jesus aber kommt selbst unter den
Extrembedingungen der Wiiste gut mit den wilden Tieren aus.

Nun ist mit der Christus-Adam-Parallele aber erst das halbe Potenzial
dieser Stelle ausgeschépft. Denn anschliefiend heifft es unmittelbar: ,Die

139

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Zeit ist erfiillt, das Reich Gottes ist nahe.” Fiir Markus heifit das: Wo ein
Mensch mit den Tieren in Frieden lebt, ist Gottes Herrschaft angebrochen.
Die Rede vom ,Reich Gottes® meint eine Wirklichkeit, die nicht nur die
Menschen umfasst, sondern alle Geschopfe. Im Vater Unser (auf das Mar-
kus in der Olbergerziahlung Mk 14,32-42 anspielt) um das Kommen dieses
Reiches zu beten heifit, um den Frieden zwischen Mensch und Mensch,
Mensch und Tier, Mensch und Schopfung zu beten. Uberall, wo vom Reich
Gottes die Rede ist, sind fiir Markus die Tiere mit in den Blick zu nehmen.
Ohne sie ist das Reich Gottes nicht vollstdndig.

Nicht nur biozentristisch, sondern kosmozentristisch muss Mk 15,33
gelesen werden. Markus erzdhlt hier, dass am Tage der Kreuzigung Jesu
von der sechsten bis zur neunten Stunde eine Finsternis {iber das ganze
Land kam. Das ist kein astronomisches Faktum, sondern eine theologische
Deutung: Wenn es zur sechsten Stunde, also am Mittag, an dem die Sonne
normalerweise am hellsten strahlt, finster wird, dann ist mit der Kreuzi-
gung Christi die Schopfungsordnung aus Gen 1 auf den Kopf gestellt. Es
handelt sich um eine kosmische Katastrophe, wie sie Am 8,9 ankiindigt
(Joachim Gnilka 1979, 321). Die gesamte Schopfung wird in das Unheil mit
hineingezogen, das die Kreuzigung Jesu verursacht. Zugleich erhilt damit
aber auch die ganze Schépfung eine Hoffnungsperspektive auf das Heil
durch den Gekreuzigten.

Markus ordnet also das in seinem Evangelium erzdhlte Geschehen von
Jesus als dem Christus in einen universalen Schopfungshorizont ein. So-
wohl in seinem programmatischen Prolog als auch am Hohepunkt seiner
Erzéhlung, dem Kreuzigungsgeschehen, bezieht er sich ausdriicklich auf
die Schopfungserzdhlungen in Gen 1-2. Jesus als der Christus ist um der
gesamten Schopfung und aller Geschopfe willen gekommen. Von Anthro-
pozentrismus keine Spur.

Matthdus wie auch Lukas, die zwischen 80 und 90 n.Chr. schreiben
und Mk 1,12-15 weitgehend in ihre Evangelien iibernehmen, streichen den
Halbsatz vom Leben Jesu mit den wilden Tieren — vermutlich weil der
kurze Verweis fiir ihre HorerInnenschaft nicht mehr verstandlich ist. Die
Finsternis wéihrend der Kreuzigung Jesu rezipieren sie hingegen. Schlief3-
lich entnehmen beide aus der ihnen vorliegenden Logienquelle Q die drei
tierethisch bedeutsamen Jesuslogien, die wir oben schon besprochen haben
(Kapitel 4.3.1).

Eine Stelle, die fiir die Begriindung einer christlichen Tierethik hochste
Bedeutsamkeit hat, ist Mt 7,12: , Alles, was ihr also von anderen erwartet,
das tut auch ihnen! Darin bestehen das Gesetz und die Propheten. In

140

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

diesem Satz der Bergpredigt zitiert Jesus die sogenannte ,Goldene Regel®
in ihrer positiven Fassung. Matthdus fiigt dieser allerdings einen zweiten
Halbsatz hinzu, der sich nicht in der Logienquelle findet (Lukas tiberliefert
ihn nicht, vgl. Lk 6,31), und behauptet: Wer sich an diese Regel hilt,
erfullt damit alles, was Tora und Propheten fordern. Nun umfasst die Tora,
wie wir gesehen haben (Kapitel 2.3), eine betrichtliche Zahl tierethischer
Vorschriften, und das weifS Matthdus. Er behauptet also nicht weniger
als dass auch die Tierethik der Goldenen Regel folgt. Das ist eine starke
Behauptung. Denn die Artgrenze markiert in dieser Logik keine Grenze
der menschlichen Verantwortung. Der Mensch hat die Fahigkeit, sich mit
seiner Empathie in ein nichtmenschliches Lebewesen hineinzuversetzen -
jedenfalls so weit, dass er daraus eine hinreichende Handlungsorientierung
ableiten kann -, und das verpflichtet ihn. Eine christliche Ethik schliefit die
Tiere ein.

Das vierte und spateste Evangelium nach Johannes, das um 100 n.Chr.
in Kleinasien geschrieben sein diirfte, enthdlt auf Grund seiner sehr
~mystischen“ Ausrichtung keine direkten tierethischen Beziige. Gleichwohl
schreibt es dem Christusereignis schon in seinen ersten Sitzen kosmische
Bedeutung zu, namlich in dem sprachmiéchtigen Logos-Hymnus (Joh 1,1-
18).

Die Parallelen zu Gen 1 liegen auf der Hand: Beide Texte beginnen mit
»Im Anfang® In beiden spielen die semantischen Felder ,Wort®/ ,sprechen®
und ,werden®/ ,schaffen eine zentrale Rolle. Im Mittelpunkt von Joh 1,1-
18 steht der Logos, der vor aller Schépfung und ungeschaffen ist, weil er
Gott ist. ,,Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts,
was geworden ist (Joh 1,3) Von diesem Wort heif3t es in Vers 14: ,Und
das Wort ist Fleisch (adp§) geworden und hat unter uns gewohnt und wir
haben seine Herrlichkeit geschaut, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes
vom Vater, voll Gnade und Wahrheit® Uber viele Jahrhunderte hat man
diesen Satz als ,Menschwerdung Gottes® interpretiert. Falsch ist das nicht,
und doch ist es nur die halbe Wahrheit, denn: ,Das absolut stehende odp§
ist nicht schlechthin eine Umschreibung fiir ,Mensch’ [...], sondern [...]
Ausdruck fir das Irdisch-Gebundene (3,6), Hinfillig-Vergingliche (6,63)
[...] im inkarnierten Logos senkt sich der Himmel auf die Erde herab.
(Rudolf Schnackenburg 1981, 243).

»Fleisch“ meint im gesamten Alten Testament immer das Geschopfliche
oder auch die Geschopfe in ihrer Gesamtheit. Mit der Inkarnation des
gottlichen Wortes wird also die ganze Schopfung zum Leib Gottes. Das
fleischgewordene Wort ist ,the body of the universe (Sallie McFague 1993,

141

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

131) und Inkarnation die ,Geschopfwerdung Gottes* (Michael Rosenber-
ger 2001, 20-21). Treffend fasst Papst Franziskus diesen johanneischen
Gedanken in seiner Enzyklika Laudato si’ von 2015 zusammen: ,Fiir die
christliche Erfahrung finden alle Geschopfe des materiellen Universums
ihren wahren Sinn im eingefleischten Wort (Verbo encarnado), denn der
Sohn Gottes hat in seine Person einen Teil des materiellen Universums
aufgenommen, in den er einen Keim der endgiiltigen Verwandlung hinein-
gelegt hat (LS 235)

4.3.4 Die spatneutestamentliche Briefliteratur

Die spatesten Texte des Neuen Testaments, die weit nach 100 n.Chr. im
Lebensbereich hellenistischer Judenchristinnen verfasst worden sind, ver-
wenden bereits sehr selbstverstindlich die Aloga-These — und zwar exakt
dann, wenn es um den Vergleich unmoralischer Menschen mit Tieren geht.
Genauer hin geht es um zwei Textstellen, von denen die zweite literarisch
von der ersten abhéngig sein diirfte.

Die erste Textstelle findet sich im Judasbrief, einer der kiirzesten Schrif-
ten des Neuen Testaments. Der Brief ist sprachlich-stilistisch von hoher
Qualitat, zugleich aber auflerordentlich polemisch. Er ist zwischen 100
und 120 n. Chr. geschrieben, woméglich in Kleinasien. Sein Autor ist jeden-
falls judenchristlich und schreibt unter dem Pseudonym des (langst verstor-
benen) Herrenbruders Judas. Es geht ihm um die scharfe Abgrenzung der
Gemeinde von ,Gegnern®. Uber diese schreibt er: ,Diese jedoch listern,
was sie nicht kennen; was sie aber wie die vernunftlosen Tiere von Natur
aus verstehen (Quowdg w¢ ta Gloya (Po emiotavtor), daran gehen sie
zugrunde.“ (Jud 10)

Auch der zweite Petrusbrief ist ein Pseudepigraph, in gutem Griechisch
geschrieben und von hellenistischer Bildung zeugend. Da er teilweise litera-
risch vom Judasbrief abhéngig ist, kann er erst nach diesem geschrieben
sein, ungefdhr im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts n. Chr. Sehr dhnlich
wie im Judasbrief heift es: ,jene, die sich von der schmutzigen Begierde
ihres Korpers beherrschen lassen und die Macht des Herrn verachten [...]
sind wie vernunftlose Tiere, die von Natur aus dazu geboren sind, gefangen
zu werden und umzukommen (g dAoya (o yeyevvnuévo @uokd eig
arwaow kot @Bopav). (2 Petr 2,11-12)

Beide Textstellen greifen klassische Topoi der griechischen und insbe-
sondere der stoischen Philosophie auf. Der unmoralische Mensch erkennt

142

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

wie vernunftlose Tiere nicht qua Vernunft, sondern qua Natur. Anstatt
sich Gott zu ndhern und nach oben zu streben, ndhert er sich jenen Ge-
schopfen, die in der Scala naturae unter ihm stehen. Damit verrit er seine
Berufung und Begabung.

4.3.5 Die Ablosung der frithen Kirche vom Schéchtgebot

Wenn wir die Texte des Neuen Testaments zusammennehmen, ist gut zu
erkennen, dass sich die hellenistischen Einfliisse darin in engen Grenzen
halten. Mit Abstand am meisten davon ist bei dem einzigen hellenistischen
Juden unter den neutestamentlichen Autoren zu finden, bei Paulus. Sein
Anthropozentrismus ist deutlich erkennbar und tibertrifft den Philons bei
weitem, wenn wir nur an beider unterschiedliche Interpretation von Dtn
25,4 denken. Gleichwohl ist die Frage nach der nichtmenschlichen Schop-
fung bei Paulus eine Randfrage, marginaler als in den Evangelien und
unendlich marginaler als bei Philon. Dass Paulus die (Haupt-)Quelle des
frithchristlichen Anthropozentrismus ist, scheint undenkbar. Diese diirfte
eben doch eher Philon und das hellenistische Frithjudentum in Alexandria
sein.

Um zu verstehen, wie sich die Hellenisierung des frithen Christentums
vollzogen hat, ist es hilfreich, seinen Umgang mit jenem Gebot zu rekon-
struieren, das man ohne Frage als den hirtesten ethischen Brocken aus
dem Urgestein der jiidischen Tradition bezeichnen kann: Das Schéchtgebot
(vgl. dazu Michael Rosenberger 2019). Denn an ihm lésst sich hervorragend
zeigen, wie stark in hellenistischer Umgebung der Druck auf das junge
Christentum gewesen ist, sich von den spezifischen Geboten der Tora
zu 10sen, wo diese nicht mit dem hellenistischen Ethos kompatibel sind.
Zugleich illustriert das Schichtgebot, wie lang anhaltend und energisch
sich die immer mehr in die Minderheit geratenden hebrdischen Judenchris-
tInnen dagegen wehren, den Kern ihrer jiidischen Identitt aufzugeben.

Dass ich diesen Abschnitt noch in Kapitel 4 anordne, ist nicht zwingend.
Die Prozesse, die ich im Folgenden beschreibe, reichen von der spéten neu-
testamentlichen bis in die frithe nachneutestamentliche Zeit. Man konnte
den Abschnitt also auch zu Beginn von Kapitel 5 anordnen. Da er jedoch
wesentliche Einsichten zum besseren Verstindnis der Ubergangsphase bei-
trigt, prasentiere ich ihn als letzten Punkt von Kapitel 4.

Inhaltlich représentiert das Schichtgebot ein Ehrfurchtsritual gegeniiber
dem zu tdtenden Tier. Die Schlachtenden wissen und erkennen an, dass

143

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

sie einem Mitgeschopf das Leben nehmen und dass das alles andere als
selbstverstandlich ist. Mit dem vollstindigen Wegflieflen des Blutes wird
das Kostbarste, was dem Tier zu eigen ist, unangetastet gelassen: Sein
Lebenssaft. Die alttestamentlichen Vorschriften gehen dabei sogar so weit,
dass auch das Blut der Opfertiere vollstindig ausflielen muss, bevor sie
Gott dargebracht werden. Nicht einmal Gott darf sich des Blutes bemichti-
gen — es gehort ganz allein dem Tier selbst.

Im Gegensatz dazu steht die durch und durch profane Schlachtung der
griechisch-romischen Kultur. Das Schlachten ist fiir sie eine sdkulare Ange-
legenheit, weil Tiere anders als in der Bibel nicht zur Rechtsgemeinschaft
gehoren. Trifft nun das Schichtgebot im Rahmen der frithchristlichen Mis-
sion auf pagane HellenistInnen, dann kann das gar nicht anders als zu
volligem Unverstdndnis fithren. Die Symbolgestalt des Rituals versteht man
nicht, den Symbolgehalt der Rechtsgemeinschaft von Gott, Menschen und
Tieren teilt man nicht.

Im Neuen Testament finden wir noch Zeugnisse dafiir, dass das Blut-
genussverbot zu den wenigen Weisungen aus der Tora zdhlt, die den (he-
braisch-aramaischen) Judenchristlnnen nicht aufgebbar scheinen. Denn
obwohl man im Kontext der Heidenmission die gesamte Tora als fiir Hei-
denchristInnen nicht verbindlich erkldrt, ja nicht einmal die Beschneidung
fordert, halt man an dieser Vorschrift fest: Zwei der vier Ausnahmeklauseln
des ,Apostelkonzils“ um 48 n.Chr., die Lukas in Apg 15,20 auflistet, ndmlich
die Enthaltung von Gétzenopferfleisch und Unzucht, Blut und Ersticktem,
betreffen das Blutgenussverbot, das damit fiir HeidenchristInnen Geltung
erlangt!”. Burkhard Jiirgens erkennt in den Klauseln eine innere Struktur
von zweimal zwei Geboten: Die ersten beiden Gebote der Enthaltung von
Gotzenopferfleisch und Unzucht beziehen sich auf die Alleinverehrung
Gottes (Burkhard Jiirgens 1999, 163), die nichsten beiden der Enthaltung
von Blut und Ersticktem auf seine Schopfermacht: Niemand soll einem
Tier Blut oder Lebensodem nehmen - die Vitalitit der Geschopfe ist unver-
fiigbar (Burkhard Jiirgens 1999, 164). So gesehen wiirden die paldstinischen
JudenchristInnen das Schichtgebot ausdriicklich gegen den griechischen
Anthropozentrismus ins Feld fithren.

Paulus ist mit den Ausnahmeklauseln des Aposteldekrets nicht einver-
standen. Der Romerbrief bezeugt, dass fiir ihn das Essen von unkosche-

17 Paulus behauptet in Gal 2,1-10, es habe keinerlei Ausnahmeklauseln gegeben. His-
torisch ist jedoch zumindest klar, dass solche nachfolgend in vielen christlichen
Gemeinden praktiziert wurden.

144

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

rem Fleisch kein verwerfliches Tun darstellt, sondern in der Freiheit des
Evangeliums prinzipiell méglich ist (Rém 14,14). Einzig weil es bei den
»Schwachen” Anstof§ erregen wiirde, die noch an den iiberlieferten Geboten
héngen, sollen die ,Starken® auf den Verzehr von unkoscherem Fleisch ver-
zichten. Es mutet pikant an, dass Paulus ausgerechnet die (paléstinischen?)
JudenchristInnen als die ,,Schwachen® bezeichnet und die hellenistischen
~HeidenchristInnen® als die ,Starken® In Philons Auslegung von Dtn 22,10
ist es genau umgekehrt. Insgesamt muss die Aussage des Paulus fiir die
JudenchristInnen eine ungeheure Provokation gewesen sein: ,Die Verur-
teilung jeglicher Beachtung der Reinheitsgesetze musste fiir sie wie eine
Devise zu praktischer Gottlosigkeit klingen.“ (Ulrich Wilckens 1982, 91) -
Und die geschlachteten Tiere? Es ist offenkundig, dass Paulus nicht einen
Moment lang an sie denkt. Sie sind fiir ihn wie Luft. Und weil das so
ist, kann er, obgleich Jude, dem Schéchtgebot nichts abgewinnen. Doch
zunichst setzt sich Paulus mit diesem Traditionsbruch nicht durch.

So erkennt Justin (um 100 Flavia Neapolis = Nablus/ Paldstina -
165 Rom) in seinem Dialog mit dem Juden Tryphon die Geltung des
Schichtgebots ohne Weiteres an (Justin, Dialogus cum Tryphone Judaeo
20). Und noch fiir Tertullian (160 - 220 Karthago, siehe Kapitel 5.3), ist
die Enthaltung von Tierblut selbstverstindlich (Tertullian, Apologie 9, 13).
Dabei beruft er sich nicht auf Apg 15,20, sondern auf den Noachbund
in Gen 9,4 (Tertullian, De ieiunio 4) bzw. auf den ,Anfang“ der Mensch-
heitsgeschichte (Tertullian, De monogamia 5). Tertullian kennt das Dekret
des Apostelkonzils offensichtlich in einer verdnderten Fassung, in der nur
Gotzendienst und Unzucht sowie der Mord an Menschen erwahnt sind
und die Verbote von Blut und Ersticktem fehlen (Tertullian, De pudicitia
12). Wahrend nédmlich die iltere alexandrinische Textvariante Apg 15,20
mit allen vier urspriinglichen Verboten beibehilt, verdndert der jiingere
westliche Codex, den Tertullian in Karthago vorliegen hat, den Beschluss
des Apostelkonzils - offensichtlich, um die im Westen iibliche liberalere
Praxis zu rechtfertigen (Franz Bohmisch 2007, 47-48). Dennoch mahnt
Tertullian, am jiidischen Blutgenussverbot festzuhalten. Und in Alexandri-
en scheinen die Christlnnen noch langer daran festgehalten zu haben.
Doch irgendwann ist es auch bei ihnen nicht mehr praktiziert worden.

Die Offnung der jungen Kirche fiir die HeidInnenmission fiihrt also
trotz heftiger Gegenwehr der paléstinischen Judenchristinnen innerhalb
weniger Generationen in sdmtlichen (!) Traditionsstrangen zur Authebung
des jiidischen Schichtgebots. Damit ist das christliche Schlachten zumin-
dest formal profaniert — ein aus der Dynamik der Heidenmission heraus

145

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

verstandlicher, aber folgenschwerer Schritt. Seine Konsequenzen fiir die
christliche Einstellung zum Tier lassen sich selbst heute nur in Umrissen
erahnen. Die Kirche hat sich unbedacht des Einflusses auf die Schlachtung
von Tieren begeben: ,Diese mehr oder weniger bewusste Empfindung
der ethisch-religiosen Bedeutsamkeit der Tiertétung, die nur durch Einklei-
dung in gottesdienstliche Riten eine fiir den Menschen ertrégliche Form
findet, hat in der hellenistisch-christlichen, und damit in der westlich-in-
dustriellen Tradition keine Entsprechung. (Heike Baranzke 2003, 314)

4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

Schauen wir auf die Spuren der beginnenden Hellenisierung der Bibelinter-
pretation in vorpatristischer Zeit zuriick, so erkennen wir, dass der Uber-
gang vom biblischen Biozentrismus zum hellenistischen Anthropozentris-
mus durch zahlreiche kleine Verschiebungen vorbereitet wird. Folgende
Facetten tragen dazu bei:

- Die Ubernahme der stoischen Scala naturae finden wir zwar nur bei
Philon. Weder im spdten Alten Testament noch im Neuen Testament
ist sie zu finden. Und doch wird diese essenzontologische Hierarchie in
der christlichen Schopfungslehre schon bald eine wichtige Rolle spielen
und die rdumlich-relationale Schopfungsordnung des Siebentagewerks
in Gen 1 iiberdecken.

- Die stoische Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen, die der Bibel fremd
ist, bestimmt die Auffassung der frithjidischen Diaspora-Gemeinde von
Alexandrien. Schon im Buch der Weisheit wird sie bestimmend, und
noch mehr bei Philon. Aus dem hellenistischen Judentum gelangt sie
wenig spater ins frithe Christentum und begriindet den folgenschweren
»rational divide der abendlandischen Ethik bis heute.

- Die biblische Rede von der Gottebenbildlichkeit in Gen 1,26-27 interpre-
tiert das alexandrinische Judentum (in Septuaginta, Buch der Weisheit
und den Schriften Philons) einhellig so, dass damit die Vernunftbega-
bung des Menschen angesprochen sei. Auch das nur griechisch erhaltene
Buch Jesus Sirach, obgleich urspriinglich aus dem hebréischen Judentum
stammend, vertritt diese Position (ob sie im hebrédischen Originaltext
auch enthalten war, ist bislang unbekannt). Sie markiert eine folgen-
schwere Verschiebung von einer relational-funktionalen Interpretation
des Menschen als Statthalter Gottes auf Erden hin zu einer essenzonto-
logischen Interpretation des Menschen als des einzig vernunftbegabten

146

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

Wesens. Zugleich wird die Riickbindung des Menschen an Gott und
seine Weisung unsichtbar gemacht: Der Mensch ist nun nicht mehr der
Stellvertreter Gottes, sondern ein Herrscher aus eigener Vollmacht.

- Bemerkenswert ist, dass sich in den hier untersuchten Texten nur bei
Paulus und sehr am Rande Spuren eines harten Anthropozentrismus
finden. Obgleich das hellenistische Diaspora-Judentum den stoischen
yrational divide“ zwischen vernunftlosen und vernunftbegabten Lebewe-
sen mitvollzieht, bleiben die ethischen Konsequenzen daraus vorldufig
noch eng begrenzt. Hier wirkt die Tierfreundlichkeit der Tora weiter. An
ihr hélt man fest und verteidigt sie gegen Angriffe von auflen. Das friihe
Christentum hingegen beugt sich im Kontext der Heidenmission nach
und nach dem Druck der hellenistischen Umwelt. So 1st sich die letzte
Bastion der biblischen Tierethik auf.

Diese sehr vereinfacht beschriebenen ideengeschichtlichen Prozesse diirf-
ten kaum bewusst gesteuert gewesen sein. Dass sich unter den ChristInnen
immer weniger ,hebréische® (d.h. vermutlich aramaischsprachige, aus Isra-
el stammende) Judenchristinnen befinden, die das alttestamentliche und
jesuanische Erbe lebendig halten konnen, ist der Dynamik der frithchristli-
chen Mission geschuldet. Irgendwann gibt es in den meisten Gemeinden
einfach niemanden mehr, der aus der hebraischen Kultur stammt. Damit
wird die hellenistische Kultur mit ihren Paradigmen zum Grundgeriist der
christlichen Ethik, ohne dass dies jemand hinterfragt oder reflektiert. Lo-
kale, aber haufig auftretende Feindseligkeiten zwischen (re-hebraisierten)
JidInnen und (vollstindig hellenisierten) ChristInnen mogen diese Prozes-
se noch beschleunigt haben.

Es geht hier nicht darum, die Durchdringung der christlichen Theologie
durch die griechisch-romische Philosophie insgesamt zu bewerten. Fiir die
Tierethik hat sie jedoch erhebliche und bis heute andauernde Kollateral-
schdden mit sich gebracht. Wenn im folgenden Kapitel die Texte der frithen
Kirchenviter analysiert werden, konnen wir diesen Durchdringungsprozess
noch genauer nachvollziehen.

147

13.01.2026, 12:08:26. i —


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 12:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783748917090-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	4.1 Die späten Texte des Alten Testaments
	4.2 Philon von Alexandrien
	4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments
	4.3.1 Jesus von Nazaret
	4.3.2 Paulus von Tarsos
	4.3.3 Die Evangelien
	4.3.4 Die spätneutestamentliche Briefliteratur
	4.3.5 Die Ablösung der frühen Kirche vom Schächtgebot

	4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

