
I. Modi von Antagonismus 49

Die klassizistische Position wird den Freund-Feind-Theorien des 20. Jahrhun-

derts insofern kontrastiert, als diese keine übergeordnete Entscheidungsbasis

mehr gelten lassen. Der Antagonismus wird zu einer Notwendigkeit, die sich aus

der identitätsstiftenden Differenz ergibt. Dies wird gespiegelt in der Hegel’schen

Notwendigkeit der dialektischen Anti-These. Die Aporie liegt nun darin, dass eine

Freund-Feind-Situation keine Auflösungen zulässt. Selbst das Verschwinden aller

Parteien bis auf den ›Sieger‹ wird regelmäßig zum theoretischen Skandalon, da es

eine unkonzipierbare universale Identität erfordert. Die Freund-Feind-Situation

scheint daher zum Perennieren verdammt. Hier würde nun die Hegel’sche Dia-

lektik eine Auflösung versprechen und dies ist die Neuerung, die sie so attraktiv

für so viele Konzeptionen von Auseinandersetzung gemacht hat. Die Dialektik

suggeriert die Möglichkeit eines Transzendierens der weiterhin als notwendig

begriffenen Freund-Feind-Situation auf eine Situation hin, die den Widerspruch

aufgehoben hat und beide Positionen in ihr Recht setzt. Doch war die idealistische

Basis schlicht nicht mehr kompatibel und konnte die historisch-materialistische

Dialektik ihr Versprechen aufgrund ihrer inhärenten Widersprüchlichkeit nicht

einlösen, weshalb sie letztlich den Antagonismus nicht transzendierte.

Im gänzlich heterogenen Kontext der Frankfurter Schule sollte der Begriff wie-

der aufgenommen werden, von der Dialektik der Aufklärung185 über die Negative Dia-

lektik186 bis hin zu Habermas’ These, dass sich die »Einheit von Erkenntnis und In-

teresse bewährt […] in einer Dialektik, die aus den geschichtlichen Spuren des un-

terdrückten Dialogs das Unterdrückte rekonstruiert.«187 Wir werden auf die faszi-

nierende Entwicklungsgeschichte des Begriffes daher jenseits unserer Behandlung

der antagonistischen Modi zurückkommen. Auch dort wird die Dialektik ihre zen-

trale Rolle erweisen, und auch dort wird klar werden, dass ihre Faszination letztlich

von der Aporie der Freund-Feind-Situation und ihrem Transzendenzversprechen

ausgeht. Der Begriff kann geradezu verstanden werden als Kristallisierung der zu-

grundeliegenden Fragestellung und seine Rekonzeptualisierung verweist – ähnlich

der der Literatur188 –charakterisierend auf das jeweilige Konzept vonAuseinander-

setzung, in dessen Kontext sie geschieht.

§ 6 »Where’s your f***ing rage?« Revolution und Klassenkampf

Die Hegel’sche Dialektik ergab über den Umweg der Marx’schen Rekonstruktion

und insbesondere der Engels’schen Engführung die Basis für die Konzeption von

Revolution und Klassenkampf, die das 20. Jahrhundert prägte. Es ist hier nicht der

Ort, eine Geschichte des Kommunismus zu schreiben. Es ist jedoch illustrativ, die

Weiterentwicklung und bis heute andauernde Präsenz einer Konzeption von An-

tagonismus zu vergegenwärtigen, die sich aus der Marx’schen Dialektik zu ergeben

schien.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008 - am 14.02.2026, 19:35:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

In denmeisten Lesartenmusste die oben referierteMarx’scheThese vonder his-

torischen Tendenz der Kapitalakkumulation verstanden werden als Prophezeiung

einer Revolution aufgrund einer inhärenten Notwendigkeit der Entwicklung des

Kapitalismus. Dieser war inhärent widersprüchlich und dieserWiderspruchmuss-

te sich in zweiWeisen niederschlagen: in der Entstehung der Klassedes Proletariats

und seiner kontinuierlichen Verelendung einerseits und andererseits im Kollaps

desKapitalismus selbst, der danndieGelegenheit für die Revolution eröffnen sollte.

Nun begegnete unglücklicherweise die frühe Sozialdemokratie einer Situation, die

der des frühen Christentums sehr ähnlich war: der Nahzeitglaube an den Kollaps

des Kapitalismus wich einer zunehmenden Desillusionierung, denn der Kapita-

lismus mochte noch die proletarische Klasse hervorgebracht haben, sein Kollaps

ließ indes beharrlich auf sich warten. Dies bildete den historischen Hintergrund

für die sogenannte Revisionismusdebatte in der deutschen Sozialdemokratie, die

vornehmlich Eduard Bernstein und Rosa Luxemburg austrugen. Diese Debatte ist

so häufig analysiert worden, dass sie hier nicht mehr ausführlich rekapituliert zu

werden braucht. Wir wollen jedoch einen Aspekt betonen, der für unseren Kontext

besonders relevant ist.

Bernsteins Idee einer Reform,die an Stelle der Revolution treten könne, beruhte

auf einer diffizilen Fragestellung. Das Dilemma, das sich stellte, entstand aus der

überraschenden Resistenz des Kapitalismus: wenn nun dieser nicht zusammen-

stürzen würde, wäre es dann nicht letztlich eine vielversprechendere Taktik, die

tatsächlichen Lebensbedingungen der Arbeiterschaft innerhalb des kapitalistischen

Systems zu verbessern? Freilich – die Revolution verhieß letztlich eine bessere

Lösung, doch wenn diese nun nicht durch die inhärente Widersprüchlichkeit des

Kapitalismus zeitnah einträte,wärewohl die demokratische Arbeit an einer Reform

der Gesellschaft der effizienteste Weg, zumindest Teile der sozialdemokratischen

Ziele zu verwirklichen.

Luxemburg widersprach dem resolut. Denn wenn diese reformatorische Arbeit

tatsächlich die Lage der Arbeiter stark verbessern würde, dannwürden dadurch die

Widersprüche des Kapitalismus, die sie als durch Marx wissenschaftlich erwiesen be-

trachtete, ›abgestumpft‹.189 Die Marx’schen Analysen hatten ergeben, dass der Ka-

pitalismus als solcher nicht bestehenkonnte, seine in ihmwesentlich angelegteEnt-

wicklungstendenz musste zur Revolution führen. Doch wenn nun Bernstein mit

seinem Programm Erfolg haben sollte, dann würde dies den Kapitalismus erhalten.

Dessen Talfahrt wurde durch die allmähliche Verschärfung der Gegensätze ausgelöst

– doch wenn es Bernstein gelänge, die Lage der Arbeiterschaft zu verbessern, dann

würde das Gegenteil eintreten: eine Abstumpfung der Gegensätze. Freilich konnte

dies nicht die inhärenten Widersprüche des Kapitalismus lindern: »die allgemeine

Voraussetzung der BernsteinschenTheorie, das ist ein Stillstand in der kapitalistischen

Entwicklung [Herv. i. O.].«190 Der Kapitalismus war als widersprüchlich erwiesen,

doch seine Entwicklung zum Kollaps hin konnte gehemmt werden – und dies wür-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008 - am 14.02.2026, 19:35:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 51

denBernsteins Reformen erreichen,was sie demVerrat amZiel der Sozialdemokra-

tie gleichkommen ließ.

Man kann dieses Gedankenexperiment nun auf die Spitze treiben.Denn einmal

gesetzt, Bernsteins Reformen hätten so viel Erfolg, dass die historische Folge die

Dissolution der Arbeiterschaft als Klasse wäre – wer würde dann revoltieren? Dies

freilich verweist auf eine tiefere Frage, die in der späteren marxistischen Theorie

regelmäßig als die nach dem ›Subjekt der Revolution‹ verhandelt wurde: für Lu-

xemburg liegt auf der Hand, wer das Subjekt der Revolution ist, denn die Arbei-

terklasse als Klasse musste nach denMarx’schen Analysen als direkte Folge der Ka-

pitalakkumulation entstehen, und deren Verelendung war eine ebenso notwendi-

ge Folge, weswegen sie letztlich revoltieren musste. Nun besaß Bernstein noch die

Frechheit die Existenz der Arbeiterklasse zu leugnen: »die Arbeiterklasse ist ihm

bloß ein Haufen nicht nur politisch und geistig, sondern auch wirtschaftlich zer-

splitterter Individuen.«191 Dies freilich wäre ein sehr ernstes Problem. Zwar ist »in

einer Klassengesellschaft […] der Klassenkampf eine ganz natürliche, unvermeidli-

che Erscheinung«,192 doch ist umgekehrt ohne Klassen der Klassenkampf schlecht-

hin undenkbar. Der Begriff der Klasse gewinnt damit eine definitorische Valenz,

die argumentative Aufgaben übernimmt: in der Klassengesellschaft ist der Klassen-

kampf unvermeidlich, damit wird die Existenz der Klasse zur hinreichenden (und

notwendigen) Bedingung für die Revolution. Nun bestreitet Bernstein die Existenz

der Arbeiterklasse selbst – und da diese sich in Abgrenzung zur Bourgeoisie de-

finiert, die Klassengesellschaft. Luxemburgs Antwort ist die überraschend lapida-

re Feststellung, dass aber »die wirkliche Gesellschaft aus Klassen besteht«.193 Dass

sie hier keine Beweislast mehr zu tragen vermeint, wird nur durch den Rekurs auf

Marx plausibel – doch bleibt dabei eine wichtige Frage noch offen: die nach dem

Klassenbewusstsein. Denn was Bernstein fraglos reklamieren konnte, war die fakti-

sche politische Zersplitterung dessen,was Luxemburg als die Arbeiterklasse begrei-

fenwollte.Dies führt auf einen komplizierten Fragenkomplex, der ausgeht von dem

Marx’schenGedanken von der Produktion desBewusstseins,194 der für die Entwicklung

des Post-Marxismus zentral werden sollte. Luxemburg wählt hier noch den ortho-

dox-marxistischen Weg und geht davon aus, dass die Arbeiterklasse das Klassen-

bewusstsein notwendig aus den ökonomischen Gegebenheiten und anschließend

das Bewusstsein der Notwendigkeit der Revolution aus der »Überzeugung von der

Unmöglichkeit, seine [des Proletariats] Lage von Grund aus durch diesen [sc. den

gewerkschaftlichen und politischen] Kampf umzugestalten«,195 entwickeln müsse.

Die Klasse wird so zur Kristallisation des antagonistischen Prinzips par excel-

lence.Die bloßeExistenz vonKlassen bedingt ihrenKampf.Konstituiertwerdendie

Klassen noch durch ökonomische Bedingungen und das Bewusstsein der antago-

nistischen Position stellt sich gewissermaßen automatisch ein. Beides musste auf-

grundseiner schierenKontrafaktizität zumProblemwerdenund tatsächlichwardie

weitereEntwicklungdesMarxismuszugroßenTeilendaranaufgehängt,dieProble-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008 - am 14.02.2026, 19:35:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

me der Konstitution der Klasse oder des revolutionären Subjekts und die des Klas-

senbewusstseins zu rekonzeptualisieren ohne sie damit aufzugeben.

Die Versuche, die ein geradezu unübersehbares Feld von Splittern und Fasern

marxistischerTheorie ergaben, erreichten nicht alle dieses Ziel. Umso faszinieren-

der ist es, dass diese traditionell antagonistische Konzeption sich auch nach den

Theoriekämpfen des 20. Jahrhunderts weiterhin vorfinden lässt. Es ist hier illus-

trativ als ein Beispiel etwa John Holloways Theorie zu betrachten, die er 2002 un-

ter dem Titel Change theWorld without Taking Power196 entwickelte. Holloway ist sich

der Schwierigkeiten bewusst, die die Kategorien der ökonomischen Klasse und ih-

res Bewusstseins mit sich bringen. Seine Strategie, beide in das 21. Jahrhundert zu

retten, besteht imWesentlichen darin, sie zugleich zu dynamisieren und auf ihre Es-

senz zu reduzieren. Seine berühmt gewordene Einleitung vollzieht zunächst letzte-

ren Schritt: »In the beginning is the scream.We scream.«197 Der Schrei wird, ohne

zum Symbol zu erstarren, zum Prinzip der Kritik erklärt: diese entsteht aus der Op-

position gegen das Bestehende und sie ist, zumindest an dieser Stelle, völlig ohne

Relation zum Inhalt des Bestehenden.Der Gegner ist klar erkannt: es ist der Kapita-

lismus.198 Doch was der Kapitalismus ist, in welcher Ausprägung er auftritt, welche

Folgen und welche Erfahrungen konkreter Gegenstand der Empörung werden, ist

für das vorgängige Prinzip des Schreis zunächst unerheblich. Dies scheint notwen-

dig, da der Kapitalismus selbst sonst vorgängig einer Definition bedürfte – und zu

viele Kategorisierungen waren daran gescheitert, dessen Basis zu treffen. Das Prin-

zip der Kritik ist der Schrei insofern, als die Negation der Verhältnisse vor aller Ana-

lyse der Sachverhalte und ihrer Kategorisierung steht. »That is our starting point:

rejection of a world that we feel to be wrong«.199

Dies setzt als Basis das antagonistische Prinzip. Doch ist es eben nur das Prin-

zip, die konkrete Ausprägung des Antagonismus ist bislang suspendiert. Dies wirft

die zwei Fragen nach den grundlegenden antagonistischen Kategorien auf: wer

kämpft – und gegen wen? Der Schrei ist eine Metaphorisierung der Inauguration

des antagonistischen Prinzips an sich, doch impliziert es keine Inhalte. Es scheint

durchaus eine Form zu implizieren und an dieser arbeitet sich Holloway im Laufe

seiner berühmt gewordenen Argumentation ab. Unter heroischer Anstrengung

gelingt es ihm dabei, beide Fragen auf dieselbe Art zu beantworten, die man

gewissermaßen als ein Finale des Antagonismus begreifen kann.

Betrachtet man zunächst die zweite Frage, so kristallisiert sich Holloways

Strategie in der Figur des »power-to«.200 Er unterscheidet potestas (power-to) und

potentia (power-over),201 erstere verstanden als die Fähigkeit etwas zu tun, letztere

als die Ding gewordene Macht. Die Strategie beruht nun darin zu zeigen, dass

es eben power-over ist, die power-to zugleich voraussetzt und sie beschneidet.

Power-to ist gewissermaßen ein Ingredienz der conditio humana, sie ist, was

Menschen die Realisierung ihrer Vorstellungen,Wünsche und Träume ermöglicht.

Power-over begreift Holloway als das Resultat der Reifizierung von Power-to: »The

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008 - am 14.02.2026, 19:35:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 53

done comes to dominate the doing and the doer more and more.«202 Dies ist ei-

ne verhohlene Reverenz an das traditionell-marxistische Fetischismus-Konzept,

doch anämisiert Holloway dieses sehr weitgehend. Zwar figurieren hier zunächst

noch ominöse »others« und die »owners of the means of doing«203 als traditionell-

marxistische Gegner, doch löst Holloway die antagonistische Konstellation schnell

in einer unerwarteten Richtung auf. Das Luxemburg’sche Paradigma würde nun

nahelegen, dass es diese ›Klasse‹ der Eigner der Produktionsmittel sein müsse, die

zum Antagonisten werden, doch ist es vielmehr das power-over selbst:

»The antagonistic existence of doing can be formulated in differentways: as an an-

tagonism between power-to and power-over, between doing and labour, between

done and capital, between utility (use-value) and value, between social flow of do-

ing and fragmentation. In each case there is a binary antagonism between the for-

mer and the latter, but it is not an external antagonism. In each case, the former

exists as the latter: the latter is the mode of existence or form [Herv. i. O.] of the

former. In each case, the latter denies the former, so that the former exists in the

form of being denied.«204

Das heißt: power-to existiert als power-over, diese ist die Form jener. Zugleich ist

power-over das, dagegen revoltiert werden muss, der Schrei richtet sich gegen das

power-over.Dies verschiebt die antagonistischenKategorien bis an die Grenzen.Es

ist nicht etwa die Klasse der Kapitalisten, die als Antagonist konzipiert wird, viel-

mehr ist es die Formdes power-to,dermenschlichenTätigkeit, die sich selbst entris-

sen wird. Nun kann man an dieser Stelle noch vermuten, dass dies schlicht meint,

dass statt der Kapitalisten eben der Kapitalismus als ›System‹ – was auch immer

das ist – bekämpft wird, was letztlich nur ein Spiel mit Worten wäre, solange die-

ser noch klassisch-vulgärmarxistisch begriffenwird. Freilich wird bereits durch die

Definition des power-over nahegelegt, dass Holloway vielmehr alles als Kapitalis-

mus begreifen will, was das power-to einschränkt, und diese Vermutung bestätigt

sich, wenn er ausführt, dass es der kommunistische Traum sei, »to create a society

free of power relations through the dissolution of power-over«.205

Aufschlussreicher noch ist die Betrachtung der oben zuerst aufgeworfenen Fra-

ge nach dem Subjekt der Revolution. Holloway sieht die Notwendigkeit, diese Frage

zu beantworten, durchaus: »Who arewe,wewho critizise?«206 fragt ermit Recht. Er

verwirft »[m]ore orthodox discussions of class struggle«207 explizit und greift ein-

mal mehr auf die Strategie die Dynamisierung zurück, die bereits in der Definition

des Gegners zur Anwendung gekommen war: »Class struggle does not take place

within the constituted forms of capitalist social relations: rather the constitution of

those forms is itself class struggle. […] We do not struggle as a working class, we

struggle against [Herv. i. O.] being working class, against being classified.«208 Er-

neut wird die Form des Antagonismus zum Antagonisten erklärt und dies erlaubt

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008 - am 14.02.2026, 19:35:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Holloway, auch das Diesseits der antagonistischen Position zu dynamisieren: es ist

nicht etwa die Arbeiterklasse, die gegen die Kapitalisten – oder gegen den Kapita-

lismus – kämpft. Vielmehr ist es das ›klassifiziert‹, das heißt: zur Klasse gemacht

sein selbst, gegen das ›wir‹ kämpfen. Das Subjekt eines Kampfes gegen das Prinzip

des Kampfes kann nicht fixiert werden, ebenso wenig sein Gegner. Dies ist das wie-

derkehrende Moment der Holloway’schen Strategie. Die antagonistische Situation

erfordert Antagonisten.DochmöchteHolloway die antagonistische Situation selbst

bekämpfen. In die Position des Subjekts gelangt die Arbeiterklasse nur durch die

Klassifizierung, in die Rolle des Antagonisten die Kapitalisten nur durch die Trans-

formation des power-to in power-over. Eine Austragung dieses Konfliktes auf ei-

ner statischen Grundlage verändert die zugrundeliegende Situation nicht, das ist

der Holloway’sche Impetus. Es ist die Form des Antagonismus, die bekämpft wer-

denmuss.

Wir werden im nächsten Kapitel Konzeptionen von Auseinandersetzung be-

trachten, die auf einer ähnlichen Intuition beruhen, doch einen anderen Ausweg

aus einem Dilemma genommen haben, das Holloway nahezu ohnmächtig in Kauf

nimmt. ZumProblemwird die Idee des Antagonismus gegen den Antagonismus. Hollo-

way geht vom antagonistischen Prinzip in der Figur des Schreis aus, des ›Nein‹ zu

allem,was als unrecht wahrgenommenwird. Statt nun die klassisch-marxistischen

Theorieprobleme auf sich zu nehmen, dynamisiert er die antagonistischen Katego-

rien von Subjekt und Antagonist so weit, dass zuletzt die Form des Antagonismus

selbst zum Antagonisten wird. Dies ergibt freilich eine inhärente Inkonsistenz, da

es ja gerade die antagonistische Position zu transzendieren gilt – und diese schlägt

sich in der fundamentalen Aporie Holloways nieder: es ist schlicht nicht klar, was

für Konsequenzen aus seiner finalen Rekonzeptualisierung des Antagonismus zu

ziehen sind. Und richtig: er schließt letztlich in einer Aporie, die von der Beobach-

tung ausgeht, dass »[t]here can be no recipes for revolutionary organization, simply

because revolutionary organization is anti-recipe«.209 Neben seinen wiederholten

schwärmerischen Anspielungen auf die Zapatista-Bewegung gibt es daher keinerlei

Anhaltspunkte darauf, wie er sich eine konkrete Umsetzung seines Konzeptes von

»anti-power«210, das den kommunistischen Traum einlösen soll, vorstellt. Dies

liegt freilich in der Natur der Sache: das antagonistische Prinzip beruhte, wie wir

gesehen haben, stets auf einemKonzept von Identitäten–und letztlich sind es diese,

die Holloway überwinden möchte. Darin ähnelt sein Ansatz durchaus denen des

späteren 20. Jahrhunderts, denen wir uns noch zuwenden werden, doch ist es Hol-

loways Schrei, der das antagonistische Prinzip letztlich reinstalliert. Es liegt nahe

zu vermuten, dass schlicht die marxistische Tradition, die darauf beruhte, nicht

aufgegeben werden sollte. Dementsprechend blieb Holloway jedoch keineWahl, als

den Antagonismus letztlich aller Inhalte zu entleeren, was notwendig seineTheorie

in den entscheidenden Konsequenzen aus systematischen Gründen völlig vage

zurückließ. Was bleibt ist der Schrei: ›so kann es nicht sein, und so darf es nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008 - am 14.02.2026, 19:35:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 55

bleiben‹! Doch jede weitere Bestimmung erzeugt die Gefahr, im Antagonismus zu

münden.

Es ist zuletzt ähnlich illustrativ, einen Blick auf die zeitgenössische Punk-Musik

zu werfen, da auch dort das antagonistische Prinzip aufbewahrt bleibt. Freilich ist

dieWahl völligwillkürlich, sie soll vielmehr dieUbiquität des Prinzips verdeutlichen

und die Bloch’scheThese von der Ungleichzeitigkeit illustrieren.

Auch die Wahl des konkreten Untersuchungsobjekts ist nicht weniger will-

kürlich und folgt demselben Prinzip. Wir betrachten den Song After the Eulogy der

US-amerikanischen Post-Hardcore-Band boysetsfire, den als Ikone des Hollo-

way’schen Schreis avant-la-lettre zu begreifen viel Charme hat. Der Song beginnt

mit dem wiederholten, im Chor gerufenen Aufruf »Rise!«, der das Motiv der Re-

volution einführt. Die anschließend nur skizzierte Klage über politische Passivität

und Teilnahmslosigkeit, von mangelnder Solidarität gar, muss kaum explizit ge-

macht werden, da sie vor demHintergrund von Erwartungshorizonten des Genres

verständlichwird.Dies ermöglicht die sehr knappe Formulierung: »What happened

to us? Where’s your anger, where’s your fucking rage? Watered down, senses lost.«

Diese Skizze der Situation wird erneut zum »Rise« hin aufgelöst, gefolgt von einem

»Stand up, Fight back!« Offen wird gelassen,wer der Gegner ist, wie der Kampf, die

Revolution, der Aufstand konzipiert wird, doch klar ist die Motivation: »Howmany

starving millions have to die on our front doorsteps? How many starving millions

have to crawl to our front doorsteps?« Die Empörung über Ungerechtigkeit, die

Holloways Schrei motivierte, wird so an einer ihrer Ausprägungen stellvertretend

festgemacht und in der Abwandlung der zweiten Wiederholung – »crawl to our

front doorsteps« – wird der Appellcharakter des Unrechts affirmiert. Dies bedingt

die Reprise des Motivs: »Where’s your anger? Where’s your fucking rage?« Die Zei-

len werden in steigernder Intensität wiederholt – und die Versuchung ist groß, sie

ahistorisch als eben den Schrei zu hören, den Holloway schreibt. Es ist der Aufruf

zum Antagonismus, der hier durchaus repräsentativ vorzufinden ist.211 Freilich

mag die Punk-Musik nicht von derselben theoretischen Tiefe sein wie Holloways

Überlegungen, doch folgt sie einer ähnlichen Intuition. Sie lässt sich tragen von

der Ablehnung von Passivität angesichts von Ungerechtigkeit. Der nächste Schritt

wäre freilich die Definition der antagonistischen Situation, die Holloway explizit

umgangen hat.

Das »Where’s your fucking rage?« ist der Wiederaufgriff des antagonistischen

Prinzips und kann symbolisch stehen für diese ungleichzeitige Tendenz der Punk-

Musik, aber auch zahlreicher anderer paralleler Tendenzen in Politik und Kultur.

WirwerdenAlternativenzumantagonistischenPrinzipbetrachten,dochhabendie-

sekeineswegs einekulturelleHegemonie erreicht,die etwa jenes völligbeseitigt hät-

ten. Es ist hier auch explizit anzumerken, dass durchaus nicht klar ist, ob diese Al-

ternativendemAntagonismus vorzuziehen sind.Zumindest a priori kannnicht klar

sein,obnichtdieFrage ›Where’s your fucking rage?‹ unddieKonzeptionvonAusein-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008 - am 14.02.2026, 19:35:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

andersetzung nachModus des Kampfes von Positionen eine historisch mindestens

ebenso angemessene Antwort auf die Herausforderung der Zeit ergeben wie ihre

Alternativen.

§ 7 Werte und Toleranz

In unseren Untersuchungen zu Formen von Antagonismus sind wir regelmäßig auf

den Begriff der Identität gestoßen. Nun ist dieser freilich selbst hochgradig prekär.

Nicht erst seit den Studien Meads, Freuds, Lacans, Eriksons und anderer ist klar,

dass bereits die Identität eines Individuums sehr instabil undwomöglich nicht ein-

mal als Einheit zu begreifen ist. Der Verdacht liegt nahe, dass dies umso stärker

für soziale Gruppen gelten wird, wo diese Antagonisten werden sollen. Denn was

konstituiert die Identität einer Gruppe, und weshalb lässt sich eine Menge von In-

dividuen als eine Einheit betrachten, die imstande ist, einen Konflikt auszutragen,

wenn nicht durch reineDeklaration?Die Antworten darauf sind uneinheitlich –wir

hatten bereits gesehen, dass Carl Schmitt das Konzept des ›Volkes‹ verwendet, was

eine relativ bequeme Lösung ist,wenngleich sie die Fragestellung zunächst nur ver-

lagert.Dies illustrieren ambesten die verzweifeltenBemühungender Anhänger der

Volksidee, diese auf biologische Kategorien zu reduzieren.212

Auf eine ähnliche Problematik waren wir in der Konzeption der ›Klasse‹ gesto-

ßen.Diesewurde zumeist über ökonomischeTheorien begründet,was das Problem

des Klassenbewusstseins aufwarf. Denn selbst wenn eine soziale Gruppe anhand

ökonomischer Gesichtspunkte als eine Klasse begriffen werden konnte, so garan-

tierte dies a priori durchaus noch nicht deren Verhalten als soziale Einheit oder gar

die Bereitschaft in eine antagonistische Situation einzutreten.

Esmag kein Zufall sein, dass in der nämlichen historischen Situation zu Anfang

des letzten Jahrhunderts ein Begriff zu ungekannten Ehren kam, der die Problema-

tik gewissermaßen vonhinten aufzuzäumengeeignet zu sein schien: der desWertes.

Der Vorteil, den der Begriff mit sich brachte, war, dass in ihm bereits inhärent die

Fähigkeit zurBildung von sozialenGruppen angelegtwar.Es ist ein analytischesUr-

teil, dassWerte erstrebenswert sind–wenngleich durchaus nicht klar ist,was es be-

deutet, einenWert zu erstreben –, und daraus ergibt sich, dass die Orientierung an

denselben Werten eine Kongruenz von Wünschen und womöglich sogar Handlun-

gen ergeben kann, was eine vielversprechende Ausgangssituation zur Konstitution

der Identität einer sozialen Gruppe zu ergeben scheint. Dies ist ein Gedankengang,

der in der heutigen Debatte implizit oft vorausgesetzt wird, so dass er meist kei-

ner Explikationmehr bedarf. Die Idee von ›geteiltenWerten‹, die eine ›Kultur‹ oder

gar eine ›Nation‹ bilden, hält sich hartnäckig, wie oft auch dagegen Sturm gelaufen

wird. François Jullien schrieb kürzlich kritisch:

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008 - am 14.02.2026, 19:35:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

