NICHTWISSEN 1M UBERFLUSS?
EINIGE PRAZISIERUNGSVORSCHLAGE

IM HINBLICK AUF NICHTWISSEN UND TECHNIK
Andreas Kaminski

»Welt zu haben, ist immer das Resultat einer Kunst,
auch wenn sie in keinem Sinne ein >Gesamtkunst-
werk« sein kann.« Hans Blumenberg

In Kafkas Erzdahlung »Der Bau« steht ein eigenartiges Tier im Mittel-
punkt, das sich einen gigantischen Bau unter der Erde eingerichtet
hat, der seinem Schutz dient.' Nur ein groRes Loch ist von auRen
sichtbar, das aber eine List darstellt und in die Irre fithrt. Unter ei-
ner tarnenden Moosschicht befindet sich der einzige tatsdchliche
Eingang. Gleich darauf folgt aber ein so fintenreiches Labyrinth, dass
sich das Tier manchmal selbst darin zu verirren droht. Gelangt man
durch das Labyrinth, kommt man in das System von Gadngen, in de-
nen das Tier lebt. Die Ginge erweitern sich alle hundert Meter zu ei-
nem kleinen runden Platz. »Nicht ganz in der Mitte des Baues, wohl-
erwogen fiir den Fall der daul3ersten Gefahr, nicht geradezu einer Ver-
folgung, aber einer Belagerung, liegt der Hauptplatz« (468). Auf-
grund dieser Funktion wird er zumeist »Burgplatz« genannt.

Dies ist die Modellsituation, in die Kafka einfiihrt. Aber Modell
wofiir? Mein Vorschlag ist es, den Bau als Modell fiir das Verhdltnis
von Technik und Sicherheit, Nichtwissen und Vertrauen, Furcht und
Angst in modernen Gesellschaften zu verstehen. Dabei zeigt die Er-
zdhlung, womit sich die Moderne selbst {iberrascht hat: dass selbst
ein ausgekliigeltes technisches System, hier der Bau, die Welt im
ganzlich Ungewissen lassen kann.

Friih schildert das Tier, dass der Zugang zum Bau »so gesichert
[ist], wie eben iiberhaupt etwas auf der Welt gesichert werden

1 | Franz Kafka: »Der Bau, in: Erzahlungen, Frankfurt/Main 1996, S. 465-
507. Nachfolgende Seitenangaben in Klammern beziehen sich, soweit nicht an-
ders angegeben, auf dieses Werk.

183

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas kann«, dennoch sein »Leben hat selbst jetzt auf seinem Hohepunkt

Kaminski kaum eine vollig ruhige Stunde« (465). Jener Moment des Eintre-
tens, in dem der Kopf schon im Eingang, der restliche Kérper aber
vollig ungeschiitzt dem vorgestellten Angriff frei gegeben ist, ist ei-
nes dieser Probleme. Und so spielt das Tier die Situation durch, ei-
nen »Vertrauensmann« zu haben, der im Falle einer Gefahr beim Hi-
nabsteigen warnt. Aber auch beim Vertrauen bleibt ein »Rest« Unsi-
cherheit, ndmlich der »Vertrauensmann«: »Kann ich dem, welchem
ich Aug in Aug vertraue noch ebenso vertrauen wenn ich ihn nicht
sehe [...]. Es ist verhdltnismdRig leicht jemandem zu vertrauen,
wenn man ihn gleichzeitig {iberwacht oder wenigstens iiberwachen
kann« (481). Auch dass der Eingang unter dem Moos offen ist, berei-
tet Probleme. Doch ihn zu zu schiitten mit loser Erde, um ihn leicht
freilegen zu konnen, ist keine Losung, denn damit wdre ein schnel-
ler Fluchtweg versperrt. Und deshalb gilt die moderne Erfahrung,
»gerade die Vorsicht verlangt wie leider so oft, das Risiko des Le-
bens« (466).

Mehrfach wiinscht sich das Tier aufgrund dieser Probleme, den
Bau anders angelegt zu haben. Das Labyrinth erscheint ihm inzwi-
schen »zwar theoretisch vielleicht kdstlich [...] in Wirklichkeit aber
eine viel zu diinnwandige Spielerei«, nur wire das Risiko einer An-
derung durch die Aufmerksamkeit, welche dies auf den Bau ziehen
wiirde, zu groR (473). Weiterhin wiirden mehrere Burgpldtze eine
groRere Sicherheit bringen, wdren vom Aufwand aber kaum leistbar
gewesen, und v.a. ist dies wie bei groRRen technischen Systemen {ib-
lich »im Gesamtplan meines Baus jetzt nachtrdglich nicht mehr un-
terzubringen« (471). Ferner konnten sich zwei Eingénge als vorteil-
haft erweisen. »Und damit verliere ich mich in technische Uberle-
gungen, ich fange wieder einmal meinen Traum eines vollkommenen
Baues zu trdumen an« (482). Aber sogleich stellt sich die Frage, ob
»technische Errungenschaften« wie ein zweiter Ausgang den Frieden
des Baues bewahren wiirden und damit das, wofiir der Bau doch da
ist (ebd.). SchlieRlich fithrt die »hdufige Beschiftigung mit Vertei-
digungsvorbereitungen« zur Erfahrung, dass selbst jegliche »Be-
rechnung« kontingent bleibt (469f.). Manchmal erscheint es giinsti-
ger, den Vorrat zu verteilen und so Risikostreuung zu betreiben.
Aber auch eine Konzentration auf dem Burgplatz hat Vorteile. So
werden die Vorrdte hin und her getragen, »und nur irgendeine be-
liebige Veranderung des gegenwdrtigen mir so iibergefahrlich schei-
nenden Zustands will mir schon geniigen« (470). Nichtwissen und
Risiko lassen sich nicht eliminieren, sondern treten verstdrkt hervor.
Angesichts dessen wird Kultur pessimistisch beurteilt und eine
Sehnsucht nach dem status naturalis kommt zuweilen auf:

»Ich bin nicht ganz fern von dem Entschluf in die Ferne zu gehen, das alte

184

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

trostlose Leben wieder aufzunehmen, das gar keine Sicherheit hatte, das ei-
ne einzige ununterscheidbare Fiille von Gefahren war und infolgedessen die
einzelne Gefahr nicht so genau sehen und fiirchten lie3, wie es mich der
Vergleich zwischen meinem sichern Bau und dem sonstigen Leben immerfort
lehrt.« (479)

Sicherheitstechnik, welche das Friedlichkeitsgefiihl bedroht; Ver-
trauen, das ein Risiko darstellt; die Irritation, aus Vorsicht Risiken
eingehen zu miissen; die Tragheit bis Irreversibilitdt grofRer techni-
scher Systeme, welche Probleme bereitet: Kafkas Erzdhlung »Der
Bau« scheint in einem konzentrierten Modellversuch die Selbstiiber-
raschung moderner Gesellschaften durchzuspielen, die auf Technik
und Wissen setzten und sich daraufhin mit mehr Nichtwissen und
mehr Technik konfrontiert sehen. In der Okonomie und in der Pid-
agogik, in Politik, Wissenschaft und v.a. in der Technik wird Nicht-
wissen zur Kategorie ersten Ranges erkldrt. Dabei erscheint Nicht-
wissen als so dominant, dass die Frage plausibel wird, ob statt Wis-
sen nicht vielleicht »Nichtwissen zur wichtigsten Ressource des
Handelns wird«?.

Die These, dass die selbstaufgekldrte Moderne sich von anderen
Gesellschaftstypen durch ihr Nichtwissen unterscheidet, ist nahezu
klassisch. Nichtwissen gerdt so zum Bestimmungsmerkmal: »Nicht
Wissen, sondermn Nicht-Wissen ist das >Mediumc« reflexiver Modernisie-
rung. [...] Wir leben im Zeitalter der Nebenfolgen.«* Nun mag man
darin eben eine Selbstiiberraschung der Moderne sehen, eine ausge-
zeichnete Radikalitdt des Nichtwissens ist dagegen fraglich. Mit
mehr historischer Distanz konnte riickgefragt werden, ob fiir Niko-
laus von Kues oder die pyrrhonische Skepsis Nichtwissen weniger
dominant war. Allerdings wiirde eine Gleichsetzung wiederum eine
zu groRe Abstraktionshohe verraten. Man darf nicht in einen analo-
gen Fehler zu dem verfallen, den Hans Blumenberg darin sieht, die
Behauptung: »Die Neuzeit ist durch Technisierung gekennzeichnet,
dadurch zu kontern, dass man auf Technik als anthropologisches
Strukturmerkmal verweist und so zwischen »Faustkeil und Mondra-
kete nur eine quantitative Differenz der Komplikationssteigerung zu-
lasst.«*

2 | Niklas Luhmann: »Okologie des Nichtwissens«, in: Beobachtungen der
Moderne, Opladen 1992, S. 184f. Zur eigentlichen Provokation, welche dies dar-
stellt, spater mehr.

3 | Ulrich Beck: »Wissen oder Nicht-Wissen? Zwei Perspektiven sreflexiver
Modernisierung«, in: ders./Anthony Giddens/Scott Lash (Hg.), Reflexive Mo-
dernisierung, Frankfurt/Main 1996, S. 289-315, hier: S. 298.

4 | Hans Blumenberg: Die Legitimitdt der Neuzeit, Frankfurt/Main 1996, S.
268.

185

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—

Nichtwissen
im Uberfluss?


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Ist Nichtwissen in den technisierten Gesellschaften wie in Kafkas

Kaminski »Bau« im Uberfluss vorhanden? Mein Beitrag ist ein Versuch, eine
Klédrung und Prézisierung des Status von Nichtwissen zu erreichen.
Um dies zu leisten, fragt er erstens in einem historischen Vorlauf
nach den dominanten Beschreibungen von Nichtwissen. Dadurch
sollen in einem zweiten Schritt einige kontinuierliche Annahmen
expliziert werden, deren Selbstverstandlichkeit befragt wird. Es zeigt
sich, dass zahlreiche Theorien suggerieren, Nichtwissen dringe bis in
die letzten Ritzen der Technik und ihrer Gesellschaft, sei omnipra-
sent. In prdzisierender Absicht versucht mein Beitrag zu betonen,
wie schwer es aus einer Alltagsperspektive ist, Nichtwissen zu erzeu-
gen. Anders ist dies mit Blick auf neue Technologieparadigmen, die
in einem dritten Schritt betrachtet werden. Dabei stellt sich die Fra-
ge, wie es neue Technologien erreichen, dass ihnen ein enormes Po-
tential zugeschrieben wird. Hierfiir sucht der Beitrag Beschreibungs-
moglichkeiten aufzuzeigen.

»Konzeptualisierungen< des Nichtwissens

Ein passabler Teil der neuzeitlichen Geschichte von Nichtwissen
spielt sich in Metaphern ab. Und diese Metaphern, das soll sich spa-
ter zeigen, sind folgenreich gewesen fiir aktuelle Selbstbeschreibun-
gen.

Begierde und Grenze

Wenn es zutrifft, dass die Neuzeit die curiositas aus dem Lasterkata-
log befreit hat, stellt sich die Frage, wie mit einer derart freigesetz-
ten Wissbegierde umzugehen sei. Betrachtet man vor diesem Hinter-
grund Humes »Treatise of Human Nature«, kann man die Fortent-
wicklung dieses Problems entdecken. Hume kommt in der Einleitung
auf das Ausbleiben eines Fortschritts der Philosophie in bedeuten-
den Fragen zu sprechen. Es sei »die Unwissenheit zu beklagen, die
in den wichtigsten Fragen, welche vor den Richterstuhl menschlicher
Vernunft kommen konnen, noch immer auf uns lastet«®’. Humes
Doppelldsung besteht bekanntlich einerseits in der Untersuchung
der »human nature«, andererseits in der empirischen Methode, die
zur einschrankenden Regel fithrt, »nie {iber Erfahrung hinauszu-
gehen«®. Damit schlieBt Hume bestimmte Erklirungsgriinde aus:
»Jede Hypothese, welche die letzteren und urspriinglichen Eigen-

5 | David Hume: Ein Traktat iber die menschliche Natur, Bd. 1, Hamburg
1989, S. 1.
6 | Ebd.,S.5.

186

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaften der menschlichen Natur entdeckt haben will, sollte darum
von vornherein als anmafend und chimdrisch zuriickgewiesen wer-
den.«’ Wenn die »ultimate principles« zu erforschen ausgeschlos-
sen wird, dann bleibt notwendig Unwissenheit {ibrig. Man kann
(oder darf) nicht (mehr) iiber Erfahrung hinausgehen. Eine Grenze
wird errichtet, die Wissbares vom Unwissbaren trennt, indem sie die
Grenze der human nature markiert.

Aber was kann diese Grenze schiitzen, damit zumindest der ima-
gindre Ubertritt (denn ein tatsichlicher kann ja nicht stattfinden)
ausbleibt? Die moralischen Grenzwdchter haben den Posten verlas-
sen. Die Gefahr einer schrankenlosen, sich selbst verirrenden Wiss-
begierde tritt auf, kann aber gleichwohl nicht mit dem Tugendkata-
log zugedeckt werden. Hume selbst behandelt die Wissbegierde in
seinem zweiten Buch »Uber die Affekte« denn auch géanzlich positiv
und bezeichnet sie dort als »die erste Quelle aller unserer Untersu-
chungen«®. Was Hume bleibt, ist dann auch nicht mehr als eine
affektokonomische Klugheitsregel: »Es ist Tatsache, dass Verzweife-
lung anndhernd dieselbe Wirkung auf uns ausiibt wie die Befriedi-
gung; ein Wunsch verschwindet, sobald wir mit dem Gedanken der
Unmadglichkeit ihn zu befriedigen, uns vertraut gemacht haben.«
Diese Unmdglichkeit der Erfiillung muss also eingesehen werden.
Und dabei bahnt sich die Grenzmetaphorik an: »Wenn wir sehen,
dass wir an der duflersten Grenze menschlichen Denkens angelangt
sind, ruhen wir befriedigt aus; obgleich wir im Grunde vollkommen
von unserer Unwissenheit iiberzeugt sind.«’ Hume selbst spricht
zwar im englischen Text an der entscheidenden Stelle von der »ut-
most extent«, welche erreicht ist. Aber die Geographie des Wissens
ist entworfen.

Und Kant greift diese Metaphorik des Raumes auf. Er wirft Hume
vor, dass dieser nur eine Schranke hingesetzt habe, wo die Grenze zu
kartieren sei, welches er selbst nun mit seiner Kritik nachhole.™

Horizont

Mit der Metapher der Grenze wird nicht nur die Wissbegierde behan-
delt, sondern zugleich der Bereich des Wissbaren vom prinzipiell
Nichtwissbaren getrennt. Diese Grenze ist fix. Sie ist unverdnderlich,
ebenso unverschiebbar wie im Hinblick auf Wissen uniiberschreitbar.

7 | Ebd.
8 | Ebd.,S. 188.
9 | Ebd.,S. 6.

10 | Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Darmstadt 1998, B 789/A
761.

187

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—

Nichtwissen
im Uberfluss?


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Bei Kant wird diese Grenze an einer Stelle mit einer anderen Meta-

Kaminski pher identifiziert: Die Grenze sei die eines Horizontes, welcher »den
Inbegriff aller moglichen Gegenstinde fiir Erkenntnis« einfasst.™
Damit ist jedoch die Moglichkeit einer innerempirischen Dynamisie-
rung des Bereichs von Wissen und Nichtwissen angezeigt.

Zundchst nimmt Edmund Husserl die Metapher des Horizonts
auf.'? Mit jeder Verschiebung verschiebt sich auch der Horizont. Er
wandert mit, sodass man sich ihm nie anndhern kann, wenn man
auch einen Schritt auf ihn zugeht.

Dieses metaphorische Beschreibungspotential fithren Schiitz und
Luckmann aus. Der Horizont ist nie einholbar, was fiir sie dazu
fithrt, dass Wissensprozesse nie zu einem in der Gegenstandlichkeit
selbst liegenden Ende gelangen konnen: »Der innere und duliere
Horizont der Erfahrungen, auf die sich die Auslegungen beziehen,
ist prinzipiell unbegrenzt, die Auslegungen selber aber grundsatzlich
beschréinkt.«3 Ermeut wird Wissen limitiert, sodass jenseits der
Scheidelinie Nichtwissen liegt. Aber die Grenze ist der Remetaphori-
sierung als Horizont entsprechend zweideutig. Die doppelte Meta-
phorik im Zitat spricht es aus. So heif3t es: »prinzipiell unbegrenzt«,
aber »grundsdtzlich beschrankt«. Denn alles Nichtwissen ist zwar
nun, soweit es iiberhaupt erfahrbar ist, fiir Schiitz und Luckmann
potentielles Wissen. Wissen ist also prinzipiell unbegrenzt. Aber weil
das Nichtwissen infinit ist, der Wissensprozess aber finit ist, gilt ih-
nen Nichtwissen als prinzipielles Nichtwissenkonnen. Wissen ist also
grundsdtzlich beschrankt, trotz der prinzipiellen Unbegrenztheit.
Durch den Einsatz von Schranke und Grenze innerhalb des Horizonts
kann es paradoxer-, aber konsequenterweise nur zu einer Anndhe-
rung ohne Ankunft kommen, ja sogar ohne Verringerung der Dis-
tanz.

Das Ganze und die Teile

Innerhalb dieser Metaphorik von Fundament und Horizont ist der
Gedanke nicht formulierbar, dass durch Wissen Nichtwissen entsteht.
Und dann erst recht nicht: dass durch die Steigerung des Wissens
das Nichtwissen gesteigert wird. Der Horizont weicht nicht mit jedem
Schritt auf ihn zu um zwei Schritte zuriick. Eben dieser Gedanke ei-

11 | Ebd., B 787/A 759.

12 | Vgl. Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phé-
nomenologischen Philosophie, in: Elisabeth Stréker (Hg.), Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 5, Hamburg 1992, S. 57f.

13 | Alfred Schiitz/Thomas Luckmann: Strukturen der Lebenswelt, Konstanz
2003, S. 230. Hervorhebung A.K.

188

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nes Nichtwissens durch Wissen taucht aber zu dem Zeitpunkt auf, als
die Arbeitsteilung vermehrt soziologisches Interesse auf sich zieht.

Um die Folgen der Arbeitsteilung zu thematisieren, arbeitet
Georg Simmel mit der Differenz von Ganzheit und Teil. Durch die Ar-
beitsteilung wird fiir Simmel nicht nur die Produktivitdt materieller
Gliter gesteigert, sondern v.a. auch Wissen vergrofRert. Aber wenn
die Einzelnen in der Arbeitsteilung das Wissen der Gesellschaft als
dem Ganzen stdndig vermehren, so werden fiir Simmel die Teile, wel-
che die Individuen davon erlangen, zunehmend kleiner. Damit er-
gibt sich fiir Simmel, dass

»in einer grofReren Gesellschaft immer nur ein gewisser Teil der objektiven
Kulturwerte zu subjektiven werden wird. Betrachtet man die Gesellschaft als
ein Ganzes, [...] so ist die gesamte Kulturentwicklung, fiir die man so einen
einheitlichen Trager fingiert hat, reicher an Inhalten, als die jedes ihrer
Elemente. Denn die Leistung jedes Elements steigt in jenen Gesamtbesitz
auf, aber dieser nicht zu jedem Element hinab.«*

Vor diesem Hintergrund gewinnt bei Simmel ein Vergleich an Farb-
kraft: Der »primitive Mensch, in einem Kreise von geringerem Um-
fang lebend«, hat verglichen mit »hoherer Kultur« einen groReren
Uberblick iiber sein Dasein.’ Er muss darum fiir Simmel weniger
Vertrauen aufbringen als der moderne, wobei Vertrauen »ein mittle-
rer Zustand zwischen Wissen und Nichtwissen« sei.’® Und »in diese
Kategorie gehort es, dass die Maschine so viel geistvoller geworden
ist als der Arbeiter. Wie viele Arbeiter, sogar unterhalb der eigentli-
chen GroRindustrie, konnten denn heute die Maschine [...] verste-
hen?«"’ In weitestgehend gleicher Weise beschreibt Max Weber das
Verhidltnis von Wissen und Nichtwissen. Auch Weber arbeitet wie
Simmel mit dem Topos des Vergleichs moderner mit sog. einfachen
Gesellschaften und sieht in der Arbeitsteilung einen entscheidenden
Faktor:

»Der Fortschritt der gesellschaftlichen Differenzierung und Rationalisierung
bedeutet also [...] ein im ganzen immer weiteres Distanzieren der durch die
rationalen Techniken und Ordnungen praktisch Betroffenen von deren ratio-

14 | Georg Simmel: »Die Arbeitsteilung als Ursache fiir das Auseinandertre-
ten der subjektiven und der objektiven Kultur, in: Heinz-Jiirgen Dahme/Ott-
hein Rammstedt (Hg.), Schriften zur Soziologie, Frankfurt/Main *1995, S. 95—
128, hier: S. 104.

15 | Georg Simmel: Soziologie, Frankfurt/Main 1992, S. 388.

16 | Ebd., S. 393.

17 | G. Simmel: »Die Arbeitsteilung als Ursache fiir das Auseinandertreten
der subjektiven und der objektiven Kulturg, S. 98.

189

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—

Nichtwissen
im Uberfluss?


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas naler Basis, die ihnen, im ganzen, verborgener zu sein pflegt wie dem >Wil-
Kaminski denc der Sinn der magischen Prozeduren.«'®

Und Weber fahrt fort: »Ganz und gar nicht eine Universalisierung des
Wissen [...] bewirkt also [die] Rationalisierung, sondern meist das
gerade Gegenteil.«*

Figur: Nichtwissen durch Wissen

Die durch die Differenzierungsmetaphorik von Ganzem und Teil ge-
wonnene Idee einer Dynamisierung von Nichtwissen durch Wissen
wurde in der Folgezeit auf eine abstraktere Figur gebracht: Nichtwis-
sen als direkte Folge von Wissen. Mehr noch und v.a.: Steigerung
des Nichtwissens durch eine Steigerung des Wissens. Und damit wird
Nichtwissen als prinzipielles Nichtwissenkonnen begriffen. Denn
wenn Wissen selbst zu Nichtwissen fiihrt, dann scheint jeder Ausweg
versperrt.

Eine deutliche Veranderung zu den Rationalisierungstheorien ist
dabei zu verzeichnen. Es ist nicht mehr die Arbeitsteilung, welche
die Differenz zwischen Ganzem und Teil, Wissen und Nichtwissen
vergroRert. Vielmehr wird nun immer deutlicher Wissen selbst und
nicht mehr seine Akkumulation als Grund fiir Nichtwissen angefiihrt.
Es handelt sich dabei um eine extrem erfolgreiche Figur, die in na-
hezu allen Debatten zu Technik und Wissen wirksam ist. Exempla-
risch fiir die weite Verbreitung seien nur einige Einsdtze benannt.

Bei Luhmann heil3t es in einer generellen Einschdtzung der »So-
ziologie des Risikos«:

»Je mehr man weil3, desto mehr weiR man, was man nicht weiB [...]. Je ra-
tionaler man kalkuliert und je komplexer man die Kalkulation anlegt, desto
mehr Facetten kommen in den Blick, in bezug auf die Zukunftsungewissheit
und daher Risiko besteht.«*

Diese Figur selbst ist fiir Luhmann die paradoxe Form der Hochtech-
nologie. Technik stellt fiir Luhmann eigentlich eine funktionierende
Simplifikation dar im Vergleich zu einem komplexeren AuRen.?

18 | Max Weber: »Ueber einige Kategorien der verstehenden Soziologiex, in:
Johannes Winckelmann (Hg.), Gesammelte Aufsatze zur Wissenschaftslehre, Tii-
bingen 71988, S. 427-474, hier: S. 473.

19 | Ebd.

20 | Niklas Luhmann: Soziologie des Risikos, Berlin 1991, S. 37. Vgl. auch
ders.: Die neuzeitlichen Wissenschaften u. die Phanomenologie, Wien 1996, S. 13.
21 | Vgl. dazu auch Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt/
Main 1997, S. 517-536.

190

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird im Fall der Hochtechnologie die Technik zunehmend mit Kom- Nichtwissen
plexitit angereichert, wird diese Grenze destabilisiert.?” Die Technik im Uberfluss?
bestimmende Form von simplifziertem Innen und komplexem AufRen
findet sich in einer Art re-entry in der Technik selbst wieder und dies
ist eine Transskription der Figur: Steigerung des Nichtwissens durch
Steigerung des Wissens.

In dem Vortrag »0kologie des Nichtwissens« verwendet Luhmann
diese Figur in temporaler Hinsicht. Die in der Moderne relevanten
Zeitraume werden, so Luhmann, sowohl erheblich groRer als auch
kleiner, und zwar durch Technik und Wissenschaft.?> Man denke an
radioaktive Halbwertszeiten, welche Planungen fiir gro3e Zeitrdume
erfordern (wiirden), wahrend in Reaktoren zugleich kleinste zeitli-
che Prozesse steuerbar gemacht werden miissen. Mit dieser Ausdeh-
nung der Zeitrdume ins GroRe und Kleine verschiebt sich auch das
Verhiltnis von Wissen und Nichtwissen. Eine weit entfernte Zukunft
wird nun vorstellbar, aber: »Je weiter man in die Zukunft blickt, des-
to wahrscheinlicher ist ein Ubergewicht der nicht vorhergesehenen
Folgen.«**

Klaus P. Japp hat die Unterscheidung von spezifischem und un-
spezifischem Nichtwissen ausgearbeitet, auf die ich spdter noch zu
sprechen komme.?® Daneben findet sich die Uberlequng, dass die
Grenze zwischen Wissen und Nichtwissen unscharf zu werden droht:
»Die Grenzen werden zunehmend porés«®®. Denn die Wissensgewin-
ne fiithren etwa durch Vernetzung und Komplexitét zu Risiken. Japp
verdeutlicht dies am BSE-Konflikt. Und in diesem Kontext wird auch
mit der erwdhnten Figur operiert:

»Im Zuge der Steigerung von Wissen stellt sich Nichtwissen in Form wis-
sensoperativ konstitutiver >blinder Flecken< iiberproportional ein. Z.B. er-
zeugt das hypothetische Wissen iiber 6kologisch riskante Tiermehlverfiitte-
rung noch weit groRReres Nichtwissen im Hinblick auf Zeitfolgen der Verbrei-
tung, sachliche Alternativgenesen des Auslosesyndroms und der Verbreitung
sowie soziale Betroffenheitsverteilungen. Und dies geht irreduzibel so wei-

ter.«?’

22 | N. Luhmann: Soziologie des Risikos, S. 97-100.

23 | N. Luhmann: »0kologie, S. 167.

24 | Ebd.,S. 185.

25 | Klaus P. Japp: »Die Beobachtung von Nichtwissen, in: Soziale Systeme,
3/2 (1997), S. 289-312.

26 | Klaus P. Japp: »Struktureffekte offentlicher Risikokommunikation auf
Regulierungsregime. Zur Funktion von Nichtwissen im BSE-Konflikt«, in: Chris-
toph Engel/Jost Halfmann/Martin Schulte (Hg.), WissenNichtwissen unsicheres
Wissen, Baden-Baden 2002, S. 3567, hier: S. 46.

27 | Ebd.

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Dies wird durch die erwdhnte Metapher des Horizonts ins Generelle

Kaminski plausibilisiert: »In einem radikalen Sinn wird der Horizont mogli-
chen Nichtwissens mit den kognitiven Operationen des Wissenser-
werbs mitgezogen.«®

Gerhard Gamms Uberlegqungen zur Paradoxie unbestimmter Be-
stimmtheit fiihren ihn in der Diskussion von Technik zum homolo-
gen Theorem, wenn es heif3t, dass »das Unbestimmte in Folge einer
Uberlast analytischer Bestimmungen entsteht«?. Oder »wenn mit
dem vermehrten Wissen iiber die Varianz der Verhéltnisse das Nicht-
wissen und damit die Unbestimmbarkeit steigt«*’. Gamms Deutung
von »Technik als Medium« nimmt dies dann schon in die Begriffshil-
dung von Technik auf.*!

Man konnte weitere Theorien anfiihren, welche mit dieser Figur
operieren.’ Entscheidender wird es nun aber sein, die Implikatio-
nen und Konsequenzen, die Selbstverstandlichkeiten und Erklarungs-
liicken dieser Positionen abzuschdtzen und gegebenenfalls zu pra-
zisieren. Denn dass die zuletzt genannte, extrem erfolgreiche Arbeits-
figur wichtige Sachverhalte und Problemlagen zu beobachten hilft,
hat eine enorme Plausibilitdt fiir sich. Nur welche Schliisse lassen
sich daraus ziehen? In der ersten Anndherung geht es um die Frage
der Ubertragbarkeit der Resultate auf die alltigliche Praxis.

Die Miihen des Nichtwissens

Was haben wir mit dieser Skizze von >Konzeptionen< des Nichtwis-
sens gewonnen? Dazu mochte ich einige Hinweise geben:

Die genannten Positionen zeigen eine klare Kontinuitdt auf: Sie
unterstellen zumeist, dass Nichtwissen einfach vorhanden ist; und
v.a., dass es zudem im Uberfluss vorhanden ist. Dies implizieren be-
reits die verschiedenen Territorialmetaphoriken des Nichtwissens. In

28 | Ebd.

29 | Gerhard Gamm: Flucht aus der Kategorie. Die Positivierung des Unbe-
stimmten als Ausgang aus der Moderne, Frankfurt/Main 1994, S. 37.

30 | Gerhard Gamm: »Das Wissen der Gesellschaft, in: Nicht nichts. Studien
zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt/Main 2000, S. 178-191, hier: S.
178.

31 | Gerhard Gamm: »Technik als Medium. Grundlinien einer Philosophie der
Technik, in: Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frank-
furt/Main 2000, S. 275-287.

32 | Z.B. Ulrich Beck: »Die Politik der Technik«, in: Werner Rammert (Hg.),
Technik und Sozialtheorie, Frankfurt/Main, New York 1998, S. 261-292, dort v.a.
S. 269f. Anthony Giddens: Konsequenzen der Moderne, Frankfurt/Main 1995, S.
54-56. Vgl. auch die Texte von Michael Ruoff und Helmut Willke in diesem Band.

192

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Humes Rede von der »utmost extent« des Wissens ist das schon an- Nichtwissen
gelegt. Wenn das Wissbare wie eine res extensa einfach vorliegt und im Uberfluss?
immer schon vorhanden ist, ndmlich qua human nature, dann ist
jenseits der Grenze das Nichtwissbare, welches ebenfalls vorliegt wie
die Materie in der Welt. Und eine weitere Grenze des Nichtwissbaren
ist nicht gegeben, es scheint somit unendlich in den Raum hinaus zu
reichen. Die Metapher des Horizonts fithrt dann aus, was in der Ter-
ritorialmetaphorik des Nichtwissens potentiell angelegt ist. Sie dyna-
misiert innerempirisch die Mdglichkeiten zu wissen; doch jeder
Landgewinn verringert keinen Zentimeter der infiniten Erstreckung
der terra incognita. Das Land des Nichtwissens liegt so immer schon
vor uns ob wir es beachten oder nicht und ist gar im Uberfluss vor-
handen. Die Metaphorik von Ganzem und Teil denkt zwar nicht mehr
das Nichtwissen als vorhanden, sondern sieht es als Folge von Wis-
sensprozessen. Gleichwohl wird es auf diese Weise um so deutlicher
als im Uberfluss gegeben betrachtet. Denn wenn Wissen die einzig
denkbare Losung zur Negation von Nichtwissen ist, die Losung das
Problem jedoch steigert, dann ist keine Losung zu haben. Damit ist
eine Verbindung zu der die Technikdiskussion bestimmenden Figur
einer Steigerung des Nichtwissens durch Wissen angezeigt. Denn in
dieser Figur ist ebenfalls das Nichtwissen als im Uberfluss gegeben
angelegt.

Ein weiterer Punkt hangt eng damit zusammen: Nichtwissen wird
als prinzipielles Nichtwissenkénnen konzeptualisiert. Humes Argu-
ment fiir die Verzichtsbereitschaft der Wissbegierde beruht ja genau
darauf, dass ohnehin nicht gewusst werden kann, was die Grenzen
menschlicher Erkenntnisfahigkeit iiberschreitet. Die Horizontmeta-
pher stellt Erkenntnis als unendlichen Gang der Wissenschaften vor,
der aber niemals den Horizont erreicht oder gar iiberschreitet und
schon deshalb prinzipielles Nichtwissenkénnen niemals umgehen
kann. Die Metapher vom Ganzen und Teil modelliert zumindest fiir
moderne Gesellschaften eine uniiberwindbare Diskrepanz und Tren-
nung. Und das aktuelle Theorem von Nichtwissen durch Wissen ver-
lagert die Unvermeidlichkeit von Nichtwissen in die Mitte des Wis-
sensbegriffs hinein.

Damit gerdt eine Kontinuitdt in der Diskussion um Nichtwissen
in den Blick, deren Selbstverstandlichkeit in Frage zu stellen ist.*
Denn die Doppelbestimmung von Unvermeidlichkeit und Uberfluss
ist unprdzise: Ihre Geltung scheint mir stdrker den Bereich der
Kommunikation iiber Technik zu betreffen als den der alltdglichen
Praxis. Daraus ergibt sich aber: Wenn der alltdgliche Umgang mit

33 | Diese Doppelkonzeptualisierung fiihrt zu der neuen Metaphorisierung
von Wissen als Ressource. Wenn Nichtwissen unvermeidlich und im Uberfluss
gegeben ist, kann Wissen zu einem knappen Gut werden.

193

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Technik einer alternativen Logik folgt, dann ist erstens die behaup-

Kaminski tete Unvermeidlichkeit durch eben diese alternative Logik in Zweifel
gezogen. Ferner iibergeht zweitens die Doppelkonzeptualisierung die
Fragemdglichkeit nach Formen, welche Nichtwissen derart einklam-
mern, dass es nicht mehr als Nichtwissen in Erscheinung tritt.
SchlieRlich drittens verdeckt die Suggerierung eines Uberflusses,
dass Nichtwissen hdufig in miihevollen Prozessen ermittelt werden
muss. Dies gilt fiir die alltdgliche Praxis, es gilt jedoch auch fiir die
Wissenschaft, welche zundchst die Erarbeitung von Fragen ist. Dies
sei kurz umrissen.

1. Man kann Wittgensteins Philosophie in vielen Passagen als einen
Versuch lesen, auf die differente Logik zwischen Reflexion und dem
pragmatischen Gleiten durch die Welt hinzuweisen. Sie zielt darauf,
die aus theoretischer Sicht bestehende Unterreglung, Anzweifelbar-
keit, Unschérfe und Offenheit der Praxis nicht als Problem zu begrei-
fen: »Es kann leicht so scheinen, als zeigte jeder Zweifel nur eine
vorhandene Liicke im Fundament.«** Demgegeniiber méchte Witt-
genstein eine Differenz anzeigen: »Aber das sagt nicht, dass wir
zweifeln, weil wir uns einen Zweifel denken kénnen.«*

Vor diesem Hintergrund weist Wittgenstein am Beispiel des
Spiels mehrfach darauf hin, dass vollstandige Durchregelung keine
Funktionsbedingung ist: »[E]s gibt ja auch keine Regel dafiir z.B.,
wie hoch man im Tennis den Ball werfen darf, oder wie stark«*®.
Statt dessen sieht Wittgenstein gerade in der Nichtexaktheit die
Moglichkeit reibungslosen Funktionierens:

»Wenn ich Einem sage »Halte dich ungefahr hier auf!< kann denn diese Er-
kldrung nicht vollkommen funktionieren? Und kann jede andere nicht auch
versagen? »Aber ist diese Erklarung nicht doch unexakt?< Doch; warum soll
man sie nicht »unexakt< nennen? Verstehen wir aber nur, was >unexakt¢ be-
deutet! Denn es bedeutet nun nicht >unbrauchbar<.«*’

Jeder Versuch, exakter zu sein, wiirde das problemlose Funktionie-
ren gerade behindern. Eine Markierung durch einen Kreidestrich et-
wa wiirde sogleich zu der Unsicherheit fithren, »dass der Strich eine
Breite hat.«*®

Nun wadre der Einwand denkbar, dass das, was Wittgenstein fiir

34 | Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/Main

1997, § 87.
35 | Ebd., § 84.
36 | Ebd., § 68.
37 | Ebd., §88.
38 | Ebd.

194

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den pragmatischen Umgang mit Sprache andeutet, gerade von den
aktuellen Techniktheorien beschrieben wird, wenn sie die Grenze
zwischen Nichtwissen und Wissen als pords denken oder Nichtwissen
im Innern des Wissens tdtig sehen. Diese Gleichsetzung wiirde ver-
kennen, dass Nichtwissen in diesen Techniktheorien zum einen un-
ter dem Stichwort Risiko als Problem auftritt, wiahrend der vage Um-
gang hier gerade problemlos ist; zum anderen Fragen nach der
Steuerung, Planung oder wenigstens Kriterien fiir das Wie-weiter-
machen aufruft, hier dagegen das Unexakte ausgerechnet das rei-
bungslose Weitermachen ermdglicht.

Eine andere Frage ist, ob man Wittgensteins Beschreibungen, die
am Spiel und insbesondere Sprachspiel entwickelt wurden, auf Tech-
nik {ibertragen kann. Und dies scheint mir mit einigen Abweichun-
gen fiir den alltdglichen Umgang mit Technik leistbar. In erster An-
ndherung kann man darauf verweisen, dass Heinz von Foerster dar-
gelegt hat, dass keine technische Einrichtung trivial ist. Es gibt kei-
ne trivialen Maschinen.>® Das hindert aber nicht daran, im Alltag
mit ihnen so umzugehen, als wenn sie trivial wiren.> Abweichun-
gen, Storungen, Ausfille — es gibt geniigend Griinde, die man sich
denken kann, um am Funktionieren zu zweifeln. Pragmatisch tut
man es in der Regel nicht. Die Vagheit darin, wann es zu Funktions-
versagen kommt, fithrt im Umgang in vielen Féllen zu dem gleichen
Ergebnis, als wenn Technik auf das Scharfste bestimmt wadre. Einen
anderen Hinweis liefert Charles Perrow. Wahrend die Grof3technolo-
gie mit der Wahrscheinlichkeit des Unwahrscheinlichen rechnen
muss, liegt der Alltag in deren Ausblendung.*' Exakt diese Ausblen-
dung ermdglicht sein reibungsloses Funktionieren, indem auf Refle-
xion, die Einrichtung von Redundanzen und weitgehende Kontrollen
verzichtet werden kann. Dennoch liegt Ausblendung ein wenig quer
zur Unterscheidung von Experten und Laien. Denn auch der profes-
sionelle Alltag im Umgang mit Hochtechnologie fiihrt zu dieser Aus-
blendung und muss etwa durch organisatorische Zusatztechniken
darauf reagieren.

2. Gleichwohl wird auch der alltdgliche Umgang mit Technik von
Risikowahrnehmung begleitet. Deshalb stellt sich die Frage nach et-

39 | Vgl. Heinz von Foerster: »Entdecken oder Erfinden. Wie ldsst sich Ver-
stehen verstehen?«, in: Einfiihrung in den Konstruktivismus, mit Beitrdgen von
H. v. Foerster, E. v. Glasersfeld u.a., Miinchen, Ziirich 1995, S. 41-48.

40 | Vgl. Andreas Kaminski: »Technik als Erwartung, in: Dialektik, 2004/2,
S. 137-150, hier: S. 147f.

41 | Vgl. Charles Perrows Beispiel aus dem Alltag: Normale Katastrophen. Die
unvermeidbaren Risiken der GroRtechnik, Frankfurt/Main, New York 1992, S.
18-23.

195

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—

Nichtwissen
im Uberfluss?


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas waigen Formen, mit denen auf Nichtwissen und Risiko reagiert wer-

Kaminski den kann. Solche Formen kdnnen Vertrauen und Vertrautheit sein.
Dabei stellt sich dann die Frage, ob Nichtwissen nicht durch diese
Formen eine Einklammerung und Invisibilisierung erfdhrt.

Denkt man an Simmels prominente Bestimmung von Vertrauen
als »mittlerer Zustand zwischen Wissen und Nichtwissen«, dann er-
scheint dies nicht plausibel.*? Vertrauen wird dann geradezu defi-
niert durch Nichtwissen. Man muss allerdings unterscheiden zwi-
schen den Bedingungen fiir das In-Kraft-Treten von Vertrauen und
seinem In-Kraft-Sein. Vertrauen hat zur Voraussetzung, dass Nicht-
wissen besteht. Die Funktion von Vertrauen besteht jedoch gerade
darin, Nichtwissen zu invisibilisieren und Zukunft zu einer bestimm-
ten zu machen.* Darin liegt auch der Sinn der Rede von Vertrauen
als Komplexititsreduktion.* Und hierin gleicht Vertrauen dem
Misstrauen.”® Durch Vertrauen scheint somit eine Form gegeben,
welche Nichtwissen zwar zur Voraussetzung hat, es aber zugleich
zum Verschwinden bringt.“®

Eine damit verwandte, gleichwohl verschiedene Form ist Ver-
trautheit. Dem liegt der Gedanke zugrunde, dass selbst das Unver-
trauteste und Unbekannteste zundchst doch immer nur durch Be-
kanntes und Vertrautes beschrieben werden kann.*’ So hat es zwar
eine mogliche ideologische Funktion, wenn in der Beschreibung von
Nanotechnik Natur selbst als Nanoingenieurin und uralte Nanotech-
nik figuriert, der Mensch weiterhin bloR als Techniker erscheint und
die strukturelle Homologie zwischen freier Marktwirtschaft und der
Selbstorganisation eines Molekiils betont wird.*® Die Méglichkeit
des Gliickens solcher Vertrautmachung ist aber darin angelegt, dass
jede Beschreibung vor das Problem gestellt ist, das Neue nur mit
dem Alten beschreiben zu kénnen. Will man auf positive (nicht af-

42 | G.Simmel: Soziologie, S. 393.

43 | Vgl. Olli Lagerspetz: »Vertrauen als geistiges Phdanomenc, in: Martin
Hartmann/Claus Offe (Hg.), Vertrauen. Die Grundlage des sozialen Zusammen-
halts, Frankfurt/Main 2001.

44 | Vgl. Niklas Luhmann: Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer
Komplexitat, Stuttgart “2000.

45 | Vgl. N. Luhmann: Vertrauen, Kap. 10.

46 | Vgl. A. Kaminski: »Technik als Erwartung, S. 141-146.

47 | Vgl. N. Luhmann: Vertrauen, Kap. 3; ders.: »Vertrautheit, Zuversicht,
Vertrauen: Probleme und Alternativen, in: M. Hartmann/C. Offe (Hg.), Vertrau-
en. Ferner: Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos, Frankfurt/Main °2001, inshes.
S. 11,

48 | Alfred Nordmann: »Shaping the World Atom by Atom. Eine nanowissen-
schaftliche WeltBildanalyse«, http://nsts.nano.sc.edu/papers/AN2.html, down-
load vom 04.02.2005.

196

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

firmative) Weise etwas iiber eine >revolutiondre« Technologie mittei-
len, scheinen Alternativen nicht gegeben.

3. Die oben skizzierte Diskussion sah Nichtwissen als unvermeidlich
und im Uberfluss gegeben an. Mit den Hinweisen auf Vertrautheit,
Vertrauen/Misstrauen und den pragmatischem Technikalltag ldsst
sich die Vermutung begriinden, dass die Erfassung von Nichtwissen
eine miihevolle Aufgabe sein kann. So geht die Diskussion um die
Einfliisse elektro-magnetischer Felder auf menschliche Korperzellen
zumeist von grofler Bestimmtheit aus, eben im Vertrauen in die
Technik oder im Misstrauen. Die Wahrscheinlichkeit des Unwahr-
scheinlichen muss zundchst erforscht und durch organisatorische
MafRnahmen als Dauererwartung aufwédndig institutionalisiert wer-
den, damit ein Abgleiten in allzu groRe Routinen abgefangen wer-
den kann. Und die technikkritische Diskussion sieht sich vor das
Problem gestellt, in ihren positiven Beschreibungen neuer Technik
deren Neuheit systematisch zu unterlaufen, indem sie mit vertrauten
Begriffen und Metaphern agieren muss.

Wie aber gelingt es neuer Technologie dann, solch enorme Po-
tentialerwartungen auf sich zu ziehen?

Weltpunkte

Ein Welthild ist fiir Wittgenstein ein Zusammenhang von Uberzeu-
gungen, »worin sich Folgen und Primissen gegenseitig stiitzen«®.
Wittgenstein verwendet hier eine stark kognitive und logische Spra-
che. Eine phanomenologische Analyse miisste dies vermutlich refor-
mulieren. Worauf Wittgenstein aber mit Titeln wie Folge und Pramis-
se hinweisen mdchte, sind bedeutsame Unterschiede in unseren Ge-
wissheiten. Die gesamte Schrift »Uber GewiRheit« ist dem Versuch
gewidmet, die klassische Unterscheidung von Vernunft und Erfah-
rung, Logik und Geschichte zu unterlaufen. Traditionell und hier ein
wenig vereinfacht ist das Feld des Wissens in zwei Bereiche geteilt:
notwendige und damit apodiktisch gewisse Vernunftwahrheiten und
historisch-kontingente Tatsachenwahrheiten. Wittgenstein weist nun
darauf hin, dass es empirische Sachverhalte gibt, die nicht zum Be-
reich der Logik zdhlen, die aber dennoch apodiktische Gewissheit
haben. Logisch mdgen sie kontingent sein, faktisch erscheinen sie
hochgradig selbstverstdndlich und sicher. Wittgenstein nennt dafiir
Uberzeugungen wie: »Dies ist meine Hand«, »Ich war nie auf dem
Mond«, »Alle Menschen haben Eltern«. »Dies ist meine Hand« ist

49 | Ludwig Wittgenstein: Uber GewiRheit, Frankfurt/Main 1984, § 142. Vgl.
ferner §§ 93-105.

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—

Nichtwissen
im Uberfluss?


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas zwar kein logisch-analytischer Satz, doch ein Irrtum hierin wire von

Kaminski erheblichem Unterschied zu einem Irrtum dariiber, ob in einer Ent-
fernung von so und so viel ein Planet existiert oder wie viele Wirbel
Katzen haben.*

Wittgenstein gewinnt damit eine Differenzierungsmdglichkeit
der Erfahrungssdtze. Man kann theoretisch nicht belegen, dass hier
meine Hand ist; aber man kann dies auch nicht eine Hypothese nen-
nen: »Es ist ndmlich nicht wahr, dal der Irrtum vom Planeten zu
meiner eigenen Hand nur immer unwahrscheinlicher werde. Sondern
er ist an einer Stelle auch nicht mehr denkbar.«’* Nicht denkbar:
nicht in einem logischen Sinn, sondern im Sinne eines Fortbestands
des Weltbilds. Die Uberzeugungskraft jedes einzelnen Satzes wird von
den anderen Sdtzen gestiitzt, mit denen er zusammenhdngt. So wird
das Welthild fiir Wittgenstein ein Zusammenhang von Uberzeugun-
gen, die qualitativ gleichwohl verschieden sind, von zweifellosen
Gewissheiten bis zu verschiedenen Abstufungen von Anschein.

Wittgenstein legt mit dem Begriff des Weltbilds keine Technik-
theorie vor. Aber mir scheint, dass man seine Uberlegungen gewinn-
bringend hier einsetzen kann. Denn was neue Technologien in Frage
stellen, sind Erfahrungsgewissheiten, die als nicht kontingent gel-
ten, ohne logisch geadelt zu sein. Die Atomtechnik evozierte die
Vorstellung, unbegrenzt Energie zu verschwindend geringen Kosten
zu produzieren, und zwar zu einer Zeit als Strom eine duferst knap-
pe Ressource war.”’ Die neuen Biotechnologien ermdglichen bei-
spielsweise die Vorstellung eines Kindes, dem nicht mehr eindeutig
Eltern zugeschrieben werden kénnen. Und die Nanotechnologie sug-
geriert, gleich die gesamte Natur neu konstruieren zu kénnen.

Mit Wittgensteins Begriff des Weltbildes kann das der Technik
zugeschriebene Potential genauer analysiert werden. Zundchst stel-
len neue Technologien (exemplarisch) eine grundlegende Gewissheit
in Frage. Da aber, wie Wittgenstein zeigt, das Weltbild einen Zusam-
menhang darstellt, steht zweitens nicht nur eine wenn auch funda-
mentale Gewissheit in Frage, sondern ein ganzer Zusammenhang.
>Folgen und Pramissenc stiitzen sich gegenseitig, folglich wird eine
welterschiitternde Dynamik freigesetzt. Und deshalb sind die Konse-
quenzen einer etwaigen kiinstlichen Ziichtung des Menschen so un-
absehbar. Die Verdanderung setzt sich rhizomartig fort. Auf diese
Weise wird drittens Welt technisch auBer Kraft gesetzt. Und darin
liegt das Potential neuer technologischer Paradigmen. Durch die po-
sitiven Beschreibungen der Potentiale neuer Technologien wird da-

50 | Ebd., §52.
51 | Ebd., § 54.
52 | Vgl. Albrecht Weisker: »Kernenergie gegen Zukunftsangst, in: Ute Fre-
vert (Hg.), Vertrauen. Historische Anndherungen, Géttingen 2003, S. 394-421.

198

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bei nicht so sehr eine Zuriickholung des Unbekannten in das Ver-
traute geliefert, denn mehr als dass neue Welt positiv gesetzt wird,
wird die vertraute aufgeldst.

Man kann an dieser Charakterisierung erkennen, dass neue
Technologien nicht an Welt direkt ansetzen (was sollte dies auch
heiRen?), sondern den metonymischen Umweg iiber Weltpunkte
nehmen, welche wie das Element einer Menge, das zahlreiche Ele-
mente eben dieser gleichen Menge enthdlt, funktioniert. Folglich
kommt es zu Missverstandnissen, wenn in Debatten die Sorgen iiber
die neuen Moglichkeiten durch punktuell rationale Losungen aufge-
fangen werden sollen. Die Technologie stellt Welt in Frage und be-
trifft damit nicht blo3 punktuelle Risiken; sie mag dies aber sugge-
rieren, indem sie an einem welthaltigen Punkt ansetzt. Anders for-
muliert, liegt das Missverstandnis darin, dass auf Angst mit furcht-
abbauenden MaRnahmen reagiert wird. Angst ist »Intentionalitdt des
Bewusstseins ohne Gegenstand«®:, Furcht ist dagegen auf einen be-
stimmten Gegenstand bezogen, der aber schon eine vertraute Welt
voraussetzt. Jede Abwehr einer Furcht kann deshalb nicht {iberzeu-
gen oder ldsst eine neue an die Stelle der alten treten. Man kann
deshalb Anschluss an Japps Begriff des unspezifischen Nichtwissens
suchen.**

Nachzutragen bleibt nun der Fortgang von Kafkas Erzdhlung. Das
Tier schildert, dass ihm der Bau nicht nur zum Schutze dient, son-
dern Vertrautheit bietet. Es bemerkt nach einem zeitweiligen Verlas-
sen und der Wiederkehr in den Bau ein Gerdusch, das es zundchst
fiir harmlos halt. Es vermutet, dass andere kleine Tiere, Mduse oder
Ratten, in seiner Abwesenheit wie schon des Ofteren Lcher gegra-
ben haben, durch die ein Luftzischen entstand. Doch die erste und
auch die nachfolgenden Hypothesen werden widerlegt, weil das Ge-
rdusch an allen Orten gleich stark ist: »Vor dieser Erscheinung versa-
gen meine ersten Erkldarungen vollig. Aber auch andere Erkldrungen,
die sich mir anbieten muss ich bald ablehnen.«*® Keine gednderte
»Methode« und auch kein geplanter »Forschungsgraben« konnen
»Gewissheit« bieten.’® Durch das gleichsam ortlose Gerdusch und
den Zusammenbruch aller Erkldrungen wird von Kafka die Situation
unspezifizierbaren Nichtwissens geschildert, also die Situation der
Angst, der entspricht, dass in der Vorstellung des Tiers das Gerdusch
von einem gdnzlich unbekannten Tier stammt anscheinend eines
derjenigen, von denen es heif3t: »nicht einmal die Sage kann sie be-

53 | H. Blumenberg: Arbeit am Mythos, S. 10.

54 | Vgl. K. Japp: »Die Beobachtung von Nichtwissen«.
55 | F. Kafka: Der Bau, S. 492f.

56 | Ebd., S. 494 und S. 498.

199

- am 14.02.2026, 18:22-13. J—

Nichtwissen
im Uberfluss?


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas schreiben«, das seinen Bau in atemberaubender Geschwindigkeit
Kaminski umkreist und aushghlt, also Welt auflost.”

57 | Ebd.: Der Bau, S. 467.

200

- am 14.02.2026, 18:22413. J—


https://doi.org/10.14361/9783839403518-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

