IV. Zur Konstruktion des post-
feministischen — postkolonialistischen —

posthumanistischen Subjekts

1. Performative Praktiken des Kérper-Subjekts
(Judith Butler)

Butler diskursiviert

Mit Judith Butlers Kritik an der einengenden Wirkung des feministi-
schen Subjekts in Gestalt der Identitétskategorie »Frau« hielt die post-
moderne Rede vom Tod des Subjekts endgiiltig Einzug in die deutsch-
sprachigen feministischen Debatten. Mehr als fiinfzehn Jahre nach Er-
scheinen von Judith Butlers Gender Trouble: Feminism and the Subver-
sion of Identity (Butler 1990) hat sich Bild komplett gewandelt. In den
zundchst durchaus heftig gefiihrten Kontroversen wurde Butler vorge-
worfen, samtliche politischen Errungenschaften einem apolitischen bzw.
zutiefst konservativen Postfeminismus preiszugeben. Zugleich wurde sie
fiir die Absage an ein als iiberlebt empfundenes feministisches Korper-
und Politikverstdndnis gefeiert, so dass die Rede von »Postfeminismus«
in diesem Zusammenhang auch ein Versprechen auf eine Neubelebung
der Diskussion um das Verhiltnis von Geschlecht und Macht enthielt.'

1 Zuerst in den 80er Jahren gebraucht, suggerierte »Postfeminismus«, dass
der Feminismus nicht mehr gebraucht werde, da Chancengleichheit er-
reicht sei. Sara Mills wollte die Bezeichnung dagegen (in Analogie zu
»Postkolonialismus«) so verstanden wissen, dass sie die kulturellen Ge-
schlechter-Bedingungen nach dem Einfluss feministischer Theorie und

301

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Nach einer anfinglichen Abwehr gegeniiber dem dekonstruktiven
Ansatz, die sich, wie in den nicht-feministischen Diskussionen, vor al-
lem tiber eine Verlust-Rhetorik artikulierte — beklagt wurde der Verlust
der Kategorien Frau, Geschlecht und Koérper, der Verlust von Hand-
lungsméglichkeiten und Politikfihigkeit® — avancierte Butler auch im
deutschsprachigen Raum zur »reigning queen of gender«, wie Gayle
Rubin sie in einem Interview titulierte (Rubin/Butler 1997, 104). Butler
wurde in den 90ern so populér, dass ihre Vortrdge zu Massenereignissen
gerieten, die den iiblichen akademischen Rahmen weit iiberschritten —
ein Phidnomen, das selbst wieder zum Diskurstopos wurde.® Literarisch
hat Thomas Meinecke dieses Motiv als Uberschreitung von Theorie und
Praktiken, akademischer und popkultureller Subkultur in Tomboy, ein
im Heidelberger Universitidts-Milieu angesiedelter Theorie-Roman, auf
amiisante Weise umgesetzt:

»Eine Stunde spiter sallen alle [...] in einem Horsaal der Miinchner Universi-
tat. Dieser hatte sich im Nu so sehr gefiillt, daB3 die ganze Versammlung in ei-
nen groferen Raum umziehen durfte. [...] Dann trat Judith Butler ein, unge-
mein sympathisch, auf anziehende Weise vergeistigt, fand Hans. Vivian
schlug das Herz bis zum Hals, als die Amerikanerin nun zum Rednerpult
schritt [...].«

»Wahnsinn, kreischte Frauke Stover und trommelte mit beiden Fausten auf
Hinschens Schultern ein, du hast tatsédchlich mit ihr gesprochen, dafiir schenke
ich dir meine einzige Handtasche.« (Meinecke 1998, 87f, 89)

Im Unterschied zu dieser stets sympathisierenden Darstellungsweise
wurden diese Grenziiberschreitungen im Feuilleton zuweilen weniger
wohlwollend aufgenommen. Die Alternative von Pop oder Politik ver-
schob sich mitunter zu der von Theorie oder Demagogie, wenn Butler
sowohl mit Horckheimer/Adorno als auch mit Oswald Spengler in eine
Linie gestellt wurde, wie in einem Kommentar der »Berliner Zeitung«
(12.6.1997). Hinter Anspielungen auf Butler als Lesbe und Jidin wurde
in prekédrer Weise das Bild der Verfiihrerin in homosexuellen- und frem-

Politik in den Blick nimmt; auch, um die fundamentale Bedeutung dieses
Einflusses hervorzuheben (Mills 1999, 9). Aufgrund der Ambivalenz von
Verabschiedung und Neubestimmung sowie die Assoziation einer Zisur,
die zumindest in der deutschsprachigen Debatte stets an den Namen Judith
Butler gebunden war, habe ich die Bezeichnung hier aufgenommen.

2 Exemplarisch steht dafiir der weit rezipierten Band der Feministischen
Studien Kritik der Kategorie »Geschlechtc vom November 1993.

3 Und das nicht nur in deutschsprachigen Zeitungsartikeln mit zuweilen
hiamischem Unterton; auch die israelische Zeitung ha’aretz berichtete
noch 2004 anlésslich eines Besuchs von Butler in Israel von ihren Anhén-
gern, die ihr folgten, »as though she were a rock star« (Coussin 2004).

302

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

denfeindlichen Klischees gezeichnet. Butler selbst deutete die Kom-
mentare zu ihrer Person, die ihr ein »ménnliches« Auftreten bescheinig-
ten, als Versuch, genau das, was durch ihre Texte verunsichert werde,
wieder herzustellen, ndamlich die Eindeutigkeit der Geschlechtsidentitit
— notfalls auch iiber die Verwendung »siidlindischer« Attribute.* Je stir-
ker sich das Interesse auf ihre Person richtete, um so leichter erschien ih-
re Beliebtheit als Phidnomen einer zu kurz gekommenen, lesbisch-
schwulen beziechungsweise irgenwie jugendlich-bunten Fangemeinde
erklarbar, die sich und ihre sexuellen Inszenierungen lediglich selbst fei-
ern wollte.” Das heiBt, Butlers Befragung des Subjekts, die in der frithen
feministischen, d.h. hier sozialwissenschaftlich ausgerichteten, Rezep-
tion als politisch unproduktiver Anschlag auf eine feministische Identi-
tatspolitik erschien, wurde in diesem Medien-Echo wieder als Identitéts-
politik zuriickdefiniert, die nun ganz im Zeichen von homosexuellen
bzw. queeren Identititen steht. In beiden Fillen wurde bestritten, dass
Butlers Frage nach der Subjektidentitdt und ihrer heterosexuellen Nor-
mierung eine allgemeine Bedeutsamkeit zukommt.

Die Theoretisierung genau dieser Aspekte fiihrte jedoch mit zum Er-
folg der Queer Theory, die wesentlich von Butlers Kritik an der Normie-
rung von (Hetero-/Homo-)Sexualitit und dem Konzept der performati-
ven Herstellung von Sexualitdt und Geschlechtsidentitéit beeinflusst
war.® Butlers diskurspolitisches Anliegen war es, die Separierung zwi-
schen Gay/Lesbian Studies und Feminist Studies zu iiberwinden. De fac-
fo hatte sich eine Arbeitsteilung ergeben, in der sich erstere mit Subjekt
und Identitdt in Bezug auf Sexualitit und sexuelle Praktiken be-
schiftigten, letztere in Bezug auf soziale (Zwei-)Geschlechtlichkeit.

4 In: Butler 1993a als Reaktion auf den FR-Artikel von Christel Zahlmann:
»Als sympathischer junger Mann, vielleicht italienischer Abstammung,
mit exakt geschnittener Herrenfrisur [...]« (30.4.1993).

5 So das Bild, das die taz zeichnete (12.6.1997).

6 Der Begriff queer hat sich in den USA in den 80ern Jahren etabliert: Ur-
spriinglich ein Schimpfwort fiir Homosexuelle wurde er fiir eine neue Art
von politischem Aktivismus umgewertet, die nicht auf geschlechtlicher
oder sexueller Identitdt beruhen sollte, sondern vielfiltige, nicht-fixierte
Lebensformen proklamierte, um der zunehmenden Homophobie in der 6f-
fentlichen Diskussion etwas entgegenzusetzen. Der Begriff wird allerdings
unterschiedlich verwendet. Queer Theory wurde zu einem Sammelbegriff
fiir die Weiterentwicklung von Gay/Lesbian Studies unter poststrukura-
listisch-dekonstruktivem Vorzeichen, die sich »die kategoriale Neukon-
zeptualisierung von Geschlecht und Sexualitdt, mit der problematisch ge-
wordene Identitétspolitiken tiberwunden werden sollen« (Hark 1993) zum
Ziel setzte. Neben Butler war u.a. de Lauretis, die den Begriff prigte, ein-
flussreich (de Lauretis 1991; eine Einfiihrung bietet Annamarie Jagose
(1996). Fiir den deutschsprachigen Raum siehe Hark (Hg.) 1996.

303

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Butler forderte hingegen dazu auf, die jeweiligen Wechselwirkungen
von sex und gender in Augenschein zu nehmen, anstatt ihre Determi-
niertheit vorauszusetzen (wie Butler an differenzfeministischen Ansét-
zen kritisierte) bzw. eine Abhédngigkeit zu ignorieren (wie sie es in den
Lesbian/Gay-Studies beobachtete).’

Heute ist der Name Judith Butler in den Kanon der Gender-Studien
eingegangen und steht fiir die Formel des »diskursiv konstruierten Ge-
schlechts« ein. Trotz aller Kritik und Kontroversen gilt diese Einsicht
heute als unhintergehbarer Standard. Unzdhlige Artikel und Rezensionen
sind seither erschienen, der Name fehlt in keiner Einfiihrung in feminis-
tische Theorie bzw. Gender-Studien.® Dariiber hinaus wurde »Butler«
selbst zu einem Diskursereignis, fiir das Einfithrungen vorliegen.” Dem
tut auch die Tatsache keinen Abbruch, dass die These von der Konstruk-
tion des Geschlechts, ebenso wie die zur Begriindung angefiihrten Theo-
rieansitze, so neu nicht waren, wie in Kapitel III gezeigt: Auch Felman,
Johnson und andere Literaturwissenschaftlerinnen wandten sich dekon-
struktiven Theoremen zu und sprachen von der sprachlich/rhetorischen
Verfasstheit des Geschlechts. Weiblichkeit als Travestie, Parodie oder
Maskerade war unter Bezug auf psychoanalytische Theorien seit (min-
destens) Mitte der 80er Jahre in der Diskussion.'’ Butler war ebenfalls
nicht die erste, die sich die Ausfithrungen Foucaults zur Sexualitit zu
Nutze machte."'

Ein weiterer wichtiger Strang in Butlers Argumentation stellte die
Befragung der Sex-Gender-Opposition dar, die seit den 80er Jahren im-
mer wieder Gegenstand der Kritik war. Die sozialwissenschaftliche Un-
terscheidung zwischen dem biologisch-anatomischen (sex) und sozio-
kulturellen (gender) Geschlecht stellte in ihrer feministischen Aneig-

7  Vgl. Butler 1993, Kap. 8 »Critically Queer«, und Butler 1997c.

8 Zum Beispiel alle Einfiihrungen in feministische Literaturwissenschaft,
die in Teil II genannt wurden; s.a. den Einfiihrungsband »Gender-Studien«
(von Braun/Stephan (Hg.) 2000), in dem Butler fiir knapp die Hilfte der
genannten Disziplinen als relevant genannt ist. Zu einer Aufarbeitung der
Butler-Rezeption bis Mitte der 90er Jahre siche auch Wagner 1998, 191-
201.

Villa 2003, Bublitz 2005.

10 Diese, nach dem Bezug auf Derrida, offenkundigste Quelle des Postulats
von der sprachlichen Verfasstheit des Geschlechts wurde in der deutsch-
sprachigen Diskussion erst relativ spdt wahrgenommen (vgl. Wagner
1998, die als eine der ersten einen Bezug zur feministischen Dekonstruk-
tion hergestellt hat). Dies mag daran liegen, dass Butlers These in den so-
zialwissenschaftlichen Ansédtzen mehr provokative Sprengkraft besessen
hatte und entsprechend kontroverser rezipiert wurde als in den Literatur-
und Kunstwissenschaften, wo die These selbst so neu nicht erschien.

11 Fiir den feministischen Kontext vgl. Kap. 1.6 und 7.

304

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

nung ab Mitte der 70er Jahre zunéchst eine Umkehr gegeniiber der vor-
herrrschenden Verwendungsweise dar, indem sex nicht mehr als alleini-
ge Ursache fiir gender bestimmt wurde, sondern gegen biologistische
Erklarungen gender zur Bestimmung der Geschlechtsidentitit aufge-
wertet wurde (vgl. Haraway 1987, 28). Die Kultur-Anthropologin Gayle
Rubin ebenete mit ihrem materialistischen Ansatz des sex/gender-sys-
tems als soziale Formation den Weg, Gender als feministische Kategorie
zu etablieren (Rubin 1975). Zwar stand hier noch nicht die Zweige-
schlechtlichkeit, wohl aber deren gesellschaftliche Normierung in der
Kritik, welche die tatsdchlich bestehende Vielfalt ausklammere bzw. un-
terdriicke. Letztlich aber, so die Kritik nicht nur von Butler, fiihrte die
Spaltung von Geschlecht in Sex und Gender stets wieder auf den Gegen-
satz zurlick, den sie aufzubrechen suchte, ndmlich den Gegensatz von
Natur und Kultur." Monique Wittig aber befragt bereits Anfang der
"80er Jahre die Kategorie des natiirlichen Geschlechts (sex) als eine poli-
tische Kategorie: »Wie Rasse ist Geschlecht (sex) eine »imagindre« For-
mation, die Wirklichkeit produziert, einschlieBlich die der Korper, die in
der Wahrnehmung vor aller Konstruktion zu liegen scheinen.«'

So stellt sich also bei Butler weniger die Frage der Originalitit, wie
sie ihr hdufig zugeschrieben wurde — die sie selbst jedoch theoretisch ab-
lehnte und praktisch auch nicht beanspruchte —, sondern eher die der in-
tertextuellen Verwobenheit. Hier zeigte sich, dass es Butlers Texten mit
ihren (durchaus auch widerspriichlichen) Verkniipfungen aus ganz un-
terschiedlichen theoretischen und politisch-praktischen Diskursen ge-
lang, eine weitreichende Diskussion zu entfachen und so den sich aus-
differenzierenden bzw. zersplitternden feministischen Diskursen neue
Impulse und mindestestens eine gemeinsame Diskussions-Grundlage zu
bieten. Entscheidend fiir das Interesse diirfte auch das explizit formulier-
te diskurspolitische Anliegen Butlers gewesen sein. Dass sich auch unter
poststrukturalistischen Vorzeichen solche Anspriiche formulieren lassen,
wurde zundchst in der deutschsprachigen, von Sozialwissenschaftler-
innen gepragten, Diskussion nicht anerkannt. Die zu Tage tretenden Dif-
ferenzen wurden als »Generationenproblem« bezeichnet, womit die dis-
ziplindren macht- und diskurspolitischen Anliegen tendenziell herunter-
gespielt wurden. Denn es ging in der Diskussion um die Texte Butlers,
die sich bishin zur Alternative »Poststrukturalismus versus Feminismus«
zuspitzte, immer auch um die Frage nach der feministischen »Leitwis-

12 Siehe zur Diskussion in der feministischen Anthropologie den Sammel-
band Rippl (Hg.) 1993.

13 Haraway 1987,37 in ihrem Uberblick der Entwicklung der sex/gender-
Unterscheidung vom medizinischen Diskurs der 50er Jahre bis zum femi-
nistischen der 80er.

305

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

senschaft« (Knapp 1998). Unterschiedliche Lebenserfahrungen in Bezug
auf gesellschaftliche Diskriminierung wurden als Ursache der unter-
schiedlichen Vorstellungen tiber die Notwendigkeit eines feministischen
Subjekts angefiihrt.'* Ulrike Hansch (1997) bietet eine etwas andere Er-
kldrung an, indem sie die unteschiedlichen Erfahrungen mit der Frauen-
bewegung anfiihrt. Demzufolge stellte Butlers Text dort eine »Verlust-
drohung« dar, wo mit dem Subjekt »Frau« zugleich ganze feministische
Wahrnehmungs- und Erkldrungsmuster in Frage gestellt schienen. Das
betraf den theoretischen Ansatz, in dem das Subjekt im Zentrum der Er-
klarung von Herrschafts- und Ausbeutungverhéltnissen steht. Darliber-
hinaus ging es jedoch auch darum, einen affirmativen Bezug auf eine
Identitit des »Frau-Seins« weiterhin aufrecht zu erhalten, wie er erst
durch die Frauenbewegung und ihre Wirklichkeitskonstruktionen er-
moglicht wurde. Fiir diejenigen, die ihre personliche wie politische Iden-
titdt tiber die Frauenbewegung definierten, erschienen leicht deren Er-
rungenschaften abgewertet, wenn das weibliche Ich beziehungsweise
das feministische Wir als eine »Konstruktion« qualifiziert wird.

Denjenigen jedoch, welche der Losung »das feministische Ich ist
weiblich« nicht ohne weiteres folgen konnten oder mochten, erschien sie
nicht als Befreiung, sondern als »Disziplinierungsgeste, zum Zwang,
sich einordnen zu miissen« (Hansch 1997, 83). Die Fokussierung auf die
Geschlechterdifferenz 16ste sie nicht auf, sondern schien sie im Gegen-
teil zu verfestigen. Die Zugrundelegung entsprechender Weiblichkeits-
vorstellungen wurde so auch innerhalb feministischer Kreise als Zwang,
sich einordnen zu miissen, wirksam, wie die Kritik lesbischer Frauen an
der Missachtung ihrer Lebensformen zeigte (Hark (Hg.) 1996). Butlers
Infragestellung der bindren Konstruktion von Méinnlichkeit und Weib-
lichkeit enthielt in diesem Kontext, so Hénsch, ein individuelles wie po-
litisches Befreiungsversprechen. Das Bild der »Konstruktion« erschien
so ganz und gar nicht unattraktiv, wie GromaB/Schmerl unterstellten
(vgl. Kap. II1.6, zweiter Abschn.). Auch an der deutschsprachigen Kon-
troverse zeigte sich, dass mit Identitdtskategorien nicht allein theoreti-
sche Konzepte zur Diskussion stehen, sondern immer auch die Legiti-
mitét der eigenen Erfahrungen und ihrer Représentation. Butlers Texte
trafen so auch im hiesigen Umfeld einen »zentralen feministischen
Nerv« (Hénsch 1997, 80), indem sie die Frage nach Verhéltnis zwischen
Begrifflichkeiten und sozialer Existenz neu stellten.

Im Folgenden sollen Butlers Subjektvorstellungen und ihre Rezep-
tion nicht noch einmal en détail aufgearbeitet werden, denn dies wurde

14 So in der Einleitung zu dem zitierten Band der »Feministischen Studien«
2/1993 mit dem Titel »Kritik der Kategorie »>Geschlecht«. Streit um Beg-
riffe, Streit um Orientierungen, Streit der Generationen?«.

306

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

bereits in zahlreichen Texten geleistet. Mir geht es vielmehr um eine zu-
sammenfassende Darstellung der Fragen und theoretischen Ansétze But-
lers in Bezug auf die bisher in dieser Arbeit verfolgten Problematisier-
ungen des Subjekts: Die Alternative von Mangel und Sein bzw. Ober-
fliche und Tiefe im Begriff der Performativitit, gefolgt von einer rheto-
rischen Lektiire von Butlers Textverfahren sowie eine Diskussion des im
Anschluss an die Butler-Diskussion proklamierten performative turn. Im
letzten Unterkapitel soll die Frage nach ethischen Problem von Opfer-
und Taterschaft im Vordergrund stehen, das als ein durchgéngiges Motiv
in den Texten Butlers gelesen werden kann.

Subversion des heterosexuellen Begehrenssubjekts

Butlers Subjektkritik biindelt sich in der Figur des »Téters hinter der
Tat«, mit der die Vorstellungen des klassischen Handlungssubjekts ver-
abschiedet werden sollen. In Gender Trouble befragte Butler iiber diese
Figur die feministische Identitdtspolitik. Worauf Butler hier aufmerksam
machte, war der konstitutive Ausschluss anderer (nicht-heterosexueller)
Identitdtsformen und (nicht eindeutig sexuierte) Korper. Dieser werde
sowohl durch die allgemein vorherrschenden Normen als auch durch die
Setzung eines feministischen Wir mit »globalem« Anspruch ausgeiibt,
wie es das »epistemological paradigm that presumes the priority of the
doer to the deed« bedinge (Butler 1990, 148). Noch das Konzept des si-
tuierten Subjekts, das ja gerade angetreten war, solche Universalien zu
vermeiden (vgl. Kap. I11.4), fallt unter diese Kritik, da es, so Butler, eb-
enfalls beanspruche, nicht vollstdndig diskursiven Bedingungen zu un-
terliegen und damit weiterhin Universalien, wie »Geschlecht« und »Se-
xualitdt« als vordiskursive Gegebenheiten, unterstelle, die verschleierte
Setzungen seien:

»The critical task for feminism is not to establish a point of view outside of
constructed identities; that conceit is the construction of an epistemological
model that would disavow its own cultural location and, hence, promote itself
as a global subject, a position that deploys precisely the imperialist strategies
that feminism ought to criticize. The critical task is, rather, to locate strategies
of subversive repetition [...].« (Butler 1990, 147).

Die Kritik am Konzept des situierten Subjekts als »global« erscheint tat-
séchlich insofern nicht ganz plausibel, da ja auch zur reflexiven Selbst-
Situierung unterschiedliche Kontexte aufgerufen und neu in Umlauf ge-
bracht werden konnten, ohne dass sie mit einem universalen Anspruch
versehen wiirden — einen Anspruch, der, wie auch Butler bemerkte,

307

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

praktischerweise nicht eingelost werden kann. Die Einsicht in den
selbstdekonstruktiven Mechanismus des situierten Subjekts, der sowohl
in dem Widerspruch zwischen partikularen und universalen Anspriichen
besteht (vgl. Kap. II1.6, dritter Abschn.) als auch darin, dass die Kon-
textmoglichkeiten weder eindeutig noch vollstindig aufgezidhlt werden
konnen, fiihrte Butler nicht dazu, diese Strategie gutzuheiBen.' Sie lehnt
positive Strategien ab, ganz nach dem Muster der mimetischen Verfah-
ren, zugunsten einer grundlegenden, aber intentional nicht zu beherrsch-
enden Bedeutungsverschiebung aus dem Inneren des Diskurses heraus,
dem das Subjekt sich als »angerufenes« im Sinne Althussers verdankt.'®

Gegen Versuche, ihre Texte als eine andere Theorie des Selbst zu le-
sen, grenzte sich Butler entschieden ab. Stattdessen betonte sie ihr Ver-
standnis des Subjekts als eine sprachliche Position, die innerhalb eines
spezifischen Macht- und Diskursgeflechts konstituiert und mit bestim-
mten Handlungsfihigkeiten ausgestattet wird (Butler 1993b, 125). Die-
ses Subjekt ist explizit korperlich gedacht, dass sich entlang vorgege-
bener Normen in geschlechtsspezifischer Form »materialisiert« (Butler
1993, xi). Entsprechend setzen ihre Vorschldge zur Verdnderung auf der
sprachlich-rhetorischen Ebene an. Im Unterschied zu dekonstruktiven
Strategien von US-Amerikanerinnen (siche Kap. III.5. »Weiblichkeit als
Travestie«), zielt Butler auf die Verdnderung sozialer Praktiken.

Butlers Strategie zur Verkehrung der Geschlechterordnung bediente
sich des Konzepts der Performativitit. Der Begriff geht zurtick auf den
Sprachanalytiker John L. Austin (1979), der mit dem Performativ be-
stimmte AuBerungen unterschied, die, im Unterschied zu den Konstati-
ven, nicht festellen, sondern »handeln«. Dieses Sprachverstidndnis, wo-
nach der Sinn einer AuBerung nicht von ihrem (logischen) Wahrheits-
wert, sondern vom Gebrauch abhéngt, hatte Derrida aufgenommen und
iber den Begriff der [Iteration zu einer Eigenschaft von Sprache
schlechthin modifiziert. Damit wurde, wie gezeigt (vgl. Kap. 11.4), das
kritisierte hermeneutische Sprachmodell von Oberfldche und Tiefe zu-
gunsten der Idee des Seriellen verschoben. Zu untersuchen bleibt, in-
wieweit sich diese Verschiebung auch bei Butler findet und auf das
Korpersubjekt-Modell tibertragen wird (Kap. IV.1.2). Denn Butler bezog
sich zur Analyse symbolisch verankerter (Geschlechter-)Hierarchien eb-
enfalls auf das psychoanalytische Konzept der symbolischen Ordnung,

15 Anders Susan Hekman (1999), die eine Weiterentwicklung in diesem Sin-
ne vorschlégt (siche Kap. IV.3.3 und 5).

16 Althussers Konzept der Interpellation (Anrufung, vgl. I11.6) ist grundle-
gend fiir Butlers Reformulierung des Subjekts; es wird eingefiihrt in Butler
1993, ausfiihrlich diskutiert in Butler 1997a, 2, »Speech Acts as Interpel-
lation«, S.24f).

308

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

das es nahelegt, als »Gesetz« auf eine (unbewusste) Tiefenstruktur zu
verweisen. Zugleich aber nahm Butler auch den Diskursbegriff Fou-
caults in Anspruch, der sich genau gegen diese hermeneutische Zugrun-
delegung wandte (vgl. Kap. I1.5). Das fiihrte zu den in der Sekundérlite-
ratur ausfiihrlich kritisierten Spannungen zwischen den als unvereinbar
empfundenen Machtbegriffen: dem Begriff der strukturellen Gesetzes-
macht (Lacans symbolischer Ordnung entliehen) und dem foucaultschen
Begriff der pluralen, strategischen Diskursmacht.'”

Dieses Vorgehen ldsst sich auch als ein weiterer Versuch der Politi-
sierung der Dekonstruktion (wie sie sich als institutionell etablierter
Diskurs Ende der 80er in den USA wiederfand) verstehen. Denn das
Moment, das Petra Gehring (1997) als ein unpolitisches in Derridas De-
konstruktion von Wahrheitsanspriichen bezeichnetet, ndmlich die Wir-
kungslosigkeit gegeniiber sozialen Normen (vgl. Kap. 1.6, dritter
Abschn.), wird durch Butlers Vorgehen vermieden: Mit Derrida dekon-
struiert sie hierarchische Oppositionen, die sich als Wahrheit ausgeben —
hier geht es um die »Wahrheit« der Geschlechtsidentitéit auf der Grund-
lage der sexuellen Differenz (vgl. Butler 1990, 136); mit Foucault kann
sie nach der Machtwirkung von heterosexueller Zweigeschlechtlichkeit
als sozialer Norm fragen.

Butler verwebt in ihren Texten eine Vielzahl von weiteren post-
strukturalistischen und psychoanalytischen Ansitzen.'® Entsprechend
lassen sich ihre Texte unter verschiedenen theoretischen Vorzeichen le-
sen. Im Folgenden soll die Lektiire des geschlechtlich bestimmten Sub-
jekts zundchst unter die dekonstruktive Figur der Umkehr und Ver-
schiebung hierarchischer Gegensitze gestellt werden (vgl. Kap. 11.4). Im
Anschluss soll das Konzepts des Performativen in seinen unterschied-
lichen Erscheinungsformen in den Texten Butlers betrachtet werden.

Von der Parodie zur Melancholie

In Gender Trouble (1990) machte es sich Butler zur Aufgabe, dem Ver-
héltnis von sex und gender auf den Grund zu gehen. Den Ausgangs-
punkt bildete die Kritik an einem deterministischen Verstdndnis von
Gender in der feministischen Diskussion der 80er Jahre: Demnach wur-

17 Vgl. v.a. Lorey 1996, Rebentisch 1998.

18 Diese Stringe konnen hier nicht im Einzelnen nachgezeichnet werden, zu-
mal es sich nicht um logisch konsistente Modelle handelt, die Butler ent-
wickelt, sondern um immer wieder neue Lektiiren, aus denen die einzelnen
Aspekte entwickelt werden. Siehe ausfiihrlich zur Aufnahme von Lacan
und Foucault Lorey (1996), zu Derrida Rebentisch (1998); zu Felman u.a.
Wagner (1998). Ausfiihrlicher zu Derrida und zu Parallelen zum Modell
von Austin siche Pritsch 1999.

309

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

de Sex entweder doch als das zugrundeliegende Moment von Gender
verstanden, dann lautete die Konsequenz »biology is destiny« (Butler
1990, 8). Oder aber Anatomie sei unter konstruktivistischem Vorzeichen
durch einen ebenfalls deterministischen Kulturbegriff ersetzt worden,
wonach ein passiv verstandener Korper als Resultat von kulturellen Ge-
setzen erscheint: »In such a case, not biology, but culture, becomes des-
tiny.« (Ebd.) Als Gegenposition fungiert bei Butler die Parole de Beau-
voirs, man komme nicht als Frau zur Welt, sondern werde es, die so,
Butler, auch als eine willensbedingte, freiwillige Entscheidung (miss-)
verstanden werden konne. Diese Alternative von Determinismus versus
Freiheit des Willens wurde zum zentralen Ansatzpunkt Butlers, ebenso
wie das beiden Positionen zugrundeliegende Verstindnis des Korpers als
»mere instrument or medium for which a set of cultural meanings are
only externally related« (Ebd.) Dem setzte Butler die konstitutive Rolle
von Gender fiir die Existenz von Korpern entgegen: »Bodies cannot be
said to have a signifiable existence prior to the mark of their gender; the
question than emerges: To what extent does the body come into beeing
in and through the mark(s) of gender?« (Ebd.)

Mithilfe von Foucaults Argumentation in »Uberwachen und Stra-
fen« (1977) kehrte Butler das traditionelle Innen/Auflen-Verhiltnis des
Subjekts nun unter dem Vorzeichen seiner Vergeschlechtlichung um:
Wie der individualisierte Korper bei Foucault so erscheint auch der ver-
geschlechtlichte Korper bei Butler als Effekt eines Machtdiskurses, wo-
bei dieser Machtdiskurs im Korper selbst verankert ist, namlich in der
Vorstellung, die Identitét des Subjekts wurzele in einem wahren Kern —
die Aufgabe der »Seele« bei Foucault iibernimmt die Geschlechtsiden-
titit (gender) bei Butler.'” Im Gegenzug soll die (geschlechtlich ver-
fasste) Identitét als »Oberflachenpolitik« beschrieben werden; also eben
nicht als Resultat von verinnerlichten (»internalized«) duBerer Normen
etc., sondern als verkdrperte (»incorporated«) Diskurse, welche allererst
die Unterscheidung von innen/auflen begriindeten (ebd., 135). Gender ist
hier zugleich Effekt von Konventionen bzw. kulturellen Verboten (Ho-
mosexualitits- und Inzesttabu), als auch selbst produktiv, indem es als
»Instrument einer politischen Anatomie« im Sinne Foucaults die nor-
mativen Vorstellungen kohdrenter Geschlechtsidentititen immer wieder
hervorbringt, an Korper heftet und absichert.”* Mit der Dekonstruktion

19 Vgl. zur Seele als »Gefiangnis des Korpers« bei Foucault Kap. I1.5, 3.
Abschn.

20 Foucault 1977, 42. Vgl. zu den Unterschieden des Machtmodells von Fou-
cault und dem juridisch ausgerichteten von Butler die ausfiihrliche Ana-
lyse von Isabell Lorey (1996) sowie die Kritik am Determinismus durch
das Gesetz bei Butler. Hier bezieht sich Butler allerdings auf Disziplinar-

310

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

der geschlossenen (Innen/Auflen-)Struktur des Subjekts in der Gestalt
des Dualismus von Identitdt und Korper erweist sich bei Butler auch die
Mangel/Sein-Konstellation als ein diskursiver Effekt: sei es als korperli-
cher Mangel oder als Bedeutungsmangel des Ko6rpers, stets erscheine die
Seele (die Geschlechtsidentitit) als das, was dem Korper fehle, um ihm
Vollstindigkeit bzw. Bedeutung zu verleihen (ebd.). Gegen die Vor-
stellung des passiven, stummen, auf Bezeichnung wartenden (insbeson-
dere weiblichen) Korpers (»the figure of the body as mute, prior to cul-
ture, awaiting signification«, ebd., 147) entstehen diese Korper mit und
in Sprache. Sie sind also nicht vorgéngig, weder als mangelhafte (vor
der Sprache) noch Mangel-Erleidende (bei Eintritt in die Sprache).

Sowohl Gender als vermeintlicher Organisationskern des verge-
schlechtlichen Korpers, der sich als regulierende, duBere/6ffentliche
Norm erweist, als auch den vergeschlechtlichten Korper (sex) mit seinen
codifizierten Akten, Gesten und Begehren, bezeichnet Butler nun als
performativ: »in the sense that the essence or identity that they otherwise
purport to express are fabrications manufactured and sustained through
corporeal signs and other discursive means« (ebd., 136). Der Begriff des
Performativen markiert also einen Verkniipfungsmechanismus von Kor-
per und diskursiver Norm, welcher nicht als ein einfacher Identifizier-
ungs- oder Nachahmungsvorgang eines Subjekts konzipiert ist, sondern
auf die subjektkonstituierende Ebene verweist, um die normale Vorstel-
lung von (Geschlechts)identitit als normativ sichtbar zu machen.’

Mit der Ablosung der Frage nach der wahren (Korper-)Identitit
durch die Frage nach den Wahrheitseffekten, die sie hervorbringt, wen-
det sich Butlers Blick den zugrundeliegenden Konventionen zu. Es sind
die ausgeschlossen (aber dennoch im Abseits existenten) Korper, welche
auf die Diskontinuititen der Geschlechtsidentitit aufmerksam machen.
Dariiber werden die Grundlagen der Kohédrenz als heterosexuell nor-

techniken und Normierungsprozessen aus »Uberwachen und Strafen« und
nicht (zumindest nicht direkt) auf das Sexualitétsdispositiv aus »Der Wille
zum Wissen«, worin Foucault den Machtbegriff zu einem rein produktiven
hin modifiziert, den Lorey als Gegenposition zu Butler aufbaut, um ihn
dann als Ergénzung einzufordern (Kap. I »Macht und Gesetz«). M.E. las-
sen sich die beiden Machtbegriffe jedoch nicht so strikt gegeneinander
ausspielen, vielmehr greift Butler unterschiedliche Aspekte von beiden
auf, um, verbunden mit weiteren (strukturalistischen, linguistischen, psy-
choanalytischen) Begriffen wie des symbolischen Gesetzes und Identifi-
zierung, spiter der Anrufung (Interpellation) u.a.m., sowohl eine bindre
Codierung als durchgehende Gesetzes-Struktur, als auch produktive Phi-
nomene thematisieren zu konnen. Dies geht allerdings, wie Lorey zu recht
kritisiert, nicht ohne logische Widerspriiche vonstatten.

21 Butler grenzt sich gegeniiber soziologischen Rollenmodellen explizit ab
(Butler 19930, S. 123).

311

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

mierte Einheit von Sex, Gender, Begehren und Sexualitét sichtbar, mit-
samt den Aktivitdten, die nétig sind, um sie herzustellen und aufrechtzu-
erhalten. Gender wird als eine solche, analog zum Sprechakt konventio-
nalisierte, Aktivitit konzipiert, die ihre Kraft wortwortlich als Akt der
Darstellung gewinnt: als Geschlechter-Performance nach dem Vorbild
von Travestie und Parodie, die als kulturelle Praxis der (korperlichen)
Imitation beschrieben wird, welche wie eine rhetorische Trope funktio-
niert. Thre Kraft beruht jedoch nicht allein auf einem parodistischen Mo-
ment, sondern wird mit dem psychoanalytischen Konzept der Identifi-
zierung begriindet, das jeglicher Identitét eine phantasmatische Verfasst-
heit zuspricht. Erst in der Ubertreibung oder Ironisierung wird dies, wie
auch ihr produktiver Charakter, sichtbar: »In imitating gender, drag im-
plicitly reveals the imitative structure of gender itself — as well as its
contingency.« (1990, 137).

Das Motiv der Parodie als Geschlechterperformance schlieit mit
seiner Verkniipfung von semiotischen und psychoanalytischen Figurie-
rungen des Korpers als kulturelles Zeichen an die Debatte um Weiblich-
keit als Maskerade an.”*> Im Unterschied zu anderen Versionen, in denen
dieser Prozess notwendigerweise in der Verfehlung, im Mangel, in der
Unrepriasentierbarkeit endete (vgl. Kap. II1.5), kreiert Butler mithilfe der
tropischen Wendung einer Parodie ohne Original eine optimistischere
Variante: Indem sich die Figur der Parodie der Einheit von Geschlechts-
identitdt, Korper und Begehren entgegenstellt, stellt sie Butler zufolge
nicht nur das Normideal als kontingent aus, sondern bestreitet auch de-
ren universalen Geltungsanspruch. Damit aber entstehe in einer fortwéh-
renden Verschiebung eine »fluidity of identities that suggest an open-
ness to resignification and recontextualization« (ebd., 138) und dadurch
eine diskursive Offnung, in der nun auch andere Begehrensformen ihren
Raum finden kénnten:

»As the effects of a subtle and politically enforced performativity, gender is an
»acts, as it were, that is open to splittings, self-parody, self-criticism, and those
hyperbolic exhibitions of >the natural< that, in their very exaggeration, reveal
its fundamentally phantasmatic status.« (Butler 1990, 146f)

In diesem Akt bringen die Gender-Performances ihr Ideal zwar immer
wieder mit hervor, die Norm und ihre Auffithrung sind also konstitutiv
miteinander verbunden und stabilisieren sich gegenseitig; zugleich sol-
len diese Akte als diskontinuierlich verstanden werden, als stilisierte

22 Vgl. zur Diskussion der Weiblichkeit als Maskerade Butler (1990), Kap.
2.2.

312

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Wiederholung (»stylized repetition of acts«, ebd. 140) in der Zeit, wel-
che ihre Norm immer auch verfehlen.

Das Konzept des Gender-Akts, das Butler in Unbehagen der Ge-
schlechter einfiihrt, ermoglicht also zunichst, die Vorstellung des natiir-
lichen Korpers als ein Ensemble konstruierter Kohédrenz gleichermal3en
auf der Ebene der Praktiken (mit Foucault), als auch auf der (psycho-
analytischen) Ebene des Imagindren zu formulieren, wobei die Verwer-
fungen in Form nicht-heterosexueller Identifizierungen als konstitutive
Ausschliisse normativer Geschlechtsidentitit gedacht werden koénnen.
Uber die Begriffe von Akt, Travestie und Parodie kommt Butler vom
Begriff des Geschlechts-als-Auffithrung (performance) zum Geschlecht
als Performativ, das erzeugt, was es auffiihrt. Die Vorstellung einer Tie-
fenstruktur des Subjekts wird als strukturelles Moment des Symbolisch-
Diskursiven nach auflen verlegt, welches umgekehrt an die Auffiih-
rungspraktiken gebunden bleibt. Dank des rhetorisch-figuralen Charak-
ters verkorpert sich in der Gender-Performance auch die Kraft der Sub-
version ihrer eigenen Normen.

Die Betonung des produktiven Aspekts des Korper-Zeichens als Akt
— als Parodie, Maskerade, leibliche Stilisierung — ist die Einfallstelle
gewesen flir eine begeisterte Aufnahme, schien damit doch die Moglich-
keit gegeben, nicht nur homosexuelles und andere Queer-Begehren in
einem universalen Modell repriasentieren zu kénnen, sondern auch sub-
kulturellen Praktiken einen symbolischen Wert zuzuschreiben. Dariiber-
hinaus schien, wenn denn Korper wie Zeichen agieren, tiber ein »freies
Spiel der Zeichen« auch eine Perspektive politscher Subversion erdffnet.
Im Gegenzug bot diese Perspektive Anlass zu vehementer Kritik, und
zwar sowohl an voluntaristischen (oder sprachmagischen) Illusionen von
Geschlechtsidentitdt als »Spiel«, als auch an deterministischen Implika-
tionen von Butlers Ausfithrungen — also genau an jenen Aspekten, die
Butler angetreten war zu vermeiden. Diese Lesarten, die (auf gegensitz-
iche Weise allerdings) die Schlussfolgerung der Suspendierung des
Seins zugunsten des Scheins, des Unrichtigen, des Wiinschenswerten zo-
gen, veranlassten Butler, von einer Fehllektiire zu sprechen, und ihr Mo-
dell zu modifizieren:

»lch denke, da3 es da eine falsche Lektiire von »Gender Trouble« gab, die un-
gefihr so ging: »Geschlecht« ist frei wéhlbar, es steht uns frei, mit unseren Ge-
schlechtern zu spielen, wie wir wollen. Aber ich habe diese Lektiire auch zu-
gelassen. Meine Sprache rief sie hervor. Zum Teil lag das auch daran, da3 das
Ende des Buchs, die Auseinandersetzung mit der Performativitit, nicht ausrei-
chend durchdacht war im Verhéltnis zum Anfang, der sich eher mit der
zwanghaften Regulierung und Produktion des Subjekts beschiftigte. [...] Zu

313

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

einem groflen Teil habe ich »Bodies that Matter< geschrieben, um das Ver-

standnis von >Geschlecht« als freies Spiel zu stoppen.« »

In den nachfolgenden Texten bemiihte sich Butler daher, zum einen das
Moment des Zwangs vor dem des freiwilligen Spiels herauszuarbeiten,
zum anderen die Verkniipfungen zwischen Korper und Diskurs, welche
sowohl als Verkorperungsweisen von Bezeichnungen, als auch der Kor-
perlichkeit von Bezeichnungspraxen thematisiert werden, um dem Vor-
wurf der vermeintlich rein sprachlichen Konstruktion von Korpern zu
begegnen. In Bodies that Matter (Butler 1993) wurde dazu das Konzept
der Performativitit weiter ausgearbeitet, das in Excitable Speech (Butler
1997a) an seine Grenzen stief3 (s. ndchstes Unterkapitel).

In The Psychic Life of Power (Butler 1997b) nimmt das Konzept der
Performativitit keine zentrale Rolle mehr ein, vielmehr fragt Butler nach
den Voraussetzungen von Identitdt, die unsagbar bzw. undargestellt
bleiben im Verhéltnis von Normen, Macht und Psyche. Die Frage da-
nach, wie das Verhiltnis von Subjektivitdt und Macht oder Konvention
(in Gestalt eines kulturellen Gesetzes) auflerhalb der Alternative von De-
terminismus oder Willensfreiheit gedacht werden kann, bleibt hier wei-
terhin virulent. Dazu will Butler, die Opposition zwischen dem Psy-
chischen und dem Sozialen dekonstruieren, um sie als Effekt auszustel-
len, und zwar als einen Effekt von Verinnerlichungsprozessen, die selbst
die Grenzen erst setzen und damit das produzieren, was als das »Innere«
(das Psychische) und »AuBeres« (das Soziale) des Subjekts Geltung er-
langen soll. Gegen die Annahme einer linearen Verinnerlichung von
(duBeren) Normen fragt Butler danach, wie die Psyche selbst als eine
Form der Macht gedacht werden kann (vgl. Butler 1997b, 19).

Die zentrale Figur fiir die vergeschlechtlichte Subjektidentitét bildet
die Melancholie. In Freuds Ausarbeitung zu Trauer und Melancholie
(Freud 1915/17) bezeichnen melancholische Identifizierungen das Er-
gebnis eines unvollendet bearbeiteten Verlustes: Anstatt, wie bei der
Trauer, die psychische Besetzung aufzugeben, wenn der Verlust eines
Liebesobjekts realisiert wird, werde es in der Melancholie umgearbeitet
zu einem Teil des Ich. Die Internalisierung bewirke, dass das Objekt
nicht wirklich aufgegeben werden miisse, der >reale< Verlust kann aber
auch gerade deshalb nicht betrauert werden. Nach diesem Modell ent-
wirft Butler nun die Genese der Geschlechtsidentitéit, wobei gleichge-
schlechtliche Liebesobjekte sowie homosexuelle Liebe generell solche
verlorenen, da verbotenen Objekte darstellen. Unter Einwirkung des kul-
turellen Homosexualitdtsverbots, das in Butlers Psychogenese dem In-

23 Butler 1994, S.8f, zit. n. Grimm/Rebentisch 1996, S.103, Anm.23.

314

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

zestverbot vorausgeht (und das darin verbotene Begehren mitbegriindet)
werden homosexuelle (oder andere »ungeregelte«) Besetzungen verwor-
fen und zugleich gemif der melancholischen Identifizierung bewahrt.
Daraus resultiere eine »never-never«-Konstellation, iiber die Homose-
xualitdt in einer doppelten Weigerung zuriickgewiesen werde: » I have
never loved« someone of similar gender and >I have never lost< any such
person.«. (Ebd., 23). Diese Verwerfung wird nun zum Begriindungsakt
des heterosexuellen Subjekts schlechthin. Denn in den Ausformungen
von Minnlichkeit und Weiblichkeit selbst bleibe der unbetrauerte Ver-
lust, »a certain kind of preemptive loss« (ebd.), als ein melancholischer
Kern weiter wirksam. Daher kann sie schreiben: »the >truest< lesbian
melancholic is the strictly straight woman and the >truest< gay male mel-
ancholic is the strictly straight man.« (Ebd., 146f) In diesem Zusam-
menhang bekommen auch Drag Performances einen anderen Stellen-
wert: Sie stellen nicht als solche bereits ein ironisierendes Spiel mit Sex
und Gender dar, sondern konnen ebenso als Ausagieren dessen verstan-
den werden, was kulturell unbewusst bleiben muss:

»Drag thus allegorizes heterosexual melancholy, the melancholy by which a
masculine gender is formed from the refusal to grieve the masculine as a pos-
sibility of love; a feminine gender is formed (taken on, assumed) through the
incorporative fantasy by which the feminine is excluded as a possible object of
love, an exclusion never grieved, but »preserved< through heightened feminine
identification.« (Ebd., 146)

Das verlorene Objekt wird demnach vermittels phantasmatischer Pro-
zesse buchstéblich verkorpert. Butler sprach schon in Gender Trouble
von Einverleibungsprozessen als literalisierenden Phantasien (»literali-
zing fantasy«, Butler 1990, 70), die den Korper in Anlehnung an das
verlorene Liebesobjekt und entsprechend seiner Normierung ge-
schlechtlich differenzieren.”* Damit ist also die tradierte Hierarchie ver-
schoben, Homosexualitit ist nicht die Abweichung von Heterosexualitit,
sondern ihre Voraussetzung: Der (heterosexuell) vergeschlechtliche
Korper gewinnt seine Kohédrenz Butler zufolge erst {iber die konstitutive
Verkniipfung der Geschlechtsidentitit mit verworfenen homosexuellen

24 y[...] some parts of the body become conceivable foci of pleasure precisely
because they correspond to a normative ideal of a gender-specific body.
Pleasures are in some sense determined by the melancholic structure of
gender whereby some organs are deadened to pleasure, and others brought
to life. Which pleasures shall live and which shall die is often a matter of
which serve the legitimazing practices of identity formation that take place
within the matrix of gender norms.« (Butler 1990, 70).

315

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Besetzungen, die somit zur Grundlage der heterosexuellen Subjektiden-
titdt werden.

Butler tibertrug ihre Einsichten in die melancholische Verfasstheit
des Subjekts, die schon in ihren fritheren Texten eine Rolle spielte, in
Psychic Life auch auf eine strukturelle Ebene. Ausgehend von Freuds
Diktum, die melancholische Identifizierung erfolge als »Wendung des
Ichs gegen die eigene Person« (Freud 1915/17), bezeichnet Butler das
Paradox der Subjektivierung — als Formierung und Unterwerfung, die
sowohl auf das Subjekt ausgeiibt wird als auch von ihm selbst — als eine
reflexive »Wendung« (furn) oder Trope, durch die Subjektvititit alle-
rerst begriindet werde (Butler 1997b, 3f). Die »figure of turning« (ebd.)
soll die Inauguration des Subjekts beschreiben, die Form der Macht, die
das Subjekt konstituiert/ unterwirft, die sich nur als rhetorisches Verfah-
ren beschreiben lédsst, wie das Subjekt als Effekt der Macht entsteht (und
nicht als der Macht vorgingiges oder duferliches). Das fiihrt zu einem
referentiellen Paradox: »Through a figure that marks the suspension of
our ontological commitments, we seek to account for how the subject
comes to be.« (Ebd., 4)

Von besonderem Interesse ist hier die Macht, die in der Wendung
des Subjekts auf sich selbst wirksam wird. Butler beschreibt sie zum ei-
nen als Formen der Selbstunterwerfung unter die kulturellen Verbote,
zum anderen aber auch als Moglichkeiten der Wendung gegen sie. Die
melancholische Identifizierung mit ihren Prozessen der Einverleibung/
Verkorperung bildet dabei einen Ubergangsraum zwischen Innen und
AuBen, in dem das Verhiltnis von »Psychischem« und »Sozialem« or-
ganisiert wird. Das Ich 146t sich so beschreiben als Sedimentierung um-
gewandelter Objekte (ebd., 169); seine »kritische Handlungsmacht«, ge-
fasst als Bewusstsein und Gewissen, wird psychoanalytisch verstanden
als Ergebnis der Internalisierungsprozesse, in dessen Verlauf sich die
Spaltung zwischen Ich und Uberich herausbildet. Das erméglicht die
wkritische Stimme«, die sich gegen die duflere Welt richten kann, die
sich jedoch in gleichem Mafle auch gegen das Ich wendet und die Macht
ausiibt, die in der Wendung des Subjekts auf sich selbst wirksam wird.
Auch hier gibt es keinen fundamentalen Unterschied zwischen einer
»auBeren« Macht, die das Subjekt unterwirft und der Handlungsmacht
des Subjekts, sondern eine »Zersplitterung« der Macht. Dieses Macht-
konzept wendet sich gegen die Vorstellung von Autonomie, welche die
fundamentale Abhéngigkeit des Ich von dem sozialen Anderen leugnen
— seien es Personen, soziale Beziehungen, Ideale oder Normen (ebd.,
196). Ebensowenig konnten so Verluste anerkannt werden, die aus sozi-
alen Verboten resultieren, sowie die darin begriindete Aggressivitit, die
sich zundchst gegen das Subjekt selbst richten, aber, so Butler, im

316

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Dienste der Wendung gegen des Gesetz wiederangeignet werden konn-
ten und sollten (ebd., 131).

Auf diese Weise hat Butler die psychoanalytische Mangel-Geschich-
te des Subjekts weiter umgeschrieben: Nicht ein ahistorisch verstandener
Bruch, verursacht durch einen iiberlebensnotwendigen Eintritt in die
symbolische Ordnung als quasi anthropologische Konstante verursacht
den Zustand des Mangels (der Odipuskomplex der Psychoanalyse), son-
dern ein vorgingiges soziales Verbot homosexueller Objektwahl, woei
der Mangel nicht allein in einer realen Begrenzung von Identifika-
tionsmoglichkeiten besteht, sondern als »Grenze der Reflexionsméglich-
keit« gedacht ist, also durch eine subjektkonstituierende Verwerfung be-
stimmter Objekte, die unartikulierbar ist (ebd., 23). Die Ubergangsfigur
der Melancholie erlaubt es Butler, eine grundlegend soziale Verfasstheit
des Psychischen anzunehmen sowie umgekehrt die Psyche selbst als ei-
ne Form der Macht zu beschreiben, so dass beide Sphéren konstitutiv
miteinander im Prozess der Subjektivierung verwoben erscheinen. Pro-
blematisch bleibt jedoch der Status des Verbots. Als »originary vio-
lence« (ebd., 87) erscheint sie unhintergehbar und damit die Grenze per-
formativer, resignifizierender Akte darzustellen.”> Die Melancholie er-
weist sich so als die ernsthafte Kehrseite der Parodie, die mit der Ablo-
sung der Assoziationen des Spielerischen auch die Hoffnungen auf bal-
dige symbolische Verdnderungen enttiuscht.

Tropische Wendungen

AbschlieBend zu dieser Fragestellung mochte ich die dsthetischen Figu-
ren der Parodie und der melancholischen Trope etwas nédher betrachten,
derer sich Butler zur Reprisentation der Subjektivierung bedient. Die
Parodie reiht sich zum einen, wie schon erwihnt, in das Motiv der Weib-
lichkeit als Maskerade ein. Ahnlich wie in dem dekonstruktivem Ansatz
Felmans und im Unterschied etwa zu Irigaray bedeutet die Maskerade
keinen Mangel an genuiner Weiblichkeit oder Geschlechtsidentitit, son-
dern verweist auf ihr Zustandekommen. Zum anderen greift Butler mit
der Parodie einen Topos der Postmoderne-Diskussion auf. Fiir Frederic
Jameson markierte die unterschiedliche Verwendung der Parodie einen
entscheidenden Unterschied zwischen einer kritischen Moderne und ei-
ner als unkritisch bewerteten Postmoderne: Die Parodie, die stets auf ein
Original, auf identifizierbare kiinstlerische Stile und Subjekte bezogen
sei, konne im postmodernen »Spielfeld stilistischer und diskursiver He-

25 Vgl. zu einer entprechenden Kritik Eberlein 1999.

317

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

terogenitit ohne Norm« nicht mehr stattfinden, vielmehr sei sie dem
»Pastiche« gewichen (Jameson 1986, 62):

»Pastiche ist die neutrale Praxis dieser Mimikry ohne die an ein Original ge-
bundenen tieferliegenden Beweggriinde der Parodie, ohne satirischen Impuls,
ohne Gelichter und ohne die Uberzeugung, da8 auBerhalb der voriibergehend
angenommenen mifigestalteten Rede noch so etwas wie eine gesunde linguisti-
sche Normalitiit existiert. Das Pastiche ist ausdruckslose Parodie [...].« (Ebd.)

Jameson bezieht sich hier implizit auf die kritische Funktion der Paro-
die, die sich aus der parodierenden Imitation eines Originals ergibt. Sie
zielt nicht nur darauf ab, das Komische des Imitierten herauszustellen,
sondern dieses auch einem kritischen Blick zugénglich zu machen, in-
dem seine Funktionsweise ausgestellt wird. Seit der Moderne ist diese
Funktion ein zentrales Kennzeichen der Parodie und wurde vielfach ide-
ologiekritisch genutzt.*® Fiir Jameson besteht die Voraussetzung darin,
dass unterschiedliche Ebenen erkennbar bleiben. Daher argumentiert
Jameson auch fiir die Beibehaltung des hermeneutischen Tiefenmodells,
deren Aufgabe er als postmoderne Verflachung kritisiert (ebd., 56f).
Linda Hutcheon bestreitet, dass im Kontext des Postmodernen die
kritische Funktion unmoglich gemacht werde. Zwar sei die Parodie stets
ambivalent, da doppelt codiert: »it both legitimizes and subverts that
which it parodies« (Hutcheon 1989, 101). Sie fiihrt zahlreiche Beispiele
aus Literatur, Kunst und Film an, wie die Parodie als Mittel der Selbstre-
flexion und der Politisierung von Reprisentation seit den "70er Jahren
insbesonderen von Angehdrigen marginalisierter Gruppen genutzt wur-
de. Zum Ausgangspunkt wurde hier vor allem die Einsicht in die besteh-
enden Codierungen kiinstlerischer Ausdrucksmittel, die parodierend an-
geeignet werden sollten (vgl. ebd., 105). Daher kommt sie zu dem

26 Zu den unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen in der Verwendung der
Parodie in der Antike, Moderne, »Spatmoderne« und »Postmoderne« siche
Rose 1993. Moderne (und spiatmoderne) Bearbeitungen der Parodie unter-
scheiden sich demnach von postmodernen dadurch, dass der komische
Aspekt vor dem selbstreflexiven (»metafictional«) abgewertet wiirde,
wihrend in der Postmoderne beide Momente eine Rolle spielten. Die ideo-
logiekritische Verwendung (welche bei Rose der Moderne/Spétmoderne
zuzurechnen wire) hatte mafigeblich Bachtin mit dem Topos des Karneva-
lesken bestimmt (vgl. zur feministischen Aufnahme im Kontext von Hys-
terie und Maskerade Russo 1986.). Rose zitiert aber auch Nietzsche mit
der Auffassung von Parodie als »lack of originality« (1993, 281), was Ja-
mesons Charakterisierung als »postmodern« widerspricht. Ein Verlust an
Beziigen und damit an komischen Momenten kann sie in den von ihr un-
tersuchten (literarischen wie nicht-literarischen) Texten gerade nicht aus-
machen.

318

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Schluss: »In postmodern parody, the doubleness of the politics of au-
thorized transgression remains intact: there is no dialectic resolution or
recuperative evasion of contradiction in narrative fiction, painting, pho-
tography, or film.« (Hutcheon 1989, 107)

Butlers Verstindnis der Parodie entspricht der Auslegung Hutche-
ons. Auch sie konstatiert, dass die Parodie als solche nicht subversiv sei,
und auch die Geschlechter-Imitation der Travestie bzw. subkultureller
Praktiken deren Normierung zunichst wiederholt, dann aber verschiebe:

»Although the gender meanings taken up in these parodic styles are clearly
part of hegemonic, misogynist culture, they are nevertheless denaturalized and
mobilized through their parodic recontextualization. As imitations which ef-
fectively displace the meaning of the original, they imitate the myth of origi-
nality itself.« (Butler 1990, 138)

In einer positiven Wendung eignet sich Butler Jamesons Begriff des Pas-
tiche an, um die von ihre favorisierte Strategie der Parodie als Kopie oh-
ne Original ins Bild zu setzen, welche sozusagen meta-meta-fiktional die
Idee einer moglichen originalen Geschlechtsidentitit an sich in Frage
stellen soll. An dieser Frage entscheidet sich, ob eine Geschlechterparo-
die subversiv wirkt oder nicht: »What performance where will invert the
inner/outer distinction and compel a radical rethinking of the psycholo-
gical presuppositions of gender identity and sexuality?« (Ebd., 139)
Damit ist das von Jameson vermisste Tiefenmodell nun selbst politisiert
und in Butlers seriellem Oberflichenmodell Gegenstand kritischer Be-
fragung. Das Komische nimmt hier keinen grofen Stellenwert ein, aber
fiir Geldchter ist sehr wohl Platz — wenn sich auch der Grund verschoben
hat: Nicht die Ironisierung eines Originals, wie »der Frau« oder »des
Mannes« sorgt fiir ein, letztlich norm-bestdtigendes, Lachen, sondern
gerade der Verlust der von Jameson verlangten Norm: »The loss of the
sense of >the normal¢, however, can be its own occasion for laughter,
especially when >the normals, >the original« is revealed to be a copy, and
an inevitably failed one, an ideal, that no one can embody.« (Ebd., 138f)

Dass die Einsicht in die Unlebbarkeit der Norm eher nicht zum La-
chen ist, machten die Ausfithrungen zur melancholische Kehrseite der
Parodie deutlich. Mit der hier gebrauchten Figur der Wendung éndert
sich auch die von Butler vorgefiihrte dsthetische Strategie: Wéhrend sich
die Parodie in die mimetischen Strategien einfiigt, indem sie aus dem
Inneren des Diskurses heraus operiert, um dessen Funktionsweise aufzu-
zeigen, reiht sich die melancholische Wendung, sozusagen die rhetori-
sche Trope als solche, nicht umstandslos ein in die Serie der Bestim-
mung von Weiblichkeit als Metapher, Metonymie etc., wie sie in Kap.

319

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

I1.5. (und II1.7) beschrieben wurden. Weniger als Dekonstruktion er-
scheint sie als ein Mittel zur Konstruktion vergeschlechtlichter und se-
xualisierter Subjektivitit. Entsprechend zur Probyns Bild der Falte er-
scheint auch die Trope bei Butler als ein projiziertes Bild, welches ein
positives Représentationsschema des Subjektivierungsprozesses bietet.

Mit dieser Wendung hat sich Butler schlieBBlich doch einer Theorie
des Selbst angendhert, wobei die normative Macht nun auf der Ebene
der Psyche selbst angesiedelt wird. Das erlaubt, die Gegeniiberstellung
von duBerer Macht (durch das Gesetz) und innerer Macht aufzugeben
und damit den unproduktiven Gegensatz zwischen freiem Willen und
Determiniertheit des Subjekts. Damit entféllt schlielich auch die Frage
nach der »Wahrheit« des Subjekts: Wenn Psyche wie Korper von Macht
durchzogen sind, wird der Bezug auf ein authentisches Selbst oder einen
authentischen Korper bedeutungslos.

Performativitiat der Macht

Der Begriff des Performativen verdndert sich in den Texten von Judith
Butler. Das in Gender Trouble entworfene Verstindnis von Geschlechts-
identitét als performativer Akt lud dazu ein, Gender-Parodien als Para-
debeispiel subversiver Akte misszuverstehen, die intentional zu steuern
und unaufwendig zu praktizieren seien. Damit fand eine Verkiirzung von
Performativitit auf Performance statt, welche die Doppeldeutigkeit des
Begriffs des Performativen, die Butler »dramatic« und »non-referential«
bestimmte, ausblendete (Butler 1997d, 404).27

In Bodies that Matter (Butler 1993) erschien Performativitdt nicht
nur in substantivierter Form,”® sondern wurde auch neu gefasst als »a

27 Zur Kritik an dieser Lesart Butler 1993, x; vgl. auch die Ausfithrungen
von Schumacher 2002, 391.

28 Diese Verinderung ist auffillig, zumal in der deutschen Ubersetzung. Tat-
sdchlich erscheint in Gender Trouble vorzugsweise das Adjektiv perfor-
mativ (in »performativer Akt« z.B.), als Substantiv nur einmal als perfor-
mativity, S.146 , und das auch nur im Original; dafiir an anderer Stelle per-
formativeness, hier im Unterschied zu Ausdruck (expression, S. 141). Das
in der deutschsprachigen Linguistik gebrduchliche Substantiv ist das Per-
formativ (zur Bezeichnung der speziellen Sprechhandlung, die vollzieht,
was sie aussagt, bei Austin) oder Performanz (im Sinne von »Sprachver-
wendung« im Unterschied zu »Kompetenz« als allgemeine Sprachfihig-
keit, etwa bei Chomsky). Performativitdt hingegen ist m.W. n. erst in der
neueren, kulturwissenschaftlichen Verwendungsweise gebrduchlich ge-
worden, wobei nicht nur der theatralische Aspekt (der Performance) hinzu
gekommen ist, sondern mit Butler auch die Konzeptualisierung als Macht-
begriff. Ich verstehe »Performativitit« als Neologismus in dem letzteren
Sinne.

320

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

specific modality of power as discourse« (Butler 1993, 187). Sie tritt
nun als allgemeine Konstitutionsmacht von Subjekt, Korper, Geschlecht
auf*’ Damit wurde zum einen das Moment des Zwangs zugewiesener
Geschlechtsidentitidten vor dem des freiwilligen Spiels sowie der Inten-
tionalitdt des Subjekts betont; zum anderen sollte das konstitutive Ver-
héltnis zwischen Korperlichkeit und Diskurs genauer bestimmt werden,
um dem Vorwurf der Vernachlédssigung des Materiellen zugunsten eines
rein Sprachlichen zu begegnen.

Den performativen Akt der Instituierung (»Materialisierung«) von
Korpern und Identititen beschreibt Butler unter Bezug auf Lacan als
wiederholte »Benennunge, die mit einer imperativischen Macht ausges-
tattet sei, welche die Aneignung dieser Zuschreibung erzwinge:

»What constitutes the integral body is not a natural boundary or organic telos,
but the law of kinship that works through the name. In this sense, the paternal
law produces versions of bodily integrity; the name, which installs gender and
kinship, works as a politically invested and investing performative. To be
named is thus to be inculcated into that law and to be formed, bodily, in accor-
dance with that law.« (Butler 1993, 72)

Der performative Akt der Benennung wird also wirksam, indem er iiber
die Anbindung des Benannten an die signifizierende Macht des Gesetzes
das vergeschlechtlichte Subjekt konstituiert. Die Machtwirkungen des
Diskurses beruhen hier darauf, dass seine grundlegenden Normen die
Grenzen des Feldes der Intelligiblitit, des Erkenn- und Wissbaren tiber
Wiederholungen und tiber Ausschliisse fixieren. Dabei handelt es sich
nicht um einzelne Akte, sondern um eine »zitatformige Praxis«, »a ne-
xus of power and discourse«, welche Normen aufruft, ihre Wiederho-
lung und Ubernahme erzwinge, wodurch umgekehrt die Autoritit des
Gesetzes bestitigt werde (ebd., 225).30 Performativitdt wird so zu einer
normativen Kraft (»normative force«) des Diskurses, die in der Macht
besteht, »zu etablieren, was sich als »Sein«< (»being«) qualifiziert« (ebd.
S. 188). In dieser Sicht sind Sprache und Materialitét vollstdndig mitein-
ander verwoben, aber »niemals vollkommen identisch noch vollkommen
verschieden« (ebd., 69): »In this sense, then, language and materiality
are not opposed, for language both is and refers to that which is material,

29 Siche dazu ausfiihrlich Lorey 1996.

30 »In this sense, then, that political signifiers might be avouwed as perfor-
mative, but that performativity might be rethought as the force of citaion-
ality. »Agency« would then be the double-movement of being constituted
in and by a signfier, where >to be constituted< means »to be compelled to
cite or repeat to mime« the signifier itself.« (Butler 1993, 220).

321

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

and what is material never fully escapes from the process by which it is
signified.« (Ebd., 68)

Butler betont also erneut die Bedeutung des symbolischen Gesetzes,
um der Lesart einer freiwilligen Ubernahme von Geschlechtsidentititen
entgegen zu treten. Um allerdings eine vollige Determiniertheit des Sub-
jekts durch eine im Auflen gegebene »halbautonome« Struktur zu ver-
meiden, deutet sie den Beitritt zum Symbolischen und die Annahme des
Geschlechts zum »Zitieren« des (viterlichen) Gesetzes um (ebd., 13f).
Auf diese Weise soll das Gesetz nicht als vorgéngig erscheinen, sondern
als etwas, das im Zitieren hergestellt und artikuliert wird,31 so dass das
Symbolische als eine Serie »normativierender Einschiarfungen« (»series
of normativizing injunctions«) umformuliert werden soll (ebd., 14). Auf
diese Weise macht Butler das zeitlose, universale Gesetz des Symboli-
schen einer sozio-historischen Betrachtungsweise zuginglich.”> Damit
wird das Modell einer vorgéingigen Tiefenstruktur zwar entscharft, der
Dualismus von »Struktur« und »Subjekt« bleibt aber weiter bestehen.

Performativitit ist damit die Handlungweise des Diskurses, der die
allgemeinen Bedingungen der Handlungsmoglichkeiten absteckt. Mog-
lichkeiten der Verinderung werden entsprechend nicht als duflerer Wi-
derstand, sondern als Effekt im Inneren der Diskurse lokalisert, wo nicht
nur eine reproduzierende Wiederholung der Normen stattfindet, sondern
ebenfalls eine Verschiebung, ausgelost durch die stets stattfindenden In-
terventionen des Ausgeschlossenen. Eben dies erméglicht Umdeutun-
gen, »Resignifizierungen; es gilt sie zu verstdrken, um Briiche im Inne-
ren zu erzeugen. Dazu schldgt Butler eine katachretische Strategie vor,
die an der sprachlich-diskursiven Bedeutungsebene ansetzt: »If referen-
tiality is itself the effect of a policing of the linguistic constraints on
proper usage, then the possibility of referentiality is contested by the
catachrestic use of speech that insists on using proper names improperly,
that expands or defiles the very domain of the proper« (Butler 1993,
2179).

Dies wirft erneut die Frage nach den konkreten Moglichkeiten der
Resignifizierungen auf. Einerseits betont Butler die politische Notwen-

31 »Reading the meaning of »assumption« in Lacan as citation, the law is no
longer given in a fixed form, prior to its citation, but is produced through
citation as that which precedes and exceeds the mortal approximations en-
acted by the subject.« (Ebd.), 14).

32 Und widerspricht damit auch der Kritik Foucaults an der Lacanschen Psy-
choanalyse, das symbolische Gesetz sei allein repressiv und determinie-
rend gedacht. In Butlers Lesart sind es die Muster der Wiederholung, wel-
che das Subjekt gerade nicht in seiner Homogeniét bestirken, sondern die-
se unterminieren, so dass darin produktive Momente entstehen. (Butler
1993, 248, Fufin. 19).

322

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

digkeit, Anspriiche auf Begriffe wie »Frau« oder »Queer« als mogliche
Selbstbezeichnungen und kollektive Sammlungspunkte zu erheben, und
zwar nicht im Sinne einer festgelegten Reprisentation, sondern als
»permanent site of contest« (ebd., 221). Unter Bezug auf Slavoj Zizek
beschreibt sie die Wirkungsweise des politischen Signifikanten als per-
formative AuBerung, die nicht reprisentativ (und damit deskriptiv) wir-
ke, wie filschlicherweise stets unterstellt, sondern »retroaktiv«, indem
der Name riickwirkend dasjenige konstituiere, worauf er sich zu bezie-
hen scheint:

»The power of the terms >women« or »democracy< is not derived from their
ability to describe adequately or comprehensively a political reality that a/-
ready exists; on the contrary, the political signifier becomes politically effica-
cious by instituting and sustaining a set of connections as a political reality.
[...] The signifiers efficacy is confirmed by its capacity to structure and con-
stitute the political field, to create new subject positions and new interests.«
(Ebd., 210)

Damit ist in der Tat das feministische Vorgehen der “70er und "80er Jah-
re einleuchtend und griffig beschrieben.” Butler aber geht Zizeks Vor-
schlag der performativen Benennung nicht weit genug, insofern er wei-
terhin die Identifizierung als Grundlage nimmt, dabei jedoch das »Han-
deln« — dies konnte auch als Wirkungsweise bezeichnet werden — des
Performativs auBer Acht lasse. Sie bescheinigt Zizeks Entwurf einen
»funktionalen Essentialismus«: »In fact, if performatives operate rigidly,
that is, fo constitute that which they enunciate regardless of circum-
stances, then such names constitute a functional essentialism at the level
of language.« (Ebd., 211) Butler will stattdessen das Handlungsmoment
des Performativs betonen, das erst Umdeutungen erlaube. Dabei bezieht
sie sich auf den von ZiZek beschriebenen Mechanismus des Umschlags
von Identifizierungen in einem politischen Feld (bzw. zu dessen Konsti-
tuierung) zur Desidentifizierung infolge interner Ausdifferenzierungen.
Eben dieses Moment will sie politisieren und zum Ansatzpunkt fiir Fort-
schreibungen machen (ebd., 219). Die Moglichkeit der katachretischen,
»unrichtigen« Benennungen und Identifizierungen wire damit nicht die
Grenze, sondern die Bedingung der Wirksamkeit politischer Bezeich-
nungen. Daraus ergibt sich fiir Butler eine doppelte Strategie: »to invoke
the category and, hence, provisionally to institute an identity and at the
same time to open that category as a site of permanent political contest.«
(Ebd., 222)

33 Vgl. Teil III, insbesondere die Momente, die ich als »konstruktiv« bzw.
»performativ« beschreibe.

323

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Der Vorwurf eines starren performativen Konzeptes kann jedoch
auch an Butler zurlickgegeben werden. Denn auch in ihrem Macht-Dis-
kurs-Modell bleibt unklar, wo der Raum fiir die geforderten Fehlbenen-
nungen und Neuartikulationen entstehen soll. In Kdrper von Gewicht
ibertrdgt Butler noch einmal neu den Schritt Derridas, die performative
Kraft von einzelnen Akten auf die gesamte Konstitutionsmacht von
Sprache bzw. Diskurs auszuweiten.** Das fiihrte jedoch dazu, dass eine
unbedingte Gesetzesmacht postuliert wird, die letztlich so determinie-
rend gedacht ist, dass die Moglichkeiten gezielter Resignifizierungen
unplausibel werden (vgl. Lorey 1996, 116). In der Frage moglicher Re-
signifizierungen kommt das Konzept von Performatitivit-als-Macht also
an seine Grenzen. Das ldsst sich anhand der Verwendung des Performa-
tivs aufzeigen: Der Diskursakt der Benennung hat zunichst die Form ei-
nes Befehls: »Be a girl!« lautet die allgegenwértige Message in Butlers
Gesetzesdiskurs-Welt. Die performative Kraft bezége sich damit jedoch
auf die Autoritit des Befehls selbst, sie kontrolliert noch nicht die Wir-
kung und lieBe also die Moglichkeit des Widerstands in Form von Ver-
weigerung oder unrichtiger Erfiillung zu. In diesem Zusammenhang
kann Butler davon sprechen, dass die gesetzten Normen immer auch
verfehlt werden konnen. Sobald sie aber jede Form von Wahlméglich-
keit zugunsten der Unbedingtheit des Zwangs in der Annahme des Ge-
schlechts ausschlieBen will, wird der Befehl zum Urteil: »It’s a girll«,
diesen Ausruf beim Anblick eines Neugeborenen liest Butler nicht als
deskriptive, sondern als préskriptive Feststellung mit dem Charakter ei-
nes Urteils, das mit aller Macht des Gesetzes vollzogen wird, und somit
einen dhnlichen linguistischen Essentialismus produziert, wie Butler bei
Zizek kritisierte.”

Am Ende von Korper von Gewicht zielt Butler auf eine Offnung des
Gesetzes-Macht-Begriffs durch ein Verstindnis von Resignifizierung als
Handlungsvermégen, das zwar in die gleichen Machtbeziehungen ver-

34 Die Verfasstheit dieser Konstitutionsebene und der Konstitutionsweise
selbst wird allerdings einer bestindigen Reformulierung unterzogen. But-
ler spielt anhand des Grundgeriists von Performativitét als normative Wie-
derholung verschiedene Modelle hochst unterschiedlicher theoretischer
Herkunft durch.

35 Dies schliefit insofern an Austin an, als er selbst die illokutiondre Kraft
von Feststellungen als (Gerichts)Urteil iiber den Wahrheitswert bestim-
mte. Damit sind jedoch lediglich zwei formale Positionen vorgegeben —
die der Urteilenden und die der Be- oder Verurteilten ; diejenigen Positi-
onen also, auf die sich auch Butlers Modell letztlich reduziert. Welche
Folgen die Vollstreckung des Urteils hat, wird damit noch gar nicht be-
riihrt, bei Butler als uniforme Macht der Verkorperung jedoch vorausge-
setzt. Die Linguistinnen Livia/Hall (1997) kritisierten Butlers Vorgehen
ebenfalls als linguistischen Determinismus.

324

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

wickelt, aber nicht mit der herrschenden Machtform identisch sein miis-
se, »this turning of power against itself to produce alternative modalities
of power« (ebd., 241).

Was mit dieser Problematik zum Vorschein kommt, das ist die Frage
nach den Effekten, nach der Wirkungsweise der Sprech/Diskurs- und
Gender-Akte sowie der Macht, diese zu kontrollieren und fiir eigene
Zwecke zu instrumentalisieren. Butler thematisierte dies in Excitable
Speech (Butler 1997a). Sie untersuchte hier die Diskussion um die Straf-
barkeit sexistischer, rassistischer und homophober Rede (hate speech) in
den USA. In der Hoffnung, die Wirksamkeit beleidigender und verletz-
ender AuBerungen bestimmen und entsprechend unterbinden zu konnen,
wurde in der offentlichen Diskussion um juristische MaBnahmen die
Sprechakttheorie aufgegriffen. Mit ihrer Hilfe wurde argumentiert, dass
Hate Speech keine MeinungsdufBerung, sondern eine Handlung darstelle,
die strafrechtlich verfolgt werden konne. Gerichtsurteile, die dieser Ar-
gumentation folgten, zeigten jedoch, dass dies keineswegs nur wiin-
schenswerte Konsequenzen hatte: Listen verbotener Worter und Zensur
von Kunstausstellungen oder Rapsongs stellten sich als MaBnahmen
heraus, die sich gegen die Intention von Klidgerlnnen wandten, die sich
vor sexistischer oder rassistischer Diskriminierung schiitzen wollten.
Haufig waren gerade kulturelle Ausdrucksformen nicht-hegemonialer
Gruppen betroffen, wihrend umgekehrt diskriminierende Akte als freie
MeinungsiuBerung beurteilt wurden.*®

Butler wies nun selbst auf die Gefahren hin, die mit einer engen
Verkniipfung von subjektkonstituierender Macht und Sprechakt verbun-
den sind. An der Pornographie-Debatte, speziell an der Argumentation
MacKinnons, zeigt Butler, wie problematisch die strikte Auslegung des
performativen Akts wirkt: Moglichkeiten der kritischen Reinszenierung
werden ausgeschlossen, wenn tatsichlich jeder AuBerung zugesprochen
wird, das hervorzubringen, was sie benennt. MacKinnon betrachtet Por-
nographie als performative AuBerung, die Frauen nicht nur in erniedri-
genden Positionen darstelle, sondern Frauen als unterlegene Gruppe re-
konsitutiere, indem sie sie auf eine untergeordnete Position verwiesen,
also wortwortlich in einer Inszenierung von Herrschaft erniedrigten.
Diese Argumentationsfigur wurde in Analogie zum rassistischen Spre-

36 Butler beschreibt hier als besonders krasses Beispiel den Fall eines weillen
Jugendlichen, der vor dem Haus einer schwarzen Familien ein brennenden
Kreuzes aufstellte, was als MeinungsduBerung zum Freispruch fiihrte und
zu einer Umkehr der Schuldzuweisung (Butler 1997a, Kap.2, Burning
Acts, Injurious Speech). Zu beachten sind allgemein die US-amerikanisch-
en Rechtsbestimmungen, wonach fast jede AuBerung unter den Schutz der
freien Meinung fillt; Beleidigungen etc. also kaum als solche bestraft wer-
den kénnen. Deshalb der strikte Gegensatz von AuBerung und Handlung.

325

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

chen gebildet, wonach diese AuBerungen nicht bloB die Botschaft einer
Minderwertigkeit vermitteln wiirden, sondern diese Botschaft bereits die
sprachliche Institutionalisierung der Unterordnung sei (vgl. ebd., 17f,
43ff, 72). Damit aber, so die Kritik Butlers, sei Hate Speech nur als to-
talisierender Effekt denkbar, der untrennbar mit seinem urspriinglichen
Kontext und einer urspriinglichen Intention, die immer wieder neu auf-
gerufen werden, verbunden bliebe. Bestitigt werde auf diese Weise glei-
chermafien die Souverénitit der Sprecherln wie die Macht der sprachli-
chen AuBerung selbst: »Utterance itself is regarded in inflated and high-
ly efficacious ways, no longer as a representation of power or its verbal
epiphenomenon, but as the modus vivendi of power itself.« (Ebd., 74)
Dass sich diese »Uberdeterminierung« der sprachlichen AuBerung (ebd.)
auch auf ihre eigene Machtkonzeption aus Bodies that Matter zu-
riickwenden liele (mit Ausnahme des Moments der Iterabilitét, dass sich
bei MacKinnon gerade nicht findet), thematisiert Butler nicht. Sie wen-
det sich stattdessen den Gefahren fiir den 6ffentlichen Diskurs zu: Wenn
Hate Speech als souverdner Sprechakt behandelt werde, so wiirde er mit
dem Gesetz auf eine Stufe gestellt, da ihm zugebilligt werde, das zu tun,
was er sagt. Konsequenterweise kénnten dann ausschlieBlich gesetzliche
Regulierungen die Macht solche Hate Speech eindémmen, was sowohl
zu einer Versprachlichung (»linguistification«, ebd., 74) des politischen
Feldes als auch zu einer Juridisierung des Sagbaren fiihre: »in fact, the
state actively produces the domain of publically acceptable speech, de-
marcating the line between the domain of the speakable and the unspea-
kable, and retaining the power to make and sustain that consequential li-
ne of demarcation.« (Ebd., 77)

Aus der Einsicht in die Grenzen des Modells des Performativs in der
bisherigen Form wendet sich Butler dem perlokutiven Aspekt von
Sprechakten zu. Unter Perlokution verstand Austin die Wirkung, die
durch eine AuBerung ausgelost wird.”” Butler plidiert nun fiir ein perlo-
kutives Verstindnis von Hate Speech, das diese AuBerungen als Repri-
sentationen mit bestimmten Effekten behandelt, als Instrumente verletz-
ender Handlung und nicht als die Handlung selbst. Das Handeln der
Sprache wird vielmehr selbst als eine sprachliche Figur bestimmt, als ei-

37 Die Perlokution gehort bei Austin zum Modell des Sprechakts, das haufig
gleichbedeutend mit Performativ verwendet wird, aber in der zweiten
Hilfte von »How to do things with words« (1979) die Unterscheidung von
Performativ/Konstativ ablost. Ein Sprechakt umfasst die Lokution (der pu-
re Akt der AuBerung einer grammatisch und lexikalisch sinnvollen Aus-
sage wie »Die Katze sitzt auf der Matte«), die Il/lokution (die Auslibung
einer konventionellen Rolle oder »Kraft«; z.B. Versprechen, Warnung)
und die Perlokution (ein Effekt, der durch die AuBerung hervorgerufen
wird, z.B. Erschrecken, Erfreuen).

326

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

ne Setzung, die soziales Handeln erkldrbar machen konnte, aber nicht
wortwortlich gelesen werden sollte (ebd., 7). Butler iibernimmt die Be-
stimmung Austins, wonach das Gelingen perlokutiver Akte nicht in ers-
ter Linie von Konventionen, sondern von den daraus resultierenden
Konsequenzen abhingt (ebd., 17). Wenn nun Denken, Sagen und Tun
nicht mehr unmittelbar zusammenfallen, so entsteht in ihrer Ungleich-
zeitigkeit Raum fiir Verschiebungen, und es konnen unerwiinschte oder
nicht-intendierte Effekte als bedeutsam anerkannt werden. Die Produk-
tion performativer Widerspriiche wire ein solcher Effekt, der in der In-
szenierung der AuBerung selbst entsteht, wie Butler am Beispiel der
Pornographie verdeutlicht: Wenn der pornographische Sprechakt nicht
auf seine wortliche Darstellung festgelegt wird, so 148t sich zeigen, dass
das Tun pornographischer Darstellungen die Behauptung unterlduft, ein
Abbild gesellschaftlicher Wirklichkeit (oder eine imperativische Forde-
rung) zu sein. Denn dann konnte die Vielzahl ausagierter Bedeutungen
und Wunschphantasien aufgezeigt werden, welche die Kluft zwischen
Bild und Wirklichkeit deutlich machten (ebd., 83f).

Mit dem Konzept der Perlokution scheint sich Butler einem pragma-
tischen Sprachverstdndnis anzunidhern. Sprache wird als Resultat eines
Tuns beschrieben (ebd., 8) und Butler fiihrt, neben der allgemeinen Kon-
stitutionsebene, nun auch eine Gebrauchsebene von Sprache ein. Dariib-
er konnen individuelle Sprecherlnnen fiir ihre AuBerungen, z.B. Hate
Speech, zur Verantwortung gezogen werden. Diese Verantwortung ist
jedoch begrenzt. Sie bezieht sich lediglich auf die Wiederholung und
Wiederbelebung (»for reinvigoration such speech, for reestablishing
contexts of hate and injury«, ebd., 27). Die Macht der Verletzung wie
der Ursprung der Bedeutung liegen weiterhin in der performativen
Struktur des Diskurses begriindet.

Daraus ergibt sich die Frage nach dem vermittelnden Ort der Macht
der Bedeutungsstiftung und —bewahrung: Wenn Bedeutung weder allein
bei oder von den Sprecherlnnen in einem aktuellen Kontext generiert
wird, noch an eine eigenstindige Sprachstruktur gekniipft ist, wie
kommt sie dann zustande bzw. inwieweit findet eine Vermittlung statt?
Butler bezieht sich zur Beantwortung dieser Frage auf eine »somatische
Dimension des Sprechens«, die sich in Phdnomenen des Reizens/Ge-
reizt-werdens, der Erregung oder excitable speech dullert, die all das um-
fasst, was die bedeutungsvolle Rede iibersteigt und der Kontrolle des
Bewusstseins entgeht und schlieBlich den Status der AuBerung zwischen
Aussage und Tun selbst verunsichert. Der Korper als Adressat und Ab-
sender performativer AuBerungen erweist sich nun als Schauplatz und
Depot einer Vielzahl gesellschaflich ritualisierter Praktiken. Durch die
Verkorperung von Normen erhélt er gesellschaftliche Wirklichkeit glei-

327

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

chermafien aufrecht (also naturalisiert sie im woértlichen Sinne), wie er
zugleich auch ein Widerstandsmoment enthidlt. Der Koérper wird also
zum Umschlagspunkt der performativen Macht der Sprache, der, in der
Verkorperung seiner Bezeichnungen, zu einer Art Sammlungspunkt his-
torischer Macht wird, welche in Umlauf gebracht werden konne:*®

»In such bodily productions resides the sedimented history of the performa-
tive, the ways, in which sedimented usage comes to compose, without deter-
mining, the cultural sense of the body, and how the body comes to disorient
means of its own production. The appropriation of such norms to oppose their
historically sedimented effect constitutes the insurrectionary moment of that
history, the moment that founds a future through the break with that past.«
(Ebd., 159)

Butler hat ihre Frage aus Bodies that Matter, wie sich die Materialitit
des Korpers mit der Performativitdt der Geschlechtsidentitit plausibel
verkniipfen lasse, so weitergefiihrt, dass nun der Korper eine neue Beto-
nung als bedeutungstragendes Zeichen, als performativer Signifikant er-
hélt. Das korperliche Moment des Bewahrens, zusammen mit einem
strukturellen Moment der Unkontrollierbarkeit, stellen nun die Moglich-
keitsbedingungen von Rekontextualisierungen dar.

Performative Theorie-Politik

Butler stellt ihre Begriffe von Performativitit explizit in einen gesell-
schaftspolitischen Kontext. Sowohl Ausgangspunkt und Gegenstand der
Analyse politischer und kultureller Diskurse als auch das Instrument ih-
rer Verschiebung, erhdlt Performativitit einen doppelten Status als
Sprachtheorie und Sprachpolitik. Eine solche politische Wirksamkeit
wurde ihren Texten insbesondere in der deutschsprachigen Diskussion
héufig abgesprochen, da sie weder eine systematische Analyse gesell-
schaftlicher Erfahrung darstellen, noch ein in sich konsistentes Modell
anbieten, aus dem sich politische Handlungsweisen direkt ableiten lie-
fen und sie zudem umstiindliche Schreibverfahren praktizieren.”® Butler

38 Butler greift dafiir auf Bourdieus Begriff des Habitus, dem kulturellen Stil
des Korpers, zuriick, den sie mit Derridas Iterabilitit zusammenzufiihren
sucht. Zur Kritik daran siche Annuf3 (1998).

39 Kiritik aus den Sozialwissenschaften an Butler und generell an »Postmo-
derne«-Thematiken wurde in diversen Sammelbidnden ausgetragen, z.B.
Knapp (Hg.) 1998. Zur Kritik an Butlers Subjekt- und Machtmodell in
»Psychic Life of Power«, dass es konkrete Praxisformen ausblende und
wiederum zu sehr sprachtheoretisch statt gesellschaftstheoretisch orientiert

328

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

tritt dieser Kritik mit einem Konzept von Theorie entgegen, welches sie
nicht als Abbild oder Reflex gesellschaftlicher Verhiltnisse, sondern als
eine Weise, sie zu konstituieren versteht: Denn »allem Anschein nach
setzt die Theorie stindig Grundlagen fest und bildet unablissig implizite
metaphysische Verbindlichkeiten als Selbstverstindlichkeiten aus.«
(Butler 1993a, 37). Indem sie den Horizont des Denk- und Machbaren
abgrenzt, ist Theorie also selbst performativ. In diesem Versténdnis er-
halten nicht die politische Fragestellung, sondern die Einschreibung ih-
res Anliegens in den kategorialen Begriffsrahmen sowie die Verfahren
ihrer Legitimation eine zentrale Funktion. In diesem Kontext ist Butlers
radikales Projekt verankert, welches nicht nur darin bestand, unter-
schiedlichen Korperstilen, Lebenweisen und Praktiken eine theoretische
Anerkennung zu ermdglichen, sondern den Versuch der Einschreibung
des Korperlichen in die Theorie unternimmt, um diesen Phédnomenen ei-
nen diskursiven Raum zu verschaffen.

Das fiihrt zur Frage, was tun also die Texte Butlers, indem sie Per-
formativitdt als eine strukturelle Figur sprachlicher Handlungsmacht set-
zen? Zundchst behaupten sie damit ihre eigene Wirksambkeit, in der zitie-
renden Wiederholung die Fundamente der Wirklichkeitsbeschreibungen
zu destabilisieren und zu »reartikulieren«. Was dabei verschoben wird,
ist zundchst einmal der Begriff des performativen Akts selbst: Vom
Sprechakt, der etwas tut, indem er etwas sagt unter den Bedingungen
von Konventionen bei Austin, {iber das Zeichen, das Bedeutung erzeugt,
indem es Differenzen markiert (zitiert, verschiebt) unter den Bedingun-
gen der Schrift bei Derrida, zum diskursiven Korper-Akt, der produziert,
als was er gilt unter den Bedingungen eines normativen Gesetzes bzw.
gesellschaftlicher Ritualisierung bei Butler. Uber die Frage, worauf die
Macht des performativen Aktes beruht, wird aus dem Sprechhandeln ein
Sprachhandeln: Das Moment der Kraft oder »Autoritit« verlegt Butler
von den dulleren Bedingungen einer Sprechsituation zunéchst mit Derri-
das Begriff der Iterabilitit auf eine (paradoxe) strukturelle Bedeutungs-
ebene, um sie von dort aus als strukturelles Phdnomen sozialer Praktiken
zu beschreiben.

Der Begriff der Performativitit erweist sich im Laufe der Lektiire al-
lerdings weniger als ein konsistentes analytisches Instrument, denn als
ein offener Kreuzungspunkt unterschiedlicher Theorien, (sub)kultureller
Praktiken und feministisch-queerer Politikforderungen gestaltet, die we-
niger ineinander iibersetzt, als zusammengelesen werden. Dabei entste-
hen in einem spielerischen Ubergang von wértlicher und zitierender, ei-

sei, um tatsdchlich auf der Ebene der politischen Praktiken anwendbar zu
werden, siche Annuf3 1998, Eberlein 1999.

329

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

gentlicher und uneigentlicher Rede Uberlagerungen unterschiedlicher
Begriffe, aber auch logische und performative Widerspriiche:

Indem sich Butler in Gender Trouble der rhetorischen Figur der Pa-
rodie zur Erkldrung der Wirkungsweise subkultureller Praktiken be-
diente, gerieten zwischen Text und Kontext in der Rezeption diese Ebe-
nen durcheinander, wodurch ein Moment der Offnung und Unsicherheit
entstand fiir den Blick auf ein Spiel zwischen Sein und Schein, Psyche
und korperlicher Erscheinung, Kérper und Zeichen. Zuriickgefiihrt auf
eine wortliche Lesart wurde diese metaphorische Ubertragung anschlie-
Bend kritisiert, ihre politische Wirksamkeit bezweifelt. Butler setzte die-
ser Kritik eine metaphorische Lesart entgegen und erklérte nicht die blo-
Be Inszenierung, sondern den ausstellenden Charakter einer kritischen
Inszenierung fiir subversiv. Dadurch, dass sie, in einer selbstkritischen
Wendung, die Wirksamkeit von Performativitit auf eine strukturelle E-
bene verlegte, verschirfte sich in Bodies that Matter der Widerspruch
zwischen einem totalitdren Zwang von Geschlechternormen und der
Moglichkeit, sie zu verfehlen bzw. zu verdndern. In Hate Speech wird
dieser Einwand implizit aufgegriffen, indem Butler nun die Vorstellung
eines direkten Handelns von Sprache und Diskurs fiir metaphorisch er-
klart: Das Tun der Sprache wird zu einer sprachlichen »Figur, also zu
einer Trope (Butler 1997a, 7) Wahrend der Text so diskursiven Raum
schafft fiir korperlich-diskursive Akte, ruft er zugleich das Verhiltnis
von Theorie und Praxis, von Asthetik und Politik als Aporie auf.

Butlers dekonstruktives Verfahren, das iiber mehrere Ebenen von
»Sagen« und »Tun« hinweg operiert, verweist auf die Nietzsche-Lektii-
ren des Literaturtheoretikers Paul de Mans in Allegorien des Lesens (de
Man 1988), die Butler explizit zu den Voraussetzungen ihrer Theorie er-
klirt, jedoch selbst kaum diskutiert.”’ De Man spitzt die allgemeine
Funktionsweise von Texten auf ihren aporetischen Charaker zu, der mit
dem rhetorischen Moment der Sprache begriindet wird: Rhetorik be-
zeichnet in diesem Kontext zum einen den figuralen Charakter von
Sprache (im Unterschied zum logischen und grammatischen), zum ande-
ren das grundlegende Verfahren von Texten, unvereinbare Perspektiven
zu etablieren, die eine einheitliche Sinnbestimmung verhindern, indem
sie fortwihrend Aporien erzeugen. In diesem Konzept wird es unmog-
lich zu entscheiden, was Sprache »tut«: ob sie sich auf eine (konventio-
nalisierte) Bedeutung bezieht oder selbstreferentiell auf ihre eigene Zei-
chenfunktion, also ob sie wortlich oder metaphorisch verstanden werden
soll; inwieweit sie ontologische Aussagen trifft oder aber die Bedeutung
der Dinge setzt, sich also konstativ oder performativ verhilt; ob ihre Per-

40 Butler 1993, 123; Butler 1997a, 281 (Fufin. 4).

330

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

formativitdt darin besteht, Bedeutung iiber Tropen zu setzen oder zu iib-
erreden, also ob sie eine illokutiondre oder perlokutiondre Funktion aus-
iibt. De Mans Gestus verlduft dhnlich wie Derridas, indem er auf die
grundsitzliche Mehrdeutigkeit sprachlicher Auerungen verweist, um so
dem Abweichenden, Partikularen den Vorrang unter hierarchische Sub-
sumierung unter allgemeine Begriffe zuzugestehen. Der Fokus liegt auf
dem Aufweis der Verzahnung von Aussagen iiber die Welt und die zug-
rundegelegte Voraussetzung iiber die Wirksamkeit solcher Aussagen, al-
so das Sprachverstindnis, oder, in den Worten de Mans, die Sprach-
theorie (theory).*' Auch bzw. gerade die zugrundegelegte Sprachtheorie
gilt als Setzung und ist demensprechend von der Instabilitit von Be-
deutung affiziert.

Darin liegt das Moment, das Butler als ein politisches in ihrer Lektii-
re des juristischen Diskurses um die hate speech betonte: Es hat Folgen,
wenn eine Sprachebene, sei es die der Erkenntnis (des Sagens) oder die
des Aktes (des Tuns), zugunsten der anderen unterdriickt wird. Aller-
dings, so de Mans Grundpostulat, werden sie sich stets gegenseitig un-
terlaufen und deshalb eine letzte Wahrheit unmoglich machen. Auf diese
Weise entstehen performative Widerspriiche, in denen auch die Dekon-
struktion befangen ist: Wahrend sie, um die Autoritédt der Aussage zu de-
konstruieren, den Setzungscharakter von Sprechakten aufzeigt, bedient
sich die dekonstruktive Aussage selbst der Setzung eines Wahrheitsan-
spruchs. Umgekehrt unterlduft jedoch die Aussage, dass Sprache Set-
zung sei, auch die eigene, so dass der Akt zwar behauptet, aber verfehlt
wird. Da dieser Mechanismus »koextensiv mit dem Sprachgebrauch«
sei, ist der grundsitzlichen Ungesichertheit des Status von AufBerungen
de Man zufolge nicht zu entkommen (de Man 1988, 170).

Butlers Strategie der Resignifizierung in Form der Katachrese, der
»unrichtigen« Benennung, folgt diesem Ansatz. Ein privilegiertes Ob-
jekt der Dekonstruktion bildete quer durch Butlers Texte die Figur des
souverdnen Subjekts, das als autonomer Urheber von Sprech-Handlun-
gen auftritt, als »Téter hinter der Tat« (s. auch iiberndchstes Unterkapi-
tel). Das wurde als selbstwiderspriichlich kritisiert, da Butler zur Ab-
grenzung immer wieder »das Feindbild des Sprach-Souverdns« (Reben-
tisch 1998) beschwore, das erst konstruieren und befestigen wiirde, was
es dann zu dekonstruieren gelte. Butler selbst spricht in einem Interview,
befragt auf den widerspriichlichen Charakter des ontologischen Status
von Aussagen ihrer Texte, von einem strategischen Vorgehen:

41 Vgl. de Man »Blindness and Insight«, aber auch de Man 1988, insbes.
Kap.5, »Rhetorik der Tropen«.

331

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

»In part, I see myself as working within discourses that operate through onto-
logical claims — >there is no doer behind the deed« — and recirculating the
sthere is< in order to produce a counterimaginary to the dominant metapyhsics.
Indeed, I think it is crucial to recirculate and resignify the ontological opera-
tors, if only to produce ontology itself as a contested field.« (Costera Meijer/
Prins 1998, 279)

Klassifikationen und Kategorien gelte es, tiber Aporien und Fehllektiiren
als diskursive Effekte auszustellen, »so that they can no longer do their
ususal use« (ebd.). Ein Verfahren der Resignifizierungsstrategie lédsst
sich nun als performing a performative contradiction bestimmen, wel-
ches den Blick auf ontologische Voraussetzungen und ihre Machteffekte
lenken mochte. Aporien sind als taktischer Einsatz lesbar, der auf einen
Zusammenbruch von Erwartungen zielt, indem sie diese permanent auf-
rufen und enttduschen.

Diese Strategie wird deutlich, wenn man Butlers Unternehmung, das
Verhiltnis von Diskurs und Koérpern zu reformulieren, einer rhetorisch-
en Lektiire unterzieht. Ausgangspunkt ist das traditionelle Zeichen- und
Bewusstseinsmodell, das, indem es die Idee dem Korper tiberordnet, bei-
de zugleich radikal trennt. Es fungiert als Schablone fiir das kulturelle
Konstrukt »Subjekt«, dem der natiirliche, d.h. kohdrent gedachte, Korper
untergeordnet ist. Dieses Modell gewinnt, bei Butler psychoanalytisch
begriindet, seine Kraft dartiber, dass sowohl die Vorstellung des intenti-
onal erkennenden Ich-Bewusstseins als auch die Kohédrenz des Korpers
konstitutiv im Imagindren verankert sind. Sie formieren also kollektive
wie individuelle Subjektivierungsprozesse und Verkérperungsformen,
einschlieBlich ihrer Bilder und Theorien. Butler will nun die soziale Ver-
fasstheit des Imagindren, und damit den kontingenten Charakter von he-
gemonialen Subjekt- und Korperformen aufweisen. Eben dazu ruft sie
hierarchische Dichotomien auf, die sie in ihrer aporetischen Zuspitzung
zu einer Selbstsubversion fithren will. In Gender Trouble wird iiber die
Befragung der Entgegensetzung von Schein und Sein im Zusammen-
hang mit der heterosexuellen Norm das Verhiltnis von zeichenhafter
Korperoberfliche und (Identitits)Kern als kontingent ausgestellt. Sie
werden als ein Verhiltnis von Geschlechternorm und Koérperpraktiken
reformuliert, das nicht notwendigerweise in einem festgelegten Innen/
Auflen-Modell gedacht werden muss. In Bodies that Matter befragt But-
ler die Entgegensetzung von Korper und Materie, indem sie beide wech-
selseitig als Konstitutionsmodelle einsetzt. Uber die Materialitit der
Sprache und die sprachliche Verfalitheit des Korpers erscheinen Sprache
und Materialitit zwar »génzlich miteinander verfugt«, aber »niemals
vollkommen identisch, noch vollkommen verschieden« (Butler 1995,

332

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

99); ihre Entgegensetzung zeigt jedoch, dass »Korper« nur unter Aus-
schlieBung seiner sprachlichen Aspekte, »Sprache« unter Ausschluss ih-
res korperlichen Charakters als zugehdorig zur Natur bzw. Kultur »intel-
ligibel« werden konnen. In Excitable Speech nimmt Butler dies in einer
paradoxen Wendung wieder auf, indem sie Korper als Schauplétze und
Akteure kultureller Bedeutungspraktiken konzipiert, welche die Tiefen-
struktur desjenigen Diskurses bilden, durch den sie ermdglicht werden.
Im Effekt befragt die Zuspitzung der Dichotomie von Kérper und Spra-
che also nicht die Existenz von Koérpern, sondern ihre Grenzziehung, in-
dem die zuvor als Einheit zusammengefassten Elemente dissoziiert und
enthierarchisiert werden. Dariiber werden neue Konstrukte denkbar, wie
Butlers Entwiirfe sprachlich-materieller Korper(Subjekt)praktiken, die
ihrem signifikanten Eigenleben folgen, sowie kollektive Entwiirfe nicht-
deskriptiver Subjektformationen, die ihren imaginidren Charakter an-
erkennen.

Butlers Strategie, im Dienste ihres Counterimaginary Begriffe in un-
terschiedlicher, auch widerspriichlicher Weise einzusetzen, um sie zirku-
lieren und neue Bedeutungen produzieren zu lassen, erweist sich jedoch
als ein unsicheres Unternehmen. Das dekonstruktive Paradox, stets an
den vorgegebenen Rahmen gebunden zu bleiben, dessen Inkonsistenzen
es aufzuweisen gilt, fithrt in Butlers Texten zu einer zwar programma-
tisch begriindbaren, andererseits jedoch aufreizenden Rede aus wider-
spriichlichen Aussagen, unbegriindeten metaphysischen Annahmen und
zirkelformigen Argumentationsstrukturen.*” Das bildet die Grundlage
der (verbreiteteren) entgegengesetzten Lesart, welche die ontologischen
Aussagen Butlers als erneute Naturalisierungen liest, Aporien als Fest-
schreibung von Dichotomien und die Entleerung der Begriffe als Forma-
lisierung (Lorey 1996, Annuf} 1998). Auf diese Weise, so lie3e sich ein
Fazit im Gestus der Dekonstruktion formulieren, untergrabt der affirma-
tive Gestus des Textes seinen dekonstruktiven.

AbschlieBend mochte ich noch einen kurzen Blick auf das Verhéltnis
von Asthetik und Politik und das Umfeld von Butlers Sprachpolitik wer-
fen. Diese Sprachpolitik, die an der Befragung politischer Signifikanten
ansetzt, ihre normierenden und ausschlieBenden Wirkungsweisen ebenso
wie ihre Eignung fiir politische Partizipation und kollektive Selbstautori-
sierungen in Augenschein nimmt — in ihrer konkretesten Form in Exci-
table Speech — weist Ahnlichkeiten auf zum radikaldemokratischen Pro-
jekt von von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe.** Auch in deren Pro-

42 Vgl. die ausfiihrliche Kritik u.a. zur Performativitét als Zirkelschluss von
Wagner 1998, 1871f.

43 Das kann an dieser Stelle nur kurz umrissen werden, um zu zeigen, dass
Butler nicht alleine stand mit ihren Uberlegungen zu einer performativen

333

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

gramm geht es um eine Vervielfiltigung der politischen Rede im 6ffent-
lichen Raum und um Teilhabe am politischen Diskurs. Gesellschaft,
Subjekt, Staat werden als zentrale politische Signifikanten betrachtet, die
als Effekte hegemonialer Artikulation Wirklichkeitscharakter erhalten.
Das Feld des Sozialen konstituiert sich hier iiber historisch spezifische
Diskurse, welche die sozialen Verhéltnisse iiber die Verkniipfung von
Signifikanten unter einer hegemonialen Logik so organiseren, dass der
Effekt der Notwendigkeit erzielt wird. Jede (immer ideologische) For-
mation wird durch und gegen einen »konstitutiven Antagonismus« von
Aus- und Einschliissen als eine Fixierung von Differenzen gebildet. An-
alog zu Butlers Gender-Norm besteht das Auflen nicht in einem trans-
zendenten Jenseits, sondern ist als konstitutives Moment der Kontingenz
immer Teil des Sozialen: »ein Supplement im Sozialen, aber »aullerhalb¢
der postulierten Identitdt« (Laclau/Mouffe 1991, 257). Das politische
Moment besteht nun in dem Aufweis des kontingenten Charakters der
jeweiligen Grenzziehungen von Inklusion und Exklusion, die dadurch
stets umkampft bleiben sollen. Das Ziel besteht in der Verabschiedung
von einem politischen Imaginéren, das auf dem »Traum von einer um ei-
nen homogenen Kollektivwillen herum ethisch versshnten Gesellschaft«
beruht (ebd., 26). Im Zentrum stehen hier also nicht gegensitzliche ge-
sellschaftliche Bereiche, sondern stets widerspriichliche Praktiken der
Bedeutungsstiftung, die eine Ausdifferenzierung von Lebensrdumen er-
moglichen, ohne sie zuvor festzulegen.

Auch hier handelt es sich also um ein formales Modell, dem Annuf}
(1996) einen »radikalen Idealismus« bescheinigt. Sie versteht, im Ein-
klang mit der bereits ausgefiihrten Kritik an der Postmoderne (Kap.1.6)
diese Ansitze als eine Asthetisierung des politischen Feldes, mit der ge-
sellschaftliche Ausdifferenzierungen in »partikulare Symbolgemein-
schaften« umstandslos fiir positiv befunden wiirden, ohne sie jedoch mit
aktuellen gesellschaftlichen und 6konomischen Entwicklungen in Zu-
sammenhang zu bringen. Die Ausblendung sozialer Zwénge fiihre ge-
rade nicht zu einer Subversion, sondern sie wiirden in der Kulturalisie-
rung von ideologischen wie materiellen sozialen Phdnomenen verdeckt,
so die Kritik. So sehr diese Kritik auch im Konkreten inhaltlich berech-
tigt sein mag, so ist doch auf der rhetorischen Ebene die Reetablierung
des Gegensatzes zwischen »Kultur« und »Gesellschaft« und damit zwi-
schen »Asthetik« und »Politik« auffillig — Gegensitze, die in den radi-
kaldemokratischen Ansitzen gerade als ausschlieBende Setzung befragt

Sprachpolitik. Siehe dazu den Briefwechsel zwischen Butler und Laclau
(Butler/Laclau/Laddaga 1997).

334

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

wurde. Sie provozieren den dekonstruktiven Gegen-Anwurf, das Gebiet
dessen, was als politisch gilt, erneut begrenzen zu wollen.**

Aus einer sprachpragmatischen Perspektive heraus forderte Juliane
Rebentisch (1998) ebenfalls die Trennung des Asthetischen vom Politi-
schen. Sie kritisierte weniger das Anliegen von Butlers Sprachpolitik,
als vielmehr die Sprachtheorie, auf deren Grundlage Butler ihr Ziel der
Bedeutungsveranderungen erreichen will. Anstelle einer bedeutungsstift-
enden Sprachstruktur, mit der die Bedeutung an die Begriffe selbst ge-
bunden sei, sollte der kontextuelle Gebrauch zum Ausgangspunkt der
Bedeutungsstiftung gemacht werden. Wenn nach Verwendungsweisen
in konkreten Situationen von konkreten Sprecherlnnen gefragt wiirde, so
das pragmatische Argument in Anschluss an Austin, kénnten die Sub-
jekte als Sprechhandelnde wieder eingesetzt werden — und so zur Ver-
antwortung gezogen werden — ohne sie als Urheber von Bedeutung vor-
auszusetzen. Ein Bedeutungswandel wiirde sich entsprechend durch den
Wandel des Kontextes, also der sozialen AuBerungssituation, ergeben.
Die Subversion von Bedeutungen wire bei Rebentisch allerdings nur
eingegrenzt, in der Sphire des Asthetischen, méglich. Denn nur hier sei
ein Bruch mit dem Alltagskontext gegeben, der iiberhaupt eine Bedeu-
tungsverdnderung ermogliche. Auf diese Weise setzt Rebentisch das
Modell getrennter Diskurswelten wieder ein, in dem das jeweilige Sys-
tem (der Kontext) festlegt, ob eine wortliche oder eine rhetorische Funk-
tion wirksam wird. Diese Festlegung ist es jedoch, die Butler (mit Derri-
da und de Man) ablehnt, denn in dieser Trennung ist die dsthetische
Wirkung gerade nicht subversiv: sie bestitigt die Grenze — und damit die
Irrelevanz fiir den alltdglichen oder juridischen Gebrauch.

Die rhetorische Lesart Butlers dagegen beharrt auf einer letzten Un-
entscheidbarkeit des Sinns als Voraussetzung von Subversion. Die pure
Maoglichkeit, anders zu sein, wird gerade nicht einem abgrenzbaren und
kontrollierten Gebiet der Asthetik iiberantwortet, sondern liegt in den
Korpern und ihren Praktiken selbst: in der Verbindung mit einem ande-
ren Kontext zu einer anderen Bedeutung zu gelangen. Die Texte betonen
damit nicht nur einen theoretischen Bezug zur Ebene des Imagindren in
der Frage des Politischen, sondern halten immer auch die phantasmati-
sche Dimension offen: ein Begehren, sich in der »Lebendigkeit der
Sprache« zu entwerfen, wie es im Zitat von Toni Morrison heif3t:

»[...] the vitality of language lies in its ability to limm the actual, imagined
and possible lives of its speakers, readers, writers. Although its poise is some-
times in displacing experience, it is not a substitute for it. It arcs toward the

44 Diese Argumentationsfigur hatte Butler bereits ausgefiihrt (1993a).

335

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

place where meaning may lie. [...] its force , its felicity, is in its reach toward
the ineffable.«*

Dieses pathetisch-existenzielle Moment, in dem es um Sprache als das
Reale geht, um Leben, Tod und Verletzung in und durch Sprache,
macht, so denke ich, die Kraft von Butlers Texten aus. Sie entfalten da-
her vor allem auf einer ethisch-moralischen Ebene ihre Wirkungskraft:
als Appell, ihren Werten und Vorstellungen zu folgen. An ihm scheiden
sich zugleich die Geister: Wihrend in der deutschsprachigen Rezeption
Pathos und Widerspriiche zumeist auf Ablehnung stoBen, wurden die
Texte Butlers in der US-amerikanischen Rezeption, so hat es den An-
schein, vorbehaltloser als Kommunikationsangebot aufgenommen.

Vom textual turn zum performative turn?

Der Begriff des Performativen wurde mit Butlers Texten rasch populér.
Die Verbindung von Sprechakt und Inszenierung, mit der die Ausfiih-
rung einer Sprechhandlung nun als Auffiihrung betrachtet wurde, fiihrte,
so Uwe Wirth in seiner Begriffsanalyse, »zu einer nachgerade ubiquiti-
ren Ausweitung des Performanzbegriffs« (Wirth 2002, 39) in den Kul-
turwissenschaften:

»Wissenschaftsgeschichtlich betrachtet hat sich der Begriff der Performanz
von einem terminus technicus der Sprechakttheorie zu einem umbrella term
der Kulturwissenschaften verwandelt, wobei die Frage nach den >funktionalen
Gelingensbedingungen« der Sprechakte von der Frage nach ihren >phdnomena-
len Verkorperungsbedingungen« abgeldst wurde.« (Wirth 2002, 10)

Die Theaterwissenschaftlerin Erika Fischer-Lichte forderte gar die Abls-
sung des linguistic turn durch einen performative turn.*® Performanz
(bzw. Performance) sollte nun anstelle des Textmodells die zentrale Be-
schreibungskategorie kultureller Wirklichkeit werden. Denn wihrend
das Modell von »Kultur als Text« voraussetze, »dafl Kultur insgesamt
ebenso wie einzelne kulturelle Phanomene als strukturierter Zusammen-
hang von Einzelelementen aufgefafit werden, denen bestimmte Bedeu-
tungen zugeschrieben werden konnen« (Fischer-Lichte 2002, 293), ver-
meide das performative Modell einen statischen Zugang:

45 Morrison 1993, Rede zur Verleihung des Literaturnobelpreises, S.16, zit.n.
Butler 1997a, S.8.

46 »Notwendige Erginzung des Text-Modells: Dominantenverschiebung:
Der »performative turn< in den Kulturwissenschaften« (von Erika Fischer-
Lichte); in: Frankfurter Rundschau Nr.273, 23.11.1999, S. 20.

336

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

»Wird dagegen Performance als modellhaft fiir Kultur betrachtet, so verlagert
sich das Interesse auf Téatigkeiten des Produzierens, Herstellens, Machens und
auf die Handlungen, Austauschprozesse, Verdnderungen und Dynamiken, die
sowohl die jeweiligen Akteure und deren Materialien als auch die jeweiligen
kulturellen Ereignisse {iberhaupt erst konstituieren.« (Ebd.)

Das besondere Augenmerk gilt dabei dem Korper als Medium von Spre-
chen und Handeln und den von ihm erzeugten »UberschuB« an Bedeu-
tung (ebd. 291) gegeniiber der referentiellen Dimension der jeweiligen
Auffithrung. Damit verband sich das Anliegen, den Korper als Symboli-
sierendes vor einem vermeintlich nur Symbolisierten aufzuwerten.

Die Gegeniiberstellung von Performanz und Text bleibt jedoch in
mehrfacher Hinsicht erklirungsbediirftig:*’ Zwar riickt, wie oben ge-
zeigt, mit Performativitit der Handlungsaspekt von Sprache in den Vor-
dergrund sowie ihr Gebrauch an der »Oberflache«, der als bedeutungs-
stiftend betrachtet wird, im Unterschied zur Annahme einer verdeckten
Tiefenstruktur.”® Und im Hinblick auf frithe kulturelle Textmodelle, wie
sie in der Ethnologie in den 70er/80er Jahren entwickelt wurden, er-
schien eine Dynamisierung und Pragmatisierung in der Tat notwendig.
Denn diese beziehen sich tatsdchlich auf das Modell des (schriftlichen)
Textes als abgeschlossene Einheit.*’ Eine strikte Gegeniiberstellung ver-
fehlt jedoch zumindest semiologische und poststrukturalistische Text-
begriffe, beziehen diese doch das konstruktive sowie das performative
Moment der Bedeutungsstiftung bereits ein (vgl. Bal/Bryson 1991, 174).
Auch Butler entwickelte ihren Begriff der performativen Geschlechts-

47 In dem spiteren Text schwicht Fischer-Lichte diese denn auch ab: Nicht
als Ablosung oder Opposition, sondern als »zwei Modalititen der Konsti-
tution von Wirklichkeit« mochte sie das Verhiltnis zwischen den Model-
len verstanden wissen (2002, 293).

48 Das heifit nicht, dass das Problem von Oberfliche und Tiefe bzw. Ge-
brauch und Struktur damit erledigt wére, zumal in den aktuellen Begriff
von Performanz/Performativitit ganz unterschiedliche Konzepte einflie-
Ben (u.a. der Performanzbegriff aus Chomskys Tiefengrammatik, der die
Aktualisierung einer AuBerung meint und dem komplementir die Ebene
der Kompetenz als tiefenstrukturelle Voraussetzung jeglichen Sprechens
beigeordnet ist). Wie Wirth (2002) herausarbeitete, stellt das Verhiltnis
von Kompetenz und Performanz weiterhin die zentrale, erklarungsbediirf-
tige Frage dar.

49 Als Initiator dieses Paradigmas von »Kultur als Text« gilt Clifford Geertz
und sein Text »Dichte Beschreibungen« (1983). Dieses Verfahren der
»dichten Beschreibung« schloss unvermittelt von Phdnomenen auf einen
Tiefentext (vgl. Pritsch 1989). Zum Gegenmodell avancierte in den 90ern
das von Victor Turner entwickelte Modell des Rituals als performativer,
theatralischer Akt (1989).

337

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

identitét ja gerade auf der Basis eines dekonstruktiven Textbegriffs nach
dem Modell der Intertextualitdt und des Seriellen.

Vor allem aber fiihrt die Frage nach den Verkorperungsbedingungen
oder der Materialitit von Bedeutung immer wieder zu Schwierigkeiten.
Fischer-Lichte bestimmte Leiblichkeit und den situativen Kontext als
diejenigen Elemente, die in »Text«, also in symbolischen Strukturen,
nicht aufgingen (Fischer-Lichte 2002, 291). Dabei erscheint jedoch der
leibliche Uberschuss als Letztbegriindung, mit der das Nichtfassbare
(des Performativen) fassbar gemacht werden soll. Mit dem gleichen Pro-
blem sieht sich Sibylle Kramer konfrontiert, die aus medientheoretischer
Perspektive nach den Verkorperungsbedingungen von Sprache fragt. Die
Gratwanderung besteht fiir sie darin, einerseits ein »Leibapriori« als vor-
gingige Korperlichkeit zu vermeiden, andererseits aber mit dem Begriff
der »Verkorperung« sozusagen die Materialitdt als solche in den Blick
zu nehmen, als »Nahtstelle der Entstehung von Sinn aus nicht-sinnhaft-
en Phianomenen.« (Krdmer 2002, 345).

Mit dieser Bestimmung deutet sich die ganze Problematik an, die in
dem Diktum der Materialitcit des Zeichen steckt. Im Kontext der Diskus-
sion um poststrukturalistische Theorien diente der Bezug auf die Mate-
rialitdt des Zeichens als Hinweis auf die Eigenbewegung von Sprache
und ihren medialen Charakter. Sie kniipfte sich etwa an Lacans Konzept
des Signifikanten oder an Derridas Zeichen (marque) oder Spur, durch
die materielle Dimension von Sprache aufgewertet werden sollte. In den
Hintergrund geriet jedoch, dass es sich weder beim Signifikanten noch
der marque (Spur) um ein rein materielles Konzept handelte, sondern
vielmehr um Modifizierungen oder Neuschdpfungen, die den tradi-
tionellen Dualismus von Signifikant (Zeichenkorper) und Signifikat (Be-
deutung), von Materiellem und Intelligiblem in Frage stellen und zu ver-
schieben suchen.” Gegen die Voraussetzung einer reinen Materialitiit
des Zeichens (des Signfikanten) wies Derrida auf die notwendige Ideali-
tit, welche die Einheit des Signifikanten begriindet und die Vor-
aussetzung seiner Wiedererkennbarkeit darstellt:

50 Bei Lacan bezeichnen Signfikant und Signifikat nicht mehr zwei Dimensi-
onen des Zeichens, sondern zwei unterschiedliche Ordnungen bzw. Posi-
tionen im Bedeutungsprozess. Signifikate sind dabei dem Signfikanten
nachgeordnet, sie entstehen durch Beziehungen zwischen Signifikanten
(vgl. Lummerding 1994, 21f). Derrida zielt auch begrifflich auf die Unter-
minierung jeglicher Zweiteilung zugunsten eines Ensembles von Spuren,
welche die Grundlage der »Einschreibung« und der Bedeutungsproduktion
bildet. Die Frage der Materialitét der Spur bleibt allerdings prekér (vgl.
Bossinade 2000, 48ff zur »Kritik des Zeichens«; zu Derridas Textbegriff s.
genauer Kap. I1.4 dieser Arbeit).

338

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

»In der Tat lieBe sich ndmlich kein Zeichen im Durchgang durch seine nicht-
identischen Wiederholungen (die mit entscheidenden Variationen des Akzents,
des Tons, der graphischen Gestalt usw. einhergehen) als dasselbe Zeichen id-
entifizieren, wollte man sich ausschlieflich auf auf seine Materialitét stiitzen.
Wenn es ungeachtet all dieser Variationen als dasselbe wiedererkennbar sein
muf, dann kann diese Selbigkeit in der Wiederholung auch einzig durch Idea-
litat sichergestellt werden.« (Bennington/Derrida 1994, 40; vgl. auch Gramma-
tologie, 165)

Dieser Einwand macht deutlich, dass ein unmittelbarer Zugang zur Sinn-
entstehung in seiner materialisierten oder »verkorperten« Form, wie bei
Kramer angedeutet, nicht zu haben ist, sondern auch diese stets schon
angewiesen ist auf Symbolisierungen.’' Butler diskutierte dieses Pro-
blem ausfiihrlich in Bodies that Matter (s.0.). Sie entwirft ein an Lacan
erinnerndes Bild des Uberschusses bzw. gegenseitiger » Verunreinigung-
en« (contaminations, Butler 1993, 68) von Materialitdt und Idealitit. Bei
allen Differenzierungen zwischen Materialitdt der Welt und Materialitét
des Signifikanten, zwischen Signifikat und Referent kommt sie zu dem
(phéanomenologischen) Schluss: »Althhough the referent cannot be said
to exist apart from the signfied, it nevertheless cannot be reduced to it.
That referent, that abiding function of the world, is to persist as the hori-
zon and the >that which« which makes its demand in and to language.«
(Butler 1993, 69).

Auch wenn mit dem Verweis auf einen sinnstiftenden Horizont der
Dualismus zwischen Sprache und Welt, Bedeutung und Referenz nicht
aufgelost ist, wird hier zumindest deutlich, dass »Materialitét« und »Ide-
alitdt« selbst Funktionen der Sprache sind, die notwendig aufeinander
verwiesen bleiben und gerade deshalb immer wieder zu Differenzierun-
gen aufrufen. Die buchstibliche Auslegung der Materialitidt des Zei-
chens fithrte hingegen immer wieder zu folgenschweren Missverstind-
nissen, wonach dasjenige, was sinnlich fassbar (»materiell«) erscheint,
als das gilt, was unmittelbar iiber seine Bedeutungsproduktion Auf-
schluss gibt.”

Es eroffnet sich damit die Frage nach dem Verhiltnis von Perfor-
manz und Représentation und ihren diskurspolitischen Implikationen.

51 Kramer trdgt dem insofern Rechnung, als sie die den Bezug nicht im Sinne
einer intentionalen Zeichenbeziehung, sondern im Sinne von Derridas
Spur verstanden wissen will (2002, 332). Das fiihrt ebenfalls zu Proble-
men, wie in Kap.I1.4 diskutiert wird.

52 Besonders deutlich wurde dieses Problem in den Kognitionswissenschaf-
ten in der Debatte um das Embodiment von Symbolbildung (Lakoff 1980,
1992), auf die auch Kriamer hinweist (2002, 331), und die von List (1997)
aus genau diesem Grund des Reduktionismus kritisiert wird.

339

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Die Frage, inwiefern es unter dem Vorzeichen des Performativen tatsi-
chlich gelingt, die Idealitdt der reprdsentationalen Doppelstruktur von
Oberflidche und Tiefe, von Sinnlichem und Intelligiblem, aufler Kraft zu
setzen,” ist entscheidend fiir die Beantwortung der Frage, ob der Begriff
der Reprisentation durch den des Performativen ersetzt werden sollte —
eine Frage, die u.a. Krdmer kritisch zur Diskussion stellte (2002, 346).

Dagegen verwies die Kunstwissenschaftlerin Sigrid Schade einen
semiologisch-psychoanalytisch gewendeten Begriff von Reprisentation,
wie er sich im Kontext von bildender Kunst und Film Mitte der "80er
Jahre in den USA herausbildetet (Schade 2002, 83ff). Hier steht eben-
falls die Prozesshaftigkeit im Vordergrund, durch die Texte, Bilder und
Subjektivitit miteinander verschrankt sind:

»Représentation im Sinne dieser Diskussion meint letztlich den Komplex von
Bild, Text und Praktiken als verschrinkte Elemente von Sprache, die Subjek-
ten vorausgeht. Der Prozess der Subjektwerdung, der mit der sexuellen Diffe-
renzierunge einhergeht, ist eingelassen in einen stiandigen Prozess der Formu-
lierung und Reformulierung von Bedeutungen innerhalb einer symbolischen
Ordnung, die immerfort in die verkennende, imagindre Selbstwahrnehmung
des Subjekts als einem Ideal-Ich interveniert. [...] Insofern sind weder Identifi-
kationen noch Erfahrungen [...], auf die Subjekte sich griinden, ohne ein in/als
Reprisentation gefasste vorgingige Sprachlichkeit (und ohne den Anderen)
denkbar.« (Schade 2002, 85)

In diesem Konzept figuriere die Repridsentation die »Schnittstelle zwi-
schen der Gesellschaft (der Sprache) und den einzelnen Subjekten«
(ebd.), womit sie also als Vermittlungsinstanz gedacht ist, nicht als Ab-
bild.** Ein solcher Reprisentationsbegriff sei auch in der Lage, »dem
Doppelcharakter des Korpers gerecht zu werden: als Signifikant in alle-
gorischen Verweisungen und als Ort, Medium oder Materialisierung
semiologischer Prozesse.« (Schade 2002, 84)

An die Stelle eines einfachen Code-Modells von Oberfliche und
Tiefe riickte also bereits hier ein serielles Modell zeitlich bestimmter

53 Kramer fiihrt an, dass es den von Austin beschriebenen expliziten Perfor-
mativa mit ihrer formalen Gebundenheit gelingen konnte, die Doppel-
struktur aufzuheben (2002, 334). Letztlich setzt Kramer sie allerdings wie-
der ein (etwa in der Gegeniiberstellung von Stimme und Schrift) und es
bleibt fraglich, ob Performanz nicht immer auch an ihr strukturelles Ge-
genstiick gebunden bleibt.

54 In diesem Verstéindnis lédsst sich Reprdsentation auch im Sinne von Peirce
infiniter Semiose verstehen, also als eine fortgesetzte Bewegung der Zei-
chenproduktion (vgl. Peirce 1983, Wirth 2002, 32f, auch Kap. V. dieser
Arbeit). Vgl. zu einem solchenVerstindnis von Représentation auch
Bal/Bryson 1991.

340

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Formierungen, mit dem, wie oben eingefordert, Momente des »Produ-
zierens, Herstellens, Machens« (Fischer-Lichte 2002, 293) von kultu-
rellen Bedeutungsmustern in den Blick genommen werden kénnen.”>

Ethische Perspektiven: Verantwortung abseits von
Tater- und Opferschaft?

»Wie sowohl Adorno als auch Foucault
verdeutlichen, muss man nicht souveréin sein, um
moralisch zu handeln, vielmehr muss man seine
Souverinitit einbiifen, um menschlich zu
werden.« (Butler 2003, 11)

In diesem Kapitel soll abschlieend die ethische Dimension von Butlers
Subjekt-Kritik in den Blick genommen werden. Wie bereits beschrieben,
wurde vor allem Butlers Konzept des souverdnen Subjekts als tiberzogen
empfunden. Es wurde als eine Diskursfigur bewertet, die vor allem der
Abgrenzung gegeniiber Butlers eigenem sprachlichen Subjektentwurf
diene, aber weder mit sozialen Realititen noch mit weiterentwickelten
theoretischen Entwiirfen eines Handlungssubjekts etwas zu tun habe.>®
Als rein formale GroBe konne sie auf lebensweltliche Realitéten nicht
Bezug nehmen oder praktikable Verinderungen vorschlagen (Wagner
1998, 190).

Im Unterschied zu dieser Kritik, die nach konkreten Anwendungs-
moglichkeiten und damit nach dem Ziel fragen, méchte ich den Blick
noch einmal auf das existenzielle Anliegen Butlers und ihre Diskurseth-
ik lenken, die ihren Subjekt- und Handlungsansétzen unterliegen. Dann
zeigt sich, dass es sich nicht allein um eine Dekonstruktion von Téter-
schaft handelt, sondern auch, was hdufig vernachlissigt wird, um die
Dekonstruktion des Gegenpols, ndmlich Opferschaft, zugunsten eines
iibergeordneten Begriffs von Verantwortung. Diese Form der Verant-
wortung soll sich auf Ermoglichung aller sozialen Lebensformen rich-
ten, sowohl auf den Anderen als auch auf eine damit vertrigliche Form
des Selbsterhalts: »[...] it may be still necessary to continue to call for
»good air¢ and to find a place for the value of self-preservation, if one
wants, for instance, to breathe and to sleep.« (Butler 2000, 27).

Dieser Schluss steht am Ende einer Auseinandersetzung um Ethical
Ambivalence (Butler 2000). Butler stand dem Ethischen zunichst ableh-
nend gegeniiber, insofern sie zunichst eine moralische Zwanghaftigkeit

55 Siehe zur weiteren Diskussion Kap. V dieses Buches.
56 Siehe z.B. die Kritik von Annufl (1998) an Butlers (Fehl-)Lektiire von
Bourdieu in Excitable Speech (Butler 1997a).

341

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

hervorhob, die den Einzelnen auferlegt werde — »good air« in dem Zitat
oben meint denn auch die Abwesenheit eines ethischen Zwangs oder
Gewalt. Die Ablehnung liegt auch in der 6ffentlichen US-amerikanisch-
en Diskussion begriindet, in der Ende der 90er Jahre eine Zuwendung zu
ethisch-moralischen Begriindungen fiir politische Entscheidungen zu be-
obachten war. In den akademischen Disziplinen kiindigte sich, nach dem
»Tod« des Subjekts sowie einem damit vermeintlich einher gehenden
Verlust an Verantwortungsméglichkeiten, ein turn to ethics an. Unter
politisch demokratisch engagierten Intellektuellen wurde das zunichst
mit Skepsis aufgenommen, insofern Ethik lediglich die Funktion von
»moral orthopedics« fiir aktuelle politische Krisen auszuiiben schien.”’

Kritisiert wurde die Reduktion von Politik auf blof3es Moralisieren,
auf »the spectacle of a morality play«, wie auch der Literaturwissen-
schaftler Guillory (2000, 29) bemerkte: »Discourse in the public sphere
often seems driven by the political right, which sees all political ques-
tions in terms of an absolutist morality« heiflt es dort (ebd., 30; insbe-
sondere mit Blick auf das Impeachment-Prozedere von 1999). Die Dis-
kussion blieb jedoch nicht dabei stehen, vor The Turn of Ethics zu war-
nen, sondern sie befragte den Begriff des Ethischen, um ihn nicht re-
aktiondren AuBerungen zu iiberlassen, sondern fiir eigene Zwecke nutz-
bar zu machen (so das Interesse der AutorInnen des gleichnamigen Sam-
melbandes Garber et.al. (Hg.) 2000). Butler wandte sich den Fragen
nach dem Verhiltnis von Politik und Ethik, Moral und Handlungsféhig-
keit und insbesondere der Frage nach Verantwortung ausfiihrlich in ihrer
Auseinandersetzung mit Adorno als »Kritik der ethischen Gewalt« (But-
ler 2003) zu.

Aber auch zuvor schon war das Problem des Ethischen als Frage
nach Verantwortung und Handlungsféhigkeit durchgéngiges Thema, wie
in den vorangegangenen Kapiteln beschrieben. Die Figur des »Téters
hinter der Tat« als Ankniipfungspunkt zur Kritik des klassischen (Hand-
lungs-)Subjekts erscheint als eine verbindende Figur in den Texten But-
lers. Betrachtet man die Kehrseite der »Titer«-Konstellation an, so ist
bei Butler die Rede von existenziellen Folgen sozialer Ausschliisse, der
»Unlebbarkeit« bestimmter Identitdtsformen, von einer »Politik der Ver-
zweiflung« (»politics of despair«, Butler 1990, 146) und von Verletz-
ungen durch bestimmte, abwertende Formen der Benennung und deren
strukturelle Verfasstheit. Niemals aber spricht sie von einem Opferstatus
oder von einer Rebellion dagegen, die stets Gefahr lduft, in einer Um-

57 »Whether it’s the sex scandal in the White House, the debate about human
cloning, or the question of campaign funding reform, we have become in-
ured to the idea that yethics< is a kind of moral orthopedics.« (Garber et.al.
2000, vii).

342

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

kehr der Hierarchie das Kiritisierte zu wiederholen, wie sich etwa an dem
feministischen Vorgehen der 70er/ Anfang 80er Jahre zeigte. Stattdessen
bildet bei Butler die sprachliche Verfasstheit des Subjekts — aller Sub-
jekte in ihrer Korperlichkeit — die Bedingung sowohl fiir Handlungsféh-
igkeit als auch dafiir, verletzt zu werden; die verletzenden Diskurswirk-
ungen werden zu »schmerzlichen Ressourcen« (»painful resources,
Butler 1993, 224).58 Die Position des Téters, und, so wire hinzuzufiigen,
ebenfalls die des Opfers ist es, die Butler neu bestimmen will:

»Nicht »Titer<, sondern die Position des Téters muss neu bestimmt werden;
die >Tat< hingegen wird sie selbst sein und das Erbe der Konventionen, die sie
neu verpflichtet, aber auch der zukiinftigen Moglichkeiten, die sie erdffnet; der
»>Tater< wird das ungewisse Funktionieren der diskursiven Moglichkeiten sein,
durch die die Tat funktioniert.« (Butler 1993c, 125)*

Die Frage nach Bedingungen von Handlungsfahigkeit, die nicht als At-
tribut einer Person gedacht ist — die dann zur Frage nach dem Selbst und
seiner Beschaffenheit fiihre, sondern als Effekt von Diskursbedingun-
gen, geht zuriick auf Butlers Lektiire von Nietzsches Genealogie der
Moral. Dort heilit es: »Aber es giebt kein solches Substrat; es giebt kein
»Sein¢ hinter dem Thun, Wirken, Werden, »der Théter< ist zum Thun
bloss hinzugedichtet, — das Thun ist Alles.« (Nietzsche 1967ffa, 279).

58 »Here is not only a question of how discourse injures bodies, but how cer-
tain injuries establish certain bodies at the limits of available ontologies,
available schemes of intelligibility. And further, how is it that the abjected
comes to make their claim through and against the discourse that have
sought their repudiation?« (Butler 1993, 224).

59 Ein entsprechendes Modell der Trennung von Vernunft, Handeln und Sub-
jektivitdt sah Bubner (ohne Bezug zu Butler oder Foucualt) im Konzept
des guten Lebens bei Platon verwirklicht: »Was aber ist einem jeden das
Seinige? Das Seinige umschreibt einen wohl bestimmten Bereich des
Handelns, der sich von anderen Bereich unterscheidet, in denen andere das
Thrige tun. Die Unterscheidung bedeutet jedoch keineswegs, daf3 verschie-
dene Subjekte zugrunde gelegt werden, die ihre Differenzen praktisch aus-
leben und sich so gegeneinander abgrenzen. Das Seinige gehort vielmehr
zu jedem Handelnden gleichermalen. [...] Also wichst das Seinige dem
Einzelnen aus seiner Praxis zu, und nicht definiert ein vorausgesetztes
Subjekt den Rahmen dessen, was es als das Seinige gelten ldsst. Die Tat
wird nicht vom Téter, der Tater wird von der Tat her identifiziert.« (Bub-
ner 1998, 240). Und weiter: »Die praktische Philosophie der Antike ent-
wirft im Konzept des guten Lebens eine Logosanwendung, die im Han-
deln konkretisiert wird, ohne diesem Handeln noch etwas anderes zugrun-
de zu legen, ndmlich ein fiir sich seiendes Subjekt. [...] Die Anonymisie-
rung der Agenten, bei der es gerade nicht darauf ankommt, ob Ich oder Du
gefragt sind, bietet den entscheidenden Vorteil, Individuation zu ermogli-
chen, ohne den Anspriichen eines Ich zu erliegen.« (Bubner 1998, 245).

343

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Nun mag das subjektlose Tun bei Nietzsche etwas anderes bedeuten,
als in Butlers Konzept der Performativitit, worauf Hedwig Wagner hin-
gewiesen hat.”” Allerdings bezieht sich Butler auf die Lektiire de Mans,
der das Tun bei Nietzsche als Schreiben, Lesen, Interpretieren liest, der
»Akt« wird zum sprachlichen Akt der »Benennung« (de Man 1988,
172f).°! Das Subjekt verdankt sich bei Nietzsche demnach einer Meta-
lepse, einer Umkehr von Ursache und Wirkung. Das bedeutet nun nicht,
dass es »die Sprache« ist, die zum »Téter« wird, denn ebenso wie das
Subjekt erscheint auch das Tun als »fiktional« (ebd., 173) — letztlich
bleibt das Verhéltnis zwischen dem Tun der Sprache und dem Sagen,
zwischen ihrer performativen und konstativen Funktion in einer aporeti-
schen Unentscheidbarkeit, die de Man als Nietzsches Einsatz gegen me-
taphysische Strukturen betrachtet.

Auch Butler geht es nicht um eine einfache Umkehr, sondern um die
Verflechtung von Téterschaft, Moral und Schuld, deren Kritik bei Nietz-
sche im Zentrum steht:

»Nietzsche will claim that certain forms of morality require a subject and insti-
tute a subject as the consequence of that requirement. This subject will be in-
stalled as prior to the deed in order to assign blame and accountability for the
painful effects of a certain action. A being is hurt, and the vocabulary that
emerges to moralize that pain is one which isolates a subject as intentional or-
ganisator of an injurious deed.« (Butler 1997a, 45)

Weil also Schuld zugeschrieben werden miisse, figuriere das Subjekt als
Ursache einer Tat. Daraus zieht Butler den Umkehrschluss, dass es auch
kein Subjekt ohne schuldhafte Handlungen gebe und keine Tat aufer-
halb eines moralisierenden Diskurses, der Verantwortung zuschreibe, al-
so Nietzsche zufolge, keine Tat ohne Bestrafung (ebd., 46). Das Problem
fiir Butler liegt darin, dass ein solche kausale Verkniipfung von Subjekt
und Handlung die Handlungsfihigkeit gerade einschrinke, indem sie sie
auf die Eigenschaften eines rechtlichen Verfahrens reduziere. Denn auch
dort wird ein »Tédter« gebraucht, dem eine Verantwortung fiir die Tat
zugeschrieben wird. Zudem erscheint der Machtbegriff als reduziert, so-
bald all jene Effekte ausgeschlossen wiirden, die nicht auf eine subjekti-
ve Intentionalidt zuriickzufiihren seien (ebd., 50).

60 Demnach erhilt das »Tun« bei Nietzsche einen ontologischen, naturhaften
Charakter — von einer »Tat«, wie bei Butler ist in diesem Zusammenhang
gar nicht die Rede. Das Paradox der Tat ohne Téter ist Wagner zufolge
Butlers Konstruktion (vgl. Wagner 1998, 176ff).

61 Butler verweist u.a. in 1993c¢, 123, auf die Nietzsche-Lektiire von de Man.

344

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Fiir Butler ist daher die Suche nach einer Moglichkeit von Verant-
wortung, die nicht verdringt oder durch Schuld bzw. Schuldgefiihle er-
driickt wird, eine zentrale Frage. Sie stellt sie sowohl an diejenigen, die
der »Téter«-Seite zugewiesen sind als auch an die der »Opfer«-Seite.
Anlésslich ihres Deutschland-Besuches nach Erscheinen von »Das Un-
behagen der Geschlechter« stellte sie in ihrem Reisebericht fest, dass in
offentlichen wie auch in feministischen Diskussionen die Verdrangung
von aktuellem Rassismus sowie die zu wenig aufgearbeitete Frage von
Schuld und Verantwortung an Judenvernichtung und den Geschehnissen
des zweiten Weltkrieges zu Verschiebungen und Verweigerungen fiihre,
eine echte Verantwortung zu tibernehmen (Butler 1993a). Butler fielen
zwei unterschiedliche Strategien auf, wie der Ubernahme von Verant-
wortung ausgewichen werde: Zum einen beschreibt sie eine Psychologi-
sierung der Téter in Bezug auf rassistische Gewalttaten, die sie als »Al-
ternative zu einem Diskurs der Schuldzuweisung« deutet, denn mit dem
Diskurs der Psychologie, der in Verbindung mit einem christlichen Kon-
servatismus auftrat, wiirden »nicht-moralische und nicht-politische
Griinde fiir fremdenfeindliche Ausschreitungen« etabliert, und damit das
Problem individualisiert (Butler 1993a, 42f).

Zum anderen deutete Butler die feministische Ablehnung des Opfer-
diskurses, wie es in der »Mittiterinnen«-These Ende der 80er Jahre zum
Ausdruck kam,* als einen gegenliufigen Versuch, »das Gespenst eines
voll verantwortlichen und vollstdndig unentschuldbaren Handelnden zu
bannen, indem man darauf beharrt, daf§ die/derjenige, an der/dem solche
Taten begangen werden, immer auch Teil der Handlung ist.« (ebd., 44).
Butler sicht das als Indiz dafiir, dass der Status der »Viktimisierung«
(ebd.) abgelehnt werden miisse, um eine Handlungsfihigkeit zu behal-
ten. Beide Strategien zielten Butler zufolge darauf, individuelle wie kol-
lektive Schuld zu verlagern — und zwar im Dienste einer Abwehr eines
bestimmten Diskurses um Schuldzuweisung, die zum ldhmenden »Trau-
ma« der Deutschen geworden sei und eine Ubernahme von Verantwor-
tung verhindere.

Auch wenn Butler hier noch keine strikte Trennung zwischen
»Schuld« und »Verantwortung« zieht, so ldsst sich ihr Bericht auch als
Lehrstiick fiir die kontraproduktive Wirkung des Konstrukts des »schul-
digen Subjekts« lesen, insofern die aufgebotenen Strategien deutlich
werden, eben jene Téter-Position zu vermeiden — ebenso wie die der Op-
fer-Position. Individuelle Verantwortung kann in diesem Kontext also

62 Mittdterschaft wurde sowohl in Hinsicht auf die Beteiligung von Frauen
am Nationalsozialismus als auch an der Aufrechterhaltung sexuell be-
stimmter Gewaltverhiltnisse thematisiert; siche dazu auch die Antwort
von Isabel Lorey (1993, insbes. S. 50) auf Butlers Reisebericht.

345

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

nicht die Konstruktion einer neuen Titer- oder Opferposition bedeuten,
sondern der Aufweis, wie sie diskursiv konstituiert werden und Hand-
lungsmoglichkeiten beschrinken. Im Gegenzug gilt die Verantwortung
eben dieser Konstruktion von Identititen und Positionen und der Ver-
meidung moglicher rassistischer, antisemitischer oder sexistischer Struk-
turen (vgl. auch Lorey 1993, 55).

Zwar erwihnt Butler in ihrem Reisebericht kurz eine mogliche Un-
terscheidung zwischen »Schuld« und »Verantwortung«, wie sie von Au-
dre Lorde vorgenommen wurde: »Wéhrend >Schuld« eine ldhmende Er-
fahrung ist und, wie Lorde betont, kein »Gefiihl¢, bezeichnet der Begriff
»Verantwortung« die Moglichkeit eines Handelns, Umstéinde zu ver-
dndern« — und nicht zuletzt, was wohl die Skepsis Butlers begriindete,
»mSchuld« vollstindig zu iiberwinden« (Butler 1993, 44). Bei Nietzsche
jedoch fand Butler das Vokabular, das, bei allem Abgestof3en-Sein auf-
grund seiner antisemitischen Ausfille, den Weg wies. Nietzsche ging es
nicht um die »Uberwindung« von Schuld, sondern um ihre gewaltformi-
gen Auswirkungen, wie Butler in einem spéteren Text schreibt:

»I saw in Nietzsche a profound critique of the psychic violence performed by
impossible and relentless ethical demands, the kind that takes whatever force
of life-affirmation that might be available and turns it back upon itself, spawn-
ing from that negative reflexivity the panoply of psychic phenomenon called
»bad consciousnesss, »guilt¢, and even >the soul«.« (Butler 2000, 17).

Nietzsches Moralkritik dient in diesem Text zunéchst als Gegenpol fiir
die unhintergehbare Notwendigkeit des Ethischen in der juidischen
Denktradition, die hier anhand Lévinas” Ethik des Anderen durchge-
spielt wird. Indem Butler Lévinas mit Nietzsche liest und umgekehrt
kommt sie jedoch zu einer Befragung der Polaritdt, hin zu einem Ge-
meinsamen, das sich als Inversion und Verschiebung der Téter/Opfer-
Positionen darstellt. Butler greift Lévinas” Konzept des ethischen Sub-
jekts auf, das geprigt ist durch den Anderen, genauer, »by the demand
that is imposed upon me by the face of the Other« (ebd., 18). Als vor-
gingige Bedingung stellt es eine konstitutive Relation zwischen dem
Subjekt und dem Anderen her, »one that both constitutes and divides the
subject from the start.« (Ebd.) Aufgrund der konstitutiven Verflechtung
mit dem Anderen wird das Subjekt als gespalten und »verletzt« be-
schrieben (»split by the wound of the Other«, ebd.), eine Verletzung,
welche sowohl Abhéngigkeit als auch Verantwortung bezeichnet: »My
openness to the other is what allows for the wound and what also at the
same time commands that I take responsibility for that Other.« (Ebd.,

346

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

19)% Sowohl bei Lévinas als auch bei Nietzsche findet Butler antagonis-
tische Konstellationen (zwischen »Edlen« und »Sklaven« bei Nietzsche,
zwischen »Verfolger« und »Verfolgten« bei Lévinas), die iber ihre
wechselseitige Verflechtung neue Mdoglichkeiten aufweisen: »[...] mo-
ments, [...] in which the subordinated becomes identified with the subor-
dinator and where this identification is not simply an identification with
the oppressor, but appears to be a paradoxical basis for a different order
of commonality that puts the distinction between subordinator and sub-
ordinated in a useful crisis.« (Ebd., 20)

Bei Lévinas fiihrte diese Haltung zu politischen Aussagen, in denen
die Figur des Juden sowohl als Opfer wie als Téter, als Verfolgter wie
als Verfolger thematisiert wurde. Die entscheidende Einsicht, so Butler,
bestehe darin, dass aus einer ethischen Grundhaltung keine Unschuld er-
wachse, vielmehr miisse aus der ethischen Ambivalenz heraus eine Form
der Verantwortung entstehen, die ohne Gewalt auskomme (ebd., 26f).
Auch die Frage des Selbsterhalts ist demnach nur in Verantwortung fiir
den anderen denkbar — nicht in Abschottung u.a. durch Selbstidentitit,
die vielmehr zum »Akt der Unverantwortlichkeit« (»act of irresponsibi-
lity«, ebd. 25), avanciere, da es das Subjekt vor dem Anderen ver-
schlieBe.*

Eine grundlegende Verflechtung zwischen dem Selbst und dem An-
deren, die nicht nur als Abhidngigkeit, sondern als »Verletzung« be-
zeichnet wird, hatte Butler auch in Excitable Speech thematisiert. Sie
dehnte den Mechanismus der verletzenden Rede, der Hate Speech, auf
die Subjektgenese generell aus: Hier diente Althussers Konzept der An-
rufung als Ausgangspunkt, um eine vorgéngige Verletzbarkeit durch den
Anderen als Voraussetzung der Subjektivierung zu bestimmen. Die ver-
letzende Handlung besteht demnach in der Benennung durch den Ande-
ren, die dem Subjekt seine Position zuweist (Butler 1997a, 26f).%> Gegen
diese Art der Verletzbarkeit gibt es nach Butler keinen Schutz, schon gar
nicht in Form von Sprachregulierungen: »It is therefore impossible to
regulate fully the potentially injurious effect of language without de-
stroying something fundamental about language and, more specifically,

63 Mir geht es an dieser Stelle nicht um eine ausfiihrliche Darstellung oder
gar Diskussion von Lévinas, sondern lediglich um ein paar Kernpunkte,
wie Butler sie deutet und aufnimmt. Daher beschrianke ich mich auf eine
Wiedergabe ihrer Lektiire.

64 Butlers auch konkret geduBerte Kritik an Israels Palédstinenser-Politik wur-
de dort scharf kritisiert, siche Coussin 2004.

65 Wie auch bei Lévinas zielt Butler auf die Modifizierung der starren Vor-
stellung des Gesetzes. Althussers Anrufung durch eine »géttliche Stimme«
soll durch Zitatformigkeit und damit Geschichtlichkeit der Konventionen
modifiziert werden (Butler 1997a, 32f)..

347

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

about the subject’s constitution in language.« (Ebd., 27) Sehr wohl aber
erscheint am anderen Ende der politisch-juristischen Regulierung die
ethische Verantwortung der Einzelnen fiir ihren Sprachgebrauch: Auch
wenn die einzelnen Sprecher nicht als Urheber des Gesprochenen festge-
macht werden konnten, selbst dann nicht, wenn es sich um Hate Speech
handelt, so triigen sie die Verantwortung fiir die Zitate, die sie wieder-
holten und in Umlauf bréchten (ebd.).

Wenn eine solche Verantwortung der Sprecher fiir offenkundig ver-
letzende Rede eingefordert wird, so erst recht fiir die ethische Rede und
die Anrufungen des moralischen Subjekts. In »Kritik der ethischen Ge-
walt« (Butler 2003) fasst Butler die ethische Gewalt unter Bezug auf
Adorno als die eines »Ethos« als ein Ensemble fraglos vorgegebener
Normen, die anachronistisch geworden sind (bei Adorno: weder dem
Bewusstsein noch dem Stand der Produktivkrifte entsprechen, Butler
2003, 13): »Das Ethos weigert sich, Vergangenheit zu werden, und Ge-
walt ist der Weg, auf dem es sich der Gegenwart aufzwingt.« (Ebd., 14f)
Dariiberhinaus werde, so Butlers Lesart von Adorno, der Universalitts-
anspruch der Moral gewaltformig, wenn mit den gesellschaftlichen Be-
dingungen auch die partikularen Interessen der Einzelnen ignoriert wiir-
den (ebd., 171).

Was Butler hier weiterhin interessiert, ist die Frage, wie das Ethos
beschaffen bzw. herzustellen sein miisste, welches nicht gewaltformig
ist, und wie sich die Einzelnen darauf entsprechend beziehen — bzw. be-
zogen werden — konnen. Dafiir soll das klassische ethische Subjekt
durch ein gespaltenes, sich nicht vollkommen transparentes, diskursab-
héngiges abgelost werden, ohne aber auf die Moglichkeit (bzw. Notwen-
digkeit) von Verantwortung und Rechenschaft iiber sich abzulegen zu
verzichten (ebd., 28f).

Verantwortung wird also bei Butler auch als eine Frage der Selbst-
beziiglichkeit gefasst. Zwar bezieht sich Butler an dieser Stelle vorran-
gig auf Foucault, aber die Formulierung der »Rechenschaft« und das
Thema der Selbstbeziiglichkeit weisen dartiber hinaus auch auf Kant und
Hegel (gegen deren Subjektvorstellungen sich sowohl Focuault als auch
Nietzsche wandten). Zentrale Momente der Abgrenzung stellen einer-
seits die Genese des Vernunftsubjekts wie die Autonomie des sittlichen
Subjekts tiber die Unterordnung des Anderen bei Kant dar, andererseits
das selbstidentische Bewusstsein bei Hegel. Die Quelle fiir die Subjekt-
kritik Butlers, die sich an der Absolutheit des souverdnen Subjekts, das

348

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

den Anderen unterwirft oder vereinnahmt, entziindet, ist hier zu su-
chen.®

An die Stelle der Teilhabe an einer Vernunftordnung bei Kant (im
»Gehorsam gegebeniiber dem Sittengesetz«; Bubner 1998, 239) oder die
Selbstverwirklichung des Bewusstseins bei Hegel tritt bei Butler Fou-
caults Wendung des Selbst-Ethos als Kritikform: als kritische Befragung
des Selbst sowie der Normen, durch die es eingesetzt wird (Butler 2003,
32f). Im Unterschied zu Nietzsches Verstindnis, in dem die Befolgung
von Werten und Normen ausschlieBlich auf die Beschuldigung (also die
Androhung von Strafe) bzw. das schlechte Gewissen zuriickgefiihrt
wird, beschreibt Foucault, wie sich das Subjekt selbst in Bezug auf
Normen und Werte formt. Dadurch ensteht eine andere Form des refle-
xiven Subjekts — eine, die sich nicht nur als Selbst behauptet, sondern
sich damit auch an ein »Wahrheitsregime« bindet, d.h. an bestimmte
Werte und bestimmte Rationalititsformen (die jedoch plural gedacht
sind, vgl. ebd., 127): »Er [= Foucault, d.V.] stellt klar, dass wir nicht
einfach Diskurseffekte sind, dass uns jedoch jeder Diskurs, jedes Re-
gime der Verstandlichkeit um einen Preis konstitutiert.« (Ebd., 131) Die
Maoglichkeit der Selbstreflexion, der »Wahrheit« ist demnach begrenzt
durch das Sagbare, durch das, was nicht aus dem Diskurs ausgegrenzt
wurde: »Die Wahrheit {iber sich sagen hat also einen Preis, und dieser
Preis liegt in der Aussetzung eines kritischen Verhiltnisses zu dem
Wahrheitsregime, indem wir leben.« (Ebd., 133)

Was damit im Gegenzug erforderlich scheint, ist die Aufdeckung der
Beziehung zwischen Wahrheit und Macht — eine Rede, die wiederum
eingespannt ist in eben das Wechselverhiltnis von Wahrheit und Macht,
so dass das Ich »zum Schauplatz ihrer Verschaltung und Verdoppelung«
wird (ebd., 137). »Rechenschaft« von sich ablegen kann, so Butlers Fa-
zit mit Foucault, also nicht einfach darin bestehen, eine »Geschichte«
von sich zu erzdhlen oder historische Ereignisse zu berichten, sondern
ist ein kritisches Tun, mit der eine Beziehung zwischen rationalen Dis-
kurs und der Art zu leben aufgezeigt wird (ebd., 139f). Die Bedingung
der eigenen Rechenschaft liegt, wie Butler zuvor klar machte, in dem
»Ausgesetzt-Sein« in Sprache (ebd., 52), also der letztlichen Unverfiig-
barkeit der eigenen Rede iiber sich (ebd., 48ff). Verantwortung fiir sich

66 »Theoretisch wird in der Urtitigkeit der Synthesis ein Selbstbezug des Ich
iiber den Weltbezug seiner Vorstellungen konstituiert. Praktisch und jen-
seits dessen stiftet das Ich mit der moralisch zu erlangenen Autonomie ei-
ne Identitét, die sich tiber die Weltstellung erhebt, um im Gehorsam ge-
geniiber dem Sittengesetz an einer transzendenten Vernunftordnung teil-
zunehmen.« (Bubner 1998, 239); vgl. auch Kap. I1.1.

349

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

iibernehmen heift demnach, die Grenzen des Selbstverstiandnisses anzu-
erkennen (ebd., 94).

Dennoch will Butler nicht auf eine blo3e Ethik des Selbst hinaus,
sondern betont auch bei Foucault die Aspekte, die den Anderen als Vor-
aussetzung des Ich erscheinen lassen. So erscheint die Rechenschaft von
sich als ein dialogisch gedachtes Sprechen, als eine Art des moralischen
Handelns, als ein »Tun fiir und angesichts des Anderen« (Ebd., 140) Die
zentrale Frage lautet, ob das Gegeniiber, ob »duc« fiir das Schema des
Menschlichen, in dem ich mich bewege, in Frage kommst. Ethik erfor-
dert, dass wir uns eben dort aufs Spiel setzen, in diesen Momenten des
Unwissens« (ebd, 144). Das bedeutet letztlich die Anerkennung sowohl
der »Fremdheit sich selbst gegeniiber« — das Selbst ist sich nicht trans-
parent — als auch die, dass der eigene Formungsprozess den Anderen er-
fordert (ebd., 95).

Das ethische Subjekt erscheint bei Butler also als eine hochst fragile
Angelegenheit: Verletzung erscheint stets als Folge einer Adressierung,
einer Instituierung als Subjekt, wobei sie sich nur graduell unterschei-
den: Im psychoanalytischen Sinn tragt » Adressiert werden [...] ein Trau-
ma in sich« (ebd., 95). Auch in der modifizierten Form des foucault-
schen Ethos des Selbst geschieht das »Wahr-Sagen« iiber sich immerhin
noch als Verfithrung oder auch Zwang, der von dem anderen ausgeiibt
wird (ebd., 138). Daraus ergeben sich zwei offene Fragen: Erstens die
nach dem Verhiltnis zwischen der Schmerz erzeugenden, verletzenden
Rede (Hate Speech) auf der pragmatischen Ebene und dem Selbst-Ethos
auf der konstitutiven Ebene. Da es fiir Butler keinen prinzipiellen Unter-
schied gibt, fragt sie, ob die Erfahrung von Gewalt zu einem geschirften
Sinn fiir Verantwortung fithre, um dann die Macht der Verletzung in den
Dienst eigener Handlungsféhigkeit zu stellen:

»Was konnte es heiflen, eine Ethik aus der Sphére des Ungewollten zu entwi-
ckeln? Es konnte bedeuten, dass man sich diesem priméren Ausgesetztsein vor
dem Anderen nicht verschliet, dass man nicht versucht, das Ungewollte in
Gewolltes zu iiberfithren, sondern statt dessen eben die Unertriaglichkeit des
Ausgesetztseins als Zeichen einer geteilten Verletztlichkeit, einer gemeinsa-
men Korperlichkeit, eines gemeinsamen Risikos begreift.« (Ebd., 100)

Diese »Solidaritit der Verletzlichen«, wie Zizek dieses Modell Butlers
nannte (Zizek 2005, 17) ist jedoch darauf angewiesen, dass die Erkennt-
nis der Verletztlichkeit und der eigenen Begrenztheit tatséchlich so
handlungsbindend wirkt, dass sie gewaltsame Taten verhindert. Wie
auch in der Ethik Derridas kann auBer eines ethischen Appells nichts ge-
gen VerstoBe aufgebracht werden, da ja rechtsverbindliche Gesetze kei-

350

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

ne Grundlagen darstellen; genau so ein Appell droht jedoch in Butlers
Kontext, wiederum Gewalt auszuiiben.®’

Damit stellt sich zum Zweiten die Frage, wie »ethische Gewalt« iib-
erhaupt vermieden werden kann, wenn jede Adressierung gewaltformig
ist, eingeschlossen diejenige, die im Dienste eines Selbst-Ethos steht wie
auch diejenige, die nicht an Schuld und Schuldgefiihl gebunden ist. Die
Antwort von Slavoj Zizek auf diese Frage kehrt die Perspektive um,
wenn er von einer notwendigen Gewaltférmigkeit spricht: Anstatt von
einem moglichen gewaltfreien Verhiltnis zum Anderen auszugehen, er-
scheint in seiner Darstellung der Funktion und Genese des (alttestamen-
tarischen) Gesetzes die Beziehung zum Anderen als gewaltférmig und
»traumatisch« (im psychoanalytischen Sinn, insofern das radikal Andere
immer mittreprasentiert wird, ebd. 19f). Das Gesetz bedeute dann zwar
»ethische Gewalt in reinster Form« (ebd.), die jedoch nicht gewaltfreien
Zustanden, sondern noch gewaltsameren auferlegt sei: »Weit entfernt,
brutal eine vordem harmonische, soziale Interaktion zu storen, versucht
die Auferlegung des Gesetzes, in eine von Spannungen geprigte >un-
mogliche« Beziehung ein Minimum an Regelhaftigkeit einzufiihren.«
(ebd.). In dieser Perspektive erscheint Butlers Konzeption des Anderen
einerseits als geradezu verharmlosend, insofern ihm kein »traumatischer
Kern« (ebd., 20) zugesprochen wird, der die Bedeutung des ganz Ander-
en bewahrt. Aus Butlers Perspektive wire es jedoch eben diese Gewalt-
formigkeit des Gesetzes, welches die Gewaltformigkeit der Interaktion
weitertragt, immer wieder neu erzeugt und entsprechende Subjektpositi-
onen produziert.

Wie also wire ein sozialer Umgang zu denken, der auf ethischem Ver-
halten basiert, das gewaltsames Tun beschridnkt, ohne selbst den Teu-
felskreis der Gewalt aufrecht zu erhalten? Das ist die ungeldste Frage,
die Butler vorab konkreter politischer Handlung zu denken aufgibt.

67 Zu Derrida siehe Kap. 11.6; zu den »Grenzen >postmoderner Ethik< im ob-
en dargestellten Sinne siche auch Wetzel 2002.

351

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

2. Hybride Orte un/an/geeigneter Anderer
(Trinh T. Minh-ha)

Reisende zwischen den Kulturen

»l travel from one culture to another — Senegalese, West African, Vietnamese,
Chinese and Japanese — in making my films. This may fit well with today’s
transnational economy, in which the crossing of geophysical boundaries is of
wide occurrence, whether by choice or by political circumstances. But for the
notion of the transversal and the transcultural to take on a life in one’s work,
traveling would have to happen also in one place, or inward. [...] Home and
abroad are not opposites when traveling is not set against dwelling and staying
home. In a creative context, coming and going can happen in the same time,
and traveling is where I am. Where you are is where your identity is; that’s
your place, your home and your being now.« (Trinh 2005a, 8)

Trinh wies hier nicht nur auf die Geschichte ihrer geographischen
Grenziiberschreitungen hin, sondern auch auf ihre Programmatik der
grenziiberschreitenden Identitdten. Sie selbst situierte sich lieber im Feld
des »Transversalen/Transkulturellen« bzw. der »hybridity in diaspora«
(Trinh 2005c, 127), denn in ethnisch definierten Communities (als
»Vietnamesin«, »Asiatin« oder »asian-american«), um den Einfliissen
ithrer vietnamesischen Herkunftskultur wie auch lingeren Aufenthalte in
den USA und in Afrika gerecht zu werden.

Die Grenziiberschreitungen, die Trinh in ihren Filmen, zahlreichen
Essays und Interviews theoretisch wie praktisch demonstrierte, betreffen
die Sparten der dsthetischen Produktion — Trinh betitigte sich als Musi-
kerin, Literaturwissenschaftlerin, Dichterin, Autorin, Filme- und Aus-
stellungsmacherin —, aber damit auch die Sphéren von Theorie und Poe-
sie, Schrift und Film, Kunst und Politik, deren strikte Trennung sie mit
ihren Arbeiten in Frage stellen will:

»Das, was ich als kinematisch, poetisch und politisch verstehe, entfaltet sich
gerade an den Grenzen des Kinos, der Poesie und der Politik. Dennoch be-
schiftigen sich Kunstwerke selten mit den Grenzen der Kunst; meist sind sie
bloB Instrumente des Selbstausdrucks oder der Information. Meine Filme sind
in gewisser Weise alle Grenzerfahrungen. Jeder wurde an den Grenzen ver-
schiedener Kulturen, Genres, Disziplinen, Bereiche (visueller, musikalischer,
verbaler beispielsweise) realisiert, jeder stellt auf seine Weise eine Untersu-
chung dieser Grenzen dar.« (Trinh 2001)

352

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Trinh T. Minh-ha bewegt sich in und zwischen unterschiedlichen Kultu-
ren und Kulturbereichen. In ihren Filmen bediente sich Trinh auf unter-
schiedliche Art und Weise des Genres des Dokumentarfilms. Dies ge-
schah nicht allein, um andere Menschen und Kulturen in den Blick zu
nehmen, sondern stets auch, um diesen Blick zu befragen und die Mittel
und Normen des Dokumentarischen sichtbar werden zu lassen. So ver-
zichteten die fritheren Filme Reassamblage (USA 1982), der das landli-
che Senegal betrachtete, oder Naked Space — Living is round (USA
1985), der das Alltagsleben von Frauen in Westafrika zum Thema mach-
te, auf erklirende Kommentare, um stattdessen {iber Montagetechniken
die Bildkonstruktion und das Verhéiltnis zwischen Betrachten und Be-
trachtet-werden zu reflektieren. Der Film Surname Viet Given Name
Nam (USA 1989) verwirrte die Zuschauenden durch seine inszenierten
Interviews: Trinh lie} im ersten Teil des Films Passagen aus dem Buch
Vietnam: un peuple, des vois (Mai 1983) nachspielen, und zwar von in
Kalifornien lebenden Vietnamesinnen. Erst dadurch, dass dieselben Per-
sonen im zweiten Teil von ihren Erfahrungen in den USA berichteten,
wurde die Inszenierung offenbar — und stellte zugleich die Authentizitit,
die mit einem Film-Interview verbunden ist, auch dieses Teils in Frage.
Trinh beschrieb ihre Vorgehensweise folgendermaf3en:

»Durch die Verwendung sowohl inszenierter Interviews als auch von Live-In-
terviews und die Abgrenzung und Verdeutlichung einiger ihrer Unterschiede
(durch die Léange, die Art der Anrede, den Gebrauch der englischen Sprache,
die Kameraarbeit), mit anderen Worten, indem ich diese zwei verschiedenen
Situationen dem/der Betrachter/in zusammen vorfiihre, wird die unsichtbare
Politik des Interviews oder allgemeiner gesagt, werden die Verhiltnisse/Be-
dingungen/Beziehungen von Reprisentation sichtbar angesprochen.« (Trinh
1995b, 89).

Den (Reprisentations-)Verhéltnissen zwischen Geschichte, Tradition
und Gegenwart, zwischen »West« und »Ost« bzw. Herkunfts- und Mi-
grationskultur und ihrem »Dazwischen« gingen auch die folgenden Fil-
me nach: Shoot for the Contents (USA 1991), der die politisch-kultu-
rellen Umbriiche in China thematisierte; 4 Tale for Love (USA 1995), in
dem die Identitédts-Problematik amerikanisch-vietnamesischer Frauen
verhandelt wurde; The Fourth Dimension (Japan 2001), der die Ambi-
valenzen japanischer (Technik-)Kultur thematisierte sowie Night Pas-
sage (2004), in dem das Verhéltnis von Leben und Tod, Imagindrem und
Realem anhand der Zugfahrt-Metapher in Szene gesetzt ist.*®

68 Die als Spielfilme geltenden Arbeiten 4 Tale for Love und Night Passage
wurden zusammen mit Jean Paul Bourdier produziert. Eine genaue und

353

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Insofern Trinhs Filme kulturanalytisch verfahren und sozio-politi-
sche Verhiltnisse kritisch in den Blick nehmen, wurden sie als »anthro-
pologische« Filme betrachtet. Da sie stets auch die Elemente des Films
thematisieren, wie neben dem Bild und seiner Farbigkeit, der Geschichte
und dem filmischen Erzéhlen vor allem auch Rhythmus, Musikalitit
sowie Zeitstrukturen, galten die Filme als »experimentell«. Trinh ver-
wabhrte sich gegen eine strikte Gegeniiberstellung:

»lch arbeite immer an den Grenzen des Dokumentarischen und Experimentel-
len. Wenn man genau an den Grenzen von verschiedenen Kategorien und He-
rangehensweisen arbeitet, bedeutet das, dal man weder ganz drinnen noch
ganz drauflen ist. Man muf} die Arbeit, soweit man kann, vorantreiben: auf ei-
ner ununterbrochenen Gratwanderung, bis an die Grenzlinien, stindig riskie-
rend an einer oder der anderen Seite herunterzufallen, wihrend man daran ar-
beitet, diese Grenzen aufzuheben, neu zu bauen, zu verindern. REASSEMB-
LAGE und NAKED SPACES tourten sowohl im Dokumentarfilm- als auch
im Kunst- und Avantgardefilmmilieu [...]. Festival-Kategorien haben mir im-
mer Probleme gemacht. Ich mufl mich sehr willkiirlich entscheiden, welche
Art von Jury ich fiir meine Filme méchte und in den meisten Fillen erweist
sich diese Entscheidung als ungut. Augen, die auf Fakten aus sind, mdgen kei-
ne Experimente und vice versa, als ob Wissenschaft und Experiment sich je-
mals gegenseitig abschaffen konnten.« (Trinh 1995¢, 96f)

Sie sprach denn auch nicht vom »anti-dokumentarischen« Charakter ih-
rer Arbeiten, sondern zog die Bezeichnung »Erweiterung des Doku-
mentarischen« vor (ebd.).

Die Filme zeichnen sich nicht nur durch Infragestellung des Doku-
mentarfilms und der zugehdorigen Blick- und Sprechpositionen aus, son-
dern wurden selbst als Kunstprodukte inszeniert. So wurden die Filme
2001 in der Wiener Secession so ausgestellt, dass sie synchron zu sehen
waren, dabei aber je eingerahmt in schwarze Vorhinge (vgl. Trinh
2001a). Das hatte u.a. den Effekt einer »Entrealisierung«, wie eine Re-
zensentin schrieb:

addquate Filmanalyse kann im Rahmen dieses Buches leider nicht geleis-
tet werden. In ihren zahlreichen Interviews hat Trinh Auskiinfte tiber die
Machart ihrer Filme gegeben; sieche zu Reassemblage und Naked Spaces
Trinh 1995¢; zu Shoot for the Contents Trinh 1995a, zu Surname Viet
Trinh 1995b; zu allen Trinh 1999; zu Fourth Dimension Trinh 2005. Eine
Filmographie sowie die bibliographische Auflistung von Filmbesprech-
ungen findet sich im Anhang zu Trinh 1995. Eine ausfiihrliche Film-
Analyse von Reassemblage und Naked Space leistete Klopping (2006).

354

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

»Von einer schwarzen Box, von einem verhiillten Boudoir wurden wir ins né-
chste gezogen — eine schwindelerregende Neuordnung unserer Gedanken, und
nicht nur eine rein diachronische Aufreihung, wie im Retrospektivenkino. Die-
se Synchronizitdt — Film in Relation zu Film, parallel zueinander stehend —
produzierte einen seltsamen Effekt der Ent-Realisierung: Jeder Film war nicht
nur einfach das Andere, sondern das Andere des Anderen, eine Art produkti-
ver Negativitit, ein Koexistenzeffekt verschiedener Zeitzonen, Geschichten,
Geografien, Dramen, von Kiinstlichkeit, Wiirde, Posen, Gesten — alles in ei-
nem Raum, im selben Moment.« (Grzinic 2001)

Diese Anordnung, die wieder einen Raum fiir die Befragung von Grenz-
zichungen bietet, wie zwischen dem Offentlichen und dem Privaten,
dem voyeuristischen und dem wissenschaftlichen Blick, zwischen Sinn-
stiftung und -Verwirrung, folgt Trinhs Strategie der radikalen Infrage-
stellung jeglicher Festlegung von Sprech- und Blickposition, inklusive
der eigenen. Diese Strategie hat Trinh auch theoretisch ausfiihrlich be-
griindet. Als Theoretikerin wurde Trinh im deutschsprachigen Raum al-
lerdings nur am Rande wahrgenommen. Insgesamt erscheinen Distribu-
tion und Rezeption hier gespalten: Wahrend Trinhs Filmarbeiten hochste
nationale wie internationale Anerkennung finden, wie u.a. die Présenta-
tion der ersten vier Filme 2002 auf der Documenta 11 bewies,” wurden
sie im deutschsprachigen Raum zwar regelméBig, aber eher im Rahmen
kleinerer und kleinster Filmfestivals und Werkschauen préasentiert oder
im geschlossenen akademischen Rahmen rezipiert. Eine dhnliche »Ab-
koppelung und MiBachtung«, wie sie noch Ende der 1990er Jahre in Be-
zug auf die »race-class-gender«-Diskussion insgesamt konstatiert wur-
de,” erfuhren auch Trinhs Essays. Ab Ende der 80er Jahre begriindeten
die zwei Sammelbande Woman, Native, Other (1989) und When the
Moon waxes red (1991) in den USA den Status von Trinh als postkolo-
nialistisch-feministische Kultur- und Filmtheoretikerin; weitere Aufsatz-
und Interviewsammlungen folgten. Sie fanden ebenfalls im Kontext des
Third-World-Feminism sowie in verschiedenen Theoriebewegungen
nicht-westlicher Linder ein breites Echo.”’

Die in Woman, Native, Other (1989) publizierten Aufsdtze wurden
zwar bereits Anfang der 80er Jahre verfasst, eine Publikationsmdoglich-
keit gab es fiir diese Texte, die eine Vorreiterrolle fiir postkoloniale

69 Neben den genannten fanden weitere Film-Ausstellungen u.a. im Rahmen
der Shanghai Biennale (2004) sowie der Ausstellung »Chikaku — Zeit und
Erinnerung in Japan« (2005 im Kunsthaus Graz) statt.

70 So in der Ankiindigung zu den »Oldenburger Filmtagen« 1998, in der die
Filme Trinhs den Schwerpunkt darstellten (http://6.0ldenburger-filmtage.
de/port.html).

71 Vgl. Cockrell 2006.

355

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Theorie spielten, jedoch erst Ende der 80er mit der zunehmenden Etab-
lierung der Postcolonial Studies.” Thre Konsumierbarkeit erschwerte,
dass sie auch stilistisch nicht auf den ersten Blick in akademische Spar-
ten einzuordnen oder iiberhaupt dem Genre »Wissenschaftstext« zuzu-
ordnen waren.”” Trinh gab in diesen Texten eine differenztheoretische
Antwort auf die »Krise« der Identitétspolitik nicht nur des »weilen«
Feminismus< (siehe Teil IIT) und entwickelte eine entsprechende (theo-
rie)politische Strategie von Women of Color.

Wie Judith Butler und Donna Haraway auch hat Trinh T. Minh-ha
eine Professur an der University of California; seit 1994 lehrt sie in Ber-
keley Gender- and Women's Studies, seit 1997 dort auch im Department
Rhetoric.

Wiihrend Butler Trinhs Texte zumindest zu kennen scheint,”* bezog
Haraway sich ausdriicklich auf Trinh und ihre Figur der »un/an/geeigne-
ten Anderen« (inapropriate/d other, siehe liberndchsten Abschnitt) und
anderer Hybrid-Ansitze fiir ihr Cyborg-Konzept.” Ein gemeinsamer
Schnittpunkt 14sst sich nicht nur in Bezug auf das Neudenken (sexueller,
kultureller) Differenz(en) ausmachen, sondern, gerade in Bezug auf Ha-
raway, auch in der Kritik des vereinnahmenden Blicks auf den/das An-
dere in den Wissenschaften.”®

Anders als in anglo-amerikanischen Diskursen, in denen auf Trinh
sowohl als Filmemacherin wie -Theoretikerin, als Kiinstlerin und Theo-
retikerin aus dem postkolonialen Feld wie dem von Feminismus/ Gen-
der-Studien Bezug genommen wird, hat in der deutschsprachigen Dis-
kussion keine Verankerung zwischen Hochkultur und Subkultur im
Mainstream der einschldgigen Diskurse stattgefunden: Im Bereich post-
kolonialer Theorie gelten Homi Bhabha, Edward Said und Gayatri Spi-
vak nach wie vor als »holy trinity«, wie Robert Young sie bezeichnete.”’
In Gender-Diskursen geht die Wahrnehmung von feministischen Postko-

72 Vgl. zur Produktion und Rezeption von Women, Native Other Trinh
1995b, 79; Cockrell 2006.

73 Das gilt bis heute, insofern es sich bei dem Grofiteil neuerer Verdffentli-
chungen um Interviews handelt, siche vierter Abschnitt.

74 Zumindest steht ein Zitat Trinhs dem 6. Kapitel aus Bodies that Matter
(Butler 1993) als Motto vor.

75 Vgl. Haraway 1995b, 1991a. Zur Kritik an der Ubernahmepraxis von Ha-
raway siche auch am Ende dieses Kapitels.

76 Zum Einsatz dsthetischer Mittel als Wissenschaftskritik in den Filmen von
Trinh siehe die Untersuchung von Susanne Klopping (2006), die einzig
mir bekannte umfangreichere Arbeit im deutschsprachigen Raum.

77 Young 1995, 163. Siche zu dieser Trias auch die Einfithrung von Castro
Varela/Dhawan 2005 (speziell S. 25). Auch in diesem fiir die deutschspra-
chige Diskussion wichtigen Buch wird Trinh, bis auf einen kurzen Ver-
weis auf Women, Native, Other, nicht erwihnt.

356

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

lonialistinnen zwar iiber Spivak hinaus; Trinh wird aber auch hier nur
duflerst selten erwdhnt oder in Sammelbianden publiziert. Insgesamt
zeigt sich das Desinteresse auch an der desolaten Lage der Ubersetzun-
gen: Nur einige wenige Essays und Interviews wurden anlédsslich von
Filmschauen iibersetzt (wie Trinh 1995, 2001a, 2000b).

Im Folgenden werde ich anhand von Woman, Native, Other sowie
weiterer Essays und Interviews die Grundlinien der Programmatik der
Grenziiberschreitungen herausarbeiten. Dabei werde ich mich nur inso-
weit auf ihre Filme beziehen, als Trinh ihre Theorie anhand der Film-
sprache und insbesondere in Bezug auf die Codierungen des Dokumen-
tarfilms hin entwickelte. Zuvor sollen als Hintergrund fiir die Darstel-
lung von Trinhs Ansatz einige Aspekte des postkolonialen Diskurses
vorgestellt werden. Trinh thematisierte zentrale Topoi, wie die Frage
nach Représentationsmoglichkeiten marginalisierter Gruppen und insge-
samt nach dem Verhdltnis zwischen Zentrum und Marginalitéit, sowie
nach einem angemessenen Umgang mit Differenzen, wie es speziell in
Konzepten des Hybriden diskutiert wurde. Anders als Homi Bhabha
oder andere postkolonialen Theoretikern bezieht Trinh die Kategorie
Gender ein; anders als andere postkolonialistische Feministinnen wie
Anzaldua (oder auch Spivak) bedient sich Trinh einer konsequent »ne-
gativen« Strategie.

Postkoloniale Hybride

Entsprechend zu den Postmoderne-Diskursen differenzierten sich auch
die Diskurse im Feld des Postkolonialismus in uniibersichtlicher Weise
aus, was auch hier die stete Frage hervorrief, wie niitzlich die Benen-
nung eigentlich sei. Unklar wurde, ob sich »Postkolonialismus« auf be-
stimmte Theorien bezog, hauptséchlich poststrukturalistisch-texttheore-
tischer Provenienz, auf die Geschichte und Kulturen ehemals kolonisier-
ter Lander mit oder ohne eine politische, sich anti-(neo-)kolonialistisch
verstehende Ausrichtung, oder aber auf das interdisziplindre Feld der
Postcolonial Studies, die sich aus den English Literary Studies bzw.
Cultural Studies entwickelten und ab Ende der 80er Jahre als akademi-
sche Disziplin vorrangig im anglo-amerikanischen Raum etablierten.”®
Der Erfolg insbesondere der Postcolonial Studies trug ihnen denn
auch den Vorwurf der Vereinnahmung ein, insofern das Themenfeld im
westlichen Diskurs zum Modethema avancierte, wihrend, so die Kritik,
die politischen und sozialen Probleme ehemaliger Drittwelt-Staaten zu-

78 Vgl. genauer die Einfiihrungen von Ania Loomba 1998, Castro Varela/
Dhawan 2005; zum Versuch einer Begriffsklassifizierung Schulze-Engler
2006, S. 391f.

357

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

gunsten der narzifitischen Selbstbespiegelung einer privilegierten Kul-
tur-Elite ausgespart blieben.”” Unabhingig davon hatten sich in echemals
kolonisierten Regionen, wie in Afrika, der Karibik, Lateinamerika oder
Indien, bereits komplexe Theoriediskussionen entwickelt, ohne dass die
verschiedenen, anglophon und romanisch gepréigten Theoriestrange un-
bedingt Bezug aufeinander genommen hitten oder sich selbst als »post-
kolonialistisch« identifizierten (oder identifiziert wurden), auch wenn
dhnliche Probleme und Losungsstrategien verhandelt wurden.*® Generell
stellte sich die Frage, inwieweit sich der Term »Postkolonialismus« zur
Identifizierung nicht-westlicher Kulturen eignet, insofern er den Koloni-
alismus als Bezugspunkt in den Mittelpunkt stellt. Dabei wiirde sowohl
suggeriert, dass eine eigenstindige Kultur zuvor nicht bestanden habe
(so Loomba 1998, 17; s.a. Castro Varela/Dhawan 2005, 25) als auch na-
hegelegt, die heutigen Probleme ehemals kolonisierter Lénder seien al-
lein auf die Kolonisierung zuriickzufiihren (Schulze-Engler 2006, 45f).

Im deutschsprachigen Raum setzte die Rezeption vorrangig eng-
lischsprachiger Texte ab Mitte der 90er ein.®' Hier bestitigt sich das
oben beschriebene Missverhiltnis zwischen Rezeption und Anerken-
nung erneut: Wihrend einerseits die als postkolonial geltenden AutorIn-
nen im auller- und zunehmend auch im inneruniversitiren Rahmen rezi-
piert werden, lisst die Institutionalisierung auf sich warten.** Neben den
sich seit Ende der 90er etablierenden Kulturwissenschaften fanden post-
koloniale Themen ihren Ort unter anderem in Gender-Studien.*’

Das Verhiltnis zwischen postkolonialistischen und feministisch/
Gender-orientierten Ansitzen war generell dullerst spannungsreich — so-
wohl, was die Auseinandersetzungen zwischen feministischen Strom-
ungen betrifft, als auch zwischen feministischen und nicht-feministisch-
en. Unterlegt waren diese Diskussion mit der Kontroverse um die Frage
nach dem Stellenwert poststrukturalistischer Theorie. Wahrend sie von

79 So etwa Dirlik (1994); zusammenfassend Loomba 24 5ff.

80 Vgl. Broeck (2006) zur Missachtung von Césaire insbesondere in der
deutschsprachigen Diskussion; allgemein zu dem Problem Febel 2006.

81 U.a. mit dem Sammelband Bronfen/Marius (1997), der erstmals einfluss-
reiche Aufsitze der englischsprachigen Diskussion in deutscher Uberset-
zung zur Verfiigung stellte; allerdings ausschlielich ménnlicher Autoren.

82 Vgl. Febel 2006 zum aktuellen Stand.

83 Ohne dass diese Thematiken unbedingt auf die Genderstudien zuriickwirk-
ten, etwa in Gestalt einer Einfithrung der Kategorie »WeiBheit« zur Selbst-
reflexion von Sprechpositionen, wie Broeck (2002) einforderte. Fir die
Kulturwissenschaften wurde der Verlust des politischen Gehalts der (eng-
lischen) Cultural Studies beklagt: »Von einer inhaltlichen Unterfiitterung
oder gar Subversion der hiesigen Humanwissenschaften durch Cultural-
Studies-Anliegen kann deshalb bislang kaum die Rede sein«, so Engel-
mann (1999, 28).

358

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

den einen fiir postkoloniale Theorien aufgenommen und modifiziert
wurde (wie von Said, Spivak, Bhabha), erschien sie anderen als Instru-
ment des Ausschlusses nicht-weiler Theorieansétze (Christian, Dirlik).
In der feministischen, US-amerikanischen Debatte entsprachen sich da-
mit die Argumentationsmuster um die Legitimitét einer poststrukturalist-
ischen Ausrichtung, die entweder als »ménnliche« oder als »weile«
Ausschluss-Strategie erschien (vgl. Kap. II1.5). Dass sich dieses Muster
— die Aufwertung der Theoriansitze weiler Feministinnen, egal, welcher
Ausrichtung, bei gleichzeitiger Abwertung der Theorien schwarzer Fem-
inistinnen als blofe »Kritik« oder »Praxis« — tatséchlich als eine grund-
legende Abgrenzungsstrategie des weillen Mainstream-Feminismus zum
Black Feminism oder Third World Feminism seit den 1970ern erwies,
hatte Katie King gezeigt.* Aus kritischer Perspektive wies die schwarze
Feministin Barbara Christian auf die Leerstellen im Poststrukturalismus,
der das koloniale Erbe zentraler Begriffe (wie den des Textes oder des
Diskurses) oder die kulturelle Gebundenheit der Symbolischen Ordnung
nicht reflektiere (Christian 1990, 42; 46).% Sie forderte generell eine
Neubestimmung von Theorie ein, die nicht praskriptiv und einheitlich
gestaltet sein sollte, wie sie es dem (weiflen) Feminismus vorwarf und
wie es noch in Forderungen nach einer einheitlichen black feminist theo-
ry laut wiirde. Stattdessen forderte sie eine literarisch inspirierte, »sen-
sual language« (ebd., 47), die zugleich an konkrete politische Praktiken
gebunden sein sollte.

Anders als Christian sahen Theoretikerinnen wie Spivak, Trinh oder
Chela Sandoval gerade in dem Betonen der Unabgeschlossenheit, des
Differenten sowie einem poetischen wie (diskurs-)politischen Anspruch
Ankniipfungspunkte zu poststrukturalistischen TheoretikerInnen. Die
differenztheoretischen Ausarbeitungen zu Kultur und race fanden im
Gegenzug in der feministischen Differenz-Diskussion ihr Echo, die sich
Ende der 80er/Anfang der 90er mit ihrer Kontroverse zwischen sexueller
und rhetorischer Differenz und in einer Sackgasse befand (vgl. Kap. III).
Insbesondere Konzepte des Hybriden, der Méstizaje, des Synkretismus
versprachen eine neue Perspektive im Umgang mit kulturellen wie sexu-
ellen Differenzen. Und damit auch eine Anndherung zwischen weillen
und schwarzen/Third World-Feminismen, die sich im Konflikt um die

84 King 1994, insbes. Kap. 1, What Counts as Theory?

85 Auch von anderen Autorlnnen wird die fehlende Reflexion der Kolonial-
geschichte insbesondere bei Foucault (und in der Psychoanalyse) kritisiert,
die gleichwohl groen Einfluss auf anti- wie postkoloniale Ansitze hatten
(vgl. Loomba 1998, 52f). Derrida hingegen machte an einer Stelle auf-
merksam auf die »weille Mythologie«, die mit der Metapher verbunden sei
(vgl. Kap. 11. 4).

359

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Frage nach dem Umgang mit (rassisierter) Differenz bzw. wie mit dem
Verhiltnis von gender und race jenseits einfacher Additionen zu verfah-
ren sei, auseinanderentwickelt hatten.

Denn die Bestimmung als das Andere, Fremde, Untergeordnete, die
Frauen und Angehorige nicht-westlicher Kulturen in einem analogen
Verhiltnis gegeniiber einer hegemonialen westlichen Kultur positio-
nierte, verfiihrte in den 1970er/80er Jahren zu dem feministischen Fehl-
schluss, die soziale Position von Frauen und Nicht-Weillen in idealisier-
ter Weise gleichzusetzen; »wie Kolonisierte«, »wie Schwarze« schienen
sich »die Frauen« gleichsam auflerhalb der Kultur in einer nahezu un-
schuldigen Position der Nichtteilhabe an gesellschaftlicher Macht zu be-
finden. Damit wurde auf der Seite der weilen Frauen die Frage nach
Verantwortung fiir Rassismus in (nach-)kolonialen Verhéltnissen ausge-
blendet, schwarze und farbige Frauen hingegen subsumiert bzw. ausge-
schlossen.®® Oder aber die »mehrfach unterdriickte« schwarze oder far-
bige Frau erschien als potenzielles revolutiondres Subjekt stilisiert, wo-
durch, so die einflussreiche Kritik von Chandra Mohanty (1988), ein-
erseits das hierarchische Differenzdenken zwischen »erster« und »drit-
ter« Welt bestirkt werde, wihrend die Differenzen innerhalb der so sub-
sumierten Gruppen ausgeblendet wiirden. Die verallgemeinerte third
world woman bliebe so die Allegorie fiir eine ritselhafte Andersheit,
womit Ausgrenzungsstrategien lediglich fortgesetzt wiirden.

Mit dem Hybrid jedoch, so die Hoffnung auch von Rita Felski, kon-
nten eben jene essentialisierenden Festschreibungen umgangen und die
jeweiligen politischen Kontexte miteinbezogen werden (Felski 1997,
8ff). Denn der Hybrid trat als Représentationsform von Gleichem und
Differentem auf, die sich gleichzeitig artikulieren uns gegenseitig modi-
fizieren konnten: »Hybridity thus makes differences into sameness, and
sameness into difference, but in a way that makes the same no longer the
same, the different no longer simply different« (Young 1995, 26).

Konzepte des Hybriden wurden in den 80er/90er Jahren gegen die
koloniale Logik von Reinheit und Vermischung ins Spiel gebracht.®” Die
Logik der Reinheit, die von der Furcht vor dem Unreinem begleitet ist,
gilt seit Mary Douglas< Untersuchungen von kulturellen Ordnungsmus-
tern als Ausdruck des Verlangens, die Stabilitdt einer bestimmten kultu-
rellen Ordnung zu wahren. In der Handlung des Reinigens und Sortie-

86 Zur Produktion eines wechselseitigen Ausschlusses durch die Gleichset-
zung von Schwarzen und Frauen sieche Wiegman 1995 (insbes. S. 1-20);
zur Kritik am Ausschluss schwarzer Frauen aus dem Diskurs weiller Fe-
ministinnen auch Hull et.al. (Hg.) 1986.

87 Vgl. aussfiihrlich zu Konzepten und ihrer Entwicklung aus historischer
Perspektive Young 1995; fiir die 1990er Papastergiadis 1997.

360

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

rens werden demnach disparate Erfahrungen so vereinheitlicht, dass sie
die Welt als ein geordnetes Muster von innen/auflen, oben/unten, médnn-
lich/weiblich etc. erscheinen lassen (1988, 15f). Uber das Hybride als
Konzept uneindeutiger und »unreiner« Vermischungen wurde »Kultur«
neu bestimmt als der Ort, an dem sich unterschiedliche Traditionslinien
und aktuelle Ereignisse, Differenzen und ihre Représentationen zu einer
bestimmten Zeit treffen. Kollektive wie individuelle Identitdt war dem-
nach nicht mehr in einfachen Identitétskategorien zu beschreiben.

Das Konzept des Hybriden verstand sich nicht nur als Alternative
zur hegemonialen Definition nationaler Identitdt, sondern auch zu Prak-
tiken der Identitétspolitik marginalisierter Gruppen, in der ein Standort
auf der Grundlage der Selbstdefinition als Andere postuliert wurde.
Denn diese, so die Kritik, sei mitverantwortlich fiir eine Form des Multi-
kulturalismus, der in einer blo3en Addition von Differenzen einem Kult
des Diversen verpflichtet bleibe. Trinh T. Minh-ha sprach von einer
»Konsumierbarkeit« von Differenzen, wenn kulturelle Vielfalt nur so
lange zugelassen wiirde, als gewéhrleistet sei, dass sie im Rahmen der
herrschenden Normen eingeordnet und bewertet werden konnte: »Auto-
risierte Marginalitit bedeutet, dafl die Produktion der »Differenz« tiber-
wacht werden kann, das heif3t sie kann auskuriert, neutralisiert und depo-
litisiert werden.« (Trinh 1996, 157). Stattdessen wurde subjektive Identi-
tit nun, ausgehend von Erfahrungen der Migration im spéten 20. Jahr-
hundert, als ein strategischer Kreuzungspunkt thematisiert, als ein »Di-
lemma zwischen den Welten« (Trinh 1996, 154). »Hybriditét«, so fasste
Sibylle Kister zusammen, bezeichnet »einen Zusammenhang, in dem
westliche kulturelle Hegemonie, Tradition und Definitionsmacht Teil
der Existenzbedingungen postkolonialer Subjektformation und Kritik
sind — als Struktur, die praformiert, die in ambivalenter Weise »bewohnt¢
und von den Réndern her aufgebrochen wird.« (Kiister 1998, 204).

Ausgerichtet auf Widerspruchserfahrungen im Kontext von (Neo-)
Kolonialismus und Migration wurden mit dem Konzept des Hybriden
also die Zuweisungen von Positionen befragt, wie sie unter Ein-und
Ausschlussprozessen in der Verschrinkung der unterschiedlichen Iden-
titdtskategorien von Race, Class, Gender, Nation, Ethnizitit vorgenom-
men werden. Subjektive wie kulturelle Identitét lie sich auf diese Wei-
se als ein vielschichtiges Produkt sozialer Grenzziehungen denken, das
je schon Aspekte des Anderen enthilt, die jedoch nicht zum Tragen
kommen (diirfen). Die Figur des Hybrids avancierte zu einem Hoff-
nungstriger fur kulturelle Transformation im Sinne jener »Strategiefigu-
ren des Dritten«, die zwischen Oppositionen oszillieren und dabei Wi-

361

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

derstindiges an den Grenzen des Denkens ausstellen und durchkreu-
zen®

Allerdings handelt es sich um eine ambivalente Figur, die nicht um-
standslos zu nutzen ist. Als Figur des Vermischten trigt sie an ihrem ko-
lonialen Erbe, in dem der Hybrid als Synonym fiir »Rassenvermi-
schung« erscheint, was ihn zu einem Akteur von Machthierarchien und
zu einer Projektionsfliche von Begehren nach Separierung und Uber-
schreitung, Diversitit und Differenz, Assimilation und Widerspriichlich-
keit werden lie3 (vgl. Papastergiadis 1997). Galt Hybriditét in kolonialer
Perspektive als »unreing, so stellte sie, wie Papastergiadis (1997) fiir die
lateinamerikanische Kolonialgeschichte beschrieb, insbesondere in der
Verkorperung der mulatta die privilegierte Figur kultureller Vermittlung
dar. Auch unter anti-kolonialem Vorzeichen wurde die Figur genutzt,
wie in der mexikanischen Propagierung der Mestizaje (»Blutsvermi-
schung«) zur Begriindung einer nationalen Identitit.*’ Diese Politik er-
schien jedoch in der Riickschau ebenfalls als Aneignung (hier von indi-
genen Minderheiten, vgl. Bandau 2006, 134) und Anpassung an das eu-
ropdische Ideal: »Mestizaje in Latin America had a cultural centre of
gravity and served in fact as an ideology of whitening or Europeaniza-
tion, a cultural politics that accompanied modernization.« (Nederveen
Pieterse/Parekh 1995, 15). SchlieBlich erschien das Auftreten des post-
kolonialen Hybrids, zumindest in der Gestalt des migrierenden Intellek-
tuellen, ebenfalls als Anpassungsstrategie an den Westen. Autoren wie
Bhabha oder Spivak mussten sich den Vorwurf der »jet-set hybridity«
gefallen lassen, als eine Idealisierung ihrer eigenen Lebenswelt unter
Ausblendung von 6konomischen Migrationszwéngen. Dadurch, so die
Kritik, wiirden die Bedingungen so sehr verallgemeinert, dass der Hyb-
rid nurmehr eine beliebige Reprisentationsform eines nicht niher spezi-
fizierten flexiblen, postmodernen Subjekts darstelle (Werbner 1997).
Die koloniale Logik erscheint so gerade nicht durchbrochen: »If the non-
Western is to enter the West, it must do so in the guise of the cultural
hybrid: the non-western-Westerner.« (Papastergiadis 1997, 262).

Wird die Stirke der Figur des Dritten dem Umstand zugeschrieben,
sich innerhalb kulturell codifizierter Bedeutungen zu bewegen, diese zu
unterlaufen oder zu verkehren, so ist damit noch keine Garantie verbun-
den, dass sich die gewiinschte Bedeutung tatsidchlich durchsetzen wird.
Stattdessen erdffnet sie ein »Spannungsfeld von Vermittlung und Ver-
storung« (Breger/Doring 1998, 3), in dem offen bleibt, ob Differenzen

88 Vgl. zu solchen »Figuren des Dritten« (Breger/Doring 1998) Kapitel 1.5 u.
V.1.; speziell zu diesem Kontext Marius/Bronfen 1997, 13f.

89 Bandau (2006) stellt denn auch die Identitdtspolitik der mestizaje der De-
konstruktionsstrategie des Hybrids gegeniiber.

362

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

vers6hnt, vereinnahmt oder aber in einen Widerstreit zueinander gesetzt
werden. Im Folgenden mochte ich drei Ansétze unter dieser Perspektive
betrachten, erstens kurz das Hybridkonzept von Stuart Hall, zweitens
etwas ausfiihrlicher Homi Bhabhas »Dritten Raum« und schlieflich das
mestizaje-Bewusstsein von Gloria Anzaldua.

Die Vermittlungsfunktion des Hybriden hat positiv Stuart Hall her-
vorgehoben: Zwar betrachtete er hybride Identitidten notwendigerweise
als unvollstdndig, doch sie bewegten sich zwischen Zentrum und Peri-
pherie — sowie zwischen verschiedenen Peripherien — zwischen denen
sie eine Verkniipfung herstellten. Damit wandte sich Hall gegen die
Vorstellung von antagonistischen Positionen, die Identitdt begriinden
(wie Master-Slave in anti-kolonialen Diskursen) zugunsten eines Trans-
formationsprozesses, in dem sich multiple Identitdten an spezifischen
historischen und kulturellen Kreuzungspunkten herausbilden, wobei sie
als ethnisierte Selbst- wie Fremdbestimmungen stets an diese Kontexte
lokal gebunden bleiben. Hall ging es darum, das Ethnizitéts-Konzept
von seinen essentialistischen Konnotationen zu befreien, um es weiter-
hin als ein positives Konzept beibehalten zu konnen, »[...] for the reco-
gnition that we all speak from a particular place, out of a particular hi-
story, out of a particular experience, a particular culture. [...] We are all,
in a sense, ethnically located and our ethnic identities are crucial to our
subjective sense of who we are.« (Hall 1988, 5). Da sich Identitdt als
vielschichtig erweise, deren Aspekte niemals alle zum Tragen kommen
(diirften), sondern sich darstellten als »composed always across the si-
lence of the other« (Hall 1991, 49), enthalte sie bereits in sich das Po-
tenzial zur Umdeutung und Umwertung. Auf dieser Grundlage konnten
counter-politics neue Sprecherpositionen, nun strategisch als Gegenpo-
sitionen konstruiert, vorantreiben.

Hall konzipierte die Reartikulierung der symbolischen Ordnung (un-
ter Bezug auf Gramsci) als Konzept von Hegemonie und Gegenmacht,
wobei die Strategie des Marginalen tiber drei Schritte zur Verdanderung
des Zentrums fithren soll: »[...] first, through an opposition to the given
order, second, via recovery of broken histories and the invention of ap-
propriate narrative forms; third, through the definition of a position and
language from which speech will continue« (Hall 1991, 35). Es geht
Hall also um Gegenkonstruktionen von Sprechpositionen, die nicht ver-
suchen, ein authentisch gedachtes Sprechen einzuholen, sondern sich ih-
res konstruierten Charakters bewusst sind, wohl aber eine positive Sub-
jektposition artikulieren. Die Vermittlung zwischen unterschiedlichen
Kulturen sowie deren subjektiv internalisierte Momente erscheint dabei
weitgehend unproblematisch.

363

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Gegeniiber synthetisierenden oder vermittelnden Konzepten des Hy-
briden, welche die Ubersetzbarkeit widerspriichlicher Elemente vor-
aussetzen, machte der Kulturtheoretiker Homi Bhabha Momente des
Verstorenden, Inkommensurablen zum Ausgangspunkt. Mit dieser Stra-
tegie zeigte er die Verwobenheiten auf, welche die Prasenz des Anderen
zur Voraussetzung des Eigenen macht. Auch bei ihm befinden sich wi-
derstdndige Momente des Marginalen immer schon im Zentrum, es gelte
nun, sie mittels diskursiver Verfahren aufbrechen und zur Wirkung
kommen zu lassen. Bhabha nahm hierfiir ein Moment des Fremden,
Nicht-Mitteilbaren in Anspruch, das er Walter Benjamin entlehnte. Wie
Benjamin in Die Aufgabe des Ubersetzers (1977) entwickelte, widersetzt
sich ein solches Moment des Fremden einer direkten Ubertragung von
einer Sprache in eine andere, um zugleich auf einer unbewussten Ebene
bedeutungsstiftend zu wirken.”® Dies iibertréigt Bhabha nicht nur auf die
koloniale Situation, sondern ebenfalls auf die Migration, die zwischen
globaler und nationaler Kultur zu einem kulturellen »dritten Raum«
wird, »where the negotiation of incommensurable differences creates a
tension peculiar to borderline existences« (Bhabha 1994, 218). Eine sol-
che Existenz sei gekennzeichnet durch die ungeldsten, »uniibersetzba-
ren« Widerspriiche zwischen der Bindung an eine Herkunftskultur und
ihren unterschiedlichen Modifizierungen in der Diaspora-Situation, zwi-
schen Assimilierung an eine Dominanzkultur und den ihrerseits bereits
vollzogenen historischen Transformationen. Dadurch entstehe eine
grundlegende Verunsicherung und Orientierungslosigkeit {iber den gel-
tenden Rahmen, die Bhabha psychoanalytisch als einen Zustand des Ge-
fangenseins beschrieb »in the space between frames; a doubled frame or
one that is split« (Bhabha 1994, 214). Die Inkommensurabilitit unter-
schiedlicher Anspriiche in der Migrationssituation wird zur Bedingung
von »Bindestrich-Identititen«, die mit ihrer Existenz stets nicht allein
auf das Vorhandensein, sondern auch auf die Inkommensurabilitit von
kulturellen Differenzen schlechthin verweisen: »The migrant culture of
the »in-betweeng, the minority position, dramatizes the activity of cultu-
re’s untranslatability.« (Bhabha 1994, 224). Genau diese Indeterminiert-
heit kultureller Identitit im Ubergang von Aus- und Einschliissen ist es,
die das Unheimliche des Hybriden ausmacht:

»[...] the anxiety of the irresolvable, boderline culture of hybridity that articu-
lates its problem of identification and its diasporic aesthetic in an uncanny,
disjunctive temporality that is, at once, the time of cultural displacement and
the space of the »untranslatable«<.« (Bhabha 1994, 225).

90 Benjamin 1977, 60; Bhabha 1994, 35-39.

364

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Bezogen auf Zeit- und Raumkonstellationen bezeichnet Hybriditit nicht
allein einen konkreten Zustand, sondern die Grundbedingungen kultu-
reller Bedeutungsproduktion. Bhabha fasste sie im Konzept des third
space als einen selbst nicht reprisentierbaren »Raum, in dem Un-
gleichzeitigkeiten und unbewusste Verschiebungen, die sich performativ
im Diskursraum zwischen unterschiedlichen historischen und kulturellen
Diskursen ereignen, zur Geltung gebracht werden konnten. Unter einer
sprachtheoretischen Perspektive geht es Bhabha darum, Briiche kultu-
reller Bedeutungsmuster, die im Aufeinandertreffen von tradierten Be-
deutungen mit jeweils neuen situativen, »lokalen« Bedingungen entste-
hen, aufzuweisen und zu forcieren. Das subversive Potenzial eines sol-
chen Zwischen-Raums ist semiotisch begriindet: Ausgangspunkt ist das
Konzept der »gespaltenen« beziehungsweise »doppelten AuBerung« des
Linguisten Benveniste, mit dem ein uniiberbriickbarer Abstand zwischen
einem sprechenden Ich und einem gesprochenen Ich, also einer konkre-
ten AuBerung und ihrer kontextuellen Zuweisung, bezeichnet wird.”'
Bhabha las diesen Abstand im Sinne der derridaschen différance als
(unkalkulierbare) Moglichkeit der performativen Intervention des aktu-
ellen Kontextes in kulturelle Narrationen, die einen Bruch mit tradierten
Bedeutungsmustern bewirkt. Strategisch zielte diese Strategie darauf,
das »ganz Andere« des hegemonialen Diskurses so hervortreten zu las-
sen, dass interne und externe Differenzen verschwimmen. Mit dieser
Strategie stand nicht die Frage nach einem neuen Universalismus zur
Diskussion, sondern im Gegenteil, ein negatives Moment unvereinbarer
Differenzen, das einen Bruch mit dem common sense bewirken sollte.
Nichtsdestotrotz bot sich hier fiir Bhabha der Ansatzpunkt fiir eine Re-
konzeptualisierung von Kultur und sprachlicher Handlungsféhigkeit:

»[...] the theoretical recognition of the split-space of enunciation may open the
way to conceptualizing an international culture, based not on the exoticism of
multiculturalism or the diversity of cultures, but on the inscription and articu-
lation of culture’s hybridity. To that end we should remember that it is the >in-
ter< — the cutting edge of translation and negation, in-between-space — that car-
ries the burden of meaning of culture. [..] And by exploring this Third Space,
we may elude the politics of polarity and emerge as the others of ourselves.«
(Bhabha 1994, 38f)

91 Benveniste 1974, vgl. Kap.I1.4, dritter Abschn. Ein weiterer Argumentati-
onsstrang bildete sich iiber Bachtins Konzept der Dialogizitit als gleich-
zeitige, unvereinbare Pridsenz der eigenen und fremden Stimme: »Das
Wort wandelt sich zur Kampfarena zweier Stimmeny, heifit es etwa zur
Parodie bei Bachtin (1985, 119).

365

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Das Moment der Verstorung von Bedeutung wandelt sich in dem Mo-
ment in eines der Neuverkniipfung, in dem das Moment der Fremdheit
nicht ausgeschlossen, sondern als ein instabiles, bedeutungsstiftendes
Element anerkannt wird. Bhabha verglich diesen Vorgang mit der Uber-
setzung, deren Qualitdt Benjamin nicht danach bemal, dass sie mog-
lichst wortgetreu alle fremden Elemente der eigenen Sprache anpasst,
sondern die eigene Sprache das Fremde evozieren lasse, so dass sie
selbst »fremd« erscheine.

Das Konzept des hybriden dritten Raums der Ubersetzung zielte also
auf soziale Praktiken der Neuinterpretation symbolischer Welten, wel-
che die Grenzen zwischen Marginalisiertem und Zentrum dekonstruie-
ren. Bhabha proklamierte den Prozess der Ubersetzung als eine narrative
Uberlebenstrategie von Minorititen in der Diaspora, die den Umgang
mit polyphonen Horizonten unter dem Zeichen des Hybriden erlaube
und zugleich, ganz nach Rushdie, ermogliche, dass »Neues in die Welt«
kommt. (Sub-)kulturelle, insbesondere literarische Produktionen stellten
dabei die privilegierten Praktiken dar, welche solche unterbrechenden
Interventionen ermdglichen sollten (Bhabha 1994, 226fY). Uber die Lo-
kalisierung konkretisierte Bhabha den semiotischen Raum der Bedeu-
tungsstiftung, wie er in unterschiedlichen poststrukturalistischen Kon-
zepten ausgearbeitet wurde, mittels einer geopolitischen Dimension als
Raum der Migration. Zugleich wurde jedoch zu konkreten Migrationser-
fahrungen und Strategien von Communities in der Diaspora ein Abstand
eingerichtet, {iber den hybride Momente als Allgemeinbedingungen von
Kultur behauptet werden konnten. Der dritte Raum der Ubersetzung
zeigte sich hier als die neue universale Grundbedingung, als »performa-
tive Natur kultureller Kommunikation« (ebd.), mit dem Bhabha den in-
terkulturellen Charakter von Kultur betonte, der jedem authentischen
Sprechen eine Absage erteilte, ebenso wie einem vollstindig vermittel-
ten oder additiv diversen Kulturbegriff.

Dieses Changieren zwischen sozialen und semiotischen Réumen,
welches als Grundbedingung der Bedeutungstransformation erscheint,
hat Bhabha vielfach Kritik eingetragen: Generell, so die Kulturwissen-
schaftlerin Bachmann-Medick, sei das Raumkonzept zu abstrakt, um
kulturelle Praktiken fassen zu kénnen (1998, 23f). Dariiber hinaus, so
die Kritik Werbners, biete die kontingente Form des Hybriden keine
Moglichkeit, zwischen dem Auftreten des Hybrids im Zentrum oder an
der Peripherie der Macht, zwischen seinem normalisierenden und sei-
nem transgressiven Potenzial zu unterscheiden (Werbner 1997, 22).

Tatsdchlich erscheint eine unmittelbare Gleichsetzung von hybrider
Bedeutungsproduktion mit der Verdnderung sozialer Alltagswelt prob-
lematisch. Allerdings besteht die Arbeit der Dekonstruktion, wie Bhabha

366

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

sie fordert, nicht blof in einer fortgesetzten Differenzierung, wie haufig
unterstellt, sondern in dem Aufweis dessen, wie diese unter dem Ein-
fluss von Machthierarchien und widerspriichlichen Geltungsanspriichen
zustande kommen und wie sie verschoben werden kénnen. Damit wen-
det sich Bhabha gegen die Unterstellung unmittelbarer Kommunikati-
ons- und Verhandlungsmdéglichkeit von Differenzen auf epistemologi-
scher wie politischer Ebene. Bhabhas Betonung der »performativen Em-
ergenz«, die auf lokaler Ebene das Ereignishafte im Unvorhergesehenen
unterstreicht, soll den projektiven Horizont offen halten. Eine wichtige
Voraussetzung hierfiir liegt in dem bedrohlichen Moment des Unheim-
lichen, das stets das Risiko des Scheiterns enthdlt — und dies nicht nur
bezogen auf essentialistisch begriindete Identititsformen, sondern auf
jegliche Form von Identitdt, die hybride eingeschlossen.

Bhabha bannt die Ambivalenz des Hybriden also nicht, wohl aber
trifft er Unterscheidungen zwischen normalisierenden und transgressi-
ven Symbolisierungsweisen. Dazu wendet er den poststrukturalistischen
Gestus des Offenhaltens, Verstorens, Dekonstruierens fixierter Bedeu-
tungsmuster auf eine postkoloniale Weise. Mithilfe der Lacanschen Un-
terscheidung zwischen Metapher und Metonymie (vgl. Kap. 11.3) grenzte
Bhabha die Funktion des Hybriden von der Fetischisierung ab. Fetischi-
sierung beschrieb er als eine metaphorische Substitutionsbewegung, in
der die duBlere Differenz des begehrten Objekts sichtbar bleibe, jedoch
zugunsten einer inneren Entsprechung zuriicktrete und somit verleugnet
werden konne. Hybriditdt hingegen erscheint als eine metonymische
Verkettung, die einer mimetischen Strategie folgt: Der duBerlichen Ahn-
lichkeit stehe eine innere Abweichung nach dem Muster der Freudschen
Entstellung gegeniiber (Bhabha 1994, 115). Wihrend der Fetisch also
iiber den Anschein der Ahnlichkeit-in-der-Differenz identititssichernd
wirkt, destabilisiert das different Hybride unter dem Anschein des Glei-
chen jegliche Identitit. In psychoanalytischen wie marxistischen Be-
stimmungen bezeichnet der Fetisch das »Scheinhafte«, das zwischen
Wahrnehmung und (Wunsch-)Vorstellung tritt.”> Wie der Fetisch befin-
det sich das Hybride zwischen dem Imagindren und dem Realen, er-
scheint dort aber als dessen strategische Umkehr, das heil3t, es wird zur
Erscheinungsform von Differentem in seiner Entstellung. Mit seinem
Verstidndnis von Fetischisierung stellte Bhabha ein psycho-semiotisches
Modell bereit, um das zu beschreiben, was oben als eine Form der west-
ernization beschrieben wurde: die Verwerfung von Differenz unter dem

92 Vgl. zur Ambivalenz in der Geschichte des Fetischs sowie zu feministi-
schen Versuchen, diese produktiv zu machen Bettinger/Funk 1996.

367

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Anschein des Gleichen. In dieser Lesart lassen sich Hybriditit/Feti-
schisierung nun auch als analytische Kategorien nutzen.

Was auffillig ausgespart bleibt, ist jedoch die Frage der sexuellen
Konnotierung in Reprisentationen kultureller Differenz. Denn nicht nur
in kolonialen oder anti-kolonialen Diskursen erscheint die (fremde oder
authentische) Differenz weiblich figuriert. Auch bei den postkolonialen
Autoren Bhabha und Rushdie stehen weibliche Figuren fiir marginali-
sierte Differenz ein.”” Im Unterschied dazu riickten feministische Post-
kolonialistinnen/postkolonialistische Feministinnen das Verhiltnis von
kultureller und sexueller Differenz in den Mittelpunkt. Die Rede von
»Third World Woman« (Mohanty et al (Hg.) 1991), »Women of Color«
(Sandoval 1995) oder »Borderland«- und »in/between«-Identitdten (An-
zaldta 1987, Trinh 1996) stellten Strategien der Aneignung und Umwer-
tung von Bezeichnungen dar, iiber die thematisiert werden sollte, wie
unter lokalen und translokalen Bedingungen Identititen konstruiert, zu-
gewiesen und eingenommenen werden. Anders als bei Bhabha sollten
diese hybriden Subjektpositionen dazu dienen, alternative Formen ima-
gindrer Gemeinschaften zu stiften, die sowohl die Lokalisierung spezifi-
scher Bedingungen von Gender und Ethnizidt erlaubten, als auch eine
Grundlage fiir mogliche Koalitionen boten.

Eine solche gemeinschaftsstiftende Figur, die grofle Popularitit er-
langte, ist die New Mestiza, die Gloria Anzaldua in Borderlands/La
Frontera (1987) entwarf. Situiert in den Lebensbedingungen der Chica-
no/a-Community, deren Angehorige sich als GrenzgéngerInnen zwisch-
en Mexiko und Texas wortlich wie metaphorisch im borderland be-
wegen, schloss die New Mestiza zwar nominell an das oben erwéhnte
Konzept der mestizaje an, fiihrte dabei jedoch entscheidende Verschie-
bungen und Umwertungen gegeniiber dem nationalistischen und biolo-
gistischen Verstdndnis herbei. Sollten im anti-kolonialen Verstdndnis
die Destabilisierungen von Identitdt durch das (erzwungene) Zusammen-
treffen unterschiedlicher Kulturen mithilfe eines Adaptionsmodells an
den Westen abgefedert werden, so machte Anzaldda dies in ihrem Mi-
grationsmodell zum Ausgangspunkt einer labilen und ambivalenten
Form von Selbstidentitit, die sich zwischen Elementen weiller, mexika-
nischer und indianischer Kultur bewegt.

Mestiza bezeichnet zunéchst den Ort der Kollision von unterschied-
lichen, einander ausschlieBenden kulturellen Referenzrahmen (Anzaldua
1987, 100). Anzaldia betonte die psychische Belastung durch den

93 Vgl. Pritsch 2001, 181f. Brandes (i.E.) kritisierte ausfiihrlich die Ausblen-
dung von Gender in Bhabhas Bildlektiiren. Castro Varela/Dhawan stellten
eine generelle Vernachldssigung von Geschlecht und Sexualitdt in post-
kolonialen Diskursen fest (2005, 122ff).

368

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

»Schock« des Zusammenpralls und das Resultat einer inneren Zerrissen-
heit fiir die Einzelnen.”* Diese Infragestellung des Alltiglichen in der
Migrationssituation bot auch fiir sie die Bedingung fiir eine Verdnderung
bzw. forderte eine Veridnderung als »Uberlebensstrategie« ein. Anders
als Bhabha betonte Anzaldta eine notwendig restrukturierende, psycho-
politische Arbeit, welche die Widerspriiche so zusammenzubringt, dass
sie weder zu einem Verlust des Selbst, noch zu einem Riickzug in eine,
wie sie schreibt, nicht lebbare Gegenposition der Unterdriickten fiihrten.
Diese Aufgabe, welche die Verschiebung der eigenen psychischen Gren-
zen einschlieBt, kann ihr zufolge mithilfe des mestiza consciousness ge-
16st werden. Funktional analog zu Bhabhas Ubersetzungsarbeit kann ein
solches Bewusstsein als eine synthetisierende Leistung sowie dessen
Produkt verstanden werden, als ein »drittes Element«, das etwas Neues
hervorbringt:

»By creating a new mythos — that is, a change in the way we perceive reality,
the way we see ourselves and ways we behave — la mestiza creates a new con-
sciousness. The work of mestiza consciousness is to break down the subject-
object duality that keeps her a prisoner and to show in the flesh and through
the images in her work how duality is transcended.« (Anzaldtia 1987, 102)

Die Aufgabe besteht darin, Grenzziehungen der Kategorien von Race,
Class und Gender wahrzunehmen und den Blick freizugeben fiir Uberla-
gerungen und mogliche Grenziiberschreitungen der einen Kategorie ge-
geniiber der anderen. »As a mestiza«, so heiflt es weiter, »I have no
country, my homeland casts me out; yet all countries are mine because |
am every woman's sister or potential lover. (As a lesbian, I have no race,
my own people disclaim me; but I am all races because there is the queer
of me in all races.)« (Ebd.) Anzaldia demonstrierte bei ihren Grenzver-
schiebungen die méstizaje auch als ein dsthetisches Prinzip: als eine
Schreibweise, in der Essayistisches und Lyrisches nur auf den ersten
Blick strikt auf die beiden Teile des Buche aufgeteilt werden, um sie
dann jeweils zu durchdringen, wodurch von innen die Grenzen in Frage
gestellt werden. Bandau spricht zudem von einer Strategie der Inkorpo-
ration, welche (wissenschaftliche) Referenztexte lediglich als Rohmate-
rial betrachte: »[...] ganze Passagen werden verschlungen, inkorporiert,
um aus diesen Fragmenten das eigene Argument, den eigenen Text zu

94 »Within us and within /a cultura chicana, commonly held beliefs of the
white culture attack commonly held beliefs of the Mexican culture, and
both attack commonly held beliefs of the indigenious culture. Subcon-
sciously, we see an attack on ourselves and our beliefs as a threat and we
attempt to blick with a counterstance.« (Anzaldaa 1987, 100).

369

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

konstruieren. [...] Anzaldtas Text speist sich aus verschiedenen Diskurs-
traditionen, um ihren Text und das new mestiza consciousness als brico-
lage zu weben.« (Bandau 2006, 139).

Als Figur mit starker Appellkraft bewies La Mestiza nicht nur ein
hohes Sammlungspotenzial im US-Third World-Feminism, sondern ge-
riet auch in Gefahr, im disziplindren Mainstream der Cultural Studies zu
einer Modeerscheinung zu werden. Dabei drohten, wie Anzaldta spéter
kritisierte, die spezifisch lokalen Bedingungen, fiir die das Mestiza-Con-
sciousness entworfen war, auller Sicht zu geraten: Die Situation der me-
xikanisch-texanischen Borderlander, die sich durch spezifische Arbeits-
beziehungsweise Ausbeutungsverhiltnisse im Kontext bestimmter Ent-
wicklungspolitiken auszeichnet, erschien, wie bei dem postkolonialen
Hybrid, zugunsten eines allgemeinen Grenzgédngertums aufgehoben, in
dem sich nun auch Akademikerlnnen und Kulturschaffende jeglicher
Couleur wiederfinden konnten.

Hier zeigte sich das Dilemma zwischen der Notwendigkeit eines of-
fenen Konzeptes und der eines strategischen Separatismus’, der die Be-
dingungen spezieller Existenzmoglichkeiten représentiert wissen mo-
chte. Ein solcher strategischer Separatismus fiihrt jedoch erneut zur Ge-
fahr der Re-Essentialisierung von Alteritét in der Women of Color/ Third
World Woman, die nun als Inbegriff der Borderland-Identitéten fungiert.
Auch einer solchen Lesart leistet Anzaldias Konzept der Mestiza Vor-
schub. Eine grundlegende Spannung ergab sich zwischen dem offenen
Konzept der sich gegenseitig beeinflussenden und wandelnden Differ-
enzen und der von Anzaldla angestrebten Synthese:

»The focal point of fulcrum, that juncture where the mestiza stands, is where
phenomena tend to collide. It is where the possibility of uniting all that is sepa-
rate occurs. This assembly is not one where severed or separated pieces merely
come together. Nor is it a balancing of opposing powers. In attempting to work
out a synthesis, the self has added a third element which is greater than the
sum of its severed parts. That third element is a new consciousness — a mestiza
consciousness — [...].« (Ebd., 101f)

Wie Bandau herausarbeitete, iiberlagern sich durchgéngig bindre und tri-
nire Strukturen.”’ Insgesamt erscheint das mestiza consciousness sowohl
als offener, dritter Raum im Sinne Bhabhas, in der Identitdten permanent
ausgehandelt werden (miissen), als auch als Gegenidentitit in einem
»separaten« Raum (ebd.). Damit ist ein Heilsversprechen verbunden: La

95 Wie die Thematisierung unterschiedlicher »Identitdtsriume« in Teil I des
Buches: »Mexiko-USA-Borderlands, Mann-Frau-queer, Spanisch-Eng-
lisch-Chicano, Geist-Korper-Seele« (Bandau 2006, 136).

370

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Mestiza wird zur absoluten Zukunftsfigur stilisiert, welche den grundle-
genden Split politischer Binarismen in einer neuen Ganzheit transzen-
diert: »En unas pocas centurias, the future will belong to the mestiza«
(Anzaldta 1987, 379).”® Auch wenn dies nicht ganz unironisch ge-
schieht, hilt schlieBlich erneut das mit der hybriden Mestizaje verbun-
dene Phantasma einer einheitlichen Identitdt Einzug — zwar in modifi-
zierter Form, aber wiederum in weiblicher Verkérperung: der Mestiza,
der die prakolumbianische Erdgéttin Coatlicue als Prinzip der »Vielheit
in Ganzheit« als Vorbild dient (Bandau 2006, 137).

Zusammenfassend lassen sich die Konstruktionen eines hybriden,
dritten (Bewusstseins-)Raums als das Anliegen verstehen, eine Form be-
reitzustellen, mit der Unvereinbares in eine Relation gebracht werden
kann. Diese Form erscheint als mehr oder weniger offen. Auch wenn
Anzaldua das historische mestizaje-Konzept aufgebrochen hat, so er-
scheint ihr Ansatz dennoch im Vergleich mit Hybrid-Konzepten als ge-
schlossener. »[...] ihr Text bewegt sich zwischen Identitdt und Heteroge-
nitdt, zwischen mestizaje und hibridez«, so auch das Fazit von Bandau
(2006, 139f).” Wihrend Anzaldiia wie auch Hall eine positive Form hy-
brider Identitdt anstrebten, so stellte Bhabha negative, widerstreitende
Momente in den Vordergrund. Im Folgenden soll es nun darum gehen,
wie sich Trinhs Konzepte des Hybriden und dritter Rdume entfalten, die
sowohl zu Bhabha wie auch zu Anzaldua Ahnlichkeiten aufweisen, sich
aber auch in wichtigen Aspekten unterscheiden.

Unendliche Schichten: Zwischen Ich und Nicht-Ich

Die Suche nach einem angemessenen Umgang mit Differenzen ist auch
das Anliegen von Trinh T. Minh-ha. Anders als Anzaldta, die Trinh
héufig in ihren Texten zitiert, sah Trinh in einer vereinheitlichenden Id-
entifikationsfigur aber gerade keinen sinnvollen Weg, insofern sie die
Divergenzen zwischen sozialen Bewegungen mit ihren unterschiedli-
chen politischen Anliegen, zwischen Women of Color-Community/-ies

96 Bandau spricht hier von einem »messianischen Element« (2006, 136), das
auf das umstrittene Konzept der raza cosmica des Philosophen Vascon-
celos zuriickgeht (Anzaldua 1987, 99).

97 Ein formal &hnliches Konzept entwarf Chela Sandoval mit ihrem »opposi-
tionellen« oder »differenziellen Bewusstsein« bereits Mitte der 80er Jahre,
mit dem sie sich jedoch strikt gegen jede Form von Identitétspolitik ver-
wabhrte. Stattdessen ging es Sandoval darum, Grundlagen fiir politische Al-
lianzen zu bilden, die von dem Prinzip des »affinity-through-difference«
getragen wiirden (Sandoval 1995, 413).

371

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

und anderen sozialen Gruppen verdeckten.”® Konzepte von Gegenidenti-
titen stellten denn letzlich nur eine Umkehr der dominanten Identitéts-
form dar:

»Das »andere« wird damit immer auBerhalb von Uns selbst angesiedelt. Wenn
es einverleibt wird, kann es nur anerkannt werden, falls es im Gegensatz zum
Bekannten und Vertrauten steht. Aber das Ein- und Auftauchen innerhalb
selbst gesetzter Grenzen fiihrt nirgendwohin, wenn nicht auch selbst gewéhlte
Mittel wirksam werden, um sie zu iiberschreiten. Immer mehr von uns, die
sich von Flucht zu Flucht bewegen, haben erkannt, da} wir nicht nur zur sel-
ben Zeit in vielen Welten leben, sondern daf3 sich all diese Welten in Wirk-
lichkeit auch an ein- und demselben Ort befinden — dem Ort, wo/der jede von
uns hier und heute ist.« (Trinh 1996, 158)

Um eine addquate Beschreibung sozialer Realitdten geben zu konnen,
solle »Identitdt« denn auch hochstens als Ausgangs- denn als Endpunkt
aufgefasst werden, und konne nur noch plural verstanden werden: »In
der komplexen Realitédt des Feminismus, des Postkolonialismus und der
Bindestrich-Realitéiten ist es daher von vitalem Interesse, da3 wir von
einer radikalen »Unreinheit« der Personen ausgehen, und dafl wir [...] die
Notwendigkeit erkennen, von einem hybriden Ort aus von mindestens
zweli, drei Dingen gleichzeitig zu sprechen.« (Trinh 1996, 159).

Trinh lehnte den Identitdtsdiskurs aus politisch-strategischen Griin-
den nicht rundweg ab, forderte aber eine notwendige Infragestellung und
Verschiebung, um nicht erneut auf eine marginale Position festgeschrie-
ben zu werden:

»Es ist mehr erforderlich, als bloB guter Wille und Selbstkritik, um jene reak-
tive Sprache zu verlernen, die den Separatismus und den Riickzug auf das
Selbst durch die Essentialisierung einer verweigerten Identitit unterstiitzt. Ich
meine nicht, dal man diese Sprache einfach verwerfen soll, da ich schon frii-
her erwidhnte, daB3 eine reaktive Front mitunter notwendig sein kann, um ein
BewuBtsein zu entwickeln — aber eher um es zu verdndern, um es zu ver-rii-
cken, um damit zu spielen und um es wie in musikalischen Variationen einzu-
setzen (deren Komplexititen es nicht erlauben, sich in irgendeinem festgeleg-
ten Rahmen niederzulassen, ohne das Festgelegte aufzulgsen).« (Trinh 1996,
159)

98 Damit begriindet Trinh auch, weshalb sie vorrangig von feministischen
und postkolonialen Anliegen spricht: »You cannot cover all areas, you can
only speak in certain specific areas, but you can listen with the ears of
other marginalized groups. This is for me infinitely more challenging and
important than speaking for everyone or mentioning everyone at the same
time.« (2005, 126).

372

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Trinh betrachtete die Strategie der Differenz als durchaus riskant, inso-
fern die Infragestellung einer fixierten Position einer Gegenidentitét
auch bedeute, »etwas zu verlieren, was ein kostspieliger Gewinn ver-
gangener Kdmpfe war« (ebd.). Thre Formulierung des »Verlernens« von
selbstverstidndlich gewordenen Grundannahmen ruft Spivaks Forderung
des »unlearning one’s privilege as one’s loss« (Spivak 1996, 4) in Erin-
nerung, womit sie auf die Verluste verwies, die durch selbstverstindlich
in Anspruch genommene Privilegien entstehen, die an Kategorien wie
race, class, gender, nation gebunden sind. Solche Verluste (an Wissen,
Erfahrungen) betreffen demnach nicht nur diejenigen, die von solchen
Privilegien ausgeschlossen sind, sondern auch die Privilegierten selbst,
denen jedoch die Verantwortung obliege, ihre (Sprech-)Position zu re-
flektieren und eine ethische Beziechung zum anderen zu entwickeln, die
deren Moglichkeiten des Sprechens nicht verschliefit. Trinhs Texte ent-
halten dhnliche Forderungen an den weilen Feminismus, die eigene
»Dehumanisierung« durch rassistisches Verhalten zu erkennen (vgl.
1989, 86). Sie iibertrug das Anliegen, die verlustreiche Seite dessen zu
erkennen, was zunichst allein fiir ein Gewinn gehalten wird, auch auf
die Identitétspolitik der women of color. Anders als Anzaldua, die bei al-
ler Kritik an dualistischen Strukturen an positiven Identitétsvorstellun-
gen festhielt, und auch anders als Spivak, die fiir einen »strategischen
Essentialismus« pléddierte (Spivak 1996, 214), betrachtete Trinh Diffe-
renzbestimmungen, die auf Essentialismus und Separatismus basieren,
hochstens als vorldufige Ausgangspunkte fiir eine andere Form von Id-
entitdt, nicht als deren Grundlage. In diesem Sinne sollte auch Margina-
litdt kein Endpunkt darstellen, sondern als Ausgangspunkt verstanden
werden fiir eine notwendige Verschiebung. Deutlicher als etwa Butler
setzte Trinh zur Abweisung zugeschriebener Identititsformen auf deren
Pluralisierung in einer verschiebenden Wiederholung, sofern sie in einen
Effekt der Entnennung miindeten: »The necessity to re-name so as to un-
name.« (Trinh 1991, 14). Verschiebung erhélt hier eine positive Konno-
tation, die jedoch kritisch reflektiert werden miisse: »Displacement in-
volves the invention of new forms of subjectivities, of pleasures, of in-
tensities, of relationships, which also implies the continous renewal of a
critical work [...].« (Trinh 1991, 19).

Eine solche Position zeichnet sich fiir Trinh durch ein »Schwanken
in/zwischen (in/between) den Grenzen« aus (Trinh 1996, 151). Sie wird
u.a. verkorpert in der Gestalt der inappropriate/d other.”” Trinh bestim-
mte sie als doppeldeutig: »as someone whom you cannot appropriate

99 Zuerst ins Deutsche iibersetzt wurde der Ausdruck als »un/an/geeignete
Andere« in einem Text von Donna Haraway (Haraway 1995b).

373

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

and as someone who is inappropriate. Not quite other, not quite the sa-
me« (Trinh 2005c, 125). »Un/an/geeignete Andere« bezeichneten bei
Trinh zundchst Angehorige multikultureller, ethnischer, rassischer, nati-
onaler »Zwischen«-Identitdten, die seit dem zweiten Weltkrieg aus nati-
onalen Transformationsprozessen und Migrationsbewegungen hervor-
gingen. Insofern diese Bevolkerungsgruppen sich weder auf der Seite
des westlichen »Einen« positionieren konnten, noch auf der Seite der
»Anderen, galten sie als »unpassend« (inappropriate) (Trinh 1986/7).
Um sie einordnen zu kénnen, entwickelten sich in den USA die sog.
»Bindestrich-Identitidten« (hyphenated Americans), was jedoch, so die
Kritik Trinhs, nicht nur Selbstbeziige einzelner Communities ermog-
lichte, sondern auch ihre Ausgrenzung beforderte. »Die Herausforde-
rung der Bindestrich-Realitét liegt im Bindestrich selbst: Der Bereich
in/zwischen asiatisch-amerikanisch, wo vorgefertigte Regeln nicht voll
und ganz gelten.« (Trinh 1996, 153), hieB3, dhnlich wie bei Bhabha, auch
Trinhs Antwort darauf. Damit ist der zweite Bedeutungsgehalt in den
Vordergrund gestellt, eine Unangepasstheit gegeniiber herrschenden
Normen. Die »unangeignete Andere« (inappropriated other) bezeichnet
eine Subjektposition, die aus der kritischen Wendung einer Minderhei-
tenposition entsteht: »Leute, die dominiert und marginalisiert wurden,
haben durch ihre Sozialisation gelernt, immer noch mehr als ihren eige-
nen Standpunkt zu sehen.« (Trinh 1995b, 83). Daraus erwéchst fiir Trinh
aber auch eine praktische Verantwortung, den herrschenden Blick zu
verriicken: »Jene, die verriickt, macht Forschritte, wenn sie die Differenz
unaufhorlich in die Wiederholungen einbezieht; wenn sie immer und
immer wieder in Frage stellt, was als offensichtlich hingenommen wird,
und dabei die eigenen Denkgewohnheiten zerstort, auflost, was zum Kli-
schee geworden ist, und sich an der Verdnderung iiberkommender Vor-
stellungen beteiligt.« (1996, 151). Neben der Zirkulation von Differen-
zen generell erhilt die Artikulation von Selbstdifferenz einen zentralen
Stellenwert fiir eine solche kritische Sprechposition:

»One strategical definition of the >inappropriate/d other< I gave in my book, in
the context of gender and ethnicity, is that you always fare with at least four
simultaneous gestures: that of affirming >I am like you< while persisting on
one’s difference, and that of insisting »I am different« while unsettling all defi-
nitions and practices of otherness arrived at. This is where appropriate(d)ness
takes form. Because when you talk about difference, there are many ways to
take it in; if you simply understood it as a division between cultures, between
people, between entities, you can’'t go very far with it. But when that differ-
ence between entities is being worked out as a difference also within, things
start opening up. Inside and outside are both expanded. Within each entity,
there is a vast field and within each self is multiplicity.« (Trinh 2005c, 129)

374

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Das Erkenntnisziel liegt darin, eben diese Vielheit wahrzunehmen und
anzuerkennen, die Trinh an anderer Stelle als »unendliche Schichten«
beschrieb:

»A critical difference from myself means that I am not i, am within and with-
out i. I/i can bei I or i, you and me both involved. We (with capital W) some-
times include(s), other time exclude(s) me. You and I are close, we intertwine,
you may stand on the other side of the hill once in a while, but you may also
be me, while remaining what you are and what i am not. [...] Not one, not two
either. »I« is therefore, not a unified subject, a fixed identity, or that solid mass
covered with layers of superficialities one has gradually to peel off before one
can see its true face. »I< is, itself, infinite layers.« (Trinh 1989, 90ff)

Auch wenn diese Schichten nicht vollstdndig aufzuklédren sind, so gilt es
doch, ein Bewusstsein von ihnen zu entwickeln, auch um Zuschreibun-
gen abweisen zu konnen. Dazu beschrieb Trinh Strategien der »(Wieder)
Aneignung des un(an)geeigneten Korpers«, die z.B. in der Aufdeckung
von historischen Projektionen »auf einen einzigen Korper« liegen kon-
nen.'”

Die Figur der un/an/geeigneten Anderen ist also dhnlich doppelt ge-
dacht wie der Hybrid oder die Mestiza, d.h. als Représentationsform von
Zuschreibungen sozio-kultureller Positionierungen sowie als Medium
ihrer Reflexion und Verdnderung als einem dritten (Bewusstseins-)
Raum. Auch bei Trinh soll dariiber eine andere Subjekt-Objekt-Bezie-
hung erméglicht werden, die nicht nur die/den Anderen als inappropri-
ate/d wahrnimmt, sondern auch »the inappropriate/d other within every
I« (Trinh 1990). Das Identititskonzept erscheint zuweilen doppelt kon-
notiert: Zum einen ist die Rede von pluralen, multiplen, in sich ge-
schichteten Identitéten, andererseits liegt der Akzent auf Selbstdifferenz,
was in einer dekonstruktiven Lesart eine serielle Bestimmung nahelegt.
Trinh zog hier jedoch keine Trennlinie, sondern pléddierte fiir einen um-
fassenden Begriff von Differenz, der Pluralitdt erst ermdgliche, sei es in
negativer oder positiver Form:

»[...] difference as foreground in my film work is not opposed to sameness,
nor synonymous with separatedness. [...] There are differences as well as simi-
larities within the concept of difference. One can further say, that difference is
not what makes conflicts. It is beyond and alongside conflict. This is where
confusion often arises and where the challenge can be issued. Many of us still

100 Trinh 1995b, 87. Dort heifit es zu dem, was in dem Film Surname Viet
Given Name Nam dargestellt wurde: »Ubersetzung, wie auch Identitit,
ist eine Frage der Ubertragung verschiedener Kulturen auf einen einzi-
gen Korper«.

375

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

hold on to the concept of difference not as a tool of creativity to question mul-
tiple forms of repression and dominance, but as a tool of segregation, to exert
power on the basis of racial and sexual essences. The apartheid type of differ-
ence.« (Trinh 1990)

Tatsdchlich geht es hier nicht darum, dass widerstreitende Differenzen in
eine Synthese iiberfithrt werden (wie bei Anzaldua), noch sollen sie
Strukturen durch ihre Unvereinbarkeiten aufbrechen (wie es bei Bhabha
anklingt), sondern ihre Zirkulation soll ermdglicht werden, so dass sie
sich aneinander abarbeiten kénnen und neue Bedeutungsformen ermog-
lichen (siche auch nichstes Unterkapitel).

Entsprechend erscheint Trinhs Figur weniger als Identifikationsfigur
(wie Anzaldtas Figur der mestiza), denn als ein Programm der Selbstdif-
ferenz. Dieses wird aber dennoch, und hier liegt ein deutlicher Unter-
schied sowohl zu Butler wie zu Bhabha, personifiziert und verge-
schlechtlicht: Trinh sprach im Zusammenhang mit der un/an/geeigneten
Anderen von »women-of-color« oder »she«. Dabei betonte Trinh jedoch
den politischen Werkzeugcharakter dieser Figur, der allen zur Verfi-
gung stiinde, die sich ihrer fiir eine Minoritdtenpolitik bedienen wollten
(Trinh 2005¢, 126).""" Das Verhiltnis von Differentem und Gleichem,
von Identifikation und Desidentifikation erscheint unter diskurspoliti-
schen Vorzeichen letztlich als eines, das pragmatischen, kontextgebun-
denen Entscheidungen liberlassen bleiben muss:

»Die Frage, wann sich jemand (etwa in Begriffen der Ethnizitit, des Alters,
der Klassenzugehorigkeit, des Geschlechts oder der Sexualitdt) »markierenc
und wann sich jemand solchen Markierungen entschieden widersetzen sollte,
bleibt weiterhin eine Herausforderung. Antworten auf diese Fragen bleiben an
spezifische Orte, Zusammenhinge, Umstinde sowie an die Geschichte des
Subjekts in einem bestimmten Augenblick gebunden.« (Trinh 1996, 156)

Poetik der Leere — Poetik der Vervielfachung

»In undoing etablished models and codes, plurality adds up to no total. Oh,
girl, bailing water by the road’s side/why pour off the moon’s golden light?
(Vietnamese Ca Dao). This non-totalness never fails either to baffle or to
awaken profound intolerance and anxieties. Every reaching out that remains
non-totalizable is a >horizontal vertigo< in which the exploring explored sub-
ject can only advance through moments of blindness.« (Trinh 1991, 15)

376

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Das »undoing« von etablierten Modellen und Codes unternahm Trinh
durch verschiedene Verfahren des Verschiebens, des Auseinanderfaltens
von textuellen Bedeutungsschichten, der De- und Rekontextualisierung.
Mittels dieser Verfahren werden, wie im Folgenden gezeigt werden soll,
dritte (Bedeutungs-)Rdume erzeugt, die Représentationsverfahren sicht-
bar machen und sie einer Kritik unterziehen. Insofern lassen sie sich als
»dekonstruktiv« bestimmen, sowohl im Sinne Derridas wie Bhabhas,
und verweigern zugleich ihre Zuordnung. Um das spezifische Verfahren
von Trinh deutlich zu machen, sei die Frage nach dem dekonstruktiven
Gehalt an den Anfang gestellt.

Trinh selbst bezog sich eher selten explizit auf Derrida und andere
poststrukturalistische/postmoderne Denker. Zwar bestiinden »Affinita-
ten« zu westlichen Autoren, wie Barthes, Benjamin, Blanchot oder Der-
rida, wie Trinh in einem Interview bestitigte: »[...] sicher, ich finde ihre
Schriften erbauend und eindringlich. Aber unsere Tatsachen sind unbe-
stritten andere. Sie miissen vor ihrer eigenen Tir kehren und ihre eigen-
en Obsessionen verfolgen. Trotzdem liefern ihre Arbeiten Werkzeuge
des Widerstands, die wir fiir unsere Zwecke benutzen koénnen.« (Trinh
1995c¢, 97).

In der eklektizistischen, fragmentarischen und »untheoretischen« Art
und Weise der Aneignung dieser theoretischen Werkzeuge, die mit »me-
taphyiscal modes of thinking in what might seen to be a relatively un-
cricitical manner« versehen seien, sah Herman Rapaport in seiner Lek-
tiire von Woman, Native, Other darin geradezu das Gegenstiick zum de-
konstruktiven Anliegen, zumindest auf den ersten Blick (Rapaport 1995,
99f). Rapaport bezog sich hier u.a. auf die Zitate aus dem Zen-Buddhis-
mus in Trinhs Texten, die er als Elemente eines anderen Denkens kon-
trar zur Dekonstruktion Derridas setzte. Trinh dagegen hatte diesen Ge-
gensatz bereits umgewendet, indem sie Derridas Texte auch als »Werk-
zeuge« las, die ihr erlaubten, »Zen-Buddhismus oder andere asiatische
Philosophien wiederzuentdecken, als ob ich sie zum ersten Mal lesen
wiirde, und vice versa.« (Trinh 1995c, 97).102 Tatséchlich zielt ihr Ver-
fahren darauf, Bedeutungschichten und -Linien aufzudecken, und lasst
sich auch in ihrem eigenen Verstdndnis gerade nicht als »Riickehr« zu
origindren kulturellen Wurzeln bestimmen:

101 Trinh verwendet auch nicht-personale Namen synonym, wie z.B.
»Mond, »rot«, »grau« (Trinh 2005, 125); vgl. auch Titel und den An-
fang von When the moom waxes red (Trinh 1991, 1-8).

102 In einem fritheren Text ging Trinh dieser Beziehung ausfiihrlich nach
(Trinh 1981).

377

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

»Fiir mich sind viele von Derridas Theorien, einschlielich der Kritik der Me-
taphysik der Gegenwart, Krifte, die im Zen und anderen Formen des Buddhis-
mus seit Jahrhunderten aktiv sind. So ist das, was er sagt, nicht wirklich »neu,
aber wie er es in den Diskurs einfiigt, die Verbindungen, die er macht, sind
neu. Das EinflieBen des Zen in meinen Text ist deshalb nicht >eine Riickkehr
zu meinen Wurzeln¢, sondern das Einwirken von verschiedenen Kulturen auf
einen einzigen Koérper — eine Anerkennung der Heterogenitit meines eigenen
kulturellen Hintergrundes.« (1995b, 85)

Der Gegensatz zwischen metaphysischem »6stlichen« und anti-meta-
physischem »westlichem« Denken erscheint so in Frage gestellt, ebenso
die Hierarchie des origindren Denkens und der »wahren« Dekonstruk-
tion — also eine dekonstruktive Wendung par excellence (vgl. Kap. 11.4).
Rapaport kam denn auch zu der Formel, dass Trinhs Texte nicht »anti-
dekonstruktiv« seien, sondern das »Andere der Dekonstruktion« (de-
construction’s other) darstellten, die {iber Trinhs Intervention »als An-
dere« das zeigten, was die Dekonstruktion zu vermeiden suchte (ebd.,
103). Dies geschehe dadurch, dass Trinh den Diskurse der Dekonstrukti-
on auf eine Weise inkorporiere, dass sie sich zwar manifestierten, ohne
aber »stattzufinden«: »[...] deconstruction comes about as something el-
se or other than deconstruction« (Ebd.) Dadurch kdme der Status der De-
konstruktion als »master narrative« in den Blick, aber dariiber hinaus
werde auch der Gegensatz zwischen »richtiger« und »unrichtiger« De-
konstruktion aufgeworfen und ad absurdum gefiihrt (ebd., 101ff) — wie
an dem obigen Beispiel gerade gezeigt.

Wie Trinh Symbolisierungsweisen des fremden Anderen so ins Spiel
bringt, dass die Wissensstrukturen westlich-rationaler Wissenschaften
dekonstruiert werden, dem méchte ich im Folgenden anhand dreier defi-
gurierender Strategien aus Trinhs poetisch-narrativem Repertoire nach-
gehen: dem Storytelling, wie es in Women, Native, Other thematisiert
wurde, dem negativen/leeren Raum des Films sowie dem Intervall. Im
anschlieBenden Unterkapitel soll die Frage im Vordergrund stehen, wie
der (nicht nur fiir Rapaport) schwer einzuordnende »Uberschuss«, der
mit »Metaphysischem« nur unzureichend beschrieben ist, als ethische
Haltung gelesen werden kann.

Woman, Native, Other (Trinh 1989) liest sich als ein sorgfiltig kom-
poniertes Buch iiber die Frage des Schreibens und der Konstruktion von
Wissen vom anderen Fremden. Eingefasst sind die Abschnitte in eine
Geschichte des Geschichten-Erzéhlens, die von der Formel »The Story
began long ago...« (ebd., 1) bis zur Forderung »The story must be told.
There must not be any lies.« im letzten Kapitel (IV. Grandma’s Story)
reicht. Diese Rahmengeschichte enthilt, wie das komplette Buch, meh-

378

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

rere Schichten: Zum einen wird eine Kritik an westlichen und speziell an
anthropologischen Wissensstrukturen formuliert, wobei u.a. die hierar-
chische Trennung von Fakten und Fiktion (»story/history«, ebd., 119f),
von Oralitit/Literalitit, sowie von Inhalt und Form im Strukturalismus
kritisch aufgegriffen wird. Dann enthélt das Buch eine Darstellung des
storytellings in afrikanischen und anderen Kulturen. Im Vordergrund
stehen weibliche »keepers and transmitters«, (ebd.121ff); die konstruie-
rende wie dekonstruierende Wirkungsweisen ihres Erzidhlens sowie de-
ren soziale Funktionen, die als diejenigen Aspekte gelesen werden kon-
nen, welche aus den kritisierten Wissensformen ausgeblendet wurden.
Eine weitere Ebene bildet die Suche nach einer (politischen) Sprechpo-
sition fiir women of color, welche die Essentialismus-Fallen umgeht. Ei-
ne solche scheint am Ende in der Beschreibung von der Aufnahme und
Umarbeitung von Traditionsfidden auf. SchlieBlich enthilt das Buch eine
Selbstreflexion des eigenen Erzéhlens sowie die Befragung von Wahr-
heitsanspriichen.

Die Anordnung fithrt zwar, dem klassischen rationalen Argument
folgend, von einer gegebenen Problemstellung (der Frage nach Mog-
lichkeiten und Hindernisse des Schreibens fiir Women of Color im ersten
Kapitel) tiber eine Kritik an vorherrschenden, anthroplogischen Be-
schreibungsformen (Kap. II) ebenso wie eine Kritik an einer Essentali-
sierung von Differenz auch im feministischen Kontext (Kap. III) zur
Frage nach moglichen Alternativen im letzten Kapitel. Das geschieht al-
lerdings nicht in einer streng linearen oder wissenschaftlich-formalen
Art und Weise. Stattdessen wechseln unterschiedliche Textformen ein-
ander ab, wie ethnografischer Bericht — der hier eher als ethnopoetisch
zu bezeichnen ist, da er sich dsthetischer Mittel bedient — , zitierte Ge-
dichte und Romanpassagen, Wissenschaftskritik und wissenschaftliche,
dekonstruktive oder politische Interpretationen.'®”

Die einfiihrende Rahmen-Erzéhlung beginnt mit einem Mythos oder
einer Art Urszene ménnlicher Weltaneignung: »The story never really
begins nor ends. [...]. One can date it back to the immemorial days when
a group of mighty men attributed to itself a central, dominating position
vis-a-vis other groups; overvalued its particularities and achievements
[...].« (Ebd., 1) Thr folgt die Beschreibung einer Szene, in der sich die
Bewohner eines ungenannten, afrikanisch anmutenden Dorfes (»a re-
mote village«, ebd.) zum Geschichten-Erzdhlen versammeln, sowie die
Beschreibung dieser nicht-linearen Erzidhlform. Schon dieser Einstieg ist

103 Hier lassen sich Parallelen zu der Schreibweise von Hélene Cixous fest-
stellen, die in Trinhs Texten mehrfach zitiert wird, ohne dass allerdings
ein biologisch fundiertes Korper-Schreiben {ibernommen wiirde, das
Trinh schon frith kritisierte (vgl. Trinh 1991, 119ff).

379

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

duflerst mehrdeutig. So lédsst er sich zunéchst als Gegenentwurf zu einer
wissenschaftlichen, als rationalistisch kritisierten und westlich-weiflen
Mainnern zugeschriebenen Représentationsweise lesen, der die Merk-
male sogenannter »oraler« Kultur favorisiert, wie z.B. das in der Dorf-
szene beschriebene Erzdhlen ohne festen Anfang und festes Ende; die
(scheinbare) Nicht-Zielgerichtetheit auf ein bestimmtes Thema, ein an-
deres Verstdndnis von Zeit und Ort u.a.m. Einer solchen Lesart folgte
Rapaport, wenn er von einer »nostalgic scene« spricht (1995, 102), die
einen »aboriginal or primordial rhythm« reflektiere, zu der Trinh selbst
eine »telepathische« Beziehung aufbaue. Dadurch erscheine sie selbst
letztlich als eine der mythischen storytellers, die sie beschreibt, ndmlich
in Gestalt einer (uramerikanischen) Thought Woman (ebd., 103).

Nahegelegt wird eine solche identifizierende Lesart auch durch die
von Katie King beschriebene Tendenz im feministischen Umfeld der
1970er/80er Jahre, »poems, storys, songs« zu favorisieren, also poeti-
sche Ausdrucksweisen, welche ihre Miindlichkeit betonten.. Unter ande-
rem waren mythische Ursprungsgeschichten beliebt, welche kritisch der
Schriftkultur die miindliche gegeniiberstellten (King 1994, 119). Die
Macht der Stimme wurde iiber ihre Verbindung zu »body, origin, mate-
rial priority« (ebd., 96) begriindet, also insgesamt iiber ihre physische
Prisenz, der zugesprochen wurde, die Grenze zwischen Innen und Au-
Ben, ebenso wie die zwischen Gesprochenem und Geschriebenem oder
die zwischen Kulturen zu tiberschreiten: »The poem (like the »story<
[...]) marks continuity across cultures as well as across the oral/written
distinction. [...] In discussions of oral poetry, the »song< and the >poemc
are usually interchangeable.« (ebd., 113). Gerade die zugesprochene Ei-
genschaft, transkulturelle Verkniipfungen herzustellen, sollte das Poeti-
sche zu einem hilfreichen politischen Instrument auch fiir Koalitionen
von unterschiedlichen »Bindestrich«-Communities in den USA werden
lassen (vgl. ebd.). Die kulturverdndernde Macht des Poetischen wurde
auch im Kontext des leshian feminism zu einer Leitparole.'” King
sprach zusammenfassend von einem yart-theoretical movement« (ebd.,
122), welches unterschiedliche Stromungen feministischer Ansétze er-
fasste und ihre Theorien beeinflusste.

In diese Bewegung lassen sich Trinhs Texte unschwer einordnen.
Allerdings durchbrechen sie auf vielfiltige Weise die von King beob-
achteten und als phonozentristisch kritisierten Idealisierungen und Es-
sentialisierungen der oralen Traditionen Afrikas bzw. der native amerci-
ans (King 1994, 108f). Eine solche Idealisierung erscheint als Gegenbe-

104 Eine Bewegung, die in besonderem Mafle mit dem Auftreten und den
Texten von Audre Lorde verbunden war (King 1994, 100f), vgl. auch
Kap. II1.2.

380

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

wegung zur akademischen Abwertung des Storytellings als illiterates,
der Schriftkultur unterlegenes Ausdrucksmittel traditoneller Kulturen.
Die Geschichte dieser Abwertung, ebenso wie unterschiedliche Arten
und Weisen des Storytellings werden in den einzelnen Kapiteln von Wo-
man, Native, Other thematisiert. Dies geschieht auf eine Weise, die zwar
unterschiedliche Elemente (wie z.B. Wiederholungen, Nichtlinearitit)
andeutet und auch aufnimmt, die aber dennoch nicht als eine einfache
Ubernahme »oraler« Strukturen gelten kann, noch als direkte Ge-
generzdhlung zu den kritisierten, logozentrischen Wissenschaftserzéh-
lungen, deren Prosa sich Trinh gleichfalls bedient. Trinh hat an unter-
schiedlichen Stellen deutlich gemacht, dass eine einfache Umwertung
von Differenzzuschreibungen allzu leicht in eine neue Festschreibung
und »Apartheidspolitik« umschlégt (vgl. ebd. 80ff), als dass sie eine
vielversprechende Strategie darstellen wiirde. Stattdessen eroffnet sie
selbst einen Raum fiir unterschiedliche, eigene wie fremde Formen —
hier des Erzdhlens —, die zugleich in einem Text auftreten und ihn auf
diese Weise von vorn herein offen halten.

In diesem Zusammenspiel erscheint die Anfangssequenz von Wo-
man, Native, Other in einem anderen Licht, ndmlich nicht als Versuch,
einen Mythos fortzuschreiben, sondern als Aufgreifen von unterschiedli-
chen Stereotypen, um, durch sie hindurch das eigene Anliegen zu arti-
kulieren. So ldsst sich die mythische Rede auch ironisch lesen — als Ein-
gestidndnis an ein nicht-erfiillbares Begehren, Urspriinge aufzukldren —,
wihrend die Dorfszene auch als Zitat einer stilisierten oralen Kultur er-
scheint,'® die zugleich aufgerufen und einer dekonstruktiven Auslegung
unterzogen wird:

»The story never stops beginning or ending. It appears headless and bottom-
less for it is built on differences. Its (in)finitude subverts every notion of com-
pleteness and its frame remains a non-totalizable one. The differences it brings
about are differences not only in structure, in the play of structures and of sur-
faces, also in timbre and in silence.« (Trinh 1989, 2)

Wie Rapaport zutreffend feststellte, ist hier das dekonstruktive Verfah-
ren »markiert« (Rapaport 1995, 103), und zwar tiber den Gebrauch ein-
schldgiger Termini (wie »Differenzen«, die eindeutige Sinnstrukturen

105 In dem einflussreichen Buch von Walter Ong Orality and Literacy
(1982) finden sich dhnliche Beschreibungen, wie bei Trinh: »[...] an oral
culture has no experience of a lengthy, epic-sizes or novel-size climatic
linear plot [...] The >things< that the action is supposed to start in the
middle of have never, except for brief passages, been ranged in a
chronological order to establish a »plot<.« (Ong 1982, 143).

381

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

und Rahmensetzungen »subvertieren«). Die nostalgische Szene erweist
sich so unversehens als eine postmoderne.'® An dieser Stelle zeigt sich
konkret, wie Trinh das Verhiltnis zwischen einer Modernitat/Originali-
tit, die der Dekonstruktion (zumindest in weiten Teilen der US-ameri-
kanischen Diskussion) zugesprochen wurde, und einem als traditionell
(oder »aboriginal«, Rapaport 1985, 103) markierten Wissen verkehrt,
und so die proklamierte Strategie einer »multicultural revision of know-
ledge« einlost (Trinh 1991, Klappentext).

Der Status, den die Dekonstruktion als Theoriegebdude in Trinhs
Text erhdlt, bleibt jedoch ungewiss, da auch der entsprechende Ab-
schnitt sich als Zitat lesen lieBe. Denn er wird sogleich durch ein weite-
res Zitat abgeldst, diesmal von Lao Tzu (Laotse): »As our elder, Lao
Tzu used to say, knowing ignorance is strength, ignoring knowledge is
sickness; if one is sick of sickness, then one is no longer sick.« (Ebd.)
Was sich als reflexiver Kommentar zum Problem von Oralitét/Literalitit
ebenso wie als metareflexiver Kommentar zu Trinhs eigenem Text lesen
lasst, nutzt Trinh an dieser Stelle, um ihr Anliegen zu formulieren, ndm-
lich kein Wissen zu produzieren, das ungebunden, kontextlos als Selbst-
zweck erscheint: »For a variation, I would say, knowledge for knowled-
ges’s sake is sickness« (Ebd.)

Wer hier sprechen mag, die auktoriale Stimme Trinhs oder eine als
Thought Woman maskierte, die zitierte Stimme Lao Tzus oder »der
Text« ist nicht einheitlich und nicht auf den ersten Blick ersichtlich.
Dies ldsst sich als Teil einer Strategie verstehen, die Trinh an anderer
Stelle (abgeleitet aus einer Fulani-Erzahlung) als »speaking to« be-
schrieb:

»Who speaks? What speaks? The question is implied and the function named,
but the individual never reigns, and the subject slips away without naturalizing
its voice. S/he who speaks, speaks to the tale as s/he begins telling and retell-
ing it. S/he does not speak about it. For, without a certain work of displace-
ment, »speaking about< only partakes in the conservation of systems of binary
opposition (subject/object; I/It; We/They) on which territorialized knowledge
depends. [...]

»Speaking to« the tale breaks the dualistic relation between subject and object
as the question »who speaks?< and the implication >it-speaks-by-itself-through-
mec< is also a way of foregrounding the anteriority of the tale to the teller, and
thereby the merging of the two through a speech-act. Truth is both a construct

106 Dass auch die Entgegensetzung von Einsichten in den dekonstruktiven
Charakter von Sprache und das Erzédhlen guter Geschichten keine not-
wendige ist, machte Trinh an anderer Stelle anhand einer didaktischen
Erzihlung der Fulani deutlich (Trinh 1991, 111).

382

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

and beyond it; the balance is played out as the narrator interrogates the truth-
fulness of the tale and provides multiple answers.« (Trinh 1991, 12)

Hier wird deutlich, dass es nicht darum geht, mythische Sprechpositio-
nen zu kreieren, welche ihre Autoritét in einem unbefragbaren long time
ago absichern, wie es oben in der Deutung Rapaports anklang. Sondern
Trinh betont auch auf diese Weise die Vorgingigkeit der Erzéhlung vor
dem Erzéhler, so dass dessen Position insgesamt relativiert erscheint:
Zwar geht es darum, im Dienste nicht der Wahrheit, wohl aber der
Wahrhaftigkeit (truthfulness) die eigene Position zu reflektieren und of-
fen zu legen, aber dies nicht, um sie erneut zu autorisieren, sondern um
sie zugunsten des Erzéhlten bedeutungslos werden zu lassen. »I am use-
less, useful« lautet Trinhs Formel dafiir (ebd., 13).

Im Kontext der Filmproduktion benannte Trinh die entsprechende
Haltung als »speaking nearby«, die eine ethische Grundhaltung im Ver-
héltnis zum anderen bezeichnet:

»[...] ein Sprechen, das sich nicht objektiviert, richtet sich nicht auf ein Objekt
so, als befénde es sich in Distanz zum sprechenden Subjekt oder als sei es ab-
wesend vom Sprecher. Ein Sprechen also, das sich selbst reflektiert und einem
Subjekt sehr nahe kommen kann, ohne es jedoch zu beanspruchen oder sich
seiner zu beméichtigen. Kurzum, ein Sprechen, das, sobald es abgeschlossen
ist, lediglich Momente eines Ubergangs aufweist, die wiederum weitere mog-
liche Momente eines Ubergangs erdffnen. So sehen die Formen der Indirekt-
heit aus, die von dem, der mit der poetischen Sprache in Einklang steht, gut
verstanden werden. Jedes Element, das in einem Film konstruiert wird, ver-
weist auf seine Umwelt, wihrend es gleichzeitig ein Eigenleben fiihrt. Es ist
dieses Eigenleben, das dann verloren geht, sobald man ein Wort, ein Bild oder
einen Klang als Gedankeninstrument einsetzt. Deshalb ist es eine groBe Her-
ausforderung, wenn jemand es vorzieht, nicht éiber, sondern in der Néihe von
etwas zu sprechen. — eben weil es sich im Grunde nicht einfach nur um einen
verbalen Kunstgriff oder eine Redewendung handelt. Das Ganze ist eine Le-
benseinstellung, ein Weg, um sich selbst in Relation zur Welt zu setzen. [...].
Dieser Herausforderung stelle ich mich immer wieder in jeder Arbeit, die ich
realisiere — sei sie nun filmischer oder schriftstellerischer Natur.« (1995a, 67f)

Das tibergreifende Ziel liegt fiir Trinh darin, Differenzen zu ermdogli-
chen, sie sichtbar und erfahrbar werden zu lassen.'"’ Wichtig fiir die ge-

107 Vgl. auch den Schluss von Woman, Native, Other: »Even if the telling
condemns her present life, what is more important, is to (re-)tell the
story as she thinks it should be told; in other words, to maintain the dif-
ference that allows (her) truth to live on. The difference.« (Trinh 1989,
149; Hervorhebung d.V).

383

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

nannten Uberginge sind poetische Riume, in denen sie in gewiinschter,
transformatorischer Weise geschehen konnen. »Poetisch« bezeichnet fiir
Trinh keinen #sthetischen Selbstzweck, sondern sie betonte zum einen
die selbstreflexive, anti-mythische Dimension von Sprache im Sinne von
Barthes (Trinh 1995a, 65f; vgl. Kap. IV.3.1) sowie zum anderen eine
Bedeutungsoffenheit, die ein Ansetzen an unterschiedlichen Stellen ei-
nes Textes (oder Films) ermoglicht.'® Solche Riume entstehen im Er-
zéihlen durch Briiche, Zwischenrdume, in denen Differenzen lesbar wer-
den. Vor diesem Hintergrund lassen sich auch die oben fiir Woman, Na-
tive, Other beschriebenen Briiche und Spriinge verstehen. Sie entstehen
durch die Verschachtelung unterschiedlicher Texte und Textsorten und
mogen dabei den Eindruck eines, wie Rapaport es nannte, »theoretical
slam dancing« (1995, 100) erzeugen. Wie schon auf den ersten Seiten
des Buches ersichtlich wird, lassen sich die Texte schwerlich zu-
sammenfassen, sondern erfordern ein close reading, welches die zahlrei-
chen Verbindungslinien verkniipft, die im Text, zwischen diesem und
anderen Texten als auch zwischen Inhalt und Form kunstvoll angelegt
sind. Dazu gehoéren neben den beschriebenen Strategien der Verschie-
bung auch solche der Entnennung, die sich auf vorherrschende Autori-
tatsformen richten. Sie konnen die Form einer Vervielféltigung anneh-
men, wie etwa in der Verdoppelung des sprechenden Ich zu »I/i (the plu-
ral, non-unitary subject« (Trinh 1989, 9), um die interne Differenz deut-
lich zu machen.'” Eine andere Form der Entnennung besteht in der Wei-
gerung, Namen zu nennen: Im Kapitel zur Anthropologie-Kritik werden
die Namen wissenschaftlicher Autoritdten, die Trinh zitiert, lediglich in
den Fuflnoten genannt, im Text selbst ist die Rede von »the Great Mas-
ter« (Trinh 1989, 57), »the modern anthropologist« (ebd., 62) u.a. Es
handelt sich hier also nicht um »Unwissenschaftlichkeit«, wie Rapaport
es bezeichnete, sondern um eine begriindete Strategie, wissenschaftliche
Autorisierungverfahren in Frage zu stellen (vgl. Trinh 1995b, 90f).
Damit l4sst sich Trinhs poetische Strategie als negativ bestimmen in
dem oben (in Kap. I1.5., zweiter Abschnitt) ausgefiihrten Sinne, dass sie
mittels einer inhaltlichen Negierung traditioneller Bedeutungsmuster auf

108 Vgl. Klspping 2006, 230. Entsprechend lesen sich auch ihre Interviews
und Texte als ein Patchwork-Gewebe aus Elementen, die an verschiede-
nen Stellen wiederholt und an den entsprechenden Gegenstand des Ge-
spriachs oder des Textes angepasst werden.

109 Relativierend heifit es dazu: »lts complexity can hardly be conveyed
through such typographic conventions as I, i, or I/i. [...] Whether I accept
it or not, the natures of I, i, you s/he, We, we, they, and wo/man con-
stantly overlap. They all display a necessary ambivalence, for the line di-
viding I and Not-I, us and them, or him and her is not (cannot) always
(be) as clear as we would like it to be.« (Trinh 1989, 94).

384

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

die Konstitutionsbedingung von Bedeutung verweist, die reflexiv er-
schlossen werden muss. Trinhs Text bietet viele Leerstellen im Sinne Is-
ers, die zu einer Pluralisierung moglicher Blickpunkte und damit zu ei-
ner Negierung automatisierter Verstehensformen fiihren, insbesondere,
was das Verhiltnis zwischen sprechendem/besprochenem Subjekt/Ob-
jekt betrifft. Zweifellos lassen sich hier viele neue Bedeutungsstringe
kntipfen, die zu einem »Programm« (des Dazwischen, der negativen
Strategie 0.4.) zusammengefiihrt werden konnen, das im Dienste der Ar-
tikulationsmoglichkeiten von Women of Color und anderen steht. Zu-
gleich jedoch steht die Notwendigkeit der Sinnhaftigkeit selbst in Frage,
zumindest die nach dem Vorbild westlichen Denkens, in dem, so Trinhs
Kritik, jedes Element tatsdchlich signifikant — und zwar in einer vorge-
gebenen Weise — sein soll.''® Sie beschrieb diesen Zwang zur Signi-
fizierung als Teil kolonialen Vorgehens:

»Auf der Suche nach der absoluten Bedeutung und nach Erkenntnis um der
Erkenntnis willen ist die schlimmste Bedeutung die Bedeutungslosigkeit. Eine
weille Missionarin in einem abgelegenen afrikanischen Dorf beschreibt ihre
Aufgabe mit folgenden, schlichten, aber iiberzeugenden Worten: >Wir sind
hier, um den Menschen dabei zu helfen, ihrem Leben einen Sinn zu geben.<«
(Trinh 1998, 323, zit.n. Klopping 2006, 165)

Dagegen setzte Trinh eine Strategie der Pluralisierung und Vervielfa-
chung von potenziellen Bedeutungsméglichkeiten (wie auch im vorigen
Unterkapitel beschrieben). Insofern es sich um Text handelt, steht zwar
nicht der Zeichencharakter als solcher in Frage (wie Menke fiir die ne-
gative Asthetik beschrieb, s.0.). Wohl aber wird die signifikative Funk-
tion der einzelnen Elemente im Text Trinhs unklar: Handelt es sich bei-
spielsweise bei den (hdufig auch kursiv hervorgehobenen) Zitaten Lao
Tzus und anderer um eine Mahnung zur (Selbst-)Reflexion, um ein Ar-
gument oder dienen sie zur Verschonerung des Textes bzw. erinnern sie
durch ihre poetische Gestaltung an die Materialitit des Textes, welche
die Inhalte in den Hintergrund treten ldsst? Sind die produzierten Briiche
tatsédchlich alle iiber sich hinaus bedeutungstragend? Diese und andere
Momente machen letztlich den selbstsubversiven Charakter der Texte
aus.

In Bezug auf ihre Filme sprach Trinh von der Notwendigkeit eines
»negativen Raums«:

110 Vgl. Klopping (2006) zu unterschiedlichen filmischen Strategien Trinhs,
den wissenden, »sehenden« Blick unmgglich zu machen (etwa durch ein
Spiel mit Licht und Dunkelheit, 173ff) und Objekte dem Blick zu entzie-
hen (wie den weiblichen Korper, 137ff).

385

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

»lch meine damit nicht den Bereich hinter dem gefilmten Subjekt oder das es
umgebende Feld, sondern eher den Raum, der sowohl die Komposition als
auch die Kadrierung moglich macht [...] Leere ist hier nicht einfach gegen-
sitzlich zu Fiille und Objektstatus; sie ist genau der Ort, der Formen und In-
halte méglich macht — und das heif3it auch untrennbar davon.« (1995b, 85f)

Trinh grenzte diesen Begriff des Negativen ab von dem der Abwesen-
heit, des Mangels, ebenso wie dem einer absoluten Leere.'"" Stattdessen
zog sie den Begriff der »radikalen Negativitit« vor: »Unter Negation
versteht man die zum Ausdruck gebrachte negative und dualistische
Lesart der Leere, wihrend radikale Negativitdt ein konstantes Hinterfra-
gen der festgefahrenen Reprisentationen zur Folge hat.« (Trinh 1995a,
73). Entsprechend dieser negativen Strategie beschrieb Trinh Formen
des Bedeutungsentzugs, die sie als »sprituelle Leere« bezeichnete,»der
es zu verdanken ist, daf eine stetige Erneuerung der M6glichkeiten statt-
findet« (1995a, 72). Damit erscheint Trinhs Negativititsbegriff zwischen
Leere und Vervielfachung von Bedeutung als kontinuierliche Bewegung
zweier gegensitzlicher Impulse, wobei der Entzug von Bedeutung zur
Ermoglichung neuer Bedeutungen wird so wie die Pluralitét solcher Be-
deutungen zu deren Entzug fiihrt. Negativitidt oder Leere bedeutet also
keinen Mangel, sondern Erméglichung. Hier kehren sich die Koordina-
ten der Mangel-Logik um: An die Stelle des Mangels (an Bedeutung)
tritt ein Zuviel (an Zuschreibungen); an die Stelle eines Tods durch Ent-
zug von Bedeutung tritt deren Erméglichung. An anderer Stelle betonte
Trinh die Notwendigkeit einer terndren Logik, um aus dem Paradox des
Entweder-Oder einer bindren Logik herauszukommen. In dieser Per-
spektive erscheint der Raum der Leere als ein Dritter Raum der Vermit-
tlung (Trinh 1991, 233, 235).

Eine andere Bezeichnung eines solcherart positiv verstandenen Leer-
raums, die sich an unterschiedichen Stellen in Trinhs Textgewebe findet,
ist das Intervall. Damit ist der Abstand bezeichnet, der u.a. durch ver-
schiebende Wiederholungen entsteht:

»Repetition sets up expectations and baffles them at both regular and irregular
intervals. It draws attention, not to the object, (word, image, or sound), but to
what lies between them. The element brought to visibility is precisely the in-
visibilty of the invisible realm, namely the vitality of intervals, the intensity of
the relation between creation and re-creation.« (Trinh 1991, 191)

111 Einen solchen Begriff der Leere habe Barthes in Bezug auf Asien ver-
wendet, so ihre Kritik (Trinh 1991, 209ff).

386

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

In spdteren Texten erfuhr die in einem musikalischen Verstdndnis be-
reits angelegte zeitliche Dimension des Intervalls eine Erweiterung.
Trinh brachte sie in Verbindung mit digitaler Technik, die sie in dem
Film The Fourth Dimension im Kontext der Kulturen Japans thematis-
ierte: »Rather than promoting a greater depth of field, as in the case of
film, digital technology offers the possibility to working intensely with
time and with the indefinite coexisting layers of past, present, and fu-
ture.« (2005a, 10). Trinh beschrieb die Wirkungsweise von digitaler
Technologie als ambivalent. Einerseits iibe sie, insbesondere in kom-
merzialisierter Gestalt, Zwinge aus, die eine »andere Art von Kolonis-
ierung« (a different kind of colonization, Trinh 2005¢c, 130) darstelle:
»Instead of colonizing by force territories exterior to our own, we are
now colonizing and beeing colonized through monitors and passwords
within our own territories.« (Ebd.) Andererseits sei sie aber auch ein
wirkungsvolles Werkzeug, das neue Moglichkeiten eréffne, Differenzen
zu reprasentieren und Grenzen zu verschieben. So lieBen sich mithilfe
digitaler Medien einzelne visuelle wie auditive Schichten des Films auf
eine neue Weise erfahrbar machen.''> Die oben beschriebenen Riume
der »Leere« wandelten sich in diesem Kontext zu Rdumen des »Still-
stands«:

»Velocity is stillness. Some viewers have spoken at length on such dynamics
and on what they see as unexpected moments of stillness in the midst of rapid
cuts and movements in The Fourth Dimension. Speed here is not opposed to
slowness, for it is in stillness, that one may be said to truly find speed. And
rather than merely going against speed, stillness contains speed and determines
its quality. Speed at its best in digital imaging is still speed. The speed of a
flower mind.« (Trinh 2005, 18)

Still speed wird zu einem dritten Reprisentationsraum fiir unterschiedli-
che Aspekte digitaler Technologie wie der Kultur Japans: Es charakteri-
siert sowohl das digitale Bild (»the constant movement of appearing and
vanishing that underlies its formation«, ebd., 3) als auch eine neue Reali-
tatserfahrung im digitalen Zeitalter, wie sie etwa mit dem Gebrauch des

112 »Rather than using digital technology to reinforce the domination of the
visual and the retina in cinema, one can certainly use it to propel image
making into other realms of the senses and awareness. Compositing in
multiple layers in one of the features in digital editing, whose inventive
potential is most appealing, not merely in the crafting of images, but
even more so in the designing of sound.« (Trinh 2005, 6). Wie Trinh die
Trennung der visuellen und der auditiven Ebene in ihren ersten beiden
Filmen im Dienste der Dekonstruktion von Authentizitit und Autoritét
einsetzt, hat K16pping beschrieben (2006, 11911, 171f¥).

387

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Internets verbunden ist (»to transport us, while stationary, at lightning-
speed across the globe«, Cockrell 2006), Stillness, oder slowness, soll
aber auch als Widerstandstrategie gegeniiber Kommerzialisierungs- und
Effizienzdogmen verstanden werden, wie sie im »age of infomania« zu-
ndhmen (Trinh 2005a, 11). So ist auch ihr eigener Film, The Fourth Di-
mension, als ein solcher Raum des Still Speed angelegt (ebd.). Auch ihre
fritheren Filme bezeichnete Trinh als »ode to slowness«, denen ein ande-
res Verstindnis von Film zugrundeliege: »film as time (rather than film
as movement)« (ebd., 13). SchlieSlich benennt still speed das Verhiltnis
von Tradition und Moderne in Japan. Hier entstiinden Zwischenrdume —
dritte (Zeit-)Rdume, oder auch »dritte Intervalle«:

»The pull between a so-called loss of reality and an excess of reality leads to
what Virilio terms the third interval, the interval of speed-light that is neither
temporal nor spatial. I call such interval »Women's Time, as possibly defining
Japan’s Time, a time in the film, >where in the heart of an insular culture, even
the mobile world of univsible narrators, of uneven times and odds rhythms
finds its place in the precise framing of daily activities.< (quoted from The
Fourth Dimension).« (Trinh 2005a, 10f)

Uber diese Darstellungsform bildet sich ein Feld von Beziehungen, das
sich zwischen differenten rdumlichen wie zeitlichen Elementen, zwi-
schen An- und Abwesenheiten, zwischen Sein und Nichtsein bildet. Kul-
tur, hier bezogen auf Japan, erscheint, ganz im postkolonialen Sinne, als
ein Gebilde aus Differenzen, die in je spezifischer Weise aufeinander-
treffen. Anhand eines weiteren Ausspruchs von Lao Tzu: »We work
with being, but nonbeing is what we use«, machte Trinh die Korrespon-
denzen und Koinzidenzen der postmodernen Kultur von heute deutlich:
»In today’s electronic space of computerized realities, the sage’s words
would fare quite well for one can hear in them all at once: the practical
voice of ancient wisdom, the dissenting voice of postcoloniality, and the
visionary voice of technology.« (2005a, 3)

Rhythmus — Ethik der Beziehungen

AbschlieBend zu diesem Kapitel mochte ich der Frage nach dem ethisch-
en Verstdndnis nachgehen, die mit Trinhs Konzept des Dritten Raums
verbunden ist, um es mit der ethischen Geste der Dekonstruktion in Ver-
bindung zu bringen. Dazu werde ich mich dann erneut der Lektiire Ra-
paports sowie Women, Native, Other und der Frage nach der Metaphysik
zuwenden.

388

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Was bei all den von Trinh entworfenen Raumen und Intervallen im
Vordergrund steht, sind Relationen — Beziehungen und Beziehungsge-
flechte, die Existenz- und Bedeutungsmdoglichkeiten erffnen. Das ldsst
sich als eine grundlegende ethische Haltung beschreiben, die im Dienste
der Erméglichung von Differenzen steht. Dies geschieht aber nur dann,
wenn sie nicht fixiert werden, sondern sich in Bewegung, oder wie es
bei Trinh heiflt, im »Rhythmus« artikulieren kénnen. Diese musikalische
Dimension, die sich auch in der Bedeutung des Intervalls wiederfin-
det,'”® durchzieht die Arbeiten Trinhs, wo sie sich u.a. durch Collagen,
Ellipsen, Konstrast von Text und Bild in den Biichern artikuliert; in den
Filmen tiber Geschwindigkeit und Art der Schnitte, asynchrone Bild-
und Tonfolgen u.a. (vgl. Klépping 2006). »Rhythmus« erscheint so als
Scharnier, tiber das sich Text- und Filmverfahren, dsthetisches und poli-
tisches Programm verschrénken:

»Relationships are not simply given. They are constantly in formation — un-
done and redone as in a net whose links are indefinite. And working on rela-
tionships is working with rhythm — the rhythm, for example, that determine
people’s daily interactions, the dynamics between sound and silence; or the
way an image, a voice, a music relates to one another and acts upon the view-
er’s reception of the film. Rhythm is a way of marking and framing relation-
ships. Through music, we learn to listen to our own biorhythm; to the language
of a people, the richness of silence; and hence to the vast thythm of life.«
(Trinh 2005a, 7)

Hier stellt sich die Frage, wie natlirlich oder tibernatiirlich (»metapyh-
sisch«), wie sozial oder transzendental der »vast rhythm of life« gedacht
ist sowie nach der Funktion solcher Elemente, die Trinh an anderer Stel-
le als »spirituell« bezeichnete (2005d, 176).

Rapaport stellte die These auf, die Einfithrung des Anderen in Trinhs
Texten erfolge in metaphysischer Gestalt und habe einen kritischen Ef-
fekt, denn er dekonstuiere die Dekonstruktion derart, dass »the overde-
termination of difference, and the underdevelopment of the Other« (Ra-
paport 1995, 100) deutlich werde. Unter Bezug auf die oben beschriebe-

113 »Fiir eine Charakterisierung des Intervalls bei Trinh ist nicht nur der Ef-
fekt der Offnung — von Bedeutungen, Bildern, Wahrnehmungen — ins
Prozessuale wichtig, sondern vor allem der Aspekt der Relationierung:
dass das Intervall verschiedene Elemente in Relation setzt, die ebenfalls
nicht statisch sind, sondern in Bewegung,« (Klopping 2006, 172). Wie
Klopping weiter ausfiihrte, ist Trinhs Intervallbegriff beeinflusst durch
ihre musikalischen Titigkeiten. Trinh betone vor allem diejenigen Ele-
mente des Intervalls, die sie in nicht-westlicher Musik vorfand, nimlich
die Offenheit von beweglichen Relationen (ebd., 218).

389

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

ne Dorfszene in Woman, Native, Other machte er in Trinhs Beschrei-
bung des Storytelling eine dem Erzéhlen unterliegende origindre Kraft
aus: »[...] an aboriginal or primordial rhythm that is continuous with the
generational cycles of the people themselves, for whom the gift of tel-
ling is quite literally prehistorical.« (Ebd., 102) Die »Gabe« des Erzih-
lens (gift of telling), die an einen urspriinglichen Rhythmus gebunden
sei, erscheint in der Deutung Rapaports also als das vorgéngige meta-
physische Element — er spricht auch von »spirit of the people« (ebd.) —
welches Trinh in ihren Text einschleuse. Metaphysisch erscheint die
Gabe nicht allein wegen ihres origindren Charakters, sondern auch in
Bezug auf die in ihr enthaltene sozial bindende und verbindende Kraft,
die Rapaport mit »call« bezeichnete, und die jenseits einer instrumenta-
lisierenden Vernunftordnung verortet wiirde, »a call for storytelling
which brings people together« (ebd., 102).

Das wirft weitere Fragen auf, namlich danach, wie »metaphysisch«
die Verwendung dieser Elemente in Trinhs Texten tatsdchlich ist und
inwieweit sich das von der Textpraxis Derridas unterscheidet — zumal
Rapaport selbst Ahnlichkeiten feststellte. So heiBt es weiter zu dem call:
»Not unlike Derrida’s characterisation of deconstruction in his »>Letter to
a Japanese Friendy, it is a reflexive performative that cannot be attribut-
ed to an ego or consciousness but resides in and as that part of a struc-
ture, which has the capability of instituting or inaugurating something
that resounds silently in the quietude of the villagers company.« (Rapa-
port 1995, 102).

Tatséchlich ist es ein Konzept von »non-individualistic subjectivi-
ty«, das Trinh an Derridas Dekonstruktion interessierte, wie sie an an-
derer Stelle angab (2005d, 145). Rapaports Lesart ist auch zuzustimmen,
wenn er die dekonstruierende Kraft betont, die ausgehend von der Lek-
tiire von Woman, Native, Other die metapyhsischen Anteile Derridas be-
fragen ldsst. Dies bietet sich bei der Bewegung der bedeutungsinaugu-
rierenden différance an, zu der sich bei Trinh Parallelen finden lassen,
die auch von Rapaport zitiert werden: »something is necessarily post-
poned, avoided, denied, and kept in abeyance. In the villagers silence,
she suggests, there is a tribute to how the event of speaking bears the
enigma of the unsaid or deferred.« (Ebd., 103) Wéhrend die Macht der
différance als Bewegung von Bruch und Verschiebung bei Derrida als
Grundbedingung von Représentation erscheint, fasst Rapaport die korre-
spondierende Bewegung der Dorfszene als »Ritsel«, als etwas, das im
Unnennbaren (zumindest fiir die Dorbewohner) verbleibe. — An die Al-
ternative einer nicht-metaphysischen Dekonstruktion im Storytelling
denkt Rapaport dagegen nicht.

390

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Deutlicher wird die Parallele, wenn man sich noch einmal Trinhs
Bestimmung der Leere vor Augen fiihrt (»sie ist genau der Ort, der For-
men und Inhalte moglich macht«, Trinh 1995b, 86). Ganz dhnlich lau-
tete Derridas Formel der différance als dasjenige, »was nominale Effekte
moglich« mache (Derrida 19881, 51) und, wie er hinzufiigte, »letztlich
ein metaphysischer Name« (ebd.) sei. Das heifit, das Metaphysisches
nicht als etwas bezeichnet werden kann, das der Dekonstruktion duf3er-
lich oder ihr Anderes sei.''* Sondern es erscheint als etwas, das aufgeru-
fen, bearbeitet, durchgestrichen und so auch neu inszeniert wird. Darti-
ber stellt sich die Frage nach dem metaphysischen Gehalt eines zweiten
Parallelbegriffs, den Rapaport einfiihrte, den des call. Wie in Kapitel 1.4
dieses Buches dargestellt, artikuliert sich Derridas ethische Haltung in
dem Konzept des »Ruf des Anderen«. Dieser konnte insofern »metaphy-
sisch« erscheinen, als er dem Symbolischen noch als unnennbar Anderes
vorausgeht, allerdings verweigert sich, wie gezeigt, dieses Konzept von
Verantwortung im Kontext der dekonstruktiven Bejahung auch noch
dieser Reifizierung. Rapaports Deutung der Dorfszene liest sich als me-
taphysisches Pendant, wenn er von einem ungenannten Zentrum des Sto-
rytellings spricht: »an origin that the villagers will never know, an arché
or ab-originality that is structurally inaccessible and, finally, not even
sought after.« (Ebd., 103) Es scheint sich um eine Art unbewusster Me-
taphysik zu handeln: »a metaphysics structured around an absent center
turns out to be more inoperative or unrealized than deconstruction might
lead us to suspect.« (Ebd.)

Dariiber er6ffnen sich nun aber auch ganz andere Lesarten von Ver-
antwortung bei Trinh. Denn die Texte entzichen sich eben jener Logik,
die Rapaport ihnen zu unterstellen sucht: Von einem »Ritsel«, von ei-
nem »abwesenden Bedeutungszentrum« oder einem undefinierbaren
»eall«, die jedes fiir sich einen Mangel implizieren (oder fiillen sollen),
ist gerade nicht die Rede. So erscheint die aufgeschobene Rede der
Dorfbewohner nicht als Zeichen einer unerfiillbaren Prisenz, also eines
empfundenen Mangels, sondern als eine indirekte, evokative Strategie
des Sprechens, die sich ihrer performativen Wirkungen auf eine be-
stimmte Weise sehr wohl bewusst ist.'” Was dabei im Vordergrund

114 Rapaports Lektiire endet denn auch damit, das er Trinhs Metaphysik be-
reits bei Derrida angelegt sah (Rapaport 1985, 113).

115 »Never does one open the discussion by coming right to the heart of the
matter. For the heart of the matter is always somewhere else than where
it supposed to be. To allow it to emerge, people approach it indirectly,
by postponing until it matures, by letting it come when it is ready to
come.« (Trinh 1989, 1).

391

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

steht, erscheint nicht als »abwesendes Zentrum«, sondern sind, erneut,
die Differenzen:

»The differences it brings about are differences not only in structure, in the
play of structures and of surfaces, but also in timbre and in silence. We — you
and me, she and he, we and they — we differ in the content of the words, in the
construction and weaving of sentences but most of us I feel, in the choice and
the mixing of utterances, the ethos, the tones, the paces, the cuts, the pauses.
The story circulates like a gift; an empty gift which anybody can lay claim to
by filling it to taste, yet can never truly possess. A gift built on multiplicity.
One that stays inexhaustible within its own limits. Its departures and arrivals.
Its quietness.« (1989, 2)

Statt von Metaphysischem ist hier die Rede von Sinnlichem und Sozia-
lem. Die Geschichte und ihre »Gabe« erscheint weniger auf einen myth-
ischen Ursprung bezogen, denn auf die Praktik ihrer Zirkulation als eine
genuin soziale Angelegenheit, die immer wieder neu stattfinden muss,
um nicht nur gegenwiértige Situationen repriasentieren zu konnen, son-
dern auch die eigene Geschichte zu bewahren: »|[...] storytelling, the ol-
dest form of building historical consciousness in community«, heiflit es
spéter im Text (ebd., 148). Bezieht man den strukturalistischen Bedeu-
tungsgehalt der »Gabe« und des »Tauschs« ein, die in diesem Zusam-
menhang mit aufgerufen wird, dann erscheint das Auftreten von weibli-
chen Erzéhlfiguren in Trinhs Text vielmehr als eine weitere dekonstruk-
tive Wendung denn als Re-Mythisierung. Denn in Trinhs Erzéhlung sind
es die Frauen als Erzihlerinnen, welche die Tradition und damit die Kul-
tur aufrechterhalten, indem sie Geschichten weitergeben und tauschen
(statt selbst getauscht zu werden, was in der strukturalen Anthropologie
nach Lévi-Strauss und Marcel Mauss Kultur begriindet) (vgl. 1989, ins-
bes. 121ff). Daraus ergibt sich eine grundlegend soziale Verpflichtung,
Tradition als Geschichte von Differenzen zu bewahren, die weitere Dif-
ferenzen ermoglichen, sofern es moglichst vielen gestattet ist, sie zu er-
zdhlen (»Tradition as on-going commitment, and in women’s own
terms, ebd. 149).

An die Stelle eines Rufs ungerichteter Herkunft — sei es des »Story-
tellings« oder »des Anderen« — tritt bei Trinh die in die Zukunft gerich-
tete Aufforderung »Tell it so that they can tell it« (ebd., 149), die als
zweifache politische Anweisung gelesen werden kann: Als Aufruf, eben
diese Geschichten zu erzdhlen und iiber Generationen die Moglichkeit
des Erzdhlens weiterzugeben (z.B. von GroBmutter zu Enkelin, vgl.
ebd.), aber auch im anthroplogischen Kontext als Forderung an die For-
schenden, ihren privilegierten Status aufzugeben bzw. in den Dienst des

392

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

allgemeinen Erzéhlflusses zu stellen, anstatt vorzugeben, im Namen ei-
ner eigentlichen Wahrheit der anderen Kultur zu sprechen, wie es im
grundlegenden Anspruch formuliert ist »tell it the way they tell it« (ebd.,
141). Als grundlegendes Kriterium fiir Geschichten eines kulturellen Zu-
sammenhangs soll Wahrheit durch Wahrhaftigkeit abgelost werden und
sich die dualistischen Positionen von Subjekt und Objekt des Sprechens
zugunsten eines allgemeinen Erzéhlens auflosen.

Im Dienste der Ermoglichung von Differenz konnen die Geschich-
ten, so ldsst sich aus Trinhs Differenz-Programm schlieen, neben anth-
ropologischen, dekonstruktiven, historischen, poetischen u.a. durchaus
auch magische oder metaphysische Elemente einschlieBen. Dann er-
scheint weniger interessant, wie »dekonstruktiv« oder »metaphysisch«
Trinh Texte nun seien, als vielmehr die Verfahren, mit denen die Grenz-
zichungen aufgegriffen werden. Denn diese zu befragen ist auch Trinhs
Anliegen in Bezug auf Spiritualitdt: »You can see a spiritual dimension
in all of my work. [...] What I am exploring is something more like spiri-
tuality in the margins. Resistance and spirituality: How do they go to-
gether? That is also very precarious ground to be walking on.« (Trinh
2005d, 176). Auch hier erscheint Spiritualitdt nicht losgelst vom sozi-
alen Kontext, noch als das Andere des Wissensdiskurses.

Zusammenfassend l4sst sich beobachten, dass Trinhs Raum des Drit-
ten — sei er als Raum der Leere, Still Speed, Intervall, Scenarios oder in
der Figur der Un/an/geeigneten Anderen gefasst — auf einer Form »posi-
tiver« Negativitdt beruht, die Relationalitit und Differenz als politsch-
ethische Verpflichtung der Reprisentation in den Vordergrund stellt,
ohne diese als feststehend vorauszusetzen. Sprache erscheint nicht nur in
Hinblick auf Kommunizierbares, sondern, im Sinne Benjamins, ebenso
sehr als »a symbol of the noncommunicable« (Trinh 1991, 7), oder, wie
Trinh auch schreibt, »The gift that circulates with non-closures offers no
security« (Ebd.) Bei all der Unsicherheit, die dekonstruktiven Verfahren
eigen ist, verfallen die Texte Trinhs jedoch nicht in eine melancholische
Haltung, wie sie an Mangel ebenso wie noch an die Kritik von Mangel-
strukturen gekniipft ist (auch unter dekonstruktivem Vorzeichen, wie
etwa bei Butler) oder betonen das »Scheitern« von Bedeutungsstiftung
(wie in Menkes dsthetischer Negativitdt). Stattdessen geht es um die Er-
moglichung, ohne jedoch eine messianisch-utopische Haltung einzu-
nehmen (wie bei Anzaldtia und teilweise auch bei Haraway).

Trinhs Ansatz der Relationalitdt weist Ankniipfungspunkte zu den Vor-
stellungen von Donna Haraway auf, insbesondere dort, wo sie im Zu-
sammenhang mit digitaler Technologie als indefinites »Netz« bezeichnet

werden (Trinh 2005a, 7). Mit ihrer auch positiven Einschédtzung von

393

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Hochtechnologien unterscheidet sich Trinh von anderen postkolonialen
Feministinnen, die ihr eher ablehnend gegeniiberstanden. Zwar geht
Trinh nicht so weit wie Haraway, Maschinen einen Akteursstatus zuzu-
schreiben oder sie als identititsstiftend anzuerkennen, befragte aber sehr
wohl auch die Grenzziehungen zwischen Mensch und Maschinen in den
unterschiedlichen Kulturen Japans und Europas (Trinh 2005b, 38).

Im Gegenzug berief sich Haraway auf unterschiedliche Figuren des
Dritten fiir ihr Cyborg-Konzept, u.a. auf Trinhs Figur der un/an/geeigne-
ten Anderen, aber auch auf Figuren wie Mestiza und Malinche aus dem
Kontext der Chicana-Bewegung und trug ebenfalls maBgeblich zur Ver-
breitung der Idee iiberlagerter Identitidten bei, ohne dass die Verbindung
zum Postkolonialismus bzw. Third World Feminismus stets angegeben
oder in der Rezeption priasent gewesen wire, wie Chela Sandoval (1995)
kritisierte. Auch hier entspann sich eine Geschichte von Aneignungen,
Enteignungen und Wiederaneignungen.''®

3. Cyborg-Erzdhlungen (Donna Haraway)

Haraway im Bauch des Monsters

Wihrend die feministische Community sich Mitte der 80er Jahre groB3-
tenteils noch tiber ihr Verhéltnis zu postmodernen, dekonstruktiven und
poststrukturalistischen Theoremen klar zu werden suchte, bewegte sich
Donna Haraway bereits mitten »im Bauch des lokalen/globalen Mons-
ters namens post-moderne Welt« (Haraway 1995b, 14). Im Cyborg Ma-
nifesto (Haraway 1991a),117 entwarf sie in einem fiir deutschsprachige
LeserInnen ebenso erfrischenden wie zuweilen unbekiimmerten Umgang
mit theoretischen Anleihen einen pasticheartigen Kosmos postmoderner
Welten, dem radikalfeministische Bewegungen, sozialistische und
Third-World-Women Feminismen ebenso Patin standen wie Baudrillards

116 Sie wird ausfiihrlich erzdhlt von Bandau (2004).

117 Das »Cyborg-Manifesto« kursierte in mehreren Versionen und hat eine
lange Vero6ffentlichungsgeschichte, in der immer wieder einzelne Parts
verdndert wurden: Zundchst wurde es 1985 verdffentlicht unter dem Ti-
tel »Manifesto for Cyborgs: Science, Technology, and Socialist Femi-
nism in the 1980s«; eine Vorgédngerversion erschien 1984 auf Deutsch:
»Lieber Kyborg als Géttin! Fiir eine sozialistisch-feministische Unter-
wanderung der Gentechnologie«; wiederabgedruckt in: Haraway 1995B.
Im Folgenden halte ich mich an die letzte autorisierte Version von 1991
im Sammelband »Simians, Cyborgs, and Women« (Haraway 1991a).

394

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Implosion der Systeme und Lyotards kybernetische »Informatisierung
der Gesellschaft« "'

Haraway prisentierte ihr »Manifesto« als »ironic political myth
faithful to feminism, socialism, and materialism« (1991a, 149). Das An-
liegen bestand darin, die Notwendigkeit eines politischen Eingreifens zu
Zeiten Reagans Krieg der Sterne und des Vormarschs der Rechten und
ithrer Werte der Moral Majority aufzuzeigen; es ging um eine Reformu-
lierung feministischer Grundlagen, die ein solches Eingreifen ermogli-
chen und daritiber hinaus um eine Suche nach neuen epistemologischen
Grundlagen, mit denen sich die Auswirkungen technowissenschaftlicher
Prozesse auf Gesellschaft und Natur, Sein und Wirklichkeit adéquat fas-
sen lieBen. Hier konnte keine Rede davon sein, postmodernen Einverlei-
bungen zu widerstehen, wie etwa Linda Hutcheon fiir feministische
Praktiken einforderte (1989, 168), um sie als schlagkriftige Instrumente
politischer Verdnderung zu bewahren. Fiir Haraway stellte genau dieses
kulturelle Feld die Moglichkeitsbedingungen von Praktiken und der Ge-
staltung eines sozialen Wechsels bereit, und zwar in der Verkniipfung
asthetischer und politisch-ethischer Strategien.

Eine solche Verkniipfung nahm Haraway programmatisch mit ihrem
Cyborg-Mythos vor, der sich ab Mitte der 80er Jahre zunéchst im anglo-
amerikanischen Raum groBer Beliebtheit erfreute und sich ab Mitte der
"90er Jahre auch zunehmend im deutschsprachigen Raum verbreitete.
Der/die Cyborg ist als Mythos vielschichtig konstruiert: er ist ein »ver-
dichtetes Bild« (»condensed image«, ebd., 150) unserer imaginédren und
materiellen Realitit und ein politisches Programm, er ist sowohl eine Al-
legorie eines feministischen Selbst als auch die Verkorperung des »Te-
los des westlichen Selbst« (ebd.); er ist eine dystopische Vision der Ap-
okalypse und eine utopische Figur wie aus einem feministischen Scien-
ce-Fiction.

Ahnlich wie die Texte Judith Butlers, wenn auch von einem ganz
anderen Ausgangspunkt, stellte Haraways Ansatz eine Art Tabubruch
dar, der nicht nur liebgewonnnene feministische Vorstellungen verab-
schiedete, wie das negative Bild einer patriarchalen, alles und jedes dem
rationalistischen Kalkiil unterwerfenden Technik, sondern auch ein Be-
freiungsversprechen in Hinblick auf neue Formen des Selbstentwurfs

118 Vgl. Lyotard 1986 und Baudrillard 1978, 77: »Heute dagegen taucht ei-
ne ganz andere Gewalt auf[...], die implosive Gewalt, die nicht mehr aus
der Ausweitung eines Systems resultiert, sondern aus seiner Séttigung
und Schrumpfung, dhnlich wie bei physikalischen Sternsystemen. Diese
Gewalt ist die Folge einer maBlosen Verdichtung des Sozialen, das den
Zustand eines liberausgesteuerten Systems erreicht hat, eines iiberlaste-
ten Netzes (des Wissens, der Information und der Macht) [..].«.

395

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

bot: Denn was mit der von Haraway propagierten Figur des Cyborgs ins
Spiel kam, das waren nicht mehr Aspekte — womdglich weiblich-mythi-
scher — Natur und Wesenhaftigkeit, sondern gestaltungsméchtiger Tech-
nik und Konstruktion und mit ihr die Vision einer »post-gender world«
(ebd., 150). Haraway bewegte sich damit in einem spannungsreichen
Feld, machte sie doch nicht nur auf die phantasmatischen Besetzungen
neuer Hochtechnologien aufmerksam, sondern bediente sich ihrer selbst
zur Propagierung politischer Selbstkonzepte.

In den USA war das Bild des Cyborgs nicht ganz so originell wie fiir
das deutsche Publikum, bot es dort doch bereits seit den 60er Jahren eine
anregende Vision. Ausgehend von Biokybernetik und militérischer For-
schung hielt der Cyborg Einzug in natur- wie sozialwissenschaftliche,
philosophische und literarische Diskurse (Luke 1996, 2f). Haraways
Versuch einer feministischen, sozialtheoretischen Aneignung rief eine
kritische Auseinandersetzung hervor, die sich vor diesem Hintergrund
denn auch weniger auf die Legitimitdt der Cyborg-Figur als solcher, als
vielmehr auf die politische Wirksamkeit einer Umdeutung im Sinne von
Haraways Mythos bezog.'"’ Die Rezeption des »Manifesto« ist geprigt
von einer Mischung aus Kritik und Faszination, die von Christina Cros-
by auf die spezifische Wirkung des Textes zuriickgefiihrt wird:

»The irony of the »Manifesto« is, I believe, the pleasure of the text, the pleas-
ure of the unexpected turn, of finding oneself elsewhere than expected, of see-
ing surprising openings where there seemed to be a dead end. For those read-
ers who have been active in socialist and feminists politics, there’s the pleas-
ure too, of the politically »incorrects, the break with solemnities of left politics
and the reductive dualisms which are all too familiar. The pleasures of this
texts are, as Haraway herself says, perverse, not only in the sense of being
turned away from what the Left has has taken to be right and true, and not just
in the sense of beeing stubbornly oppositional to the informatics of domina-
tion. >A Manifesto for Cyborgs« is also perverse in finding pleasure in pain, in
celebrating the death of the subject as the birth — or assembling — of the cy-
borg, a distinctly disturbing construct.« (Crosby 1989, 206f)

Das »Manifesto« war jedoch nicht nur politisch unkorrekt, insofern es
marxistisch-materialistische und feministische Ziele einer Gesellschafts-
verdnderung mit Mitteln der kritisierten »Postmoderne« bzw. den ihr
zugeordneten Wirkungen der Hochtechnologien zu erreichen suchte,
sondern auch akademisch unkorrekt: Haraways Texte iiberschreiten wis-

119 Siehe etwa die Kommentare von Christina Crosby (1989) und Mary Ann
Doane (1989), die dem Erstabdruck folgten (wiederaufgenommen und
zitiert nach: Elisabeth Weed (ed.) 1989, S. 205-214).

396

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

senschaftliche Disziplingrenzen, so dass sich Erkenntnisse der Biologie
wie der Literaturtheorie, der Kybernetik wie der Narratologie haufig un-
vermittelt nebeneinander befinden. Das fiir Natur- wie fiir Sozialwissen-
schaften ungewohnliche Schreibverfahren mochte dazu beigetragen ha-
ben, dass Haraway im Spektrum insbesondere der deutschsprachigen
Chronisten des Phidnomens der »Postmoderne« auffillig vernachlassigt
wurde.'?

Im deutschsprachigen Raum schien das Potenzial von Haraways Cy-
borg als mogliche grenziiberschreitende Gestalt erst nach der breiteren
Debatte um Konstruktivismus, Dekonstruktion und entsprechende Kor-
perkonzepte, wie sie durch die Texte Judith Butlers initiiert wurde, ab
Mitte der 90er Jahre sichtbar zu werden. Zudem waren erst ab diesem
Zeitpunkt auch die Texte Haraways auf Deutsch verfiigbar.'”' Wie auch
bei Butler war die Rezeption zunéchst stark polarisiert: Auf der einen
Seite wurde vehement Kritik an einer » Auflésung« des geschlechtlichen
Korpers, an seine Auslieferung an Techno-Phantasmen geiibt.'”? Auch
hier lésst sich, wie schon bei Butler, das Phdnomen einer Fehllektiire be-
obachten, die auf einer wortwortlichen Lesart von Selbst-Konstruktionen
beruht. Aktuelle Tendenzen in der Hochtechnologie-Forschung, damit
verbundene Phantasmen und subversiv gemeinte Gegendeutungen wur-
den darin in eins gesetzt.

Auf der anderen Seite fanden sich Aktivistinnen und Theoretikerin-
nen des Cyberfeminismus befliigelt, wie die Vielzahl von Projekten im
Netz zeigt, die sich auf Haraways Cyborg berufen.'”® Und nicht zuletzt
erhielt die Wissenschaftskritik — Haraways eigenes Wirkungsfeld — auch
im deutschsprachigen Raum neue Impulse.'**

Auch wenn die Provokation des Textes heute weniger in dem »poli-
tisch Inkorrekten« der 80 Jahre liegt, wie Christina Crosby es oben be-
schrieb, so bleibt weiterhin die Lust am Text und die Fragen nach der

120 Vgl. Kapitel 1.7; zu einem dhnlichen Ergebnis fiir die englischsprachige
Rezeption kommt auch Crewe 1997, 891f.

121 Haraway 1995a, 1995b. Die Herausgeberlnnen von »Die Neuerfindung
der Natur« (Haraway 1995a) stellen im Vorwort einen direkten Bezug zu
Butler her, indem Haraways Ansitze als Losungen fiir Probleme, die
sich aus der Diskussion um die Materie von Sex ergaben, prisentiert
werden. In diesem Sinn argumentiert auch Weber (1997).

122 Vgl. Singer (1996), implizit auch List (1997).

123 Davon zeugen zahllose cyberfeministische Web-Seiten, die weltweit ins
Internet gestellt werden. Siehe uiberblickshalber »Cyborg-Handbook«
(Gray (Hg.) 1995); fiir den deutschen/westeuropédische Raum die Ver6f-
fentlichungen von »Old Boys Network« (1997, 1999, 2001). Wenn auch
der Trend inzwischen abgeflaut ist, lassen sich immer noch Kunst- und
andere Projekte finden.

124 Vgl. Saupe 2002, Weber 2003.

397

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Moglichkeit und Wirksamkeit poetischer Konstruktionen, die sich aus
der Spannung der Figur ergeben. Diese Spannung liegt auch in der Brii-
ckenfunktion, die Haraways Texte zwischen ideologiekritischen — in ih-
ren Worten »sozialistisch-materialistischen« — Positionen und post-
strukturalistischen Verfahrensweisen ausiiben: Einerseits halten sie ei-
nen politisch-ethischen Anspruch aufrecht, der sich aus (sozialistisch,
radikalfeministisch wie durch Third-World-Feminism geprégter) Frau-
enbewegung speist, zum anderen stellte Haraway die dortigen Grund-
konzepte, allen voran das weibliche Erfahrungsubjekt, radikal in Frage.
Zusammengelesen ergibt sich ein recht »hybrides« Gebilde theoretischer
Modelle und politischer wie dsthetischer Programmatik, die sich weder
eindeutig einer Naturwissenschaftskritik, einer Feminismus-Kritik oder
einer Gesellschafts- und Kulturkritik zuordnen oder sich auf nur einen
dieser Aspekte reduzieren liess, was Kritik auf unterschiedlichen Ebenen
hervorrief.'* Speziell die Cyborg-Figur in ihrer Gleichzeitigkeit und
Widerspriichlichkeit als Utopie und Dystopie, als spielerisch gestaltete
Figur und ernsthafter Vorschlag einer Umformulierung des feministisch-
en Subjekts blieb umstritten, insbesondere was ihren Anspruch betrifft,
die kritisierten Denkmuster tatsichlich umzuwerten.'”® Denn worum es
an zentraler Stelle in den Texten Haraways geht, ist eine Umarbeitung
des Subjekt-Objekt-Dualismus, in dem einem autonom gedachten Sub-
jekt das ihm unterworfene Objekt (gefasst als »Natur«) gegeniibersteht.

Mit Butler, Foucault, Derrida und anderen teilt Haraway die Auffas-
sung Uber dualistisches Denken als ein Machtprinzip der Moderne, dem
sie ein anderes, hybrides bzw. netzférmiges, Denken entgegenstellt. Im
Unterschied zu Butler oder Derrida zielt Haraway nicht vorrangig auf
eine Dekonstruktion der Subjektposition, sondern widmet sich mit ihrer
Neuformulierung auch ausfiihrlich der Objektseite, die sie als ein eigen-
stindiges Moment aufwerten oder zumindest als ein negatives Moment
bewahren mochte.'?’

Wie, das heifit in erster Linie mit welchen rhetorischen Strategien
und Programmatiken Haraway das erreichen will, soll im Folgenden
ausschnittsweise dargestellt werden. Die Politik der Représentation er-
hilt in Texten Haraways zentrale Aufmerksamkeit und wird mithilfe ei-
ner Vielzahl von sprachtheoretischen, philosophischen und kulturwis-

125 Zur Kritik an fehlender gesellschaftstheoretischer Fundierung siehe Be-
cker-Schmidt (1998), kritisch dazu Saupe, die positiv von einer »gesell-
schaftspolitischen Techniktheorie« spricht (2002, 168); zur Diskussion
und zum erkenntnistheoretischen Potenzial von Haraways Naturbegriff
siche Weber (2003, 264fY).

126 Vgl. kritisch zur Ambivalenz Prins (1995), Brink (2004).

127 Vgl. Weber 1997, 2003.

398

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

senschaftlichen Ansitzen begriindet. Die folgende Darstellung kann nur
einige zentrale Momente herausgreifen, die das Textverstdndnis, semio-
tische und narrative Strategien sowie mogliche philosophisch-ethische
Implikationen etwas niher beleuchten sollen. Zum Versténdnis der Figur
des Cyborgs soll sie als »kiinstlicher Mythos« im Sinne von Roland Bar-
thes gelesen werden (Kap. 1V.3.2). Mit der Figur war eine Neubestim-
mung des erkennenden und handelnden Subjekts verbunden, die jedoch
in dieser Reprisentationsform epistemologisch wie politisch an ihre
Grenzen kam (Kap. IV.3.3). Uber Foucaults Begriff der »Technologien«
lasst sich Haraways Machtbegriff erhellen und »Figurierungstechnolo-
gien« beschreiben, die Umdeutungen vollziehen (Kap. 1V.3.4 und 5).
AbschlieBend soll die ethisch-politische Dimension von Haraways As-
thetik in Gestalt des Netzes vorgestellt werden.

Der Cyborg als kiinstlicher Mythos

Haraway stellt ihren »politischen Mythos« unter das Vorzeichen der Ir-
onie, die als rhetorische und politische Strategie vorgestellt wird, unver-
einbare Widerspriiche zusammenzuhalten, ohne sie auflosen zu miissen
(Haraway 1991a, 149). Haraway wendet sich an dieser Stelle explizit
gegen ein dialektisches Modell der Reprisentation. Zur Erkldrung ihrer
narrativen Strategie auf einer semiotischen Ebene ist das Konzept des
»kiinstlichen Mythos« von Roland Barthes hilfreich. Ich werde es im
Folgenden als Lesemodell fiir Haraways Cyborg-Mythos nutzen, weil es
die in der Rezeption beschriebenen Irritationen und die Schreibstrategie
Haraways kliren hilft.'*®

128 Haraways Cyborg-Mythos mit Barthes kiinstlichem Mythos zu lesen er-
scheint so naheliegend wie unterbeleuchtet. Zwar finden sich im Zusam-
menhang mit dem »Manifesto« durchaus Verweise auf Barthes, die al-
lerdings meines Wissens nach zumeist nicht weiter ausgefiihrt werden;
auch Haraway selbst geht in dem umfangreichen Interview »How like a
leaf« nicht auf eine entsprechende Frage ein (Haraway 2000, 92). Die
Untersuchungen von Hommrich (0.J.) und Lenoir (1994) beschrianken
sich darauf, Haraways Analyse technowissenschaftlicher Bild-
produktionen (z.B. in der Werbung) als »Mythen des Alltags« und damit
als ein tatsdchlich »kritisches« Unterfangen aufzuweisen. Eine weiter-
gehende Lesart des Cyborgs ALS kiinstlicher Mythos ist mir nicht be-
kannt (mit Ausnahme von Astrid Deuber-Mankowsky, die in ihrem Vor-
trag (in der Reihe »Im (Be)Griff des Bildes«, veranstaltet vom Zentrum
fiir feministische Studien der Universitdt Bremen und dem Kiinstlerhaus
Bremen im Wintersemester 2002/03) eine entsprechende Lesart kurz
vorstellte. Ob dies dadurch bedingt ist, dass Barthes Zeichenmodell im-
plizit vorausgesetzt oder, im Gegenteil, als zu abstrakt oder letztlich
nicht passend beurteilt wird oder aber schlicht als ideologiekritisches In-

399

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Das theorie-politische Anliegen Haraways lédsst sich im feministisch-
en Kontext der "80er Jahre, der Konstruktion einer wirkméchtigen
Sprechposition, verorten. Allerdings ging es Haraway nicht nur um eine
Position »fiir Frauen«, sondern um eine Reflexion dieser Voraussetzung
und um die Konstruktion einer kritischen Subjektposition fiir alle, die
sich bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen ausgesetzt fanden.
Denn Haraway zufolge hat seit dem zweiten Weltkrieg eine fundamenta-
le gesellschaftliche Umwilzung stattgefunden, die sich im Zuge der
Ausbreitung  systemisch/kybernetisch orientierter Hochtechnologien
vollzogen habe: »we are living through a moment from an organic, in-
dustrial society to a polymorphous, information system«, heifit es im
»Manifesto« (1991a, 161). Insbesondere die Informations- und Biotech-
nologien seien die entscheidenden »Werkzeuge« (»tools«, ebd. 164),
welche die Organisation des Wissens und die der Korper iibernehmen
und mit neuen Bedeutungen versehen. In der Kultur der Hochtechnolo-
gie finde ein Zerfall vormals giiltiger Entitdten (Organismen) statt und in
infolgedessen eine fortgesetzte Ausdifferenzierung. In diesem Prozess
seien entscheidende Dualismen in Frage gestellt worden oder bereits
»implodiert«, wie die Grenzen zwischen Mensch und Tier, zwischen
Organismus und Maschine und schlieBlich zwischen Physikalischem
und Nicht-Physikalischem, so dass die klassischen abendldndischen Ge-
geniiberstellungen von Natur und Kultur, Korper und Geist »ideolo-
gisch« destabilisiert seien (ebd., 151f, 163). Die Folge sei u.a. eine mas-
sive Ausdifferenzierung von Konzepten und Dingen, die, da sie im Zuge
der Neudefinition der Dinge unter dem Vorzeichen der Informationsein-
heit bzw. des Codes betrachtet wiirde, einem erhohten instrumentellen
Zugriff ausgesetzt seien (s. genauer iibernidchstes Unterkap.). Als Konse-
quenz befiirchtete Haraway den Verlust von Widerstandsméglichkeiten.

In der Figur des Cyborgs als Verbindung von Organischem und
Technischem, verkorpert sich diese Grenziiberschreitung, so dass sie bei
Haraway als Allegorie westlicher Verhéltnisse im ausgehenden 20. Jahr-
hundert, zundchst unter kulturpessimistischem Vorzeichen, erscheint.
Dariiber hinaus fungiert der Cyborg aber auch als Instrument zur Analy-
se dieser Verhdltnisse und zugleich zu deren Umwertung. Wenn sich
Grenzen verschieben, Gegensitze zusammentfallen und in Fusionen neue
Gestalten bilden, dann, so Haraways Plddoyer, gilt es, diese zu nutzen:

»The cyborg is a condensed image of both imagination and material reality,
the two joined centres structuring any possibility of historical transformation.
In the tradition of »Western« science and politics [...] the relation between or-

strument aus der Theorie-Mode gekommen ist, kann hier nicht weiter
verfolgt werden.

400

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

ganism and machine has been a border war. The stakes in the border war have
been the territories of production, reproduction, and imagination. This chapter
is an argument for pleasure in the confusion of boundaries and for responsi-
bility in their construction.« (Ebd., 150)

Mit dieser Zielrichtung konnte der/die Cyborg in Barthes Worten als ein
»kiinstlicher Mythos« verstanden werden, welcher sich im Mythos der
Hochtechnologien einnistet, dessen Ideologie als naive Anschauung aus-
stellt und ihn fiir eigene Zwecke entwendet.

Roland Barthes bestimmte in seiner Analyse der »Mythen des All-
tags« (Barthes 1991) den Mythos zeichentheoretisch als eine Aussage-
weise, welche eine ideologische Funktion ausiibe, indem sie Geschichte
in Natur verwandele. Das geschieht mittels einer Bedeutungs-Entlee-
rung, durch die ein Zeichen zu einer bloen Form wird, die mit mythi-
schen Bedeutungen aufgeladen wird. Im Effekt alternieren beide Bedeu-
tungsdimensionen so, dass falsche Analogiebeziehungen entstehen,
durch die eine semiotische Beziehung naturalisiert wird: »Der Mythos
wird als ein Faktensystem gelesen, wihrend er doch nur ein semiologi-
sches System darstellt.« (Ebd., 115) Dariiber erscheint die mythische
Aussage als Nachricht und Feststellung zugleich, sie hat »imperativen
und interpellatorischen Charakter« (ebd.). Da sich prinzipiell jeder Inhalt
in eine mythische Aussage verwandeln kann, 146t sich der Mythos selbst
nur im Aufweisen seiner Struktur auBler Kraft setzen. Eben dies ge-
schieht im »kiinstlichen Mythos«, indem eine dritte semiologische Kette
errichtet wird, welches seine eigene Macht ausiibt, ndmlich diejenige,
den ersten Mythos »als angeschaute Naivitit zu setzen« (ebd., 122). Der
kiinstliche Mythos eroffnet also strukturell die Moglichkeit, beide
Blickwinkel zugleich wie in einem Vexierbild einzunehmen.

Von dieser Ebene des kiinstlichen Cyborg-Mythos< aus wird im Ma-
nifesto der ideologische Charakter des Technoscience-Diskurses ausge-
stellt, indem das benannt wird, was als Phantasmatisches und was als
Reales Geltung erhalten soll. Ausgehend von dem wissenschaftlichen
Artefakt des Cyborgs, des kybernetischen Organismus’, wie er zuerst fiir
die Raumfahrt entwickelt werden sollte,'” zeigt Haraway die phantas-
matische Dimension im Diskurs der Kybernetik auf. Sie beruht auf zwei
Momenten, die zusammenwirken, ndmlich zum einen auf der Vor-

129 Im »Cyborg-Handbook« (Gray (Hg.) 1995) ist die Genese des Cyborgs
in der militdrischen Raumforschung der 1960er Jahre nachzulesen, wo er
als ein an extraterrestrische Bedingungen angepasster Organismus ent-
worfen wurde, mit dessen Hilfe eine Erforschung des Weltraums mog-
lich werden sollte, ungehindert von menschlich-korperlichen Be-
schréanktheiten.

401

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

stellung einer eindeutigen Codierung, die den Dingen selbst zuge-
schrieben wird — eine Form der Naturalisierung, wie sie z.B. im Diskurs
um das menschliche Genom beobachtet werden kann. Haraway analy-
sierte zahlreiche biotechnische Diskurse auf ihre Naturalisierungsverfah-
ren, in denen die Folgen experimenteller Untersuchungsverfahren zu na-
tiirlichen Ursachen erklirt wurden.'*

Zum anderen beschreibt Haraway einen Trend zur »Entmaterialisie-
rung«, mit der die abendlédndische Trennung zwischen Geist und Korper
eine neue Ebene erreicht habe. Haraway zitiert das im Kontext der
Raumfahrt vielfach reproduzierte Bild des einsamen Mannes in den
Weiten des Weltraums, der fiir Haraway die Verkorperung des Telos des
westlichen Selbst reprasentiert, »abstract individuation , an ultimate self
united at last from all dependency, a man in space« (ebd., 151; eine &hn-
liche Wirkung wird dem Bild der »allmichtigen Atombombe« zuge-
sprochen, vgl. ebd., 153). Eine Entmaterialisierung sicht sie ebenfalls im
Trend der Miniaturisierung wirksam werden, so habe sich die Idee des
reinen Geistes im Mikrochip verdinglicht (als »Information«). Die von
der Mikroelekronik gesteuerten elektromagnetischen Schwingungen er-
schienen volkommen »light and clean«, »cyborgs are ether, quintes-
sence« (ebd.) — mit ihnen verfliichtigten sich die zerstorerischen Auswir-
kungen der Leidtragenden, die nirgends anndhernd »fluid« seien, son-
dern materiell und opak (ebd.).

Was sich hier verfliichtigt, ist also das Reale. Genau das ist es, was
nach der Definition von Roland Barthes die Funktion des Mythos aus-
macht:»Die Funktion des Mythos besteht darin, das Reale zu entleeren,
er ist buchstdblich ein unablédssiges AusflieBen, ein Ausbluten, oder,
wenn man lieber will, ein Verfliichtigen, also eine spiirbare Abwesen-
heit.« (Barthes 1991, 131).

Die im Mythos der Hochtechnologien erzeugte Leerstelle des Realen
besetzen in Haraways kiinstlichem Mythos konkrete Cyborgs. Diese
sind, allgemein gesprochen, »we all«, denn: »By the late twentieth cen-
tury, our time, a mythic time, we are all chimeras, theorized and fabrica-
ted hybrids of machine and organism; in short, we are cyborgs.« (Ebd.,
150) »Wir« als reale Indidviduen, mit Herzschrittmachern und anderen
Prothesen, und moglicherweise »wir« als konstruiertes kollektives Sub-
jekt. Konkreter sind jedoch diejenigen »Cyborgs«, die in eine neue Oko-
nomie der Hausarbeit oder andere Produktionsweisen im technowissen-
schaftlichen Zeitalter eingespannt werden: die siidostasiatische Arbeite-

130 Im »Manifesto« insbesondere bezogen auf Medizin und Soziobiologie;
zu einer grundlegenden Kritik der experimentellen Naturwissenschaften
und der Genese ihrer vermeintlich objektiven Sicht auf Kosten der Ab-
trennung des Politisch-Sozialen siche ausfiihrlich Haraway 1997, 24ft.

402

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

rin, die Mikrochips verfertigt, Frauen und Ménner im Silicon Valley und
andere. Von dieser Perspektive aus erweist sich in Haraways Analyse
die (vorgeblich neutrale) Hochtechnologie als Herrschaftsinstrument,
welches Identitdten und ihre Positionen in Produktion und Reproduktion
vorschreibt (vgl. ebd. 166f).

Dem setzt Haraway ihren Mythos unter »sozialistischem, materialis-
tischem, feministischem« Vorzeichen entgegen. Der Cyborg-Mythos
wird nun, auf einer weiteren semiotischen Ebene, zur »Form« (zum Sig-
nifikanten), die einen neuen Inhalt (einen anderen Begriff) erhilt, und
zwar sowohl in Hinblick auf das Phantasmatische, Imaginédre, als auch
auf den Aspekt des Realen. Der Rahmen des imagindren Szenarios wird
beibehalten, aber inhaltlich verschoben: statt im Krieg der Sterne finden
wir uns nun im Universum feministischer Science Fiction wieder, das
von Hybriden, Chimiren, verriickten Géttinen, Menschen und Monstern
bevolkert wird. Sie erzdhlen neue Geschichten tiber mogliche Identitdten
in einer Post-Gender-Welt und iiber positive Aneignungsformen von
Technologien (ebd., 173ff). Nicht der reine Geist, sondern »dangerous
monster« sind es hier, »who help redefine the pleasures and politics of
embodiment and feminist writing.« (Ebd. 179). Es geht also um Selbst-
entwiirfe als politische Grundlage des Sprechens, um eine »Kodierung
des Selbst«, wofiir Haraway gerade in der Entwicklung der Technos-
cience »ironische Verbiindete« findet, die das westliche, autonom ge-
dachte Selbst bereits destabilisiert hitten. Aufgrund dieser Umcodierung
kommt es zur der irritierenden widerspriichlichen Spannung der Cyborg-
Figur, die sowohl als paranoide Dystopie, als auch als deren Kritik bzw.
als Utopie gelesen werden soll, und das gleichzeitig:

»From one perspective, a cyborg world is about the final imposition of a grid
of control on the planet, about the final abstraction embodied in a Star Wars
apocalypse waged in the name of defence, about the final appropriation of
women’s bodies in a masculinist orgy of war [...] From another perspective, a
cyborg world might be about lived social and bodily realities in which people
are not afraid of their joint kinship whith animals and machines, not afraid of
permanently partial identities and contradictory standpoints. The political
struggle is to see from both perspectives at once, because each reveals both
dominations and possibilities unimaginable from the other vantage point.«
(Haraway 1991a, 154)

Diese Strategie des Vexierbildes erinnert an den feministischen Ansatz
des double voiced discourse (vgl. Kap. II1.5) oder der »double vision«
(Prins 1995, 362), indem auch hier eine »kritische« und eine »positive«

403

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Perspektive (in der Terminologie de Lauretis, vgl.Kap. I11.7) eingefor-
dert wird.

Zusammenfassend lédsst sich der Cyborg auf einer ersten Ebene als
Verkorperung neuer technowissenschaftlicher Produkte verstehen, wel-
che die traditionellen Grenzziehungen — hier: die zwischen Organismus
und Maschine — iiberschreiten. In einer weiteren Bedeutung erscheint
der Cyborg bereits hier als Allegorie einer fundamentalen Verdnderung
kultureller und gesellschaftlicher Art (der »Sinn« bei Barthes). Auf einer
zweiten Ebene erscheint der Cyborg iiber das mit ihm verbundene Phan-
tasma (Idee der absoluten Codierung bzw. Abstraktion des autonomen
Selbst als »Motiv« bzw. mythische Bedeutung nach Barthes) als ideolo-
gisch bzw. als Mythos, welcher reale Kérper und die historische und so-
ziale Gebundenheit der Hochtechnologien zum Verschwinden bringt.
Dies wird von einer dritten Ebene aus erkennbar, nidmlich der eines
kiinstlichen Mythos, mit dem »konkrete« Cyborgs in den Blick kom-
men, deren Lebensbedingungen durch die Hochtechnologien und die mit
ihr einhergehende Machtform bestimmt werden. Die phantasmatische
wie die reale Dimension werden im kiinstlichen Mythos zur Form, die
mit »feministisch sozialistischen« Inhalten gefiillt wird.

Anders als bei Barthes geht in Haraways Umcodierung tendenziell
auch der Gegensatz zwischen Imagindrem und Realem ineinander iiber,
indem sich Fiktion als politische Handlungsanweisung (oder zumindest
mogliche Beschreibung von Realitdt) und Realitit als Konstruktion er-
weist. An dieser Stelle zeigt sich auch der Unterschied zu den erwéhnten
feministischen Strategien, insofern es Haraway um eine Uberlagerung
und Brechung von Perspektiven geht, nicht um eine Hierarchie bzw. ein-
deutige Abgrenzung. Auf diese Weise soll der Cyborg-Mythos als
Grundlage fiir eine andere Form von Theorie und von politischem Han-
deln dienen:

»There is no drive in cyborgs to produce total theory, but there is an intimate
experience of boundaries, their construction and deconstruction. There is a
myth system waiting to become a political language to ground one way of
looking at science and technology and challenging the informatics of domina-
tion — in order to act potently.« (Ebd., 181)

Damit findet eine Bewegung statt, die geradezu umgekehrt zu der myth-
isierenden Bewegung bei Barthes verlduft: Hier wird nicht etwas Ge-
wordenes zu etwas Gegebenem, sondern etwas Zukiinftiges soll sich
verwirklichen — der Mythos dréngt, Politik zu werden. Als Science-Fic-
tion ist der/die Cyborg eine Zukunftsfigur, die erst noch kollektiv kon-
struiert werden muss.

404

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Die Neuerfindung des postmodernen Subjekts

Das fiihrt zu der Frage, wodurch sich der feministische Cyborg konkret
auszeichnet. Als Alternative zu den in den 1980er Jahren in Frage pro-
blematisch gewordenen feministischen Subjektvorstellungen — sei es in
Gestalt des marxistisch orientierten Standpunktmodells oder des radikal-
feministischen unterworfenen Subjekts, die Haraway beide einer Kritik
unterzieht — bietet Haraway ihren feministischen Cyborg als eine Form
des Selbst an, die in einem kollektiven Prozess inhaltlich gefiillt werden
soll: »The cyborg is a kind of disassembled and reassembled, postmo-
dern collective and personal self. This is the self feminists must code.«
(Haraway 1991a, 163).

Haraways Cyborg-Positionen sind im Manifesto und in seiner Folge
zwar nicht einheitlich konzipiert, weisen aber doch einige programmati-
sche Leitlinien auf: Zum einen beruhen sie, wie Haraway sagt, nicht auf
freier Wahl: »we are constructed historically in places we don't choose.
Nobody chose to be a cyborg.« (Darnowsky 1991, 68). Eben dies gilt es
zum Ausgangspunkt fiir die Konstruktion eines situierten Standpunktes
zu machen, der sowohl Machthierarchien von innen heraus reflektiert,
als auch ein mogliches Anderswo — wenn nicht im AufBerhalb, so doch
am Rande — anvisiert. Der Cyborg-Standpunkt bezeichnet damit einen
Raum »zwischen standardisierten Technologien und lokaler Erfahrung,
bei dem man zwischen die Kategorien fillt, aber dennoch in Beziehung
zu ihnen bleibt« (Haraway 1996, 364). Damit handelt es sich zum ande-
ren um bestimmte Verkorperungen, an denen ihre Konstitutionsbeding-
ungen in dem umkdmpften Gebiet zwischen Organisch-Natiirlichem und
Technisch-Kulturellem ablesbar bleibt. Die Auflosung vormals giiltiger
Grenzziehungen bietet fiir Haraway nun auch die Chance fiir eine offe-
nere Form von Identitit, die aus vielfiltigen Uberlagerungen von Diffe-
renzen, Brechungen und Grenzverwischungen besteht. Damit werden
Cyborgs ingesamt als Hybride bestimmt: als materiell-semiotische We-
sen, deren Identitdten sich aus iiberlagernden und widerspriichlichen Re-
lationen zusammensetzen. Haraway tibernimmt hier explizit das Kon-
zept des postkolonialen Hybrids als »a kind of postmodernist identity
out of otherness, difference, and specificity« und speziell des Modells
politischer Identitét, wie Sandoval es mit dem »Oppositionellen Be-
wusstsein« entwarf (siche Kap. IV.2). An die Stelle der Ordnungsmuster
von Geschlecht, Rasse und Klasse sollen politische Strategien der Koali-
tionsbildung treten, die nicht mehr auf — ohnehin briichig gewordenen —
vorgefassten Identitéten beruhen, sondern auf » Affinitit« (1991a, 155).

Als ethischer Mafistab fiir Selbstkonstruktionen lassen sich also die
drei Prinzipien Situierung, Verkorperung und differentielle Relationali-

405

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

tit benennen. Das Grundprinzip der Standpunkttheorie, die soziale Situ-
ierung des sprechenden, handelnden Subjekts wird dabei nicht abgeldst,
sondern unter ein konstruktivistisches Vorzeichen gestellt."! Auf diese
Weise hat Haraway, so die Einschitzung von Susan Hekman, eine Vor-
reiterinnenrolle fiir ein »neues Paradigma« von Standpunkttheorien ein-
genommen, in dem weibliche Erfahrung nicht mehr Voraussetzung sei,
sondern als Konstrukt, als Effekt gelte (Hekman 1999, 48). Indem Ha-
raway die Grenze zwischen Fiktion und Realitét radikal in Frage gestellt
habe, sei der Wahrheitsanspruch relativiert worden. Eben diese Grenz-
ziehung legitimierte den Geltungsanspruch der fritheren Standpunkttheo-
rien, insofern diese eine wahrere Weltsicht beanspruchten. Zugleich gibt
Haraway einen Wahrheitsanspruch aber nicht auf, sondern stellt ihn im
Rahmen eines politischen Programms zur Verhandlung.132

Genau zwischen diesen Polen bleibt jedoch, insbesondere was die
Geschlechterdifferenz betrifft, eine Spannung offen: Die sexuelle Diffe-
renz bedeutet zwar keine Voraussetzung, sondern nur mehr eine soziale
Formierung unter anderen, so dass die Essentialismus-Falle umgangen
wird. — Diese hatte Haraway allerdings bereits mit dem weit stirkeren
Argument beseitigt, mit der Implosion der Dichotomien von Natur und
Kultur, Geist und Korper entfielen die Voraussetzungen, auf denen auch
die Geschlechterdifferenzierung beruht: Cyborgs, so schreibt sie, seien
»creatures in a post-gender world« (Haraway 1991a, 150). Dies hindert
Haraway jedoch nicht, das Sprechen im Namen von Frauen als rheto-
risch-politische Strategie der Selbstbehauptung einzusetzen oder einen
gemeinsamen Horizont als »Female Symbolic« zu skizzieren (Olson
1995, 56). Dieses Female Symbolic ist von zahlreichen Figuren bevél-
kert, die solche Existenzformen propagieren, welche nicht binér-hetero-
sexuell codiert sind und keinem Kohirenzideal oder anderen traditionell
privilegierten Subjektformen entsprechen: mehrgeschlechtliche Science-
Fiction-Wesen, Amoben und Farne zdhlen dazu. Praktisch scheint es

131 Zur Programmtik des »situierten Wissens« in den Naturwissenschaften
siche gleichnamigen Essay (Haraway 1991b).

132 Das grundlegende Problem stellt sich dabei nach Hekman folgenderma-
Ben dar: Es besteht nicht nur die Notwendigkeit der Absage an unhinter-
fragbar als Wahrheiten gesetzte Prinzipien, sondern es miissen auch Um-
gangsmoglichkeiten mit der Vervielfiltigung von Wahrheit gefunden
werden (Hekman 1999, 24). Die Haltung des Anti-Foundationalism, auf
die viele US-TheoretikerInnen auswichen, stellt hier auch keine Losung
dar: Wenn angenommen werde, dass Wahrheitssaussagen in sozialen
Konstruktionen dieser Wahrheit begriindet liegen, dann bilde der hege-
moniale »masculinist discourse« den letzten Grund, die Bedingungen fiir
Bedeutung wie zugleich Gegenstand der Veranderung (ebd., 121). Siehe
dazu mehr in Kap. IV.3. 4, 5.

406

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Haraway also nicht darum zu gehen, so eine mogliche Schlussfolgerung,
die Geschlechterdifferenz »aufzuheben«, sondern weibliche und ménnli-
che Existenzformen neu auszuloten — wobei die Leserlnnen Widersprii-
che in Kauf zu nehmen haben.

Problematischer wird es, wenn die theoretische Cyborg-Position
konkret gefiillt wird, wie es sich im »Manifesto« abzeichnete: Wahrend
Haraway sich dort explizit von der Form des revolutionéren Subjekts als
privilegiertem politischen Akteur verabschiedete, erscheint die »siidost-
asiatische Arbeiterin« als Inbegriff eines ebensolchen Subjekts. Noch
verheerender wirkte eine Visualisierungsstrategie, mit der jegliche Un-
bestimmtheit vereindeutigt wurde. Haraways Modell situierter und ver-
netzter Wissensproduktion wurde von der Malerin Lynn Randolph in ein
Bild umgesetzt, dass in keinem der Biicher Haraways fehlt. Haraway
kommentierte die Darstellung, die durch eine weibliche Figur im Zent-
rum einer geo-kosmischen Landschaft dominiert ist, folgendermafen:

»Das Gemilde kartographiert die Verkniipfung zwischen Kosmos, Tier,
Mensch, Maschine und Landschaft in ihren rekursiven, siderischen, knochi-
gen, elektronischen und geologischen Skeletten. Thre kombinatorische Logik
erscheint als verkorperte; die Theorie ist korperlich, die soziale Natur ist arti-
kuliert. [..] Das Gemilde zeigt viele solcher Organe [wie die stilisierten DIP-
Schalter auf der Brust der Figur, d.V.] der Berithrung und Vermittlung, aber
auch solche des Sehens. Indem sie den Blick der Betrachtenden erwidern, lie-
gen die Augen der Frau und der Katze im Mittelpunkt der Komposition. Hinter
der Cyborg-Gestalt erscheint das spiralenformige Skelett der Milchstral3e, un-
serer Galaxie, in drei unterschiedlichen graphischen Formen, die durch hoch-
technologische Apparate sichtbar gemacht werden konnen. [..] Die mathemati-
schen Formeln und die Formen sind wie logische Geriiste. Die Tastatur ist mit
dem Skelett des Planeten Erde verbunden [..].

Das ganze Gemilde wirkt wie eine Anleitung zum Meditieren, die grofe Kat-
ze ist einem Tiergeist dhnlich, vielleicht ist es ein weiler Tiger. Die Frau, eine
junge chinesische Studentin in den USA, stellt das Menschliche, das Univer-
selle, das Generische dar. Die »farbige Fraug, eine ganz besondere problemati-
sche, neue kollektive Identitit, ist voll des Widerhalls lokaler und globaler Ge-
spriche. In diesem Gemalde verkorpert sie die immer noch widerspriichlichen,
gleichzeitigen Statusformen der Frau: Person aus der »>Dritten Welt«, Mensch,
Organismus, Kommunikationstechnologie, Mathematikerin, Schriftstellerin,
Arbeiterin, Ingenieurin, Wissenschaftlerin, geistige Fithrerin, Liebhaberin der
Erde. Dies ist die Art des »symbolischen Handelns¢, die transnationale Femi-
nismen lesbar gemacht haben.« (Haraway 1995b, 79f)

Das Programm des Cyborgs findet sich hier unmittelbar inhaltlich ad-
diert. Von einer perspektivischen Beugung, wie Haraway es programma-

407

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

tisch als differentielle Perspektive vertritt (1995b, 21) kann keine Rede
sein, stattdessen entsteht iiber die zentralperspektivische Anordnung ein
ideelles Gesamt-Subjekt zwischen Weltall und Erde, das genau diejeni-
gen Momente reinszeniert, gegen die Haraway programmatisch antritt:
Das Phantasma des ganzen Korpers wird gerade nicht aufgegeben, son-
dern um Aspekte des Technischen und Animalischen so erweitert, dass
eine radikalfeministische Version holistischer Subjektivitit entsteht —
anstatt den Objektivitdtsmythos zu brechen, wird er noch iiberboten. Die
Allegorisierung der Cyborg-Subjektposition findet zudem weiterhin am
weiblichen Korper statt. Wihrend sich dies in den Texten noch als Uber-
einanderblendung verschiedener Subjektpositionen interpretieren liefe,
von feministischen oder technowissenschaftlichen Zukunftsvisionen ei-
nerseits und spezifischen historischen Zuschreibungen andererseits, so
zielen Bild wie Bildbeschreibung auf eine Vereindeutigung: Beide Posi-
tionen fallen in der Figur der »chinesischen« Woman of Color zusam-
men, die nun einen transnationalen Feminismus allegorisiert. Wie schon
Sandoval kritisierte, feiert das universale feministische Subjekt hier sei-
ne Wiederkehr — diesmal in Gestalt derjenigen, welcher eine groftmogli-
che Anzahl von Differenzen unter den Bedingungen globaler Technisie-
rung zugeschrieben werden kann.'**

Auch wenn Haraway diese Stilisierung der Woman of Color spiter
zuriickgenommen hat (Olson 1995), so zeigt sich hier das grundlegende
Dilemma einer Représentationspolitik, die eine imaginir-imaginative
Dimension in Anspruch nimmt und zugleich eine normative Leitlinie be-
wahren will, um angemessene Zustandsbeschreibungen beziehungsweise
die Verpflichtung auf emanzipatorische Ziele sicherzustellen. Das ver-
storende Moment hybrider Grenzverwischungen zwischen Mensch und
Maschine — mit denen Haraway ja gerade eine Aufldsung tradierter Sub-
jektformationen verband — zeigt sich in der Personifikation des Cyborgs
vers6hnt: symbolisch als real existierende Woman of Color und fiktiv-
narrativ als feministisch gewendete Metapher."** Im Rahmen des kiinst-

133 Sandoval 1995, 414. Im Manifest wird die Privilegierung der Women of
Color in der Position eines neuen revolutiondren Subjekts eindeutig da-
mit begriindet, dass sich hier die Unterdriickungsmomente transnatio-
naler Kapitalisierung und Technisierung akkumulieren (Haraway 1991a,
166f, 173f ). Dass es sich bei einer solchen Stilisierung um eine Ideali-
sierung handelt, welche die Problematik der gegebenen Sprechmoglich-
keiten ignoriert, hat Spivak (1988) anhand der Position der Subalternen
deutlich gemacht.

134 Haraway selbst stimmt einer solchen Lesart des Bildes als Literalisier-
ung nicht zu, sondern beschrieb es als Ausdruck eines »metaphoric rea-
lism«, mit dem sie der Figiirlichkeit als solcher einen »realistischen«
Charakter zuspricht (Haraway 2000, 122).

408

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

lichen Mythos heil3it das, dass die Wirkungsweise des Mythos, wie Bar-
thes sie als ein Changieren der Bedeutung mit hoher Vereinnahmungs-
kraft beschreibt, auch die Grenzen des kiinstlichen Mythos bei Haraway
darstellt: Mythos (hier bezogen auf das feministische Subjekt und All-
machtszuschreibungen) und kiinstlicher Mythos drohen ununterscheid-
bar zu werden.

Auch eine entgegengesetzte Leseweise wird auf diese Weise provo-
ziert. So kritisierte Brink die Widerspriichlichkeit der Texte und gerade
das Fehlen eindeutiger, ethisch-normativer Vorgaben, so dass der Cy-
borg in seinem Bestreben, eine generelle Technikfeindlichkeit zu tiber-
winden, eben jene Entkorperungstendenzen aufweise, gegen die sich Ha-
raway programmatisch abgrenze. Geschuldet sei dies dem Verhaftetsein
von Haraway und anderen Autorlnnen an den kritisierten Elementen der
Moderne: »Da sie das Kritik- und Utopiepotential ihrer Theorien aber
vor allem ex negativo am Bild der kritisierten Moderne gewinnen, blei-
ben sie ihren Antipoden verhaftet [...] und geraten dabei in eine affirma-
tive Néhe zu einer technologischen Wirklichkeitsauffassung, die sie an
anderer Stelle kritisieren.« (Brink 2004, 201f).

Was hier zutage tritt, ldsst sich als das Vexierbild des Mythos be-
schreiben, in dem der »Sinn« (eines Zeichens, einer Aussage) und die
»Form«, die mit einem neuen »Begriff« (die mythische Aussage) gefullt
wird, alternieren. Dabei, so Barthes, »deformiert im Mythos der Begriff
den Sinn«, aber er »vernichtet« ihn nicht (Barthes 1991, 103). Das gilt
auch fiir den kiinstlichen Mythos: Beide Seiten der Bedeutung konnen
aktiviert werden, eine eindeutige Lesart ist gerade nicht zu haben. Inso-
fern sich der feministische Gegenentwurf der technologischen Cyborg-
Form bedient, bleiben dessen Inhalte der phantasmatischen Selbstiiber-
steigerung, der Entkorperung oder das Pathos technologischer Machbar-
keit prasent.

Letztlich kam der feministische Cyborg sowohl politisch wie epis-
temologisch an seine Grenzen. Dennoch hielt Haraway an dieser Figur
fest, erweiterte jedoch sowohl ihr epistemologisches wie ethisch-politi-
sches Konzept und ergénzte es um eine Vielzahl weiterer Figuren zu ei-
ner »Menagerie of Figurations«."® Das soll in den darauffolgenden Un-
terkapiteln anhand des Subjekt- und Machtmodells gezeigt werden.

135 Haraway 2000, 135f; siche dort auch ausfiihrlich zu Begriindung, wes-
halb Haraway an der Figur festhalt.

409

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Signifikationstechnologien I: Die Macht der Figurierung

Zum Hintergrund der bislang dargestellten Strategien mdchte ich mit-
hilfe von Foucaults Konzept der »Machttechnologie« etwas nédher auf
Haraways Représentationspolitik eingehen. Technologien fungieren bei
Foucault wie bei Haraway als allgegenwirtige Form der Macht, welche
die Gesellschaft in ihrer Verwertungslogik prigt. Uber strukturelle Ahn-
lichkeiten hinaus lédsst sich Haraways Konzept auch als die Materialisie-
rung von Foucaults Begriff verstehen, insofern sie ihn an konkrete Kon-
stellationen der Technowissenschaften bindet. Dabei findet eine Aktuali-
sierung statt, die moderne durch postmoderne Bedingungen ersetzen
will."*®

Haraway ldautete im Cyborg Manifesto den postmodern turn fir das
Feld radialfeministischer-sozialistischer Theorien ein, und zwar explizit
gegen Foucaults Episteme der Moderne:

»The old dominations of white capitalist patriarchy seem nostalgically inno-
cent now: they normalized heterogenity, into man and woman, white and
black, for example. »Advanced capitalism« and postmodernism release hetero-
geneity without a norm, and we are flattened, without subjectivity, which re-
quires depth [...]. It is time to write The Death of the Clinic. The clinic’s meth-
ods required bodies and works; we have texts and surfaces. Our dominations
don’t work by medicalization and normalization any more; they work by net-
working, communications redesign, stress management. Normalization gives
way to automation, utter redundancy. (Haraway 1991a 245, Fulin. 4)

Postmodern fungiert hier lediglich als ein Hinweis auf grundlegende so-
zio-kulturelle Verdnderungen, die im Zuge einer grundlegenden Techni-
sierung der Gesellschaft stattgefunden haben, fiir die Haraway jedoch
den Namen Technoscience vorzieht (Haraway 1996, 365). Im Unter-
schied zu Foucault nimmt Haraway einen fundamentalen Bruch fiir die
zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts an, der auf die Verschmelzung von
Naturwissenschaft und Technik unter spétkapitalistischen Bedingungen
zurlickzufithren ist. Foucaults Ordnungsmuster der Moderne — Leben,
Arbeit, Sprache (vgl. Kap. IL5. erster Abschn.) —haben sich demnach zu
einem technowissenschaflichen Komplex aus Bio-Engineering, Robot-

136 Wie bei Foucault bleibt aber auch bei Haraway das gesellschaftliche
Machtgefiige eindimensional, es wird nicht ganz klar, was die Technos-
cience eigentlich ausmacht. Haraway spricht zwar von der Verschmel-
zung zumindest von Industrie und Wissenschaft; staatliche Institutionen
kommen jedoch — aufler im Hinweis auf Militdrforschung — nicht vor.
Siehe zu einer ausfithrlichen Auseinandersetzung mit diesem Begriff
Weber 2003, 270ff.

410

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Automation sowie Kommunikation und Information transformiert, die
nach dem Muster des »integrierten Schaltkreises« (Haraway 1991a) un-
trennbar verkoppelt sind. Entsprechend hat sich zwar nicht die strategi-
sche und produktive Qualitdt der Macht, wohl aber die Art und die Ziele
der Strategien verdndert: Sie wirken nicht mehr disziplinierend und
normalisierend auf das Individuum ein, das sie zugleich hervorbringen,
sondern sie produzieren neue Einheiten, die sie in das systemische
Netzwerk unter dem kybernetischen Vorzeichen von Kommunikations-
design und Stress-Management einspeisen.

Die neuen Einheiten, so Haraway, haben das organische Kohérenz-
ideal, das Foucault als Ziel und Zweck der Biomacht bestimmte, langst
hinter sich gelassen. Stattdessen formierten sich, wie Haraway im bio-
medizinischen Diskurs aufweist, neue Regulierungsmechanismen, die
bestimmen, was von nun an als Einheit zu gelten habe. Sie unterschei-
den sich von den organischen Einheiten, in denen sich bei Foucault die
Macht artikulierte: An die Stelle des sexualisierten Kindes, der hysteri-
sierten Frau oder des psychiatrisierten Perversen (Foucault 1983) tritt
etwa das »Immunsystem«, welches die Grenzziehung zwischen dem
Selbst und dem Fremden in einer militaristischen Terminologie redefi-
niert. Ebenfalls gehort dazu an zentraler Stelle das Gen, das, hypostasiert
zum Genom als die Generalkarte »des Menschen«, nicht nur das Wesen
des Menschen in Form einer abstrakten Kartierung neu definiert, son-
dern auch das Leben schlechthin (Haraway 1991c, 215f; 1997 131fY).
Haraway spricht von »Figurierungen« und fiihrt sie gern als Reihung
auf: »think of a small set of objects into which lives and worlds are built
— chip, gene, seed, database, bomb, race, brain, ecosystem« (Haraway
1997, 11). Diese Konzepte oder vielmehr »dense nodes« (ebd.) iiber-
nehmen bei Haraway die Funktion, die bei Foucault die Rede von Sexe
innehatte: Sie werden zur Subjektivierungstechnik und Schaltstelle zwi-
schen den Einzelnen und staatlich-wissenschaftlich-industriellen Institu-
tionen in der »Biopolitik postmoderner Korper«. Diese Korper werden
zudem zu paradoxen Gebilden, wenn zugleich das Kérperinnere um eine
Tiefendimension erweitert wird, als es auch in Form der Karte zu einer
neuen Benutzeroberfliche transformiert wird, zu einem codierten Text.
Die alten Koérpermarkierungen entlang des Geschlechts oder der »Ras-
se« weichen, so Haraways Schlussfolgerung, denen reiner Funktionalitét
zur Aufrechterhaltung des Systems (Haraway 1991c, 222f).

Aus Focuaults Physik der Macht, die sich iiber einen mechanischen
und rdumlichen Zugriff auf den Korper artikuliert (Foucault 1977) und
der Biomacht, die das Leben in einem Bereich von Wert und Nutzen or-
ganisiert (Foucault 1983), wird bei Haraway die Technobiomacht (Ha-

411

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

raway 1997, 12)."" Sie zeichnet sich ebenfalls durch eine rationalisti-
sche Verwertungslogik aus, die nun im kognitiv-konstruktivistischen
Gewande unter dem Zeichen der Kybernetik daher kommt. Die informa-
tionstechnische Logik dieser Machttechnologie identifiziert Haraway in
einer »schrankenlosen Differenzierung«: »all heterogeinity can be sub-
mitted to disassembly, reassembly, investment and change« (Haraway
1991a, 164).

Haraways Augenmerk gilt insbesondere den Praktiken der techno-
wissenschaftichen Visualisierungen und ihren Narrationen, in denen
Wissen zugleich konstituiert und naturalisiert wird. Generell, so Hara-
ways Kritik an der experimentellen Naturwissenschaft, begriindete diese
ihre Macht, Tatsachen zu schaffen, iiber die Ausblendung der Entste-
hungsbedingungen von Erkenntnis, also die Trennung des Politischen
vom Technischen. Dies geschieht tiber den Einsatz der von Foucault be-
schriebenen modernen Technologien, die in der Wissenschaftsforschung
auf die Bedingungen des Labors zugeschnitten wurden: materielle Tech-
nologien zur Produktion von Dingen, literarische Technologien, iiber
welche die Laborergebnisse in Narrationen wissenschaftlicher Wahrheit
gefasst werden, sowie soziale Technologien, in denen der Umgang zwi-
schen Forschenden, zwischen Subjekten und Objekten der Forschung
und ihren Wissenskonstruktionen geregelt wurde (Haraway 1996, 353f).
Mit der Durchsetzung neuer Bio- und Informationstechnologien ver-
schirft sich der Naturalisierungsprozess, so die Pointe von Haraways
Analyse, wenn der Abstand zwischen Konzept und Produkt, zwischen
Metapher und Sache, komplett zu schwinden scheint. Dies ist etwa der
Fall, wenn patentierte Laborméuse zugleich das Produkt von Technolo-
gie sind, als Technik der praktischen Forschung dienen und als Meta-
pher fiir ein optimalisiertes Leben eingesetzt werden. Haraway spricht
hier von einer »Fetischisierung durch Literalisierung«, durch den der
tropische, konstruierte Charakter verdeckt werde."”® Auch dem Diskurs
der Genom-Forschung weist sie einen entsprechenden Mechanismus
nach.'* Das Genom fungiert letztlich, so Haraway, »als Figur eines Er-
16sungsdramas, das die Erfiillung und Wiederherstellung der mensch-
lichen Natur verspricht« (Haraway 1996, 368). Also ein Mechanismus,
der sich dhnlich wie der Mythos im Sinne Barthes verhilt.

137 Vgl. zu den Machtbegriffen bei Foucault Kap. 11.5.

138 »[..] fetishes obscure the constitutive tropic nature of themselves and of
worlds. Fetishes literalize and so induce an elementary material and
cognitive error. Fetishes make things seem clear and under control.« Ha-
raway 1997, 136).

139 Zur Fetischisierung des Gens zum »life itself« Haraway 1997, 148, zum
Fetischcharakter der Karte ebd., 136.

412

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Das Erlosungsdrama stellt Haraway als Metanarrativ der Moderne
vor, das {iber einen speziellen konstruktivistischen Realismus agiert. Sie
bezieht sich dabei auf eine etwas dltere Stilistik von Erich Auerbach, der
in seiner kulturhistorischen Untersuchung eine spezifische Form des
christlichen Realismus ausgemacht hat. Diese zeichne sich durch einen
suggestiven Stil aus, der darauf dréngt, »dafl wir unser ganzes Leben in
die Welt des Erzéhlers einfligen« (Auerbach 1982, 18). Dadurch werde
eine Perspektive erzwungen, die teleologisch auf ein (auszudeutendes)
Ziel gerichtet und mit dem Anspruch von Objektivitit versehen sei. Rea-
listisches Erzdhlen vollzieht sich mimetisch, d.h. in diesem Kontext
nicht abbildend, sondern konstruierend, es ist als ein bestindiges Um-
deuten vorgefundener Elemente im Dienste der Einpassung an den vor-
gegebenen Rahmen gefasst. Dieser Begriff von Realismus passt sich
nahtlos in Haraways konstruktivistische Kritik naturalistisch-suggestiver
Technowissenschaft ein: »Secular salvation history depends on the
power of images and the temporality of ultimate threats and promises to
contain the heteroglossia and flux of events. This is the sense of time
and representation that I think informs technoscience in the United Sta-
tes.« (Haraway 1997, 10). Figuren sind demnach nicht nur Représentati-
onen, sondern sie sind performativ; insofern sie Positionen figurieren,
unter denen Subjekte und Objekte zur Existenz kommen, sind sie Akteu-
re der Anrufung im Sinne Althussers (Haraway 1997, 50f). Uber den
Einsatz von Figurationen als literalisierte Metaphern werden wortwort-
lich Welten kreiert:

»Figurations are performative images that can be inhabited. Verbal or visual,
figurations are condensed maps of whole worlds. In art, literature, and science,
my subject is the technology that turns body into story, and vice versa, pro-
ducting both what can count as real and the witness to that reality.« (Haraway
1997, 179)

Macht bemisst sich schlieBlich darin, »wessen Metapher Welten zu-
sammenfiihrt« (Haraway 1996, 365). Materielle, semiotische und soziale
Technologien gehen in Haraways Technoscience auf diese Weise eine
neue Verbindung ein. In Foucaults Terminologie der Macht konnte man
sagen, sie verschmelzen zur umfassenden Signifikations- und Kommuni-
kationstechnologie:

»The world-building alliances of humans and nonhumans in technoscience
shape subjects and objects, subjectivity and objectivity, action and passion, in-
side and outside in ways that enfeeble other modes of speaking about science

413

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

and technology. In short, technoscience is about wordly, materialized, signi-
fying and significant power.« (Haraway 1997, 51, Hervorh. hinzugefiigt )'*°

Vor diesem Hintergrund wird die Produktion von Wissen tiber die Welt,
insbesondere das (natur)wissenschaftliche Wissen, zum unmittelbar po-
litisch-dsthetischen Akt, fir den ethische MaBregeln gelten sollten:
»practices of making sciences are practices of making worlds and that is
the essence of the »political««, heiflt es in einem Interview (Olson 1995,
71).

Der technowissenschaftlichen Signifikations- oder Figurierungs-
macht erscheint prinzipiell nicht zu entkommen zu sein, da sie die Be-
dingungen festlegt, was als Wirklichkeit zéhlt. Sie funktioniert sowohl
als Subjektvierungstechnologie, welche die Einzelnen tiber ihre Anru-
fung zugleich bildet und unterwirft, als auch als Selbsttechnik, die Iden-
titdten bildet und ihre Grenzen absteckt. Damit bietet sie jedoch eben-
falls die Moglichkeit zur Gegen-Diskursivierung: »Es gibt keinen Aus-
weg aus den Geschichten,« schreibt Haraway, »aber es gibt viele Mog-
lichkeiten, eine Erzdhlung zu gestalten« (1996, 369). Haraways Subver-
sion technowissenschaftlicher Heilsgeschichten fordert die Konstruktion
von Positionen situierter Zeugenschaft ein, welche die tropische Ver-
fasstheit dessen aufweist, was sich als Wahrheit prasentiert und auf diese
Weise die Naturalisierungsverfahren auler Kraft setzt. Das bildet den
Hintergrund fiir die Konstruktion des feministischen Cyborgs, der ihre
Macht ebenfalls als Figurierung gewinnt, »a condensed image of both
imagination and material reality« (Haraway 1991a, 150), die der techno-
wissenschaftlichen Anrufung eine feministische gegeniiberstellt, die
nicht die Unterwerfung der Angerufenen, sondern lokales Empowerment
zum Ziel hat.

In ihrem spéteren Buch Modest Witness@Second  Millenium. Fem-
aleMan©Meets _OncoMouse (Haraway 1997) erscheinen die Merkmale
des Cyborgs neu figuriert. Sie werden, wie der Titel ankiindigt, auf meh-
rere Figuren und Positionen verteilt: Der »anspruchslose Zeuge« (mo-
dest witness) wird zur Erzdhlfigur der Wissenschaftserzahlungen, wo er
»Objektivitit« ablost, zugleich aber deren Geschichte bewahrt. »Frau-
Mann« (FemaleMan) ist Haraways Hauptfigur im narrativen Feld des
Feminismus, die an die Stelle von »Frau«, »Mann« oder »Subjekt« tritt
und ebenfalls fiir die Position des Modest Witness vorgesehen ist. Die
OncoMouse schlieBlich dient als Erzahlfigur in der Bio- und Gentechno-
logie, wo sie das neue Verhéltnis zwischen Natur und Kultur figuriert
(und damit auch als Synekdoche fiir »Technoscience« als Ganzes steht).

140 Zur Signfikationsmacht sieche auch Haraway 1997, 51; 119f.

414

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

In weiteren Texten, aber auch im Manifesto und ModestWitness, er-
scheinen weitere Figuren, wie z.B. die sich wandelnden Trickster-Ge-
stalten, die das Verhiltnis zwischen Subjekt und Objekt verunsichern,'*!
oder Gestalten aus (feministischen) Science Fiction, welche die Grenze
zwischen Realitdt und Fiktion in Frage stellen.

Neben dem Inhalt auf der Ebene der einzelnen Figuren geht es Hara-
way auch um die Umschrift der Struktur narrativer Felder, der »Syn-
tactics«, wie sie es in Modest Witness nennt. Dazu bedient sie sich nicht
nur narrativer, sondern auch semiotischer Theorien, die sie mit dem na-
turwissenschaftlichen Modell (bzw. auch der »Karte«) in Verbindung
bringt, um dieses ebenfalls fiir ihre Zwecke umzudeuten (vgl. 1997,
136). Haraway zielt damit auf eine Offenlegung und eine Reflexion ihrer
theoretischen »Visualisierungsinstrumente«, um sie vor jeder Unterstel-
lung von vermeintlicher Objektivitit und Neutralitit zu bewahren. Viel-
mehr fordert sie eine genaue Reflexion dieser Instrumente in Hinblick
auf die Folgen (Haraway 1991b). An die Stelle des kritisierten »god-
trick of seeing everything from nowhere« (ebd., 189) favorisiert Hara-
way die Ubereinanderblendung als »Diffraktion«, welche nicht vorgibt,
Wirklichkeit als Ganzes zu reflektieren, sondern Differenzen als Interfe-
renzen abzubilden in der Lage ist.'*

Zusammenfassend lassen sich Haraways Strategien der Umwertung
insofern als mimetisch im Sinne der beschriebenen feministischen Rep-
rasentationsstrategie (Kap. III. 8.) bezeichnen, als sie nach dem Muster
des kiinstlichen Mythos sich in einen vorgefundenen Diskurs einnisten,
dessen mythischen Charakter aufweisen und umwerten — und zwar so-
wohl auf inhaltlicher wie auf struktureller Ebene. Gegeniiber Barthes
Terminologie der Naturalisierung bevorzugt Haraway den Begriff der
Literalisierung und des Fetisch, mit dem sie nicht nur einzelne My-
theme, sondern ganze »networks of literalisms« im technowissenschaft-
lichen Diskurs aufweisen will. Es handelt sich demnach also um ein sys-
tematisch angewandtes Vorgehen, das iiber eine buchstébliche Lesart
metaphorischer Konstrukte Fakten produziert (wie z.B. dem genetischen
»Programm«; Haraway 2000, 93).

Anders als in eher dekonstruktiv ausgerichteten Ansétzen (aber &hn-
lich wie etwa Weigel) behdlt Haraway die explizit ideologiekritische Di-

141 Wie z.B. Jesus und Sojourner Truth in Haraway 1995c¢, s.u..

142 Zunichst in »Monstrose Versprechen« (1995¢), dann wieder aufgenom-
men 1997: »What we need is to make a difference in material-semiotic
apparatuses, to diffract the rays of technoscience so that we get more
promising interference patterns on the recording films of our lives and
bodies. Diffraction is an optical metaphor for the effort to make a differ-
ence in the world.« (16). Felski (1997) nahm den Begriff auf zur Neube-
stimmung des Differenzgedankens.

415

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

mension von Barthes Modell bei, was, wie oben ausgefiihrt, die kiinstli-
che Mythen nicht davor bewahrt, sich den kritisierten Techno-Mythen
anzugleichen.

Signifikationstechnologien II:
Transcodierung und Verschiebung

Gerade aus ideologiekritischer Richtung wurde kritisiert, dass Haraways
Umgang mit Dualismen zu kurz greife, indem sie diese lediglich gegen-
iiberstelle, aber nicht auf eine gemeinsame (soziale) Ursache hin analy-
siere (vgl. Becker-Schmidt 1998, 116ff). Doane (1989) formulierte die
Vermutung, dass Haraway Dualismen, die sich auf theoretischer Ebene
zu Aporien entwickelten, die sich in der sozialen Realitét nicht l6sen lie-
Ben, lediglich auf die Ebene des Imaginér-Fiktionalen verschoben habe
(also, so lieBe sich in Barthes Worten reformulieren, anstatt das Phan-
tasma des Technomythos im kiinstlichen Mythos anhand von Realitédten
aufzuweisen, wird es um neue Phantasmen verlangert). Tatséchlich be-
steht eine von Haraways Représentationsstrategien darin, Dualismen un-
verbunden gegeniiberzustellen, beispielsweise im »Manifesto«, um die

neue Qualitit der Technoscience zu demonstrieren:

»Representation

Bourgeois novel

Organism

Depth, integrity

Heat

Biology as a clinical practice
Physiology

Small Group

Perfection

Eugenics

Decadence, Magic Mountain
Hygiene

Microbiology, tuberculosis
Organic division of labour
Functional specialisation
Reproduction

Organic sexe role specialisation
Biological determinism
Community ecology

Racial chain of beeing
Scientific Managment in home/ Factory
Family/Market/Factory

416

httpsi/idol.

Simulation

Science fiction, postmodernism
Biotic component

Surface, boundary

Noise

Biology as inscription
Communications engineering
Subsystem

Optimization

Population Control

Obsolence, Future Shock

Stress Management

Immunology, AIDS

Ergonomics/ cybernetics of labour
Modular construction

Replication

Optimal genetic strategies
Evolutionary inertia, constraints
Ecosystem

Neo-Imperialism, United Nations
Global factory/ Electronic cottage
Women in the Integrated Circuit

- am 14.02.2026, 10:20:37.


https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Public/Private Cyborg citizenship
Nature/Culture Fields of difference
Co-operation Communications enhancement
Freud Lacan

Sex Genetic engineering

Labour Robotics

Mind Artificial Intelligence

Second World War Star Wars

White Capitalist Patriarchy Information of Domination.«

(Haraway 1991a, 161f)

Was auf den ersten Blick wie eine Wiederholung der kritisierten dualis-
tischen Struktur aussieht, begriindet Haraway als eine Strategie der Ent-
naturalisierung: Dadurch, dass die rechte Seite offensichtlich keine »na-
tirlichen« Elemente enthalte, sondern technowissenschaftliche »Arte-
fakte« bzw. kulturelle Phdnomene, wiirden auch die Begriffe der gegen-
uberliegenden Seite als nicht-natiirliche erkennbar (1991a, 162). Auf
diese Weise sind sie nun tatséchlich noch nicht in klassischer Weise
»vermittelt«, wie Becker-Schmidt forderte, oder unmittelbar aufgelost.
Was Haraway hier vielmehr leistet, ist eine Beschreibung kulturellen
Wandels als ein Prozess der Transcodierung. Jonathan Crewe bestimmte
diesen Term als »a complex process of displacement, substitution, and
transposition from one genetic/discursive code to another. In this model,
the cultural >information< always being transmitted — culture as infor-
mation — is periodically transcribed, so to speak, from one general code-
language to another.« (Crewe 1997, 892). Um dem mehrfach beschrie-
benen Umstand zu entgehen, genau das zu wiederholen, was Haraway
kritisiert — hier die »Ubersetzung der Welt in ein Codierungsproblem« —
nimmt sie es zunichst auf, wodurch sich, so Crewe, der »two-culture-
gap between scientific/technological and cultural/humanistic understan-
dings of the world« (ebd, 893) einebne,'** also das, was unter »postmo-
dern« beschrieben wird: die Vereinnahmung der Kultur durch (informa-
tions-)technische Instrumentalisierung. Haraway wende sich jedoch ge-
gen die Vorstellungen von gréBeren Ganzheiten sowie gegen die Unili-
nearitdt der Transcodierung: Als kulturelle Phinomene verliefen sie
auch in umgekehrter Richtung, was sich z.B. an dem Einfluss der Ge-
schlechterhierarchie auf Wissensformierungen in der Biologie ablesen
lieBe (ebd., 854).

Haraway nutzt dieses Phidnomen fiir zielgerichtete Verschiebungen,
eben in Form sich gegeniiberliegender Spalten. Crewe liest sie als
»transcoding tables with each term in the right-hand column transcoding

143  Genau das kritisiert Weber, 2003, 272.

417

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

and historically displacing its counterpart in the left-hand column, ebd.
895). Auf diese Weise wiirden zwei kulturelle Texte erzeugt, einer der
Gegenwart und einer der Vergangenheit, der, wihrend er noch lesbar
bleibe, zunichst als disfunktional erscheine. Wichtig ist jedoch, dass der
Lektiireprozess zweiseitig wird: als »two-way-process in which displac-
ing right-hand terms at once absorb and retroactively redetermine the
message of the left-hand terms they displace« (ebd., 896). Damit ist der
Mechanismus beschrieben, wie der von Haraway intendierte Effekt der
Denaturalisierung erzielt wird.

Allerdings, so wire zu erginzen, funktioniert der Prozess auch um-
gekehrt: Die suggerierte Chronologie sowie die Aquivalenzbeziehung
der Begriffe wird, semiotisch gesprochen, durch die paradigmatische
Reihung in Frage gestellt: Nur auf den ersten Blick erscheinen die Kate-
gorien der einzelnen Zeilen substituierbar (dadurch ergében sich dann
Reihungen wie Representation — Bourgois novel — Organism etc. zur
Kennzeichnung der westlichen Kultur der Moderne, Simulation — Scien-
ce fiction, postmodernism — Biotic component zur Kennzeichnung der
»Postmoderne«). Aber dadurch, dass die Kategorien aus unterschied-
lichen Lebensbereichen stammen und nicht auf der gleichen Ebene an-
gesiedelt sind — z.B. bezieht sich Biology as a clinical practice/Biology
as inscription auf technowissenschaftliche Verfahren und Auswirkungen
in einer naturwissenschaftlichen Disziplin; Depth, integrity/Surface,
boundary hingegen auf erkenntnistheoretische Grundmuster — stellen
sich neue Beziehungen her bzw. werden die suggerierten in Frage ge-
stellt. So lieBe sich beispielsweise fragen, ob die genannten erkenntnis-
theoretischen Grundmuster tatséichlich auler Kraft gesetzt wurden, wenn
ja, inwieweit sich das mit Transformierungen innerhalb der Biologie
deckt etc. Durch den selbstsubversiven Effekt der syntagmatischen wie
paradigmatischen Anordnung wird die Stabilitit der einzelnen Begriffe
wie ihre Linearitit in Frage gestellt. Auf diese Weise entsteht genau das,
was Haraway als »Diffraktion« bezeichnete (s.0.): Ein uneindeutiges
Bild aus iibereinandergelegten Differenzen und Ahnlicheiten. In dieser
Perspektive erscheinen die Tabellen gerade nicht als Fortsetzung dualis-
tischer Représentationsstrategien, sondern als ihr Unterlaufen, auch
durch die Produktion von Leerstellen, die die Grundlage fiir Vexierbil-
der darstellen (s.u.).144

144  »In diesem Wechsel verwandeln sich die Segmente der Textperspektiven
in Kipp-Phénomene, da sie bald aus dem einen, bald aus dem anderen
Blickwinkel gewdrtigt werden konnen und so ihre jeweils verdeckten
Seiten freigeben, Die Leerstellen funktionieren daher als Sinninstruk-
tion, weil sei Beziehbarkeit und wechselseitige Auslegung der der Seg-
mente durch das Umspringen des Blickpunkts regeln.« (Iser 1984, 327)

418

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Die Uneindeutigkeit der Darstellung stellt Haraways Zustands- bzw.
Zukunftsbeschreibungen jedoch auch wieder in Frage. Handelt es sich
um eine gelungene Projektion miteinander konkurrierender postmoder-
ner »Megatrends«, wie Crewe schreibt (ebd., 897), oder aber um eine
simplifizierte Deutung gesellschaftlicher Verhiltnisse, wie Becker-
Schmidt kritisierte?'*® Auch hier sind wieder beide Lesarten moglich —
je nachdem, ob man die Mehrdeutigkeit der semiotischen Ketten in den
Vordergrund stellt oder aber Haraways Erlduterungen dazu wortwdortlich
liest."*®

In der Perspektive von Haraways Umdeutungspraktiken als Transco-
dierung erscheinen das zugrundegelegte Textverstindnis, aber auch das
Verstidndnis des Subjekts, weitestgehend als positiv. Crewe bescheinigt
Haraways Ansatz denn auch, ohne melancholischen Unterton aus-
zukommen. Im Unterschied zu anderen poststrukturalistischen Denkern
(wie Paul de Man), die »the heroic pathos of the deconstructor as a no-
madic or diasporic figure« generierten (Crewe 1997, 899), sei fiir Hara-
way der Eintritt in die Sprache, ins Symbolische, nicht mit einem Ver-
lust oder Mangel behaftet. Vielmehr, so Crewe, komme Haraways
Transcodierung ohne spezifische Bindungen, Verluste oder Repressio-
nen aus.

Das deckt sich mit dem Programm in Manifesto, die eine Welt jen-
seits des Freudschen Odipus und des symbolischen Gesetzes des Vaters
verspricht. Sprache, so lédsst sich zusammenfassen, bedeutet stattdessen
Ermoglichung, ndmlich die Moglichkeit, Welten zu entwerfen und tiber
neue imaginative Verbindungen auch andere Formen politischer Prakti-
ken herzustellen. Damit zielt sie nicht auf eine komplette Destabilisie-
rung oder Dekonstruktion von Bedeutungsmustern (wohl aber auf ihre
Verunsicherung durch Leerstellen, s.u.). Vor diesem Hintergrund bedeu-
tet denn auch die »Lust am Text«, die ich eingangs mit Crosby zitierte,
nicht, dass sich das Subjekt im Laufe der Lektiire verliert und iiber den
Text diffundiert, wenn man Roland Barthes (1974) so verstehen will,

145 So weist sie nach, dass Haraways These, dass die Arbeitsverhiltnisse
ununterscheidbar werden, die frither strikt getrennt waren (artikuliert in
den Gegensitzen »Scientific Managment in home/factory — Global fac-
tory/Electronic cottage«) die tatsichlichen Verhiltnisse in ihren Konti-
nuitdten und Unterschieden vereinfacht, Becker-Schmidt 1998, 118).

146 Um einem moglicherweise falschen Eindruck entgegenzuwirken: Hara-
way argumentiert nicht blo3 mithilfe der oben zitierten Tabelle, sondern
fithrt ihre Thesen auch aus oder verweist auf andere Unterrsuchungen.
So spielt etwa »Neo-Imperialism« auf Frederic Jamesons (1986) Charak-
terisierung der Postmoderne an. Mir geht es hier jedoch nicht um einzel-
ne inhaltliche Punkte, sondern um die generelle Form der Darstellung.

419

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

sondern vielleicht eher, dass es sich verschiebt und sich iiber neue Ver-
bindungen neu findet."*’

Auch der Status des Poetischen unterscheidet sich deutlich: Wéhrend
Barthes dem Poetischen eine besondere wahrheitsstiftende Rolle in Be-
zug auf die Darstellung von Welt zuspricht (im Gegensatz zum Mythi-
schen, Barthes 1991, 118f), zugleich aber auch vor einer Mythisierung
des Poetischen warnt, geht es Haraway mit dem Gebrauch von Meta-
phern und Figurierungen nicht um eine grofBere » Wahrheit«, sondern um
den Aufweis des tropischen Charakters jeglicher Konstruktion von Welt
(Haraway 1997, 131f), die immer »ideologisch« (oder »mythisch«) in
dem Sinn ist, dass sie nicht neutral sein kann, sondern motiviert ist. Pro-
blematisch wird es fiir sie erst dann, wenn das Metaphorische wortwort-
lich als Reales gesetzt wird. Ebenso geht es Haraway nicht um ein Aus-
spielen von »Text« versus »Subjekt«, sondern »Text« erscheint pragma-
tisch als Ermoglichungsform von Verbindungen — idealerweise im Sinne
des Hypertextes (»Making connections is the essence of hypertext«, Ha-
raway 1997, 126). Es kommt dann auf die Praktiken im Umgang mit
diesem Text an.

Uber das Verfahren der Transcodierung wird die Grenze zwischen
Asthetischem und Politischem nicht nur programmatisch, sondern auch
faktisch grundlegend in Frage gestellt, wie Crewe in Bezug auf den Sta-
tus von Science Fiction feststellt: »For Haraway, science fiction is thus
no aesthetic at all. It is that fiction engendered by the manipulation of
contemporary codes not marked oder segregated as aesthetic.« (Crewe
1997, 902).

Die dargestellten Verfahren der Transcodierung, der Refigurierung
oder des Kiinstlichen Mythos lassen sich als Strategien der Bedeutungs-
umwertung und Verschiebung zusammenfassen, die nicht allein auf den
Inhalt gerichtet sind, sondern auf die Art und Weise, wie Bedeutung her-
vorgebracht wird. Dabei handelt es sich weder um ein reines Tiefenmo-
dell, noch um eine rein sozialkonstruktivistische Strategie. (Darauf kom-
me ich in Kap. IV.4.2 zuriick). Haraway zielt vielmehr darauf ab, beide
zugunsten einer multidimensionalen Netzstruktur abzulosen. Wie dies
theoretisch und ethisch begriindet wird und welche Widerspriiche dabei
entstehen, soll im Folgenden néher betrachtet werden.

147 Zu Barthes »Die Lust am Text« siche Kapitel 1.5.2. Dort heifit es auch
etwas ritselhaft: »Der Text hat eine menschliche Form, er ist eine Figur,
ein Anagramm des Korpers? Ja, aber unseres erotischen Korpers. [...]
Die Lust am Text, das ist jener Moment, wo mein Korper seinen eigenen
Ideen folgt — denn mein Korper hat nicht dieselben Ideen wie ich.« (Bar-
thes 1974, 26). — Das wiire eine Haltung, die Haraway gefallen konnte.

420

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Ethische Praktiken des Netzes

Haraways diskursethisches Programm gewinnt seine Dringlichkeit dar-
aus, dass Techniken des Wissens die Spielraume des Wirklichen, und
damit auch der Einzelnen, begrenzen oder erweitern. Darin scheint sie
sich mit Focuault einig, aber im Unterschied zu Foucaults kaussallogi-
scher Welt der Maschine (in Foucault 1984a) (aber dhnlich wie in 1984)
bedient sich Haraway durchgingig des multidimensionalen Bildes des
Netzes. Das Netz, das sich aus den Relationen der beteiligten Akteure
im Konstruktionsprozess von Selbst und Welt bildet, visualisiert sowohl
die Form der Macht, des Wissens als auch die gelebter und »lebbarer«
Welten (Haraway 1991a, 180, vgl. auch 1997, 113).

Inspiriert durch die Praktiken, die im Labor beobachtet wurden, sind
in Haraways erkenntnistheoretischem Modell die unterschiedlichsten
Akteure im Konstruktionsprozess gleichwertig beteiligt: menschliche
wie nicht-menschliche, semiotisch-diskursive wie materielle. Hand-
lungsfahigkeit, Erkenntnis und Erfahrung sind hier keine Eigenschaften,
die bestimmten Akteuren, etwa menschlichen Subjekten, zugesprochen
werden, sondern ist die Fahigkeit, in einem gemeinsamen Lernprozess
Verbindungen herzustellen (Olson 1995, 65). Die einzelnen Figuren
werden als »Knoten« eines Netzwerks bestimmt, denen unabhingig von
humanistischen Kriterien der menschlichen Gestalt oder subjektiven In-
tentionen Handlungsfdhigkeit zukommt. Sie besteht darin, Relationen zu
kniipfen (oder zu verhindern), woriiber Bedeutung, und damit Wirklich-
keit, geschaffen wird. Die Subjekt/Objekt-Unterscheidung ist also zu-
gunsten des einheitlichen Akreur-Status aufgegeben.'*® An die Stelle in-
haltlich fixierter Seins-Bestimmungen von »Natur«, »Gesellschaft«,
»Subjekt« riicken strukturelle Netzwerke, die von Knotenpunkt zu Kno-
tenpunkt in ihrer strategischen Positivitit und Interdependenz zu be-
schreiben sind, wodurch sie sich wiederum verdndern.

Fiir die netzformige Produktion von Wissen, in der Verbindungs-
moglichkeiten und instabile Identitétspositionen gestaltet werden, ver-
wendete Haraway das Bild des Fadenspiels, des Cat’s Cradle: Figuren-
Muster aus Faden werden hier weiter- und zuriickgereicht, wobei sie
sich jedes Mal verdndern. Diese Form der Wissensgenerierung kann nun
wortlich als interaktive Handlungsweise verstanden werden, in der Mus-
ter weniger kontrolliert geschaffen werden, als sich faktisch herausbil-
den (Haraway 1997, 268; 1995d). Entscheidend bleibt hier jedoch, dass
die »semiotisch-materiellen Apparate der korperlichen Produktion« (Ha-

148 Die Rede ist auch von »Agentln« (1995b) und »Aktant«, womit ein
»Biindel von Handlungsfunktionen, keine AkteurInnen oder HeldInnen«
gemeint ist (Haraway 1995d, 142).

421

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

raway 1997, 16; 1991c, 208) als solche aufgewiesen werden, dass also
Techniken und Praktiken, welche experimentell zugleich Produkte wie
deren Bedeutungen erzeugen, in ihrem konstruierenden, phantasmati-
schen und zugleich wirklichkeitsstiftenden Charakter sichtbar bleiben.

Haraway bezieht sich mit dem Netzmodell auf Bruno Latour, der mit
der Actor-Network-Theory sowohl den als naturalistisch kritisierten Po-
sitivismus iiberwinden wollte als auch den als subjektivistisch kritisier-
ten Sozialkonstruktivismus.'*® Ausgehend von diesen Denkrichtungen,
ergidnzt um semiotische Grundkonzepte sowie einige Begrifflichkeiten
Foucaults, strebt Latour einen neuen Realismus in Gestalt einer »net-
work-like ontology« (Latour 1996, 370) an."*’ Dabei ging es ihm nicht
darum, hinter poststrukturalistische und dekonstruktive Einsichten in die
Bedeutung von Sprache und Reprisentation zuriickzufallen, sondern
diese weiterzuentwickeln, um nicht allein textuelle oder soziale Bewe-
gungen beschreiben zu konnen, sondern auch die der »Dinge« (»essen-
ces«, ebd.). Das Modell des mulitdimensionalen Netzes erscheint ihm
als das geeignete, Phdnomene aus einer positiven (»realen«), diskursiven
und sozialen Perspektive zugleich in den Blick zu nehmen, was zugleich
der Verwobenheit der Phinomene Rechnung trégt und ihrer Verfasstheit
entspricht (»Ist es unser Fehler, wenn die Netze gleichzeitig real wie die
Natur, erzdhlt wie der Diskurs, kollektiv wie die Gesellschaft sind?«, La-
tour 1995, 13f). Latour strebt ein rein positives Modell an, in dem nur
hybrid verfassten Knotenpunkte und ihre Verbindungen (»type, number
and topography of connections«, Latour 1996, 371) zéhlen. Auf diese
Weise soll jede dichotome Struktur (von Oberfldche/Tiefe, Micro/Mac-
rostruktur, oben/unten, Individuum/Masse, Struktur/Agency etc.) ver-
mieden werden. Aber auch das inbetween der Dekonstruktion gerét indi-
rekt in den Verdacht, lediglich die Liicken fiillen zu sollen, um wieder
zu einer Einheit zu gelangen (ebd., 370)."'!

Um jede Hierarchie in und durch die Beschreibung zu vermeiden, ist
zwar einerseits von der Multidimensionalitdt der einzelnen Netze die

149 Latour entwickelte die Netzwerktheorie zusammen mit Michel Callon
seit Ende der 1970er/Anfang der 80er Jahre; bekannt geworden ist er v.a.
mit seinem kontrovers diskutierten Buch »Science in Action« (1987).
Siehe ausfiihrlich zu Darstellung und Kritik Weber 2003, 79-95.

150 Latour bezieht sich in seinem Erlduterungstext (1996) u.a. auf die Ethno-
methodologie Garfinkels, auf die Semiotik Greimas< und Foucaults
Machtbegriff.

151 Damit erscheint auch den Konzepten des »dritten Raums« auf den ersten
Blick eine Absage erteilt. Andererseits erscheinen die Netze selbst als
solche Ridume, da sich in ihnen alles vermittelt — auf welche Weise
bleibt allerdings ungeklart. Sieche Weber 2003, 88f zur Kritik an der »u-
biquitdren Vermittlungsfunktion« des Netzes.

422

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Rede, die einzelnen Phidnomene liegen aber alle auf derselben Beschrei-
bungsebene: Menschen, Dingen, Metphern oder Theorien kommt der
gleiche Akteurs-Status zu. Begriindet wird das mit der semiotischen Be-
wegung, der alle Phianomene gleichermaf3en folgten, unabhéngig von der
traditionellen Unterscheidung zwischen »Reprisentation« und »Ding,
die es zu iiberwinden gelte:

»If one now translates semiotics by path-making or order-making, or creation
of directions, one does not have to specify if it ist language or objects one is
analyzing. Such a move gives a new continuity to practices that were deemed
different when one dealt with language and »symbols¢, or with skills, work and
matter. This move can be said either to elevate things to the dignity of texts or
to elevate texts to the ontological status of things. What really matters is that it
is an elevation and not a reduction, and that the new hybrid status gives to all
entities both the action, variety and circulating existence recognised the study
of textual characters and the reality, solidity, externality that was recognised in
things »out of¢ representation. What is lost is the absolute distinction between
representation and things — but this is exactly what ANT wishes to redistribute
through what I have called a counter-copernican revolution.« (Latour 1996,
375)

Die hier nur kurz skizzierten Hauptmerkmale der Aktor-Netzwerk-Theo-
rie lassen unschwer die Verwandtschaft zu zentralen Positionen Hara-
ways erkennen, wie neben dem Netz selbst die Bedeutung des Semioti-
schen als Beschreibungsmodell fiir die Welt, die einflussreiche Rolle
von Reprisentationen und das positive Verstdndnis von Sprache, oder
die Notwendigkeit, Phanomene aus dem Bereich von Natur und Natur-
wissenschaft benennen zu kénnen. Mit der Gleichsetzung von Reprisen-
tation und Sache aber hort die Ubereinstimmung mit Latour auf. Hara-
way bewahrt mit ihrer Rede von »semiotisch-materiellen« Akteuren eine
Unterscheidung, die auf ein negatives, nicht-signifizierbares Moment
von Natur verweist, das nicht umstandslos in der Reprisentation auf-
geht."”

Des weiteren kritisierte Haraway die Thematisierung der Beobach-
terrolle in der Aktor-Netzwerktheorie, die nicht auf ihre geschlechtliche
bzw. soziale Verfasstheit befragt werde, ebensowenig wie strukturelle
Ungleichheiten generell, die sich im Forschungskontext manifestierten
(Haraway 1995b, 190, Fulin. 14). Gegen einen als unpolitisch sich ver-
stehenden technowissenschaftlichen Realismus, aber auch gegen den

152 Vgl. zum Naturbegriff Haraways »jenseits von Essentialismus und rei-
nem Konstruktivismus« ausfiihrlich Weber 2003, 264ff; zur Kritik am
Netzmodell, dass trotz des Bewahrens eines negativen Moments von Na-
tur eine potentielle Ebenbiirtigkeit suggeriere ebd., S. 276.

423

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Differenzen-nivellierenden Realismus von Latour, strebt Haraway einen
ethisch begriindeten »faktischen« Realismus an. Dieser Agential Realism
(wie Haraway ihn unter Bezug auf Karen Barad bezeichnet, Haraway
1997, 268), ldsst sich als ein Entwurf kontextualisierter Erzdhlungen
verstehen, welche die Produktion von naturwissenschaftlichem Wissen
mit anderen Wissen- und Existenzpraktiken verkniipft, um sie nach ihren
ethischen und alltagspraktischen Implikationen zu befragen.

Die wissenschaftspolitische Dimension konkretisiert Haraway in der
Forderung, Science Studies, Cultural Studies und antirassistisch-femi-
nistische Theorie zu verkniipfen. Das geschieht iiber die oben beschrie-
benen Signifikationstechniken: Wissenschaftliche Forschungsberichte,
fiktionale Narrationen und Figurierungen erscheinen gleichermafien als
»Akteure«, die Signifikationsmacht zugesprochen erhalten. »Literacy«,
also die Fahigkeit, Lesen und Schreiben zu konnen, wird zu einer zentra-
len politischen Strategie der Kulturkritik (Olson 1995, 45f ); »Literary
Criticism« soll nicht nur als Werkzeug feministischer Rekonstruktion
der Naturwissenschaften dienen, sondern wird auch als »co-constructor«
von Subjektpositionen bezeichnet (ebd., 51f). Da Mythen nicht nur
Formen des Denkens sind bei Haraway sondern pragmatisch als »Ver-
halten« bestimmt werden (Haraway 2000, 93), gilt im Gegenzug auch
literacy nicht als Eigenschaft, sondern als Handlungsvermogen:

»I think for me cyborg ethics is about the manner in which we are responsible
for these worlds. But not in a simplistic >I'm for or against it<. You can’t have
some simpleminded political heroics about resistance versus complicity. What
has to happen is that literacies have to encouraged, as well as many kinds of
agency. Both literacy and agency aren’t things you have, but things you do.«
(Haraway 2000, 146f)

Uber das Netzmodell entkommt Haraway zunichst dem Problem, einen
Gegenstandpunkt in einem Auflerhalb annehmen zu miissen bzw. eine
strikte Trennung zwischen feministischen und nicht-feministischen In-
halten entlang der Geschlechterachse vorzunehmen, wie es in anderen
feministischen (Standpunkt-)Ansitzen der Fall war. Uber den Bezug auf
die Struktur (oder Inszenierung) ist jedoch im Sinne einer lokalen Stra-
tegie des Empowerments eine Stirkung (oder Schwichung) einzelner
Elemente moglich, insofern sie in eine neue Struktur eingebunden wer-
den konnen. Dafiir bindet Haraway die Struktur wieder an einen Inhalt
zuriick, indem sie das Verhiltnis zwischen den Entitdten — d.h. den in
der Technoscience produzierten wie produzierenden Akteuren — vor dem
Hintergrund eines groBeren Bedeutungsfeldes liest. Haraway legt dafiir
die christliche Heilsgeschichte zugrunde, deren Erzdhlmuster von Opfe-

424

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

rung und Erlosung dem US-amerikanischen Technoscience-Diskurs ein-
geschrieben sei (Haraway 1997, 10).

So problematisch auch diese Lesart erscheint (s.u.), so bedeutet die
historische Kontextualisierung Realismus erzeugender Strukturen auch
eine Relativierung, die es Haraway erlaubt, {iber Latours nur noch quan-
titativ formulierbare ethischen MaBstibe — die Menge mdoglicher Diffe-
renzen und Verbindungen — hinauszugehen. Denn das Ziel ist weiterhin,
wie schon im Manifesto gefordert, zwischen der »boundless differences«
(Haraway 1991a, 161) der unter den Hochtechnologien formalisiert, ins-
trumentalisiert und beliebig rekombinierbar erscheinenden Korper und
gesellschaftspolitisch wiinschenswerten Differenzen unterscheiden zu
konnen: »Some differences are playful; some are poles of world histori-
cal systems of domination. »Epistemology« is about knowing the differ-
ence.« (Ebd.) Genau das stellt sich aber als duflerst schwieriges Unter-
fangen heraus, soll, wie schon in Kapitel IV.3.3 dargestellt, sowohl eine
verbindliche ethische Leitlinie konstruiert, als auch Differenzen und
Kontingenzen Rechnung getragen werden.

Mit diesem Problem sah sich nicht allein Haraway konfrontiert, es
lasst sich vielmehr als eine der zentralen »postmodernen Problematiken«
bestimmen, wie sie in Kapitel 1.6 dargestellt wurde. Wolfgang Welsch
bezog sich gleichfalls auf das Netzwerk als ein erkenntnistheoretisches
Modell, iiber das sich Kohirenz und das Bewusstsein iiber Unvollstin-
digkeit verbinden lieSen. Daraus ergibt sich die Mglichkeit, den unpro-
duktiven Gegensatz zwischen Partikularem und Universalen ebenfalls zu
verschieben.'”® Die Ausfiihrungen von Welsch stehen im Zusammen-
hang mit einer Betrachtung der Philosophie Richard Rortys, dessen Ver-
nunftbegriff auf dem Vermogen basiere, »sich — im Licht und BewuBt-
sein der Kontingenz — auf unterschiedliche Gegebenheiten und Be-
schreibungssysteme zu beziehen und ihnen im Maf} und Méglichen eine
Form der Kohérenz zu verleihen.« (Welsch 1996, 243). Wie Rorty be-
tont Haraway das Kontingente, die Unhaltbarkeit einer inneren Natur
von Menschen, Dingen, Geschichten sowie des Denkens in Dualismen
und Transzendentalien, so dass sich vielleicht auch Haraways Position
als die einer »Ironikerin« im Sinne Rortys verstehen lie3e:

»lronikerinnen, die einen Hang zur Philosophie haben, meinen weder, daf3 die
Entscheidung zwischen Vokabularen innerhalb eines neutralen und allgemei-
nen Metavokabulars getroffen wird, noch daf3 sie durch das Bemiihen gefun-

153 Welsch spricht auch von »Kontingenz und Notwendigkeit« bei Rorty
(1996, 239), wobei die Notwendigkeit nicht aufgehoben, aber unter der
Pramisse der Kontingenz stark kontextualisiert wird, so dass sie eben-
falls »partikular« erscheint (nicht universal). .

425

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

den wird, sich durch die Erscheinungen hindurch einen Weg zum Realen zu
bahnen, sondern daB sie einfach darin besteht, das Neue gegen das Alte auszu-
spielen.« (Rorty 1989, 127f.)

In diesem Sinne lieBe sich Haraways Aufruf zur feministischen Gestal-
tung in Ecce Homo lesen: »Gestaltung zielt darauf ab, die Biihne fiir
mogliche Vergangenheiten und Zukiinfte neu einzurichten. Gestaltung
ist die Verfahrensweise der Theorie, wenn sich die eher ynormalen< Rhe-
toriken der systematisch-kritischen Analyse unserer Vergangenheit in
den Geschichten der etablierten Unordungen lediglich zu wiederholen
und zu bekréftigen scheinen.« (Haraway 1995c¢, 118). Bei dem »Neuen,
das den alten geschichtlichen Narrationen, welche Haraway zufolge ei-
ner »Krise« steckten (ebd.), entgegenzuhalten ist, handelt es sich um ei-
ne »feministische Humanitét«:

»[Wir brauchen] wie ich glaube, feministische Gestalten der Humanitét. Diese
konnen nicht als Mann oder Frau auftreten, auch nicht als das Menschliche, als
das die geschichtliche Narration diese Gattungsuniversalie auf die Biithne ge-
bracht hat. Und schlieBlich kdnnen feministische Gestalten auch keinen Na-
men tragen; sie kénnen nicht auf eine Abstammung festgelegt werden. Femi-
nistische Humanitidt muf3, auf welche Weise auch immer, der Repriisentation
und der buchstéblichen Gestaltung widerstreben und zugleich den Ausbruch in
machtvolle neue Tropen, neue Sprachfiguren und Redewendungen, neue Wen-
depunkte der geschichtlichen Mdoglichkeiten wagen. Dafiir brauchen wir, auf
dem Scheitelpunkt der Krise, im Wendekreis aller Tropen, ekstatisch Sprech-
ende.« (Ebd.)

Nun erscheint die Représentationsstrategie nicht nur aus immanenten
Griinden problematisch, wie im vorigen Kapitel gezeigt wurde, sondern
auch in der Frage der Macht, namlich welche Version sich letztendlich
durchsetzen kann. Hier reicht es nicht aus, davon auszugehen, dass »das
Neue gegen das Alte auszuspielen« sei, wie es sich ebenfalls in Hara-
ways Version des »faktischen Realismus« (s.0.) andeutet. Denn wie
schon Hekman die Haltung des Anti-Foundationalism kritisierte, redu-
ziert sich letztlich das Wahre auf das Faktische, zu dem es dann keine
Alternative gibt.

Auch Haraway reichte das nicht aus. Sie bestimmte schlieBlich eine
pragmatische Leitlinie, unter der die Figurierungen in einer ethisch ver-
antwortungsvollen Perspektive betrachet werden missen: Cui bono?
heifit fiir sie die zentrale Frage (Haraway 1997, 113). Zwar bezog sie
sich damit nicht auf eine Wahlfreiheit des Individuums im liberalen Sin-
ne, sondern auf eine notwendige Form von Verantwortung, Verpflich-
tung und »Engagement« angesichts faktischer Kontingenz: »So, com-

426

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

mitment after the implosion of technoscience requires immersion in the
work of materializing new tropes in an always contingent practice of
grounding or worlding.« (Haraway 1997, 113).

Trotzdem trug Haraway dies den Vorwurf des Utilitarismus ein. Ka-
thrin Braun kritisierte, dass die Betrachtung von Technologien unter der
Frage »wem nutzt es« auch die Rechte und Wiirde von Individuen, die
Haraway gerade vor einer technologischen Vereinnahmung schiitzen
will, einem Kalkiil von Nutzen und Interessen unterzieche, die den An-
schein erweckten, gemessen werden zu konnen (Braun 1998, 167). Tat-
sdchlich gibt Haraway aber eine Reihe von Fragen an, die sie an techno-
wissenschaftliche Produkte und Produktionsweisen gestellt wissen mo-
chte, die iiber ein reines Nutzenkalkiil hinausgehen. So fragt sie in Be-
zug auf die OncoMouse nicht nur, wem, also welchen Menschen, sie
nutze (»for whom does OncoMouse live and die?« Haraway 1997, 113),
sondern auch: »Who lives and dies — human, nonhuman, and cyborg —
and how, because OncoMouse exists?« (Ebd.)154 Thre Fragen nach der
Wiirde fiir menschliche wie nicht-menschliche Wesen beziehen auch die
nach besseren Lebensmoglichkeiten und Leidensformen ein (»Does s/he
contribute to deeper equality, keener appreciation of hetergeneous mul-
tiplicity, and stronger accountability for livable worlds?«/ »Is the suffer-
ing caused to the research organisms balanced by the relief of human
suffering?« Ebd.) Damit {iberschreiten sie das bloe Kosten/Nutzen-Kal-
kiil hin zu einem ethischen Modell von Wissenschaft.

Die Frage cui bono? erscheint bei Haraway nicht isoliert, sondern
angebunden an die Vision einer »livable world«. Das Problem der Ent-
scheidbarkeit erscheint zwar erstmal nur verschoben, da auch hier die
Frage offen bleibt, wer dariiber entscheidet, was unter einer »lebbaren
Welt« zu verstehen ist und welche Praktiken in ihrem Dienste stehen.
Allerdings macht Haraway sehr wohl deutlich, von welcher Perspektive
aus die Momente des Lebbaren und die Erfahrung von Leiden — beide
Momente durchziehen die geamte Text-Welt Haraways — in den Blick
kommen: aus einem Blickwinkel »von unten«, der »Marginalisierten«
im Sinne des Cyborg-Hybrids.

154 Braun machte auf die Kehrseite der Auflosung der Dichtomie zwischen
Mensch und Maschine oder Tier aufmerksam: Wenn es keinen prinzi-
piellen Unterschied mehr gebe, so das Argument, dann kénnten auch
Maschinen, Tiere oder andere Entititen (z.B. der Fotus, den Haraway
auch selbst anfiihrt) ein rechtlicher Personenstatus zugeschrieben und
gegen Interessen konkreter Menschen ausgespielt werden bzw. letztlich
der Terminus »Menschenwiirde« ausgehohlt werden. (Braun 1998,
167f). In Haraways Persepektive stiinde dem das Bestreben entgegen,
»Menschenwiirde« fiir alle Wesen einzufordern.

427

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Die Betonung der Verantwortung fiir die Gestaltung einer das Selbst
gestaltenden Welt ldsst nun einerseits auch an Foucaults Selbstsorge
denken, wobei Haraway keine individuelle Moral zu entwickeln sucht,
wie es bei Focuault zuweilen anklingt, sondern ein kollektives Modell.
Damit erinnern Haraways Ausfithrungen andererseits an Rortys Haltung
des »liberal ironist« mit seiner Forderung nach Solidaritét angesichts des
Leidens der anderen.'> Baukje Prins stellte denn auch einen wichtigen
Doppel-Gestus bei Haraway fest: »a socialist feminist ethic of solidarity,
a Christian feeling for a suffering humanity« (Prins 1995, 361). Sie
schreibt dies im Zusammenhang mit einer Lektiire von Haraways »Ecce
Homo« (Haraway 1995c), in dem als eine positive Figur Jesus erscheint,
und zwar nicht in Erlosergestalt, sondern in umgewerteter Form: »as the
suffering servant who claims his [...] humanity in a hostile world, which
denies him fully human status« (Prins 1995, 360f), also als »figures of a
broken and suffering humanity« (ebd.). Das erscheint nun als direktes
Gegenstiick zur »christian salvation history« und als Haraways eigene
grofle Rahmenerzihlung.

Diese groflen Metaerzéhlungen machen zwar in gewisser Weise Ha-
raways ethische Leitlinie deutlicher, indem sie diese wieder an herr-
schende Erzéhlungen anbinden, bleiben aber insgesamt fragwiirdig. Auf
der einen Seite bleibt offen, von wo die kritisierte Secular Salvation His-
tory als Ganze in den Blick genommen werden konnte, ebenso wie die
Frage, weshalb es sich bloB um die eine Rahmenerzéhlung handeln soll
— wiéhrend ansonsten von einer Vielzahl widerstreitender Codes die Re-
de ist.

Uberzeugend erscheint sie denn auch nicht dort, wo sie in die Nihe
eines latenten Textes riickt. Plausibel wird Haraways Perspektive erst als
Konstruktionsmittel in der konkreten Relektiire technowissenschaftlicher
Erzeugnisse: Der Cyborg, das Okosystem, die patentierte Maus wiesen
iber eine dhnliche Perspektivierung iiberraschende Analogien und Ver-
bindungen auf. Die Notwendigkeit beharrlicher, »situierter« Relektiiren in
feministischer Tradition, so ldsst sich zusammenfassen, ist denn Hara-
ways eigentliche Lehre, die aus dem, was sie Technoscience nennt, gezo-
gen werden muss. Als postmoderne Kulturtheorie hat dieses Konstrukt
nur eine begrenzte Reichweite. Ahnlich verhilt es sich meiner Meinung

155 Die Stanford Encyclopedia of Philosophy fasst diese Haltung folgender-
maflen zusammen: »Recognizing the contingency of these values [ge-
meint sind die des »reformistischen Liberalismus«, d.V.] and the vo-
cabulary in which they are expressed, while retaining the commitments,
is the attitude of the liberal ironist. Liberal ironists have the ability to
combine the consciousness of the contingency of their own evaluative
vocabulary with a commitment to reducing suffering.« [www.plato.stan
ford.edu/entries/rorty].

428

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

nach mit dem Gegenentwurf: Fiir eine grobe ethische Orientierung mégen
der ironisch umgewertete christliche Humanismus ebenso wie der »sozia-
listisch, feministisch, materialistische Cyborg« ein hilfreiches Vorstel-
lungsbild abgeben oder zumindest einen weiterfithrenden Diskussionsan-
satz bieten, als konkrete Utopie oder ethische Leitlinie stehen sie nicht nur
zu Haraways eigenen Bedenken Metanarrativen gegeniiber im Wider-
spruch, sondern erscheinen auch in sich widerspriichlich und inkonsistent.

Stellt man jedoch Haraways Vorschlag einer situierten Zeugenschaft
von Realitdtskonstruktionen unter ethischen Vorgaben in den Vorder-
grund, dann erscheint er im Kontext der umlaufenden Techno-Phanta-
sien vergleichsweise bescheiden. Denn wéhrend Haraway die techni-
sierte Verkorperung in den Dienst einer Politik der Lokalisierung und
der Konstruktion in sozio-technischen Netzen stellt, finden sich im Cy-
berfeminismus vielfache Visionen der Uberschreitung von Korperbe-
grenzungen, von Subjekt und Anderem auf der Grundlage radikaler
energetischer Modelle.

In solchen Entwiirfen wird gern der Cyberspace als ein »weiblichen
Raum« imaginiert, womit, wie Angerer feststellte, sich traditionelle Re-
préasentationsmuster mitsamt der ihnen eingeschriebenen Geschlechter-
hierarchie wiederholten: »[...] weiblich ist eine zutiefst technische Ein-
schreibeflédche, auf die sich eine »ménnliche Superstruktur< eintrégte,
schreibt sie zu Sadie Plant (Angerer 1997, 36). Im Unterschied zu den
vielfach als »ménnlich« kritisierten Entkdrperungsphantasien handeln sol-
che feministischen Phantasien von einer Ausdehnung des Korpers in den
technisierten Raum auf der Grundlage einer Matrix, die nun technisch
verstanden wird, etwa als Gewebe aus Daten. Energetische Modelle besit-
zen einerseits den Vorteil, tiber ihren semantischen Gehalt des Fliissigen,
FlieBenden die Auflosung strikter Grenzziehungen, wie von Subjekt und
Objekt, vorstellbar zu machen. Sie entwerfen, wie auch das Netzwerkmo-
dell, eine Szenerie, in der alle Elemente den gleichen Stellenwert besitzen,
in der sich Subjekthaftigkeit nicht nur in den einzelnen Figuren oder Kno-
ten, sondern auch im Dazwischen authalten kann, das im Cyberkontext
»nun plétzlich wichtiger als die beiden Pole A und B wird.« (Ebd.)

Auf der anderen Seite macht Angerer zu Recht auf das Risiko der
Reessentialisierung aufmerksam, mit der Weiblichkeit nun an eine natu-
ralisierte Technik gekniipft wird. Dieses Bild ist in der Tat nicht grenz-
iiberschreitend, sondern erscheint als Wiederbelebung einer naturalisti-
schen Bildlichkeit, wie sie etwa in der US-amerikanischen Literatur un-
ter dem Einfluss der Thermodynamik der letzten Jahrhundertwende zu
finden war: die Mutter-Maschine als Medium und Konverter von Ener-
gie, die letztlich, wie Seltzer (1992) zeigte, gegen die gottlich-méannliche
Schopfungskraft ausgespielt wurde. Die Geschlechterdifferenz »verfliis-

429

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

sigte« sich dabei keineswegs, sondern verfestigte sich zu grundlegend
entgegengesetzten »Kraften«. Ahnliches gilt heute: Balsamo (1995) hat
festgestellt, dass sich im Unterschied zu anderen Verschiebungen im
Feld von Natur und Kultur Gender als eine naturalisierende, den weibli-
chen Korper (re)sexualisierende Kategorie weiterhin behauptet. Von ei-
ner »Implosion« dieser Kategorie, wie Haraway in den 1980ern hoff-
nungsvoll schrieb, kann also heute nicht mehr die Rede sein.

Was jedoch seine Giiltigkeit behilt, sind die radikalen Lektiirestrate-
gien Haraways, die vor jeglicher Literalisierung warnen, und dabei
selbst die Grenzen zwischen dem Realen und Fiktiven, dem Wortlichen
und Metaphorischen bestéindig in Frage stellen. Sie bieten eine Vielfalt
von Ankniipfungspunkten und ermuntern, neue Verbindungen und
Transcodierungen zu produzieren, iiber welche sich vielleicht auch Ha-
raways eigene Texte erschlieen lassen; etwa so:

feministischer Gegenstandpunkt situierte Literacies
Mythos, Naturalisierung Fetisch, Literalisierung
Hybrid, Terminator Cyborg
Tod des Subjekts Figuren, Akteure
Biomacht, Postmoderne Technobiomacht/TS
Christliches Erlosungsdrama Feministischer Humanismus
Dualismen Transcodierung, Diffraktion
Text, Hermeneutik Hypertext, Pragmatik
(minnliche) Maschine,

(weibliche) Matrix Cat’s Cradle
Quantitét der Differenzen Qualitit der Differenzen
cui bono commitment
Kohirenz, Theorie offenes Netz, Visualisierung

etc.

4. Das Symbolische verschieben
De-Konstruierte Textsubjekte

Die Aufnahme poststrukturalistischer Theoreme und Verfahren mit der
Verkniipfung ethisch-sozialer Anliegen des Feminismus und Postkolo-
nialismus durch Judith Butler, Trinh T. Minh-ha und Donna Haraway
hat die Landschaft der Gender-Theorien entscheidend veréndert und be-
reichert. Auch wenn sie, wie gezeigt, nicht die einzigen und auch nicht
unbedingt die ersten waren, die an Derrida oder Foucault ankniipften
und poststrukturalistische, konstruktivistische und andere Denkrichtun-

430

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

gen weiterfiihrten, so fiihrte die jeweils spezielle Verbindung von Theo-
rie, politisch-ethischem Anspruch und jeweils neuartiger interdisziplina-
rer Verkniipfungen sowie daraus resultierender sprachlicher Représenta-
tion zu wirkméchtigen Resultaten. Das gilt sowohl fiir die Konzeptionen
von Subjekt und Text, als auch fiir die Verbindung beider mit der Kate-
gorie Geschlecht, wie im Folgenden zusammgefasst werden soll.

Sowohl Butler, Trinh als auch Haraway schlielen sich der poststruk-
turalistischen Subjektkritik in Bezug auf die Spaltung von Geist und
Korper an, wie sie sich im traditionellen Zeichen- und Bewusstseins-
modell manifestiert. Indem dieses die Idee (das Signifikat) dem Korper
(dem Signfikanten) iiberordnet, werden beide Momente radikal getrennt.
Erginzt wird sie um die feministische Kritik an der geschlechtsspezifi-
schen Organisations- und Représentationsweise. Subjektivitit, Text und
Geschlecht werden so auf konstitutiver Ebene miteinander verwoben.

Der Shift von Frau und Weiblichkeit zu Gender in der feministisch-
en Diskussion seit den spdten 80er Jahren, den die Autorinnen sowohl
aufnahmen als sie auch speziell im deutschsprachigen Raum zu seiner
Durchsetzung beitrugen, macht sich sowohl in Bezug auf das Subjekt als
auch auf das Textverstédndnis bemerkbar: Weder ist von einem »weib-
lichen Subjekt« im positiven Sinne noch von einem »weiblichen Text«
oder einem »weiblichen Lesen« die Rede. Stattdessen geht es bei Butler
um den Prozess der Vergeschlechtlichung des Subjekts und den damit
einhergehenden Formierungen entlang diskursiver Normen, mit dem
Ziel, eben diese zugunsten einer Vielfalt moglicher Identitétsformen zu
dekonstruieren. Trinh bezieht sich zwar (auch) auf weibliche Subjekte,
grenzt sich aber entschieden gegen fixierende Positivierungen ab, so-
wohl gegeniiber einer idealisierten Weiblichkeit als auch gegeniiber
Négritude-Konzepten. Haraway verfihrt doppelgleisig, indem sie positi-
ven Weiblichkeitsbildern die Auflosung von Dualismen entgegenhilt,
die neben geschlechtlicher und kultureller Differenz auch die zwischen
Mensch und Tier oder Mensch und Maschine umfasst. Was die Subjekt-
vorstellungen selbst angeht, so néhern sich Butler und Haraway auf ent-
gegengesetzten Wegen ihren jeweiligen Befunden, welche Aspekte der
Dekonstruktion oder Rekonstruktion bediirfen, wéhrend Trinh hier eine
Zwischenposition einnimmt.

Die Texte Judith Butlers nihern sich, schematisch formuliert, iiber
strukturalistische, poststrukturalistische und entsprechend gewendete
psychoanalytische Theorien den Ansédtzen Foucaults. Das heift, ein
sprachlich-symbolisches Verstindnis des Subjekts fiigt sich zusammen
mit einem durch Praktiken, also im weiteren Sinne durch Handlung, be-
stimmten. Die Vorstellung des symbolisch vergeschlechtlichten Subjekts
erhilt mittels dieser Praktiken eine Handlungsform, die ihrerseits

431

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

sprachlich-performativ konzipiert ist. Butler iibernimmt fiir ihr Subjekt-
verstdndnis die Wendung Foucaults, in der sich ein vermeintlich innerer
Identitétskern tiber das AuBen bestimmt. Dadurch wird dem modernen
Mangel-Subjekt ebenfalls die Grundlage entzogen, denn die strikte
Grenzziehung zwischen Ich und Welt bzw. Sprache, Geist und Korper
findet nicht statt; gegen die Vorstellung passiver, der Sprache vorgiangi-
ger Korper entstehen sie bei Butler mif und in Sprache. Der Eintritt in
die Sprache bedeutet also zunichst keinen Verlust, ruft keinen Mangel-
zustand hervor oder verstirkt einen solche, der nach gleichermaf3en
formgebenden wie selbstdisziplinierenden Kohérenzvorschriften ver-
langte. Allerdings kommt Butler spiter zu dem Schluss, dass es im Pro-
zess der Identititsbildung sehr wohl zu Verlusten kommt, die sich in
melancholischen Ich-Strukturen artikulieren (Butler 1997b). Sie werden
jedoch, wie bei der homosexuellen Identifizierung, nicht als anthropolo-
gische Konstante begriindet, sondern psycho-kulturell als Folge kultu-
reller Verbote, die subjektivierend wirken.

Donna Haraway ging dagegen vom situierten Subjekt aus, das um
(post-)strukturalistische wie um konstruktivistische Einsichten in die
subjektivierende Rolle von Sprache modifiziert wurde. Das Modell des
Mangelsubjekts wurde ebenfalls zugunsten der Vorstellung einer konsti-
tutiven Verwobenheit von Sprache und Selbst aufgegeben. Dariiberhi-
naus etablierte Haraway mit ihrem Netzmodell eine positiv und duBerli-
che Betrachtungsweise, die an einer existenziellen Ebene ansetzte, die
psychodynamische Dimension jedoch auBien vor lie8. Entsprechend hat
die Melancholie keinen Ort — wohl aber das Leiden (s.u.).

In den Texten Trinhs verbinden sich die seriellen Ansitze des selbst-
differenten Subjekts aus dem poststrukturalistischen Kontext und die
postkolonialistische Einsicht des kulturell hybriden Charakters von Iden-
titdt mit der Suche nach Reprisentationsformen fiir Women of Color.
Dies geschieht auf eine Weise, in der beide Seiten der Subjektivierung
ihre Berechtigung erfahren, d.h., die Aufmerksamkeit liegt sowohl auf
der Gestaltung moglichen positiver Selbstbilder und -Geschichten, als
auch auf der Erméglichung differenter Formen durch Entzug und Ab-
weisung von Bedeutungsfixierungen. »Differenz« dient bei Trinh als
Leitmotiv, das Sein und Mangel umdefiniert, wobei es jedoch seinerseits
nicht reifiziert werden darf.

Auf der Grundlage eines sprachlich-rhetorischen Verstidndnisses von
Subjektivitdt dienen auch hier wieder rhetorische Figuren als Modell.
Butler fiihrt das in Teil IIT (Abschnitte 5 und 7) beschriebene mimetische
Verfahren weiter, indem sie ebenfalls eine sprachlich-symbolische Auf-
fassung von Geschlecht und Geschlechterdifferenz zugrundelegt. Uber
den Begriff des Performativen, des Sprachhandelns, wird das Rhetori-

432

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

sche ins Praktische gewendet. In Gender Trouble wird die Bindung einer
zeichenhaft verstandenen Korperoberfliche an einen (vermeintlich fi-
xen) (Identitits)Kern als kontingent ausgestellt. Subjektidentitit wird
iiber das Konzept des performativen Aktes als ein Verhéltnis zwischen
Geschlechternorm und Korperpraktiken reformuliert. Der daraus resul-
tierende Gender-Akt wird bei Butler dann als subversiv charakterisiert,
also bedeutungsauflossend oder -verschiebend, wenn er nach dem rheto-
rischen Muster der Parodie (des Pastiche) die Bestandteile verge-
schlechtlicher Identitdt ausstellt (sex/gender/Begehren) und ihre Innen/
Aufen-Organisation in Frage stellt. Das Ziel liegt darin, moglichst viel-
féltige Identitdtsformen zu ermoglichen, indem sich die strikte Zu-
ordnung auf symbolischer wie imagindrer Ebene auflost. Offen blieb
hier die Frage, inwieweit sich das Wiederholte nicht doch verfestigt, an-
statt sich aufzulosen. In Bodies that Matter erprobte Butler daher eine
neutralere Strategie, indem sie Identitdt als Katachrese beschrieb, als
»unrichtige Benennung«, der sie zuschrieb, den eigenen Setzungscha-
rakter auszustellen, so dass etwa »Frau« nicht préskriptiv-normativ zu
verstehen sei, sondern Moglichkeiten der Fortschreibung offen halte.
Butlers Text ndherte sich damit Derridas Verstindnis der Bedeutungs-
produktion auf struktureller Ebene (im Unterschied zu den Praktiken)
an. Er riskierte aber die Verflachung des performativen Machtbegriffs,
indem dieser eine unbedingte Wirkung sprachlicher Anrufungen be-
hauptete.

In Excitable Speech wird die notwendig gewordene Unterscheidung
zwischen Sprechhandlung und Wirkung eingefiithrt und zugleich die
Theoreme der Materialitit der Sprache sowie der sprachlichen Verfasst-
heit des Korpers zugespitzt zum Korper als bedeutungstragendes Zei-
chen und performativem Signfikanten. Koérper bilden damit die Schau-
pldtze und die Akteure kultureller Bedeutungspraktiken, welche die Tie-
fenstruktur desjenigen Diskurses bilden, durch den sie ermoglicht wer-
den; Gender, ebenso wie Race und andere Kategorien, sind darin einge-
lassen und »verkorpert«. In Psychic Life geht Butler der Frage nach dem
Verhéltnis zwischen Struktur und Individuum, Bedeutungsnorm und
Verkorperung unter individueller Perspektive nach und kommt dort zu
dem Modell einer konstitutiven Verwobenheit zwischen dem Psychi-
schen und Sozialen. Zum Modell der Subjektivierung wird hier die 7ro-
pe als solche: Die Wendung des Subjekts auf sich selbst als Effekt der
Macht, in der die Unterscheidung zwischen &uBlerer Macht und Hand-
lungsmacht des Subjekts zugunsten einer Form sich ausdifferenzierender
Macht im Sinne Foucaults verschoben wird.

Ausgehend von der grundlegenden Verwobenheit zwischen (Koérper)
Subjekten und Sprache erfiillt der Bezug auf sprachliche Figuren und

433

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Verfahren zwei Funktionen. Zum einen dienen sie der Neubestimmung
der Genese und der Funktionsweise von vergeschlechtlichten Identitdten
und Korpern: als Sprechakt, performativer Signfikant oder Trope. Zum
anderen erscheinen sie als Praktiken (Parodie, Katachrese), die im Sinne
der Resignifikationsstrategie Butlers eingesetzt werden sollen, um ande-
re Konstrukte denkbar werden zu lassen, wie die Entwiirfe sprachlich-
materieller Korper- und Subjektpraktiken, die ihrem signifikanten Ei-
genleben folgen, sowie kollektive Enwiirfe nicht-deskriptiver Subjekt-
formationen, die ihren imagindren Charakter anerkennen. Auch wenn
eine direkte Ubertragbarkeit semiotischer Zeichenstrategien auf alltags-
praktische Handlungen sich als Missverstdndnis herausstellte (wie im
Fall der Parodie, vgl. Kap. IV.1), so enthalten Butlers performative An-
sdtze eine deutlich handlungsorientierte Dimension. Diese unterscheidet
Butlers Texte von fritheren mimetischen Strategien, ebenso wie die Be-
ziige zur Alltagswelt, welche die rhetorischen Relektiiren literarisch-phi-
losophischer Texte erginzen.'*®

Der Topos von der »Materialitdt des Zeichens« fithrte bei Butler zu
einer Aufwertung der Signfikantenseite, nicht jedoch zu einer Verkeh-
rung, durch die eben jene Materialitdt oder Korperlichkeit wortwortlich
als eine unproblematisch zu bestimmende Sinnerzeugerin gelesen wur-
de, wie fiir andere Auffassungen des Performativen gezeigt (Kap. IV.1,
fiinfter Absch.). Weder wird das Korperliche vor der Sprache pri-
vilegiert, noch an das Auflersymbolische und damit an ein Unnennbares
verwiesen. Stattdessen verfolgte Butler die Strategie, das Sprachliche
des Korpers und die Materialitdt des sprachlichen Zeichens aporetisch
aufeinander zuzutreiben, so dass die Grenzziehung sowie die damit ver-
bundenen Ausschlussmechanismen selbst in Frage stehen.

Die Einsicht in den ausschlieBenden Charakter von Diskursen fiihrte
andererseits nicht zu einfachen Neubenennungen, wie etwa zur rhetori-
schen Neubestimmung von »Frau« oder »Weiblichkeit«, so dass ihr der
Vorwurf des Représentationalismus (vgl. Kap. IIL.5, achter Abschn.)
nicht zu machen ist. Das Dilemma zwischen der Notwendigkeit, von
»Frau« zu sprechen, andererseits damit keine Festlegung vorzunehmen,
16ste Butler mit einer Derrida folgenden Strategie, ndmlich der Einfiih-
rung der Katachrese. Als »unrichtige« Rede ist immerhin noch eine Ar-
tikulation moglich, die ihren Setzungscharakter stets mitausstellt. Positi-
ve inhaltliche Aussagen machte Butler dazu nicht, ihr Konzept eines
vergeschlechtlichen Korpersubjekts bleibt formal auf die Moglichkeit
der Umschreibung/Resignifikation orientiert.

156 Etwa in Thematisierung von Drag, Hate Speech u.a., was wiederum
Ahnlichkeiten zu Barbara Johnsons spiteren Texten aufweist (vgl. Kap.
II1.5, achter Abschn.).

434

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Trinhs mimetische Strategie steht an der Schnittstelle zwischen Ver-
fahren, wie sie im feministischen sowie im postkolonialistischen Kon-
text entwickelt wurden. Beide zeichnen sich durch die doppelte Zielset-
zung aus, gegebene Reprisentationsformen aufzunehmen, um in der
Wiederholung ihre Bedingungen auszustellen und sie zu verschieben.
Ahnlich wie bei Butler oder Bhabha steht auch bei Trinh die mimetische
Strategie unter dem Zeichen der (Selbst-)Differenz. Sie dient als gene-
relle Leitlinie sowohl fiir programmatische Forderungen als auch fiir so-
ziale Praktiken aller Art. Dabei vermeidet Trinh nicht nur die Reifizie-
rung von Weiblichkeit als (positive) Differenz, sondern vor allem auch
eine Stilisierung von Weiblichkeit als selbstdifferentes (subversives)
Moment, wie es in anderen mimetischen Strategien stattfand (vgl. Kap.
I11.5). Dadurch entfillt auch das fruchtlose Gegeneinander zwischen der
Riickfiihrung von Weiblichkeit und anderen Phinomenen auf soziale
oder symbolische Gegebenheiten, insofern beide als Zuschreibung und
Abgrenzung befragt werden sollen. Deutlicher als Butler vermeiden
Trinhs Texte es daher, eine Seite zugunsten der anderen aufzulGsen.
Vielmehr erscheinen sie als Teil einer Schichtung, eines spezifischen
raum-zeitlichen Zusammentreffens, das in seiner Relationalitit analy-
siert werden muss.

Anders als bei anderen poststrukturalistischen Ansétzen privilegiert
Trinh nicht eine bestimmte rhetorische Bewegung, wie die metonymi-
sche Verkettung vor der metaphorischen Fixierung, auch wenn man ih-
rem Ansatz eben dies zuschreiben kann. Sondern der Akzent liegt hier
auf der Wechselbewegung, in der nur situativ zu entscheiden ist, wel-
ches Bedeutungsverfahren adidquat erscheint — die strategische Nutzung
oder Einforderung einer Subjektposition oder aber deren Dekonstruktion
durch Abzug bzw. Vervielfiltigung von Bedeutung.

In diesem Kontext stellt auch die Figur der un/an/geeignete(n) An-
dere(n) keine einfache positive Identifikationsfigur dar, sondern sie er-
offnet eine Reprisentationsmoglichkeit fiir in/between-1dentititen, wie
sie im Kontext der Migration entstehen, mittels derer die soziopoliti-
schen wie symbolischen Bedingungen dargestellt werden sollten. Die
Figur erscheint so als ein dritfer Raum der AuBerung, wie sie auch in an-
deren postkolonialistischen mimetischen Strategien entworfen wurden,
um das synchrone Auftreten von Differenzen in ein Verhiltnis zu setzen.
Abgesehen von dieser Figur gab Trinh nur wenige rhetorisch-figurative
Formen fiir eine addquate Position des Sprechens oder des Selbstbe-
zuges vor. Stattdessen thematisierte sie direkt poetisch-reflexive Rdume,
in denen Wissen unter Beachtung des Gedankens der Selbstdifferenz auf
eine andere Art produziert werden sollte.

435

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Eine entscheidende Rolle kommt dabei, im Unterschied zu den meis-
ten anderen feministischen wie postkolonialistischen mimetischen Stra-
tegien, einem negativen Moment zu. Negativitdt funktioniert in den Tex-
ten Trinhs weniger dialektisch (wie bei Kristeva), denn seriell (dhnlich
auch bei Derrida) und erscheint positiv als Ermoglichungsgrund gewen-
det. Trinh schliet hier an poststrukturalistische Entnennungsstrategien
an, die nicht einen Mangel an Bedeutung kritisieren, sondern ein Zuviel
an Zuschreibungen (vgl. Kap. IIL.7., dritter Abschnitt). Sie fiihrt diese
Perspektive konsequent weiter mit der Forderung nach Leerrdumen,
Stillstand etc., durch die Unterbrechungen im Diskurs moglich oder
wahrgenommen wiirden."”” Ihre historische Begriindung erhilt die Ent-
nennungsstrategie durch die Verweise auf die Kolonialgeschichte und
den daraus resultierenden Erfahrungen fiir Angehorige nicht-westlicher
Kulturen, immer schon im Namen einer universalisierten Wahrheit be-
schrieben worden zu sein.

Bei Haraway fillt die Vielzahl inhaltlich gestalteter Figuren auf. Sie
propagiert die Aufnahme und Umwertung von Bildern bzw. Metaphern
nach dem Muster der konstruktivistischen Bildlektiire, die hier konkret
im Dienste der Vervielfiltigung der Vorstellung moglicher (viel-/unge-
schlechtlichter, ethnisierter etc.) Existenzformen steht. Ahnlich wie de
Lauretis, Anzaldia oder auch Trinh zielt Haraway mit ihren figurativen
Praktiken oder »Technologien« auf die Selbstgestaltung des sprechen-
den Subjekts mithilfe von bildlichen Ausdrucksformen (vgl. Kap. I11.6).

Signifikationsstrategien erscheinen als Form des Empowerment,; wie
in dem Mythenkonzept de Beauvoirs geht es darum, iiber neue Selbstde-
finitionen zur Gestaltung von Welt zu kommen. Im Unterschied zu de
Beauvoir oder de Lauretis legt Haraway keine strikte Separierung unter-
schiedlicher semiotischer wie sozialer »Raume« zugrunde, die in hege-
moniale Diskurse versus feministische Gegenpraktiken eingeteilt werden
konnten, sondern sie geht von einer konstitutiven Vieldeutigkeit aus, die
erst in konkreten Praktiken ihre Wirkung entfalten. Insofern diese stets
mit Macht verbunden sind, kann Haraway auch feministische Praktiken
als ausschlieBend erweisen; die des Technoscience-Diskurses hingegen
als Erweiterung von Moglichkeiten. Ahnlich wie de Lauretis betont Ha-
raway jedoch die Notwendigkeit, eine ethisch fundierte Deutungsmacht
aufzubauen. Darin liegt die Bedeutung der Literacy als Verfahren einer
ideologiekritischen Lektiire. Sie folgt der feministischen Mythenlektiire,
die in diesem Kontext eine postkolonialistische Begriindung erhilt.'>®

157 Das erinnert an Foucaults Schweigetaktiken (vgl. Kap. 11.6), wobei
Trinh sie nur dann fiir sinnvoll erachtet, wenn sie tatsichlich als solche
wahrgenommen werden (vgl. Trinh 1989, 83).

158 Vgl. schon im Manifesto entspechende Beziige (Haraway 1991a).

436

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

Die Umwertung einzelner Figuren bedient sich unterschiedlicher semio-
tisch-rhetorischer Strategien, wie dem »kiinstlichen Mythos« oder dem
Differenzmodell des Hybrids, und sie ist vielfach eingebettet in eine se-
miotische Rahmenstrategiec (dem semiotischen Viereck, Diffrak-
tion/Transcodierung; vgl. Kap. IV.3).

Sprachliche Figuren in den Texten Haraways sind nicht nur Abbild
oder werden zum Modell fiir Wirklichkeit (wie fiir die literalisierenden
Strategien beschrieben), sondern sie fabrizieren Wirklichkeit. Wie bei
Butler geschieht dies durch eine performative Macht von Tropen, durch
Anrufungen, die Praktiken gestalten und dariiber Wirklichkeiten schaf-
fen, indem sie Dinge in die Welt bringen. Gleichzeitig macht Haraway
auf die Gefahr aufmerksam, diese Tropen und Figuren wortwoértlich zu
nehmen, wodurch sie, so muss man schlieBen, erst ihre performative
Macht erhalten. Es geht also auch hier um die Wirkung, die stets ungesi-
chert bleibt, bei Haraway jedoch mithilfe von Rahmenerzdhlungen abge-
sichert werden soll.

Im Unterschied zu Butler behélt Haraway bei allem Zusammenwir-
ken eine begriffliche Trennung zwischen »semiotisch« und »materiell«
bei. Sie steht im Dienste ihrer Aufwertung der Objekt- und Naturseite,
der sie ein sinnstiftendes Moment auBerhalb des Symbolischen zugeste-
hen will (ohne jedoch, wie Latour, einem naiven Realismus zu verfal-
len). So verfolgt sie als eine im Vergleich zu Butler gegensitzliche Stra-
tegie der Bennennung: Eine programmatische Gegendiskursivierung, die
sehr wohl die Gefahr diskursiver Zwénge anerkennt, ithnen aber mit ei-
ner Umkehr und Vervielfiltigung von Bedeutung begegnen will und auf
diese Weise den Reprisentationalismus auf die Spitze treibt. Anstatt al-
lein auf implizite performative Diskursstrategien zu vertrauen, legt Ha-
raway ihre Programmatik offensiv offen, so dass der Konstruktionscha-
rakter auch ihrer eigenen Figurierungen stets priasent bleibt. Kontrir zu
ihrem ansonsten rein positiven Vorgehen beharrt Haraway auf einem
(negativen) Bereich des Unnennbaren, der diskursive Fixierungen auf-
zubrechen in der Lage scheint.

Butler, Trinh und Haraway bedienten sich zur Bedeutungsveriande-
rung also nicht nur unterschiedlicher, sondern auch jeweils verschiede-
ner Strategien aus dem feministischen (wie in Teil II1.7.3 dargestellt)
wie nicht-feministischen Spektrum. Daraus ergibt sich die Frage, wie
und worin die jeweiligen (Subjekt-)Bedeutungen theoretisch eingebettet
sind, wenn sie nicht einfach »in der Sprache« oder »in dem Subjekt« lo-
kalisiert werden sollen. Die Spannung zwischen einer strukturellen und
einer aktuellen Verortung, zwischen Oberfldchen- und Tiefenbedeutung,
wie sie als durchgéngige Problematik bisher dargestellt wurde, wird

437

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

auch hier wieder wirksam, wie nun nochmals zusammenfassend gezeigt
werden soll.

Das Dilemma des Symbolischen:
Konstanz und Kontingenz

Das psychoanalytisch ausgelegte strukturale Modell der Symbolischen
Ordnung hatte sich, wie in Teil III gezeigt, als ausgesprochen fruchtbar
fiir die feministische Theorie erwiesen, insofern es die Hartndckigkeit
von kulturellen Bedeutungsmustern, insbesondere der Geschlechterhie-
rarchie, mit der sprachlichen Konstituierung des Subjekts erkldren half.
Es stie8 jedoch mit der Annahme zeitlos-universaler Giiltigkeit seiner
Gesetze an seine Grenzen (vgl. Kap. 111.5).'%

Butler machte, wie in Kapitel IV.1 (zweiter und dritter Abschnitt)
dargestellt, das Modell der Symbolischen Ordnung zum Ausgangspunkt
ihrer Theoretisierung des vergeschlechtlichten Korpers, zielte aber dar-
auf, die deterministischen Momente aufzulésen. Das Verhiltnis von ma-
nifester Oberfliche und latenter Tiefenstruktur wurde zum einen iiber
Derridas Konzept der seriellen Performanz modifiziert. Darin sind die
Bedeutungsebenen so ineinander verflochten, dass jede Separierung als
eine nachtrigliche Konstruktion erscheint. An die Stelle einer vorausge-
setzten Bedeutung tratt also die Frage nach dem kontextuell gebundenen
Zusammenwirken. Zum anderen boten die Begriffe des Diskurses bzw.
der Praktiken, die Butler von Foucault tibernahm, die Méglichkeit, die
Ubereinanderlagerung von handlungsbestimmenden Elemente, die hier
als »Codes« thematisiert wurden, und Praktiken unter dem Aspekt der
Macht zu thematisieren. Der Begriff des Diskurses erscheint bei Fou-
cault als Einsatz gegen die Struktur des Symbolischen, an die Stelle ei-
ner bindren Ordnung sollte »eine Serie diskontinuierlicher Segmente«
treten, wie es in Der Wille zum Wissen (Foucault 1983, 122) heifit:

»Genauer: die Welt des Diskurses ist nicht zweigeteilt zwischen dem zugelas-
senen und dem ausgeschlossenen oder dem herrschenden und dem beherrsch-
ten Diskurs. Sie ist als eine Vielfiltigkeit von diskursiven Elementen, die in
verschiedenartigen Strategien ihre Rolle spielen kénnen, zu rekonstruieren.«
(Ebd.)

Butler dagegen fiihrte den Begriff des Diskurses so weit an den des sym-
bolischen Gesetzes heran, wie Lorey analysierte, »daBl Diskurse das Co-

159 Siehe die in Kap. I1.5 dargestellte Kritik von Foucault an den phéno-
menologischen und hermeneutischen Varianten der Hintergrundannah-
men; in Kap. II1.5 die Kritik am Konzept der Symbolischen Ordnung.

438

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

dierungsinstrument zur Produktion bindrer, hegemonialer Strukturen
werden« (Lorey 1996, 66). Uber eben diese bindre Struktur des Geset-
zes, die dariiber bestimmt, welche Korper »intelligibel« werden und
welche nicht, ndhert sich Butlers Modell dem hermeneutischen Ver-
stindnishorizont wieder an.'® Auch die Praktiken, die, wie gezeigt, bei
Foucault eine Gegenbewegung zu symbolischer Fixierung darstellen
(Kap. I1.5, vierter Abschn.), werden bei Butler als Praktiken der Re-
signifizierung bzw. als Verkorperungspraktiken dem Bereich des Sym-
bolischen zugeordnet. Das symbolische Gesetz behielt auch in Bezug
auf den Begriff der Performativitit seine Geltungskraft bei. Wéahrend
Derrida letztlich lediglich auf die Herstellung von Dualismen, Phallogo-
zentrismus und Prisenzdenken als strukturelle Konstanten rekurrierte,
beharrte Butler auf der Wirksamkeit kulturell-thematischer Verbote und
Gesetze wie dem Inzestverbot. Diese wurden jedoch weder als univer-
sale, anthropologische Konstanten noch als getrennte oder (halb-)auto-
nome Struktur verstanden, dem das Subjekt unterworfen ist. Sondern sie
erschienen als historisch-kulturell verdnderbar und eng mit subjektiven
Praktiken des Zitierens verkniipft, so dass die Ordnung des Symboli-
schen nicht nur repressiv, sondern auch produktiv wirkt (vgl. Kap. IV.1).

Butler behielt also letztlich das Tiefenmodell bei, zielte aber darauf
ab, den determinierenden Effekt iiber die Anbindung des strukturellen
Moments an ein praktisches zu mindern, da eben dadurch Verédnderung-
en moglich schienen. Gegeniiber der Struktur erscheint so ein subjekti-
ves Handlungsvermdgen aufgewertet, nicht aber das Subjekt im Sinne
eines eigenstindigen Handlungssubjekts, da dieses konstitutiv in die per-
formativen Kréfte des Diskurses eingebunden ist. Was sich damit als ein
drittes Moment zwischen Subjekt und Struktur als Handlungstriger an-
bietet, ist der Diskurs, der tiber seine performative Macht die symboli-
schen Gesetze vollzieht und dariiber Subjekte bzw. Korper als codierte
produziert. Allerdings wird diese Zuordnung zum Dritten fraglich,
wenn, wie oben beschrieben, Diskurs mit Gesetz zusammenzufallen
droht (wie insbesondere in Bodies that Matter, Butler 1993) oder Dis-
kurs und Kérper in eins gesetzt sind (Butler 1997b).

Der Ansatz von Donna Haraway wird héufig als sozialkonstruktivis-
tisch bezeichnet. Susan Hekman zog zur Beschreibung von Haraways
Vorgehensweise das in Sprach- und Kommunikationsphilosophie eben-
so wie in soziologischen Handlungstheorien verbreitete Konzept der
Hintergrundannahmen heran. Es erscheint auf den ersten Blick eine
plausible Erkldrung nicht nur fiir Haraways, sondern auch fiir anderere

160 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1987, 105; und die Darstellung in Kap. IL.5, vier-
ter Abschn.

439

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

feministische Strategien der Bedeutungsveranderung zu bieten, weshalb
ich es hier kurz darstellen und diskutieren mochte.

Hekman bezieht sich mit »Hintergrundannahmen« auf sowohl all-
tagssprachlich als auch institutionell tradierte und in der Sprache veran-
kerte Bedeutungsmuster unter der Voraussetzung, »that every society
requires a ground for meaning, that makes language intelligible.« (Ebd.)
Mit Wittgenstein geht Hekman vom Handlungscharakter von Sprache
aus, die als unterschiedliche Sprachspiele »forms of life« begriindeten:
»[...] language games literally give us a world in which to live; our con-
cepts are part of the fabric of our form of life.« (Hekman 1999, 128).
Darin liegt die Gestaltungsmacht von Sprache: »A picture held us cap-
tivew, laute Wittgensteins Formel dafiir, dass es kein soziales Leben au-
Berhalb von Sprache gebe (ebd., 129). Diese Formulierungen weisen di-
rekt auf Haraways »Figurierungsmacht« zuriick. Die zentrale Frage fiir
Hekman ist nun, wie diese Bilder oder »Mythen« verindert werden kon-
nen, ohne neue Universalien in die Welt zu setzen. Dazu zitiert sie selbst
wieder ein Bild, ndmlich die Flussbett-Metapher Wittgensteins, mit der
er den Wechsel in der Bildung von stabilen Bedeutungsmustern und de-
ren Auflosung oder »Verfliissigung« beschreibt:

»It might be imagined that some propositions, of the form of empirical propo-
sitions, were hardened and functioned as channels for such empirical proposi-
tions as were not hardened but fluid; and that this relation altered with time, in
that fluid propositions hardened, and hard ones became fluid. The mythology
may change back into a state of flux, the riverbed of thoughts may shift. [...]
But I distinguish between the movement of the waters on the river-bed and the
shift of the bed itself; though there is not a sharp division of the one from the
other. And the bank of the river consists partly of hard rock, subject to no al-
teration or only to an imperceptible one, partly of sand, which now in one
place and now in another gets washed away or deposited.«'®’

Wittgenstein scheint hier ein System sprachlicher AuBerungen anzu-
nehmen, wobei dieses System und die einzelnen Elemente sich gegen-
seitig konstituieren und sich ineinander verwandeln kénnen. Es handelt
sich damit, so ldsst sich unter Bezug auf die generelle Représentations-
problematik konstatieren (Kap. 1.3), um eine Variante des Tiefenmo-
dells, in dem sowohl die Ebenen selbst als auch das Verhiltnis zwischen
ihnen zeitlichen Verdnderungen unterliegen.

Hekman betont die Verbindung der Bedeutungselemente, die erst im
Zusammenspiel oder durch Uberlappung eine stabilere Grundlage aus-
bilden. Daraus zieht sie die Konsequenz, dass Bedeutungsverinderungen

161 Wittgenstein 1969, §96-7, § 98-9, zit.n. Hekman 1999, 129.

440

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

entsprechend nur iiber eine Anbindung an bereits vorhandene Bedeu-
tungsmuster forciert werden konnen, nicht iiber eine radikale »reloca-
tion«: »[...] social and linguistic change is a function of the redeploy-
ment and redefinition of words and practices that already exist in social
life. Social reformers take linguistic tools that are already at their dis-
posal and reemploy them in new areas.« (Ebd., 130)

Hekman sieht u.a. Haraways Cyborg als eine gelungene Strategie,
neue Hintergrundkonzepte zu entwerfen, die »oppositionell sind, ohne
fundamental zu sein«; ebd., 132). Indem beispielsweise der Cyborg
sichtbar gemacht habe, dass und wie weibliche Erfahrungen unter tech-
nowissenschaftlichen Bedingungen unsichtbar wiirden und die Postmo-
derne-Konzepte darum bereichert und verschoben habe, sei es Haraway
gelungen, das »Flussbett der Bedeutungen« zu verschieben. Und zwar
iber ein Bild, welches bereits »intelligibel« sei (ebd., 142f). In dieser
Perspektive erscheinen genau diejenigen Momente in Haraways Um-
wertungsstrategien, welche sich als problematisch erwiesen, ndmlich die
Néhe zu den kritisierten Ausgangsbefunden oder auch das mogliche
Umschlagen, tatsdchlich als Bedingung fiir das Gelingen.

Insgesamt erscheint Hekmans Variante der Hintergrundannahmen
interessant, weil es einen Bezug zu allgemeingiiltigen Regeln oder An-
nahmen erlaubt, welche eine stabile, zeitiibergreifende Grundlage der
Bedeutungsbildung darstellen, indem sie Sinn und Bedeutung und die
Parameter fiir Argumente, also was und wie etwas in einem sozialen
Kontext »intelligibel« wird, definieren (ebd., 146). Der Bedeutungshin-
tergrund ist — im Unterschied etwa zur Symbolischen Ordnung der Psy-
choanalyse in einem enger ausgelegten Sinne — nicht universal gedacht,
sondern wird verdnderbar durch den Bezug auf eine soziale Gemein-
schaft (als »ungrounded ground«, ebd.).

Hekman fiihrt den Begriff auf Searle und Wittgenstein zuriick, wei-
tet ihn jedoch um unterschiedliche Elemente aus marxistischen Theorien
und unterschiedlichen Schriften Foucaults so aus, dass der Er-
kenntnisgewinn aufgrund der starken Verallgemeinerung wieder verlor-
en zu gehen droht.'®

162 Hekmans Begriff umfasst nicht nur sprechakttheoretische und sprachphi-
losophische Ausdeutungen, sondern auch Foucaults Begriff der Episte-
me (der zudem mit »Diskurs« gleichgesetzt wird, vgl. Hekman 1999,
134) und andere. Im Unterschied zu im engeren Sinne sozialkonstruk-
tivistischen, ethnomethodologischen Ansdtzen oder zur Kommunika-
tionstheorie von Habermas geht es hier weniger um formale Regeln zur
Aufrechterhaltung von Kommunikation, als um Phénomene tradierter
Bedeutungsmuster. Generell ist ein Trend zu beobachten, den Begriff
der Hintergrundannahmen recht beliebig im Sinne von unexplizierten
Bedeutungsaspekten zu verwenden.

441

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Auf der Suche nach einem fiir eine Neuformulierung des feminis-
tischen situierten Subjekts angemessenen Rahmen bleiben wesentliche
Widerspriiche und Schwiergigkeiten unbeleuchtet. So erscheint z.B. die
sozialkritische Strategie in Bezug auf die Hintergrundannahmen so all-
gemein (»Social reformers take linguistic tools that are already at their
disposal and reemploy them in new areas« Hekman 1999, 130, s.o.),
dass sich tatséchlich alle in dieser Untersuchung dargestellten Strategien
damit beschreiben lieBen, ungeachtet der theoretischen Unterschiede.
Vor allem bleiben die Schwierigkeiten unbefragt, die sich daraus erge-
ben, dass es sich immer noch um ein Tiefenmodell handelt. Foucault,
den Hekman unter die Theoretiker von Hintergrundannahmen subsu-
mierte, problematisierte ja gerade die Verkniipfung und die Erkennbar-
keit der Ebenen, indem er in Frage stellte, dass sich von Oberfldchen-
phédnomenen auf eine Tiefenstruktur schlieBen lasse; dass der Hinter-
grund angeeignet werden konne, wenn er doch als unbewusst und der
subjektiven Wahrnehmung als entzogen gelte; und schlieBlich die Mog-
lichkeit der Erkenntnis, wenn die Betrachtenden selbst darin verstrickt
sind (vgl. Kap. IL.5, vierter Abschn.). Diese Fragen bleiben bei Hekman
weitgehend unbeantwortet bzw. ausgeschlossen. Dass sich eine Tiefen-
struktur ideologiekritisch aufweisen ldsst und dass sie sich bei verdnder-
ter Bezeichnungsweise mitverdndert, wird vorausgesetzt.

In Bezug auf Haraway wire in dem Erkldrungsmodell der allméhli-
chen Bedeutungsverschiebung noch nicht die provokative Wirkung der
Texte erfasst, die durch die unvermittelte Konfrontation von Kontexten,
Theoremen oder Begriffe entsteht, wie ich sie oben als »Transcodie-
rung« beschrieben hatte. Hier erscheint ein Bezug zu Isers konstruktiver
Negativitét hilfreich, mit dem die Wechselwirkung zwischen Einzelbe-
deutung und »Flussbett« (um Wittgensteins Metapher zu zitieren) auf
der Grundlage von Leerstellen und dadurch hervorgerufenen Projektio-
nen erklidrt werden kann (vgl. Kap. 1.5, zweiter Abschn.). Solche Leer-
stellen sind es Iser zufolge, die den Status von Textelementen verunsi-
chern und auf diese Weise normative Schemata aufbrechen konnen. Bei
Haraway sind es die oben beschriebenen unerfiillten Erwartungen an
Sinnkohirenz und kontextuelle Einbettungen, welche erschiittert werden
— aber zugleich auch »Neues« im Sinne des Hybrids ermdoglichen, wie
einen feministischen Cyborg.

Haraway umgeht jeglichen Ansatz einer Doppelstruktur zunichst
tiber den Bezug auf die Netzwerktheorie. Dort sollte, wie in Kapitel IV.3
gezeigt, der Gegensatz zwischen Subjekt und Struktur als handlungs-
und bedeutungstragende Kraft zugunsten eben des Netzes gleichwertiger
»Aktanten« aufgelost werden. Latour verstand die Aktor-Netzwerktheo-
rie als Weiterentwicklung des Sozialkonstruktivismus, insofern die Be-

442

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

deutungserzeugung nicht allein dem Subjekt zukommt, das in der Kon-
sequenz auch nicht alleiniger Handlungstréger ist, umgekehrt aber auch
nicht als Codes oder Gesetzen unterworfenes in Erscheinung tritt. Statt-
dessen ging es ihm um das jeweilige Zusammentreffen von Menschen,
Dingen und Codes, die es in ihren Kontexten zu untersuchen galt (La-
tour 1996). Wie oben gezeigt, geniigte dieser Ansatz Haraway nicht, um
Macht-Differenzen zwischen den Aktanten deutlich zu machen. Auch
die Wirksamkeit von Codes quer durch unterschiedliche Netze und Be-
deutungsknoten liess sich so schwerlich deutlich machen. Haraway setz-
te daher einen Horizont oder einen perspektivischen Punkt wieder ein,
auf den die von ihr untersuchten Codierungen als kulturelle Zeichen-
systeme zusteuern. Die Rahmenerzihlung der christlichen Erlésungs-
geschichte, mit der dieser Horizont inhaltlich gefiillt wird, begriindet
sich zwar nicht als Gesetz (wie im Strukturalismus) oder als dessen zi-
tatformige Praxis (die performative Macht des Gesetzes bei Butler),
weist aber entsprechende Wirkungen auf. Sie erscheint vergleichbar mit
dem Kulturbegriff der Semiotik Ecos, in dem Kultur als »System von
Zeichensystemen« bestimmt wird (Eco 1977, 185), in dem unterschied-
liche Zeichenketten zusammenkommen und »segmentiert« werden, d.h.
nach bestimmten Ordnungsmustern zusammengefiigt oder ausgeschlos-
sen werden.'® Auch hier werden unterschiedliche Ebenen in Anspruch
genommen: Kleinere Einheiten der Zeichenketten und ihre Organisation
iiber Codes gehen in das groflere Gefiige der »Kultur« iiber, wobei »die
Postulierung von Strukturen nicht Immobilitit bedeutet, sondern die Su-
che nach dem strukturalen Mechanismus der Wandlung.« (ebd., 187f).
Wihrend die Annahme einer kulturellen Einheit der Aktor-Netz-
werk-Theorie strikt zuwiderlduft, kommt sie Haraways Anliegen, eine
ibergeordnete Bedeutungsebene aufzuweisen, entgegen. Auf diese Wie-
se lisst sich ndmlich »Kultur«, in ihrem Fall die US-amerikanische, als

163 »Kultur ist die Art und Weise, wie unter bestimmten historisch-anthro-
pologischen Bedingungen auf allen Ebenen, von der Aufteilung in ele-
mentare Wahrnehmungseinheiten bis zu den ideologischen Systemen,
der Inhalt segmentiert (und die Erkenntnis damit objektiviert) wird. [...]
Ideologische Positionen entstehen durch die Opposition langer syntag-
matischer Ketten, die nach bestimmten Achsen strukturiert sind. Die »i-
deologische« Natur der Ideologien riihrt daher, da man die partiellen
semantischen Felder als definitiv betrachtet und nicht erkennt, daf} sie
auf weitrdumigere Korrelationen innerhalb des umfassenden semantisch-
en Systems bezogen werden kénnen — so dafl man sie nicht nur zusam-
menfiigen, sondern durch Vergleich auch widerlegen kann. Die Kritik an
den Ideologien besteht darin, die semantischen Partialfelder auf weit-
rdumigere Korrelationen zu beziehen und dadurch die Partialitét der Op-
positionen deutlich zu machen.« (Eco 1977, 186) — auch eine zutreffende
Beschreibung fiir Haraways Vorgehen.

443

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

eine historisch einflussreiche Gréfie bestimmen, im Unterschied zu ein-
em (zumindest zunéchst) neutralen »Netz«.

Interessant ist hier, dass bei beiden Autorinnen, entgegen ihrer ersten
Ziele, die Notwendigkeit entstanden ist, eine strukturelle Dimension ein-
zufiihren bzw. beibzubehalten, mit der die Konstanz von Bedeutungs-
mustern erkliart werden kann. Soziale Ungerechtigkeiten wie die Ge-
schlechterhierarchie, ebenso wie die Marginalisierung aufgrund ethni-
scher Zugehorigkeit und andere sozialer Distinktionsmerkmale, mdgen
sich als plural in ihrer Erscheinungsform erweisen, aber offenbar auch
als ebenso resistent, so dass es nicht ausreichend erscheint, sie »nur« als
seriell oder immer wieder (netzformig, diskursiv) neu entstehend und
kontingent zu beschreiben. Auf diese Weise begriindete Hekman zumin-
dest, weshalb sie die Annahme einer gemeinsamen Tiefen-Bedeutungs-
struktur Foucaults Diskursbegriff vorzug, denn nur so konne Gender als
iibergreifendes Ordnungsprinzip erkannt werden (Hekman 1999, 136).

Trinhs Texte entziehen sich tendenziell der gesamten Fragestellung,
insofern sie die Frage nach dem Ursprung von Bedeutungen erst gar
nicht aufwerfen — sie erscheinen in den umlaufenden Erzdhlungen gege-
ben —, sondern situative Bedeutungsrelationen in den Blick nehmen.

Trinh diskutierte das Verhéltnis von Struktur und Aktualisierung als
Problem von Inhalt und Form im Zusammenhang mit dem anthropologi-
schen Strukturalismus. Anstatt von einer erkennbaren kulturellen Struk-
tur auszugehen (hier bezogen auf Erzéhlungen), die sich letztlich als
Konstrukt des Anthropologen erweist, das durch die Trennung von (als
beliebig betrachtetem) Inhalt und (universal geltender) Form entsteht,
forderte sie, Wechselwirkungen wahrzunehmen: »The structural activity
that does not carry on the cleavage between form and content but emp-
hasizes the interrelation of the material and the intelligible is an activity
in which structure should remain an unending question: one that speaks
him/her as s/he speaks it, brings it to intelligibility.« (Trinh 1989, 143).

Ob es sich letztlich um eine »Struktur« oder um »Codes« handelt,
erscheint irrelevant vor der Frage, wie sich etwa sexistische oder rassis-
tische Bedeutungsfixierungen artikulieren und was sie bewirken. An die
Stelle einer fixen Struktur tritt bei Trinh ein Feld von Beziehungen, das
sich zwischen differenten rdaumlichen, zeitlichen, soziopolitischen, wis-
sens-Elementen bildet, dhnlich wie Haraways Netzmodell.

Als materielle Ebene der Bedeutungsbewahrung kommen auch bei
Trinh die Korper ins Spiel. Allerdings verwahrt sie sich, wie auch But-
ler, strikt gegen eine biologisch fundierte Ableitung von Bedeutungs-
mustern, wie sie es in Bezug auf die écriture féminine kritisierte (vgl.
Trinh 1989, 28ff; 1991, 119ff). Stattdessen entwarf Trinh ein Modell, in

444

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

dem sich an Koérpern Bedeutungsschichten ablagern, die in ihrem Zu-
sammenspiel erst analysiert werden miissen.

Dass sich, abgesehen von der allgemeinen Aufwertung des Poeti-
schen als Reflexionsinstrument und der Forderung nach Anerkennung
von Differenzen, keine spezifischere Signifikationstheorie finden lésst,
kann auch auf Trinhs genereller Absage an umfassende Wissensgebaude
zuriickgefiihrt werden. An die Stelle groer Erzéhlungen setzt sie auf ei-
ne Vielzahl kleiner Erzéhlungen, welche situativ gebunden sind und sich
ebenso situativ anschlieBen lassen an weitere kleine Erzéhlungen, um
Uberschneidungen, Differenzen und Ahnlichkeiten »in the vast rhythm
of life« (Trinh 2005a, 7) sichtbar zu machen.

Ethos der Verantwortung

Das Verschieben des Verhéltnisses zwischen Subjekt und Sprache tritt
nicht als Selbstzweck auf, sondern steht im Dienste einer grundlegenden
Verantwortung oder Verpflichtung. In Bezug auf diese ethische Dimen-
sion lédsst sich eine Anndherung der Ansitze Butlers, Trinhs und Hara-
ways an Foucaults »Politik als Ethik« (vgl. Kap. I1.6, dritter Abschn.)
konstatieren. Alle drei Autorinnen entwerfen ein Ethos, das gleicherma-
Ben als Mittel der Selbstkonstruktion als auch zur Kritik eines entspre-
chenden Selbst und der Normen seiner Einsetzung dient. Butlers Neu-
formulierung des »reflexiven Subjekts«, Trinhs selbstdifferentes, »hy-
brides Subjekt« und Haraways »situierte Zeugenschaft« sind hier einzu-
ordnen. Auf zwei signifikante Abweichungen von Foucaults Modell, die
sich starker bei Haraway und Butler als bei Trinh zeigen, méchte ich im
Folgenden kurz eingehen: Zum einen das Verhéltnis zum Anderen, das
als zwingender gedacht ist als bei Foucault und zum Zweiten ein gerin-
gerer Abstand oder potenzielle Freiheit, die zum Diskurs eingerichtet
werden kann.

Bei Butler dient der Andere nicht allein zur Formierung des Selbst,
auf den das Ich bei seinen dsthetischen Praktiken der Existenz angewie-
sen ist, sondern ist, wie in Kap. IV.1 (sechster Abschn.) ausgefiihrt, auf
tiefgriindigere Weise mit dem Ich verwoben. Die (interpellative) Benen-
nung durch den Anderen funktioniert hier nur deshalb als eine Zuwei-
sung zu einer bestimmten Position, da sich das Ich solchen Benennun-
gen gegeniiber als »verletzbar« zeigt. Im Gegenzug trigt das Ich Ver-
antwortung in Bezug auf konkrete Praktiken solcher Verletzungen. Sie
wendet sich dabei strikt gegen code-orientierte Moralen im Sinne von
juridischen Regelungen mit universalem Anspruch, da dies nur zu einem
mit Schuldgefiihlen beladenen Téter-Subjekt fithre, nicht zu wirklicher
Verantwortung. Denn diese entstehe erst dadurch, dass sich das Ich zum

445

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Anderen in Beziehung setzt, und zwar in einer reflexiven Bewegung. Sie
soll sowohl die Grenzen des eigenen Selbstverstindnisses anerkennen,
die sich durch die Verquickung von Macht und Wahrheit ergibt, als auch
das konstitutive Angewiesensein auf den Anderen.

Das wirft auch ein etwas anderes Licht auf das Problem von Be- und
Entnennung: Im Unterschied etwa zu Lacan, der sich gegen die »Gewalt
des Anwurfes« wandte (vgl. Kap. II.3) erscheint diese Gewalt durch die
Abhingigkeit vom Anderen unhintergehbar und wird nicht als Mangel
des Subjekts thematisiert, sondern zur Ermoglichungsbedingung von
Existenz tiberhaupt. Letztlich erscheinen bei Butler Fehlbenennungen,
unrichtige und verletzende Anrufungen immer noch dem vollstindigen
Ausschluss aus dem Symbolischen vorzuziehen. Entsprechend fordert
sie auch nicht, wie Foucault, »Schweigetaktiken« ein, denn es gibt bei
Butler keine Alternative zur diskursiven Bestimmtheit und entsprechend
auch wenig Freiheit in der Selbstgestaltung.'® Noch das Ablegen von
Rechenschaft tiber sich ist letztlich ein moralischer Akt fiir den Anderen
und steht unter seinem Zwang.

Trinhs negativer Ansatz liegt, wie oben gezeigt, ndher an Foucaults
Schweigetaktiken, wobei sie diese jedoch nicht in einem AufBerhalb des
Diskurses verortet, sondern selbst zu einem positiven Akteur des Dis-
kurses zu machen sucht. Ausgehend von Leerrdumen, Intervallen etc.,
welche die Bedingungen des Sichtbaren und Sprechbaren aufweisen,
scheint die Produktion alternativer Sprechpositionen zu denen verlet-
zender Fehlbenennungen moglich.

Das zentrale Moment der Verantwortung liegt darin, im eigenen
Sprechen das Sprechen der anderen zu erméglichen. Anders als bei But-
ler entwirft Trinh auch hierfiir ein Balance-Modell, in dem beide Seiten,
das Ich und das Du, in ihrer wechselseitigen Verwobenheit thematisiert
werden, wodurch sie ebenfalls verschoben erscheinen, ndmlich zu je-
weils hybriden Positionen, wie es in der in Varianten immer wiederkehr-
enden Sentenz formuliert ist: »I am like you/not you« oder »not quite
the same, not quite the other« (Trinh 1990).

Auch Trinh geht es darum, die wechselseitige Konstituierung von
Eigenem und Anderem anzuerkennen, ohne die Seite des Eigenen je-
doch dem/den anderen vollstdndig unterzuordnen. Sie verwahrte sich
ebenfalls gegeniiber Schuldgefiihlen in Bezug auf das eigene Sprechen,
die in diesem Kontext als Resultat eines politisch-moralischen An-
spruchs der eigenen Community erscheinen, fiir die anderen zu scchrei-
ben (Trinh 1989, 9f). Trinh lehnte eine solchen Stellvertreter-Position

164 Butler thematisiert dieses Problem in einer neueren Veréffentlichung, in
der sie das Verhiltnis von »undoing gender« und »becoming undone«
diskutiert (Butler 2004).

446

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTFEMINISTISCHE — POSTKOLONIALISTISCHE — POSTHUMANISTISCHE SUBJEKTE

ab, nicht nur wegen der daraus entstehenden asymmetrischen Machtbe-
ziehungen, sondern vor allem auch aufgrund der Einsicht, dass zwar
Kommunikationssituationen (Texte, Filme) initiiert werden konnen, die
das Sprechen der Anderen beférdern, dies aber letztlich nicht der Kon-
trolle der Einzelnen unterliegt. Stattdessen setzt sie auf die reziproke
Macht der Gabe: »The gift once circulated is always already a reciprocal
gift. It is given as a link of a chain of transmission, as a setting into mo-
tion [...]J« (Trinh 1991, 23). Die Gewalt rassistischer, sexistischer An-
wiirfe ist auch in den Texten Trinhs prisent. Sie erscheint vielleicht
nicht weniger zwingend als bei Butler, ldsst aber den Einzelnen mehr
Raum, insofern es durch die Kreation dritter Réume die Méglichkeit zur
Distanznahme bzw. Umarbeitung gibt.

Haraways Ethos netzformiger Wissenspraktiken bezog sich auf die
Umformulierung des Erkenntnissubjekts. Es wurde, dhnlich wie auch bei
Trinh, um die Objektseite erweitert, die ebenfalls als Sinnproduzent in
einem »gemeinsamen« Prozess anerkannt werden soll (soweit dies ohne
Anthropomorphisierungen moglich erscheint, wie Haraway selbst ein-
schrinkte, 2000, 70). Damit handelt es sich also um ein kollektives Mo-
dell der Gestaltung. Die Position der »Zeugenschaft« enthielt ebenfalls
ein selbstreflexives Moment, das sich auf die Beziehungen zwischen
Macht und Selbst richtet. Mit der Thematisierung der »situatedness«
(ebd., 71) iibernahm Haraway Foucaults Frage nach der Situierungswie-
se als Ablagerung machtvoller Praktiken fast wortwortlich. Auch bei
Haraway erscheint das Subjekt immer schon eingewoben in diskursive
Netze, welche die Existenzweise bestimmen, weshalb es fiir Haraway
geboten schien, nicht nur Zuschreibungen abzuweisen, sondern vor al-
lem Gegenstrategien zu entwickeln, die in Form lautstarker »Propa-
ganda« (Haraway 1995d) vielfdltige, aber ethisch-politisch wiinschens-
werte, Lebensformen gegen die allgemeine Kontingenz und Beliebig-
keit. artikulieren. Die Verantworung der Zeuglnnen beruht auf ihrer in-
dividuellen Reflexion nach dem »Cyborg-Ethos«, die kollektive Ver-
pflichtung dazu resultiert aus der zugewiesenen Position, dessen Mog-
lichkeiten entsprechend umgewertet werden miissen.

447

https://dol. - am 14.02.2026, 10:20:37. /de/s [



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https:/idol. - am 14.02.2026, 10:20:37.



https://doi.org/10.14361/9783839407561-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

