
Diltheys Denken des Lebens

Werner Stegmaier

L Die Paradoxierung des Denkens durch das Leben

Wer über das Leben als solches nachdenkt, sucht einen Standpunkt 
jenseits des Lebens, um es sich von dort vor Augen bringen und im 
ganzen überblicken zu können. Aber er/sie bleibt dabei natürlich, um 
überhaupt nachdenken zu können, ein Teil des Lebens, bleibt mitten im 
Leben. So hat, wer über das Leben im ganzen nachdenkt, das Leben 
zugleich vor sich und hinter sich, vor sich als Gegenstand seines 
Nachdenkens und hinter sich als Bedingung seines Nachdenkens. Das 
Leben, wenn es Gegenstand des Denkens wird, ist immer auch dessen 
Randbedingung, es ist Randbedingung seiner eigenen Vergegen- 
ständlichung durch das Denken. So versetzt das Leben das Denken, das 
es sich zum Gegenstand macht, in einen logischen Zirkel, den es nicht 
auflösen kann: es blockiert das Denken durch eine Paradoxie.

Das klassische Beispiel einer solchen Paradoxie ist der Kreter, der 
sagt, daß alle Kreter lügen: sagt er die Wahrheit, so lügt er, er 
widerspricht sich selbst. Doch ein Kreter kann natürlich ohne weiteres 
sagen, daß alle Kreter lügen, und es könnte durchaus einen Sinn haben, 
es zu sagen: etwa, wenn einschlägige Erfahrungen mit seinen 
Landsleuten ihn dazu gebracht hätten, in diesen nur noch Lügner zu 
sehen, und dabei muß er sich selbst nicht einmal ausnehmen. Jeder 
würde ihn verstehen (ohne ihm deshalb schon zuzustimmen). Anstößig 
ist seine Aussage offenbar nur für ein bestimmtes Denken des Denkens, 
für das Denken, das man das „logische“ nennt. Für dieses logische 
Denken wird geltend gemacht, daß es unabhängig von allen 
Gegenständen, die es denkt, und von allen Randbedingungen, unter 
denen es denkt, nur seinen eigenen Regeln folgt. Diese Regeln aber 
lassen einen „logischen Zirkel“ nicht zu, und so wird es paradoxiert, 
wenn es versucht, über das Leben selbst nachzudenken, dem es doch 
ebenfalls zugehört und das ebenfalls seine Randbedingung bleibt.

Das logische Denken wird durch das Leben paradoxiert, weil es dem 
Leben entzogen und als Denken jenseits des Lebens gedacht wird. Als 
oberste Regel des logischen Denkens gilt seit Aristoteles, daß es sich 
selbst nicht widersprechen, daß es demselben Gegenstand zu derselben 
Zeit in derselben Hinsicht nicht Entgegengesetztes zusprechen darf. 
Aristoteles nennt diese Regel in seiner Ersten Philosophie, der später so 

100

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genannten Metaphysik, das sicherste Prinzip.1 Aber natürlich kann man 
demselben Gegenstand zu verschiedenen Zeiten (also unter verschie­
denen Randbedingungen) Entgegengesetztes zusprechen (vorher hat er 
gelogen, jetzt lügt er nicht), und auch dann denkt man noch. Man denkt 
dann unter Lebensbedingungen. Wie man unter Lebensbedingungen 
denken kann, wie man denken kann, daß immer etwas anders wird und 
während immer etwas anders wird, ist der Hauptgegenstand von 
Aristoteles’ Erster Philosophie.2 3 Die Logik ist demgegenüber eine 
begrenzte Wissenschaft unter begrenzten Voraussetzungen, eine 
Wissenschaft unter Ausschluß der Zeit, des Immer-anders-Werdens des 
Lebens; sie gilt nur unter feststehenden Randbedingungen.

Der Horizont der Logik ist demnach enger als der Horizont des 
Lebens; das Leben läßt zu, was die Logik verbieten muß. Das Leben und 
sein Immer-anders-Werden aber ist das, was das Denken dauernd 
beschäftigt, worin es beim Denken im allgemeinen geht. Wir können gar 
nicht anders, als im Leben über das Leben nachzudenken, und wir tun es 
unablässig. So aber müßten wir auch denken können, wie wir das tun, 
wie wir im Leben über das Leben nachdenken können, ohne dabei von 
Paradoxien blockiert zu werden. Nicht erst Aristoteles hat daran 
gearbeitet, und nach ihm sind immer neue Versuche gemacht worden. 
Sie blieben schwierig, weil das Denken, um das Leben zu denken, sich 
unvermeidlich von ihm unterscheiden, sich in irgendeiner Weise von ihm 
abheben muß, wiewohl es ihm weiterhin zugehört. So konnten und 
mußten immer wieder neue Paradoxien entstehen. Man könnte die 
Geschichte des europäischen Denkens im ganzen als Geschichte immer 
neuer Versuche beschreiben, über solche Paradoxien hinwegzukommen, 
um dem Leben nachzukommen, als Geschichte immer neuer Paradoxien 
und ihrer immer neuen Entparadoxierungen?

II. Denken im Horizont des Lebens

Kant konnte noch davon ausgehen, daß „die Logik' einen „sicheren 
Gang schon von den ältesten Zeiten her gegangen sei“ und daß sie „seit 
dem Aristoteles“ im wesentlichen „geschlossen und vollendet“ sei.4 
Durch Kant selbst aber war die Logik in Bewegung geraten; ihre 
vermeintlich „sicheren“ Voraussetzungen wurden selbst strittig. 

1 Aristoteles, Met., IV 3, 1005 b 9 ff.
2 Vgl. Stegmaier, 1995.
3 Vgl. Esposito, 1991, und Luhmann, 1991. Ein gutes modernes Beispiel für 

„Paradoxiemanagement“ geben die Menschenrechte ab: vgl. Luhmann, 1995.
4 Kant, KrV, B VIII.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während des 19. Jahrhunderts verlor sie ihre Einheit, unterschiedliche 
Ansätze der Logikbegründung, unterschiedliche „Logiken“ wurden 
möglich.5 Das Historische Wörterbuch der Philosophie fuhrt nicht nur 
unter dem Stichwort „Logik“ (der traditionellen, an Aristoteles 
orientierten Logik) vielfältige historische Bedeutungsverschiebungen an, 
sondern stellt daneben noch eine ganze Reihe neuerer „Logiken“, die 
„transzendentale“, „(spekulativ-)dialektische“, „historische“, „dialo­
gische“, „hermeneutische“ usw. mit wiederum vielfältigen historischen 
Bedeutungsverschiebungen.6 Sie lassen sich nicht auf eine Logik mit 
einheitlichen Regeln zurückfuhren; Logiken gelten heute als spezifische 
Logiken für spezifische Bedürfnisse. Diese Vervielfältigung der Logik 
nach vielfältigen Bedürfnissen hatte Wilhelm Dilthey (1833 - 1911) vor 
Augen, als er den Begriff des „Lebens“ selbst zu einem Haupt- und 
Leitbegriff seines Philosophierens machte. „Die Vollkommenheit der 
Logik, obwohl einmütig von den bedeutendsten Denkern angenommen,“ 
war für ihn zu der „Illusion“ geworden, die sie bis heute geblieben ist.7

Um den Paradoxien zu entgehen, die das Leben dem Denken bereitet, 
kann man seinen Begriff eingrenzen, es so oder so „definieren“. Auch 
Dilthey tut das. Definiert man „Leben“ z. B. biologisch als eine Form der 
Selbstorganisation, dann hat man „das“ Leben in einer so begrenzten 
Gestalt vor sich, daß man es ungestört vom Leben im übrigen, hier vor 
allem vom Leben des Beobachters, beschreiben kann. Und doch nicht 
ganz ungestört: denn es bleibt ja auch hier dabei, daß auch der 
Beobachter „lebt“, so daß seine Beobachtungen von seinem „Erleben“ 
abhängen und darum wieder zirkulär sein könnten. Dasselbe gilt für 
psychologische und soziologische Eingrenzungen („Seelenleben“, 
„Leben der Gesellschaft“). Es gilt auch für transzendente Bestimmungen 
des Lebens: erhöht man das Leben über alles biologisch, psychologisch 
und soziologisch bestimmte Leben hinaus zu einem jenseitigen, 
zeitlosen, „wahren“ Leben, so ist auch dieses „wahre“ Leben vom 
zeitlichen Leben her gedacht und darum nur scheinbar über die 
Paradoxien des zeitlichen Lebens erhaben.

Bei allen Definitionen des Lebens bleibt das, was es definiert, selbst 
Undefiniert und ist dennoch Teil des Definierten, des Lebens. 
Definitionen des Lebens, welcher Art sie auch sein mögen, helfen darum 
nicht aus den Paradoxien heraus, in die das Denken beim Denken „des“ 
Lebens gerät. Es ist zuletzt immer eine Undefinierte und undefinierbare 

5 Vgl. Frank, 1997.
6 Historisches Wörterbuch der Philosophie V, Sp. 357 ff.
7 Dilthey, Ges. Schriften XIX, 2. Zitierweise im folgenden: im Text unter Angabe von 

Band und Seite.

102

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art von Leben, die dem Denken ermöglicht, es zu definieren, die es 
überhaupt denken läßt. Man kann freilich auch dies als Definition 
betrachten, als eine Art von negativer Definition, in etwa dem Sinn, in 
dem man von „negativer Theologie“ spricht. Die negative Theologie 
spricht von Gott im Wissen, daß sie sich von ihm keinen Begriff machen 
kann. Dilthey sagt über das Denken des Lebens: „hinter das Leben kann 
das Denken nicht zurückgehen“ (V, 5). Es kann sich nicht über das 
Leben stellen, um sich einen Begriff von ihm zu machen. Es kann 
wissen, daß es beim Denken des Lebens an eine Grenze gerät, über die es 
nicht hinausdenken kann und die dennoch Bedingung seiner eigenen 
Möglichkeit ist. So gesehen, macht das Denken des Lebens eine neue 
Kritik der Vernunft notwendig.

III. Kritik der historischen Vernunft

Im Rückblick auf seine „Lebensarbeit“ nennt Dilthey Kants 
„Ausgangspunkt in dem Problem der Allgemeingültigkeit des Wissens, 
der Notwendigkeit und Allgemeinheit der logischen und mathematischen 
Wahrheiten, seine Begründung der Naturwissenschaften auf sie, aber 
zugleich die Einschränkung des Wissens auf das Erfahrbare“ die 
„Grundlage“ seiner Entwicklung (V, 5). Der „herrschende Impuls“ in 
seinem philosophischen Denken aber sei gewesen, „das Leben aus ihm 
selber verstehen zu wollen. Mich verlangte, in die geschichtliche Welt 
immer tiefer einzudringen, um gleichsam ihre Seele zu vernehmen; und 
der philosophische Zug, den Eingang in diese Realität zu finden, ihre 
Gültigkeit zu begründen, die objektive Erkenntnis derselben zu sichern, 
dieser Drang war für mich nur die andre Seite meines Verlangens, in die 
geschichtliche Welt immer tiefer einzudringen. Das waren gleichsam nur 
die zwei verschiedenen Seiten der so entstehenden Lebensarbeit.“ (V, 4) 
Sollte nun aber die Realität der geschichtlich-gesellschaftlichen oder, mit 
Hegels Begriff, „geistigen Welt“, fährt Dilthey fort, gerechtfertigt 
werden, „so bedurfte es dazu vor allem einer Kritik der Lehre Kants, 
welche die Zeit zu einer bloßen Erscheinung machte und damit das 
Leben selbst.“ (V, 5) Die Zeit und damit das Leben selbst durften nicht 
mehr nur als Gegenstände, sondern mußten zugleich als Bedingungen 
des Denkens verstanden werden. Das aber bedeutete, daß das Denken 
selbst vom Leben selbst her neu gedacht, seine „objektive Geltung“ neu 
„dargetan“ werden mußte: „Das Leben ist uns nicht unmittelbar, sondern 
aufgeklärt durch die Objektivierung des Denkens gegeben. Soll nicht die 
objektive Auffassung des Lebens dadurch, daß sie durch die Operationen 
des Denkens hindurchgeht, zweifelhaft gemacht werden: so muß die 

103

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


objektive Geltung des Denkens dargetan werden. Es handelt sich nicht 
um seine Genesis, seine Geschichte, sondern um das Enthaltensein von 
Leistungen in ihm - um Fundierung welche es mit der Wahrnehmung 
verbinden.“ (V, 5) Es handelte sich um die Begründung des Denkens 
selbst vom Leben her, das es grundsätzlich nicht begründen kann. 
Dilthey ließ sich auf die Paradoxierung des Denkens durch das Leben 
ein, indem er das Denken selbst neu zu fassen versuchte.

Er ging dabei, etwa im Vergleich zu Nietzsche, der verwandte 
Interessen verfolgte,8 stets behutsam und zurückhaltend zu Werke. Er 
hatte sich schon 1860 eine „neue Kritik der reinen Vernunft auf Grund 
unserer historisch-philosophischen Weltanschauung“ vorgenommen.9 In 
der Widmung seiner Einleitung in die Geisteswissenschaften [EG] von 
1883 an den Grafen Paul Yorck von Wartenburg, mit dem er den Plan 
gemeinsam weiterentwickelt und „damals noch als Kritik der 
historischen Vernunft zu bezeichnen“ gewagt hatte, nahm er den Titel 
vorsichtig wieder zurück. Er beschränkte sich im weiteren auf den, so 
der Untertitel der EG,10 „Versuch einer Grundlegung für das Studium der 
Gesellschaft und der Geschichte“. Die diesem Studium gewidmeten 
Geistes Wissenschaften aber verstand er ihrerseits als Wissenschaften vom 
Leben in einem nicht schon begrenzten Sinn.

IV. Hermeneutik von Erlebnissen

Im späteren Werk, vor allem in den unter dem Titel Der Aufbau der 
geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften [AWG] nach seinem 
Tod gesammelt herausgegebenen Studien,11 stellte Dilthey die 
Grundlegung der Geisteswissenschaften als Problem einer „Hermeneu­
tik“ der geschichtlich-gesellschaftlichen Welt dar. In der Hermeneutik 
geht es ebenfalls darum, etwas, das man nicht hinreichend verstehen 
kann, dadurch besser zu verstehen, daß man auf seine eigenen 
Verstehensbedingungen reflektiert. Auch hier ist man sich des „logischen 
Zirkels“ bewußt, in den man dadurch gerät, und nimmt ihn hin. Dennoch 
hält die hermeneutische Einstellung daran fest, daß sie einen von ihr 
unabhängigen Gegenstand vor sich hat, dem sie sich im Erkennen 
annähem kann, im Gegensatz zur kritischen Einstellung, der es um 
Bedingungen der Möglichkeit des Erkennens überhaupt geht und die von 
diesen aus erst Kriterien der Gegenständlichkeit von Gegenständen 

8 Vgl. Stegmaier, 1992.
9 [Dilthey], 1933, 120.
10 Ges. Schriften I.
11 Ges. Schriften VII.

104

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konzipiert. In hermeneutischer Einstellung entwickelte Dilthey die Trias 
„Erlebnis - Ausdruck - Verstehen“, in deren „Lebendigkeit“ weithin die 
maßgebliche Entfaltung seines Begriffs des Lebens gesehen wird. Er 
hoffte, das Problem des Denkens des Lebens auf diese Weise methodisch 
auflösen, die Paradoxierung des Denkens durch das Leben überwinden 
zu können. Er sah jedoch bald, daß die Paradoxie dadurch nur 
verschoben wurde.

„Erlebnisse“ sollen Teile des Lebens sein, aber wie gegebene 
Gegenstände erkannt werden können. Unabhängig vom Leben im 
übrigen soll beobachtet und beschrieben werden können, auf welche 
Weise sie zum , Ausdruck“ kommen und auf welche Weise wiederum 
ein „Verstehen“ ihres Ausdrucks möglich ist. So soll der Begriff des 
Erlebnisses es möglich machen, das Leben selbst als begrenzten 
Gegenstand zu denken und dadurch die Paradoxierung des Denkens 
durch das Leben zum Verschwinden bringen. Es kann dann, so Dilthey 
in Notizen aus dem Nachlaß, eine „Methode“ gebildet werden, „welche 
auf das Erfassen und das Ausschöpfen des Erlebens gerichtet ist“: er faßt 
sie als ,Aufklärung, Abbildung und Repräsentation in diskursiven 
Leistungen“ des Denkens zusammen (VII, 224). Doch die Paradoxie 
kehrt darin wieder: „Da das Erleben unergründlich ist und kein Denken 
hinter dasselbe kommen kann, da das Erkennen nur an ihm selbst auftritt, 
da das Bewußtsein über das Erleben sich mit diesem selber immer 
vertieft, so ist diese Aufgabe [sc. das Erfassen und das Ausschöpfen des 
Erlebnisses] unendlich, nicht in dem Sinn nur, daß sie immer weitere 
wissenschaftliche Leistungen fordert, sondern in dem, daß sie ihrer Natur 
nach unauflöslich ist.“ (VII, 224 f.) Darum muß, fährt Dilthey fort, das 
„Verstehen“ hinzutreten, als „eine ebenso ursprüngliche Aufgabe, wenn 
sie auch das Erleben als Methode voraussetzt.“ (VII, 225) Doch das 
Ergebnis ist wieder dasselbe. Das Verstehen ist, wie Dilthey an einer 
anderen Stelle schreibt, „nicht einfach als eine Denkleistung 
aufzufassen“, es ist „Transposition, Nachbilden, Nacherleben“ - „in 
allem Verstehen [ist] ein Irrationales, wie das Leben selber ein solches 
ist; es kann durch keine Formeln logischer Leistungen repräsentiert 
werden. [...] der logischen Behandlung des Verstehens [sind] durch 
dessen Natur Grenzen gesetzt“ (VII, 218). Mit dem Verstehen, notiert 
Dilthey an einer weiteren Stelle, „ist es wie mit dem Leben selbst“. Ich 
habe mir den inneren Zusammenhang eines Textes, der „selbst nicht 
zeitlich ist“, klargemacht. „Ich schreite voran, und das Vergangene 
verliert seine Klarheit und Bestimmtheit.“ So sind „die Grenzen des 
Verstehens“ auch die Grenzen des Lebens; sie liegen „in der Art des 
Gegebenseins“. Begrenzte Gegenstände des Verstehens können wie das 

105

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben im ganzen dem Denken nicht „als feste, in der Anschauung 
auftretende Größe zugrunde gelegt“ werden (VII, 226 f.).

V. Leben als kritischer Begriff

Das Grundproblem bleibt so eine Kritik der historischen Vernunft. In 
Diltheys Versuch, sie auszufuhren, also in der Ausarbeitung der EG, 
werden darum die Dimensionen seines Begriffs des Lebens am 
schärfsten deutlich. Dilthey hatte nur einen „Ersten Band“ der EG 
erscheinen lassen. Er enthält vor allem eine historisch-systematische 
Kritik der Metaphysik als Grundlage der Geisteswissenschaften. Der 
Zweite Band sollte dann, wie Dilthey in der Vorrede zum Ersten sagt, 
seine „Erörterungen über die letzten Fragen der Philosophie“ abschließen 
(I, xx). Er arbeitete beharrlich daran, kam aber nicht dazu, ihn zu 
vollenden. Die Vorarbeiten sind jedoch erhalten und inzwischen 
herausgegeben worden.12

Dilthey beabsichtigte in der EG zunächst, wie die Widmung andeutet, 
nicht mehr eine grundlegend neue Kritik der Vernunft, sondern nur noch 
eine Ergänzung zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Wie Kants Kritik 
der reinen Vernunft die Wissenschaftlichkeit der Naturwissenschaften, so 
sollte eine Kritik der historischen Vernunft die Wissenschaftlichkeit der 
Geisteswissenschaften sichern. Dilthey war dennoch deutlich, daß eine 
Kritik der Vernunft nicht neben einer andern möglich ist; Vernunft kann 
nicht im Hinblick auf die Naturwissenschaften rein, im Hinblick auf die 
Geisteswissenschaften geschichtlich sein. So ließ sich die Begrenzung 
nicht einhalten; die Vernunft erwies sich für Dilthey im ganzen als 
geschichtlich, und die Kritik der historischen Vernunft mußte, auch 
wenn sie nicht zu Ende kam, an die Stelle der Kritik der reinen Vernunft 
treten. Dilthey spricht im Text denn auch programmatisch von einer 
Erweiterung, Änderung und Umbildung des „logischen Ideals“ 
überhaupt; die „Einschränkung“ der Kritik der historischen Vernunft auf 
die Grundlegung der Geisteswissenschaften neben der der Natur­
wissenschaften sollte nur für die spezifische „Aufgabe dieser Einleitung“ 

12 In: Ges. Schriften XIX, hg. von H. Johach und F. Rodi, unter dem Titel: Grundlegung 
der Wissenschaften vom Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte. Ausarbei­
tungen und Entwürfe zum Zweiten Band der Einleitung in die Geisteswissenschaften 
(ca. 1870 - 1895), Göttingen 1982. Bereits 1977 wurden, ebenfalls von H. Johach und 
F. Rodi, die Vorarbeiten zum Ersten Band als Bd. XVIII ediert. Vgl. auch den von 
H.-U. Lessing und F. Rodi 1990 hg. Bd. XX: Logik und System der philosophischen 
Wissenschaften. Vorlesungen zur erkenntnistheoretischen Logik und Methodologie 
(1864- 1903).

106

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelten (I, 116-119). Den Begriff der Kritik der historischen Vernunft 
ersetzt er durch den Begriff der „Selbstbesinnung“ (I, 116, 120), den er 
auch später vorwiegend gebraucht. Er will sich durch ihn von allen 
„Abstraktionen“ distanzieren, in denen sich Kant und „die ganze neu- 
kantische Philosophie“ bewege (XIX, 43); der Begriff der 
Selbstbesinnung zeigt an, daß das Denken seine Selbstgewißheit verloren 
hat und sich neu auf seine geschichtlichen Bedingungen und den Wandel 
seiner Funktionen besinnen muß.

In den Ausarbeitungen zum Zweiten Band der EG vertiefte sich 
Dilthey die Ebene der Grundlegung so, daß es ihm ausdrücklich um „alle 
Wissenschaft“ geht (XIX, 82). Er zieht alle Wissenschaften heran, die für 
das Verständnis des Lebens von Bedeutung sein können, neben der 
Biologie, der Psychologie und der Soziologie auch die Ethnologie und 
die historischen Wissenschaften. Eine „plausible Philosophie“ müsse 
„alle gesicherten positiven Tatsachen und Gesetze als Voraussetzungen“ 
verwenden (XIX, 307), also alle positiven Wissenschaften heranziehen 
dürfen, jedoch ohne sich auf eine von ihnen allein zu stützen. 
Ausdrücklich warnt Dilthey davor, „das“ Leben wiederum zu meta- 
physizieren, wie es in der sogenannten „Lebensphilosophie“ geschah, der 
er selbst oft zugerechnet wird.13 Leben ist für ihn „nichts Meta­
physisches, Substantiales“ (XIX, 308). „Wir wissen“, schreibt er im 
AWG, „von keinem erlebbaren oder erfahrbaren Träger des Lebens.“ 
(VII, 334) Er will das Leben „in seiner unergründlichen Tiefe, in seinem 
unergründlichen Zusammenhang sichtbar machen“, damit aber „nicht 
Mystik [...] befördern“ (XIX, 330).

Er konzipiert seinen Begriff des Lebens so, daß er einerseits allen 
Auffassungen des Lebens in der Philosophie und den Wissenschaften 
Raum gibt, andererseits aber auch all diese Auffassungen zur Disposition 
stellt. So ist sein Begriff des Lebens ein kritischer Begriff. Er hat den 
Sinn, alle Begriffe, durch die „das“ Leben festgelegt werden soll, in 
Bewegung zu halten. Sie werden in seinem Horizont zu Hypothesen, die 
das Leben ordnen, aber immer wieder durch andere ersetzt werden 
können. Das gilt ebenso für Begriffe der Naturwissenschaften. „Die 
Denkmittel: Masse, Kraft, Atome haben für den Denkzusammenhang nur 
die Bedeutung, die Ordnung der Erfahrungen zu ermöglichen. Eine 
Realität außerhalb des Denkens kann für sie nicht erwiesen werden.“ 
Auch Begriffe wie „Substanz, Ursache, Materie, Seele“ gelten nicht über 
den Lebenszusammenhang hinaus, in dem sie erworben wurden. Isoliert 
man sie aus ihm, werden sie zu „metaphysischen Einbildungen“ und als 
solche „notwendig unentrinnbar widerspruchsvoll“ (X, 42 f.).

13 Vgl. Das Wesen der Philosophie (1907), in: Ges. Schriften V, 351 ff.

107

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Denken als befreiende Lebenstätigkeit

Der Begriff des Lebens hat so bei Dilthey eine befreiende Funktion: 
„Das Leben wird frei vom Erkennen durch Begriffe; der Geist wird 
souverän allen Spinneweben dogmatischen Denkens gegenüber.“ (VII, 
290 f.) Er ist ein zeitlicher, geschichtlichen Verschiebungen offener und 
sich durch solche Verschiebungen erst bestimmender Begriff. Jede seiner 
„Abgrenzungen“ schließt etwas aus, das doch zu ihm gehört und wieder 
in ihn einbezogen werden muß: „Die Abgrenzung der Lebenseinheit ist 
nur da, weil das Andere, von ihr Unabhängige da ist.“ (XIX, 354) Er ist 
darum ein Begriff, den das Denken nicht zu Ende denken kann.

Leben ist, so Dilthey, im „Lebensgefühl“ gegenwärtig (XIX, 308). Es 
ist ein Gefühl, das durch Tätigkeit entsteht und gesteigert wird. Selbst 
unbestimmt und unbestimmbar, leitet und begleitet es alle Tätigkeiten. 
Dies aber war die „Leistung“ (ebd.), die Kant dem „Ich denke“ 
zugeschrieben hatte, das „alle meine Vorstellungen begleiten können“ 
muß14 und ebenso nur die Einheit von Tätigkeiten anzeigt. Kant schließt 
aus, daß „ich ein so vielfarbiges Selbst haben“ kann, „als ich 
Vorstellungen habe, deren ich mir bewußt bin“,15 Dilthey läßt es zu. Er 
löst „das Selbst“ aus der festen Verbindung mit dem Denken. Das Selbst 
ist nicht mehr als „ein Zusammengehören und zum selben Ziele Wirken“ 
(XIX, 308), an einen Leib gebunden, Reizen ausgesetzt und in allem dem 
„großen Gesetz des Lebens“ unterworfen, das „subjektiv“ auf „Trieb­
befriedigung und Gefühlsgleichgewicht“, „objektiv“ auf „individuelle 
Erhaltung und Fortpflanzung“ drängt (XIX, 309).

Es wird am stärksten, darin stimmt Dilthey mit Schopenhauer überein, 
als Wille erfahren. Jeden „Kraftaufwand“, notiert er für seine 
Vorlesungen zur Ethik, rechnen wir einem Willen zu. Doch wir erfahren 
einen „Willensaufwand“ in uns nicht, wie Schopenhauer es darstellte, als 
Leiden, sondern als „Freude“. Die „Freude an jeder Kraftäußerung“ ist, 
so Dilthey, eine „Freude des Willens an sich selbst“. Sie bedeutet 
„Steigerung des Lebensgefühls“ (X, 60) und ist darum „das große 
Prinzip des tätigen Lebens“ (X, 87 f.).

Danach ist Denken eine Tätigkeit des Selbst, das zugleich Gefühl und 
Wille ist. Es ruht nicht in sich, wie formale Logiken es erscheinen lassen, 
sondern „ist jederzeit vom Willen geleitet, der das Wirkliche ergreifen 
will; eben dadurch ist es Denken.“ (XIX, 264) Schon Hegel hatte geltend 
gemacht, daß A nicht A bleibt, wenn B von ihm prädiziert wird, es soll 
nur A bleiben; das Denken, so Dilthey, will etwas als etwas festhalten, 

14 Kant, KrV, B 131 f.
15 Ebd., B 134.

108

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch wenn und gerade weil es sich unter Lebensbedingungen unablässig 
ändert, denn nur so kann es zu festen Ordnungen kommen. Es dient 
dadurch in vielen Fällen dem Leben. In anderen Fällen aber kann es 
solche festen Ordnungen bis in seine ersten Voraussetzungen hinein 
wieder auflösen wollen, um andere zu schaffen, und auch dadurch kann 
es dem Leben dienen.

Die Philosophie muß beide Möglichkeiten offenhalten. Sie darf nicht 
selbst schon von einer Abstraktion des Denkens ausgehen, sondern muß 
stattdessen dessen jeweilige Lebensbedingungen analysieren. Gegenüber 
der wissenschaftlichen Abstraktion, die „absieht und einen Tatbestand 
zurückbehält“, muß die philosophische Analysis „die Mehrheit von Tat­
beständen, welche die Faktoren eines Komplexen bilden, aufzufassen“ 
suchen (XIX, 268). Während, wie Dilthey in seinen Vorlesungen zur 
Pädagogik sagt, „die Spekulanten Einheit im Anfang erklügeln“, muß die 
Philosophie davon ausgehen, daß „Intelligenz ursprünglich ein 
Mannigfaches“ und „das Viele in ihr das Erste“ ist (IX, 221). Auf der 
Grundlage einer solchen Analyse wird sie dann mit einer beschreibenden 
und genetischen Methode konkret erfassen können, wie Denken 
„Erkennen, d. h. aus dem Fluß der Wahrnehmungen das Wirkliche 
heraus erkennen,“ werden kann (XIX, 230 f).

Dilthey entwirft, um das Denken im Horizont des Lebens zu denken, 
das Programm einer umfassenden Intelligenzforschung, das jedoch 
Programm bleibt. Er lehnt sich dabei stark an Schleiermachers Dialektik 
an. Für die Entwicklung der logischen Form sollen komplementär 
Begriffe als „Produkte des Denkens“ und das Urteil als „lebendige 
Funktion des Denkens“ behandelt (XIX, 238) und insbesondere das 
Ineinandergreifen von Denken und Sprechen untersucht werden (XIX, 
250-252). Zugleich sollen auch die neuesten physiologischen und 
psychologischen Forschungen und zeitgenössische Entwürfe der Logik 
wie die von Lotze, Helmholtz, Wundt und Sigwart herangezogen 
werden.

Die „Grenze der logischen Wissenschaft“ überhaupt (XIX, 242 f.) ist, 
so Dilthey, die „Evidenz“ oder das eigentümliche und unverwechselbare 
„Überzeugungsgefühl“, an das alle formalen Logiken appellieren: „Daß 
ein Schluß richtig sei, dafür gibt es in letzter Leistung keinen Beweis als 
die Evidenz oder das Überzeugungsgefuhl, von welchem der Akt des 
Schließens begleitet ist.“ (XIX, 242) Man wird darum vor allem 
untersuchen müssen, wie aus einer „abstrakten Beziehung“ „das 
Bewußtsein der Evidenz“ gewonnen wird (XIX, 245). Es ist von der 
Logik selbst so wenig einzuholen wie von der Ethik das Gefühl, Gutes 
getan zu haben, oder von der Ästhetik das Gefühl, von Schönem berührt 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worden zu sein. Sie alle bauen zuletzt auf solche Überzeugungsgefühle, 
von denen ihre Begründungen ausgehen, die aber selbst nicht mehr 
begründbar sind. Und doch sind sie offensichtlich von einer Fülle 
kultureller und individueller Vorgaben abhängig (vgl. XIX, 321).16

Dilthey hält den Begriff des Denkens im Horizont des Lebens so offen 
wie irgend möglich. Er setzt es lediglich als „Beziehung“ (XIX, 238) 
zwischen Vorstellungen an, die sich in „elementaren Operationen“ wie 
Unterscheiden, Verbinden, Trennen, Ordnen darstellt, darin aber die 
verschiedensten Abwandlungen zuläßt. Denken ist danach auch nicht auf 
den Bereich des Erkennens beschränkt; „Wertdenkakte, Denkakte des 
Strebens sind ebenso Denkvorgänge.“ (XIX, 318) Sie müssen in die 
Analyse des Denkens einbezogen werden. Vor allem aber muß die 
Unterscheidung von Form und Inhalt, durch die Kant das Erkennen 
dachte, beweglich gedacht werden. Schon als junger Mann hatte Dilthey 
notiert, man müsse „an die Stelle der Ansicht von einer allgemein 
gültigen Logik die von werdenden, wechselnden Formen der Bewegung 
des Geistes setzen“.17

Die Unterscheidung von Form und Inhalt als solche kann man nach 
Dilthey nicht aufgeben, wenn man vom Denken als solchem reden will. 
Sie ist sinnvoll, sofern sie „irgendeine Sonderung des Gegebenen und 
der intellektuellen Operationen“ ausdrückt, aber „zweifelhaft“, wenn, 
wie noch bei Kant, eine reine Form bloßer „Zusammenhangslosigkeit“ 
gegenübergestellt wird (XIX, 340 f.). Dilthey geht vom „Vorstellungs­
leben“ (XIX, 124 u. ö.) aus, in dem auf Sinnesreize hin schematische 
,Allgemeinvorstellungen“ produziert werden, „welche die Zeichen für 
alle Tatsachen sind, die nicht durch ein besonderes Interesse zur 
Bezeichnung in Eigennamen herausgehoben werden“ (XIX, 228). Sie 
werden nicht identisch reproduziert, sondern in einem „spontanen 
Vorstellungs- und Willensakt“ (ebd.) den jeweils neuen Interessen der 
Situation angepaßt. Das Urteil, das in einem solchen Akt besteht, ist 
Form, sofern es „Vorstellungsinhalte“ miteinander verknüpft. Aber es ist 
nicht universale Form für beliebige Inhalte, sondern eine bestimmte 
Form, die bestimmte Inhalte verknüpft.

16 Schleiermacher geht nach Dilthey hier zu weit. Er lasse sich zur einer gänzlichen 
Mißachtung der formalen Logik verfuhren, ja, von der „spekulativen Schule“ zu einem 
„Haß“ gegen die Syllogistik hinreißen. „Mit schneidiger Folgerichtigkeit“ löse er die 
logische Evidenz, die immerhin „ein nur an der formalen Richtigkeit der Verbin­
dungen haftendes Gefühl“ und keiner Grade fähig sei, in ein nur subjektives Über- 
zeugungsgefuhl auf, das verschieden stark sein könne (XIV, 159 f.). Logik soll nach 
Dilthey möglich bleiben, auch wenn sie nicht mehr letzter Grund der Philosophie sein 
kann.

17 [Dilthey], 1933, 124.

110

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken als Formieren von Einheit bleibt nach Dilthey durch seine 
Inhalte bestimmt. „Durch alle Stufen des Denkens geht das unauflösliche 
Verhältnis des Datums, an dem die Funktion tätig ist, und dieser 
Denkfunktion“ (XIX, 262). Im Horizont des Lebens gedacht, „stellt“ das 
Denken Einheit nicht „her“, sondern „vermittelt“ sie nur: ,^4//e 
Vermittlungen durch das Denken in dem Vorgang der Entstehung der 
Außenwelt bringen nicht unverbundene, diskrete Gemütszustände in 
Beziehungen, sondern beleuchten nur Unterschiede, Ähnlichkeiten, 
Abstufungen, deren Bewußtsein dem Leben dient, einen Zusammenhang 
zu entfalten. Der unergründliche, jedoch in seiner Artikulation der 
Beschreibung zugängliche Zusammenhang des Lebens in einem 
menschlichen Körper besteht in einem Zusammenhang funktioneller 
Lebensäußerungen, in welchen das Denken nicht den Zusammenhang 
herstellt, jedoch überall vermittelt, daß der Zusammenhang in Wirkung 
treten kann. Also ist im Leben selber ein Zusammenhang der Vorgänge, 
welcher unabhängig vom Denken ist und nur desselben bedarf, um in 
Wirkung zu treten.“ (XIX, 350) Die „Verteilung der Bewußtheit“ wird 
nicht vom Denken, sondern vom ganzen Lebensinteresse „reguliert“, der 
Intellekt ist „eine vorübergehende, nur in Zwischenräumen am Leben 
auftretende Funktion“ (XIX, 348 f).

Sein Sinn für das Leben ist, von einem Handlungsdruck zu befreien: 
,Alles Denken dient dazu, das strukturelle Seelenleben in den Zustand 
freier und befriedigender Lebenstätigkeit zu versetzen.“ (XIX, 300) 
Dilthey beschreibt den „primären typischen Vorgang“ versuchsweise so: 
„ein Bewegungsimpuls mit einer bestimmten Intention dauert fort, jene 
wird verstärkt, und anstatt der intendierten äußeren Bewegung treten 
Druckempfindungen auf. Dieses Aggregat von der Empfindung bildet 
das typische Zwischenglied zwischen dem Bewußtsein des Impulses und 
dem der Hemmung der Intention. Hier ist nun das Urteil, daß das 
Eingetretene den Intentionen nicht entspreche, ein notwendiges 
Zwischenglied. Aber wo es da ist, entsteht nun ein neuer Willens- und 
Gefuhlszustand, die Erfahrung der Hemmung der Intention. Dieser 
Verlauf ist nur möglich, weil beide Lebenszustände aneinander gehalten, 
verglichen werden, Unterschied festgestellt, ein Urteil gefällt wird. Sonst 
würden Impuls und Aggregat von Druckempfindungen tot neben­
einander stehen. - Aber zugleich setzt dieses Ergebnis eine Struktur des 
Lebenszusammenhangs voraus, nach welcher Eindrücke von den 
Bedürfnissen der Vitalität nach ihrem Werte bestimmt und Angriffs- und 
Abwehrbewegungen eingeleitet werden. Für diese Struktur erst, wie sie 
ist, ist ein ungewolltes Druckempfindungssystem, das nicht beseitigt 
werden kann, als Hemmung der Intention erfahren.“ (XIX, 352)

111

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Kategorien des Lebens

Sobald das Denken über die „Lebenszusammenhänge“ hinauszukommen 
und einen „logischen Weltzusammenhang“ zu begründen versucht, gerät 
es in einen „tragischen Widerspruch“. Leiden schon die Tiere daran, ihr 
Triebleben immer neu ausgleichen zu müssen, so die Menschen, die 
ihrem Leben mit Hilfe von Institutionen, Religionen, Wissenschaften 
und Weltanschauungen Halt zu geben versuchen, daß auch diese nicht zu 
einer dauernden Befriedigung fuhren. „Das aus dem Dunkel in das 
Dunkel verlaufende Leben“ läßt sich keinem „Zusammenhang einord­
nen, in welchem es begreiflich wird.“ Je mehr man es versucht, desto 
mehr wird man sich der Zeitlichkeit solcher Zusammenhänge bewußt 
werden (XIX, 356-359).

Leben läßt einerseits Freiheit, es zu deuten und zu gestalten, und setzt 
der Freiheit andererseits Grenzen, die wir ebenfalls nicht definitiv 
bestimmen können, von Fall zu Fall aber deutlich erfahren. Dilthey 
versucht in immer neuen Anläufen, die fließenden Grenzen zwischen 
Gebundenheit und Freiheit im Denken und Handeln zu beschreiben und 
seiner Kritik der historischen Vernunft so eine konstruktive Gestalt zu 
geben. In ihrem Zentrum sollen „Kategorien des Lebens“ stehen. Keiner 
seiner Versuche überzeugt ihn ganz; so bleibt sein Standpunkt selbst bis 
zuletzt in Bewegung.

In der sogenannten Breslauer Ausarbeitung, Skizzen zum Zweiten 
Band der EG aus den Jahren 1880 bis 1890, geht er von „Tatsachen des 
Bewußtseins“ aus (XIX, 58 ff.). Wenn Dinge nach Kant für uns nur 
Phänomene unter den Bedingungen unseres Bewußtseins sein können, so 
sind diese Phänomene doch Tatsachen. Dies ist der „positive Kem“ des 
„Satzes der Phänomenalität“, wie Dilthey ihn nennt (XIX, 60 f.). Die 
Tatsachen des Bewußtseins sind unmittelbar gegeben, sie werden - 
Dilthey arbeitet hier ebenfalls mit dem Begriff des Erlebens - „erlebt“ 
(XIX, 63). Soweit dieses Erleben analysiert und beschrieben werden 
kann, wird an ihm erkennbar, „wie das Ding in mein Bewußtsein treten 
kann“ (XIX, 62); das Bewußtsein kann der Vorgänge, durch die ihm 
etwas bewußt wird, bis zu einem gewissen Grad „innewerden“ (XIX, 
68). Philosophie kann insofern als Beschreibung dieses „Innewerdens“ 
der Phänomene des Bewußtseins angelegt werden, als „Phänomeno­
logie“ in dem Sinn, wie Edmund Husserl sie verstand und in den letzten 
Lebensjahren Diltheys neu zu begründen und zu entfalten begann, 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch aus der Transzendentalphilosophie, die Dilthey schon 
überwunden zu haben glaubte.18 19

Nach Dilthey dürfen gerade in der Beschreibung des Innewerdens der 
Phänomene nicht intellektuelle Prozesse isoliert, sondern muß stets die 
„Totalität des Seelenlebens“ berücksichtigt werden. Dies ist sein zweiter 
„Hauptsatz“ (XIX, 75). In allen „psychischen Lebensakten“ wirken 
Intellekt, Wille und Gefühl zusammen (XIX, 110). Dilthey unterscheidet 
an ihnen Grade und Weisen der Bewußtheit, untersucht sie auf 
Kontinuität und Komplexität hin, erörtert die Rolle einerseits des Selbst, 
andererseits der Zeit für sie.

Seine leitende These ist, daß Wirklichkeit überhaupt ursprünglich 
nicht das ist, was vom Intellekt vorgestellt und begriffen wird, sondern 
das, was dem Willen widersteht und woran das Gefühl leidet. Er hatte sie 
bereits am Ende des Ersten Bandes vorgetragen (I, 395), und sie bestätigt 
sich durch seine Analysen: „Was wir Wirklichkeit nennen, ist etwas 
anderes als diese tote und passive Gegenständlichkeit, welche dem Bild 
im Spiegel gleicht. Es ist das Innewerden durch den Druck des Gefühls, 
durch den Widerstand des Willens, das sonach eine Aktivität außer mir 
offenbart.“ (XIX, 163)

Damit bringt er das Denken an jene Grenze, die es erfahren, aber nicht 
mehr festlegen kann. Widerstand ist Widerstand gegen den Willen; was 
als Widerstand gegen den Willen erfahren wird, wird selbst als Wille 
erfahren. In der Erfahrung von Wirklichkeit erfährt sich ein Wille 
gegenüber anderen Willen. Wirklichkeit „konstituiert“ sich nicht zuerst, 
wie Kant es wollte, in der Korrelation von Subjekt und Objekt, von Ich 
denke und Gegenständen meines Denkens, sondern in der 
Auseinandersetzung von Willen, die das Denken nur „vermittelt“ (XIX, 
337, 350). Es ist selbst „Wille der Erkenntnis“, der das, was er als 
anderen Willen erkennt, „durchdringen und bewältigen“ will (I, 395). Es 
kann und muß ihn sich zurechtlegen, um gegen ihn bestehen zu können. 
Aber es kann das immer nur aus seinen eigenen Lebenszusammen­
hängen, aus seinem eigenen Willen heraus tun, und auch seinen eigenen 
Willen erfährt es erst im Widerstand gegen einen andern. Dieses 
Gegeneinander von Willen ist es, das Spielräume, große Spielräume der 
Deutung läßt, sie aber auch begrenzt. Dilthey kommt hier Nietzsches 
„Theorie eines in allem Geschehn sich abspielenden Macht-Willens“™ 

18 Dilthey anerkannte, trotz ihrer Differenzen im Ansatz, in Husserl „ein Genie 
philosophischer Analyse“ (Brief an Husserl vom 10. Juli 1911, in: Rodi/Lessing, 1984, 
118). Zum Verhältnis zwischen Diltheys und Husserls Phänomenologie vgl. Orth, 
1985, Teil I.

19 Nietzsche, Genealogie d. Moral, II, 12.

113

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehr nahe. Lebensprozesse lassen keine „reine“ Erkenntnis zu, weder des 
andern noch seiner selbst.

Von der Erfahrung von Wirklichkeit aus dem Willens widerstand her 
entwickelt Dilthey die „Kategorien des Lebens“. Sie sollen „echte und 
volle Kategorien im Sinne von Aristoteles und Kant“, „Organe alles 
Verständnisses von Wirklichem“ sein (XIX, 359 f.). Dilthey nennt sie 
„reale“ im Gegensatz zu den „formalen“ Kategorien Kants. Während 
Kant seine Kategorien aus der formalen Logik ableiten konnte, gibt es 
für Kategorien des Lebens „keinen Kunstgriff4, sie „definitiv und 
reinlich auszusondem, ihre Zahl festzustellen und ihre Ordnung zu 
bestimmen“ (XIX, 361). Sie zeigen „viele Abschattungen“, „ohne daß 
irgendeine Abgrenzung ein absolutes Recht hätte“ (XIX, 362). Dilthey 
lehnt auch hier „so nachdrücklich als möglich [...] alles Rubrizieren und 
Katalogisieren ab. Überall wo Leben ist, sind Zwischenglieder“. (XIX, 
386).

Er nennt im wesentlichen drei Kategorien und schließt dabei an Kants 
Kategorien der Relation an: Inhärenz und Subsistenz, Kausalität und 
Dependenz, Gemeinschaft (Wechselwirkung zwischen dem Handelnden 
und Leidenden).20 Sie liegen nahe, sofern Dilthey das Ich denke nicht 
mehr als transzendentales Subjekt, sondern selbst in Relationen von 
Willen denkt. Die erste nennt er „die Kategorie der Selbigkeit (des 
Ganzen, der Einheit, der Substanz)“, die zweite „die Kategorie des 
Wirkens und Leidens (der Kausalität)“, unter der dritten faßt er „die 
Kategorien der Essentialität oder Wesen, Zweck, Wert, Sinn, 
Bedeutung“ zusammen (XIX, 362, 368, 374).

Die Einheit einer Lebenseinheit kann und darf nicht als 
Substantialität, sondern muß als „Selbigkeit“ gedacht werden. Soweit 
auch Kant, der alle Substantialisierungen des Ich denke als 
„Paralogismen der reinen Vernunft“ erwiesen hatte.21 Die Einheit einer 
Lebenseinheit ist nach Dilthey aber auch nicht, wie dargestellt, im Ich 
denke, sondern „in der Lebendigkeit gegeben“. Sie ist „die intimste 
Erfahrung des Menschen über sich“: auf ihr „beruht, daß wir uns als 
Person fühlen, daß wir Charakter haben können, daß wir folgerichtig 
denken und handeln. Darin ist nun aber gar nicht enthalten, daß in allen 
Veränderungen irgendein sich selbst Gleiches verharrte.“ Selbigkeit 
fordert nicht „irgendeine ganze oder teilweise Identität“ (XIX, 362 f.). 
Sie kann sich auf eine Identität festlegen, aber sie kann sich von Fall zu 
Fall eine andere geben; sie läßt im „Fluß unseres inneren Lebens“ einen 
Wandel und Wechsel der Identitäten zu (XIX, 368). Dagegen „kann kein 

20 Kant, KrV, A 80/B 106.
21 Vgl. ebd., A 341/B 399 ff.

114

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verstand von Verständigen erfassen“, „wie eine Substanz es anfangen 
mag, als Einheit ein Mannigfaltiges in sich zusammenzuhalten, ohne 
dabei ihre Einheit an dieses zu verlieren“ (XIX, 363 f.). Die Kategorie 
der Substanz ist nur als Abstraktion aus den Lebenszusammenhängen 
verständlich, als „Verdünnung und Mechanisierung“ der lebendigen 
Selbigkeit. Sie wurde herrschend, weil die „phänomenale Natur­
erkenntnis“ an sie „unabweislich gebunden“ ist. Aber es wäre eine 
„Lächerlichkeit“, aus ihr das lebendige Selbst verstehen zu wollen (XIX, 
368).

Auch bei der mechanischen Kausalität bin ich „außerstande, mir 
vorzustellen, wie das, was außereinander, diskret, getrennt ist, das was 
wirkt und das worin es die Veränderung hervorbringt, zugleich Eines 
eindringt in das Andere“ (XIX, 372). Sie ist, so Dilthey, ebenfalls nur 
aus den Lebenszusammenhängen zu verstehen, aus denen sie abstrahiert 
ist, dem unmittelbar erfahrenen Gegeneinander von Willen, die sich 
selbst immer nur aus ihrem Gegeneinander verstehen können. Wird die 
Kategorie des Wirkens und Leidens formalisiert, so geht dieser Bezug 
verloren, und es entsteht der „Widerspruch“ einer beziehungslosen 
Beziehung von Ursache und Wirkung, an den sich weitere „unlösbare 
Widersprüche“ anschließen (XIX, 372).

Die dritte Kategorie des Lebens schließlich ist „der nächste und 
allgemeinste Ausdruck des Lebenszusammenhangs“ selbst (XIX, 378). 
Sie wird im AWG zur „umfassenden Kategorie, unter welcher das Leben 
auffaßbar wird“ (VII, 232) oder die „Kategorie für den unzerlegten 
Lebenszusammenhang“ (VII, 237). Danach wird im Lebenszusammen­
hang „Essentialität oder Wesen“ immer schon als „Zweck, Wert, Sinn, 
Bedeutung“ für einen Lebenszusammenhang verstanden. Sein, Wesen, 
Bedeutung sind nichts, was „rein“ zu denken wäre. Sie werden gedacht, 
soweit sie für das Leben von Nutzen sind, und sie werden so gedacht, 
wie sie für das Leben von Nutzen sind.

Literaturverzeichnis
Aristoteles (Met.): Metaphysics, hg. von W. D. Ross, 2 Bde., Oxford 41958.
Dilthey, W. (Ges. Schriften): Gesammelte Schriften, Bd. I-XX, Leipzig/Berlin/Göttingen. 

1922 ff.
[Dilthey, W.] (1933): Der junge Dilthey. Ein Lebensbild in Briefen und Tagebüchern 1852- 

1870, zusammengestellt von Clara Misch, geb. Dilthey, Leipzig/Berlin.
Esposito, E. (1991): Paradoxien als Unterscheidungen von Unterscheidungen, in: H. U. 

Gumbrecht/K. L. Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. 
Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a. M., 35-57.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank, H. (1997): Zeichen als Grenze des logischen Raums. Derrida als Logiker, in: J. 
Simon/W. Stegmaier (Hg.), Fremde Vernunft. Zeichen und Interpretation IV, Frankfurt 
a. M.

Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von J. Ritter und K. Gründer, Darmstadt 
1971 ff.

Kant, I. (KrV): Kritik der reinen Vernunft, hg. von R. Schmidt, Hamburg31971.
Luhmann, N. (1991): Sthenographie und Euryalistik, in: H. U. Gumbrecht/K. L. Pfeiffer 

(Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener Epistemologie, 
Frankfurt a. M., 58-82.

Luhmann, N. (1995): Das Paradox der Menschenrechte und drei Formen seiner Entfaltung, 
in: Soziologische Aufklärung 6: Die Soziologie und der Mensch, Opladen, 229-236.

Nietzsche, F. (Genealogie d. Moral): Zur Genealogie der Moral, in: Werke (Kritische 
Gesamtausgabe) VI/2, hg. von G. Colli und M. Montinari, Berlin 1968, 259-430.

Orth, E. W. (Hg.) (1985): Dilthey und die Philosophie der Gegenwart, Freiburg/München.
Rodi, F./Lessing, H.-U. (Hg.) (1984): Materialien zur Philosophie Wilhelm Diltheys, 

Frankfurt a. M.
Stegmaier, W. (1992): Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Göttingen.
Stegmaier, W. (1995): Aporien der Vollendung. Ist Aristoteles’ „Metaphysik“ eine 

Metaphysik?, in: D. N. Basta/S. Zunjic/M. Kozomora (Hg.), Kriza i perspektive 
filozofije. Mihailo Djuricu za sedamdeseti rodendam (Festschrift für Mihailo Djuric 
zum 70. Geburtstag), Belgrad, 383-406.

116

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

