Diltheys Denken des Lebens

Wemer Stegmaier

I. Die Paradoxierung des Denkens durch das Leben

Wer iiber das Leben als solches nachdenkt, sucht einen Standpunkt
jenseits des Lebens, um es sich von dort vor Augen bringen und im
ganzen iberblicken zu kénnen. Aber er/sie bleibt dabei natiirlich, um
iberhaupt nachdenken zu kénnen, ein Teil des Lebens, bleibt mitten im
Leben. So hat, wer iiber das Leben im ganzen nachdenkt, das Leben
zugleich vor sich und hinter sich, vor sich als Gegenstand seines
Nachdenkens und hinter sich als Bedingung seines Nachdenkens. Das
Leben, wenn es Gegenstand des Denkens wird, ist immer auch dessen
Randbedingung, es ist Randbedingung seiner eigenen Vergegen-
standlichung durch das Denken. So versetzt das Leben das Denken, das
es sich zum Gegenstand macht, in einen logischen Zirkel, den es nicht
auflgsen kann: es blockiert das Denken durch eine Paradoxie.

Das klassische Beispiel einer solchen Paradoxie ist der Kreter, der
sagt, dafl alle Kreter liigen: sagt er die Wahrheit, so ligt er, er
widerspricht sich selbst. Doch ein Kreter kann natiirlich ohne weiteres
sagen, daf} alle Kreter liigen, und es kénnte durchaus einen Sinn haben,
es zu sagen: etwa, wenn einschldgige Erfahrungen mit seinen
Landsleuten ihn dazu gebracht hitten, in diesen nur noch Liigner zu
sehen, und dabei muf3 er sich selbst nicht einmal ausnehmen. Jeder
wiirde ihn verstehen (ohne ihm deshalb schon zuzustimmen). Anst6Big
ist seine Aussage offenbar nur fiir ein bestimmtes Denken des Denkens,
fir das Denken, das man das ,logische“ nennt. Fiir dieses logische
Denken wird geltend gemacht, daB es unabhédngig von allen
Gegenstianden, die es denkt, und von allen Randbedingungen, unter
denen es denkt, nur seinen eigenen Regeln folgt. Diese Regeln aber
lassen einen ,logischen Zirkel“ nicht zu, und so wird es paradoxiert,
wenn es versucht, iiber das Leben selbst nachzudenken, dem es doch
ebenfalls zugeho6rt und das ebenfalls seine Randbedingung bleibt.

Das logische Denken wird durch das Leben paradoxiert, weil es dem
Leben entzogen und als Denken jenseits des Lebens gedacht wird. Als
oberste Regel des logischen Denkens gilt seit Aristoteles, dafl es sich
selbst nicht widersprechen, da3 es demselben Gegenstand zu derselben
Zeit in derselben Hinsicht nicht Entgegengesetztes zusprechen darf.
Aristoteles nennt diese Regel in seiner Ersten Philosophie, der spéter so

100

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genannten Metaphysik, das sicherste Prinzip.' Aber natiirlich kann man
demselben Gegenstand zu verschiedenen Zeiten (also unter verschie-
denen Randbedingungen) Entgegengesetztes zusprechen (vorher hat er
gelogen, jetzt liigt er nicht), und auch dann denkt man noch. Man denkt
dann unter Lebensbedingungen. Wie man unter Lebensbedingungen
denken kann, wie man denken kann, dafl immer etwas anders wird und
wdhrend immer etwas anders wird, ist der Hauptgegenstand von
Aristoteles’ Erster Philosophie.”> Die Logik ist demgegeniiber eine
begrenzte Wissenschaft unter begrenzten Voraussetzungen, eine
Wissenschaft unter Ausschluf3 der Zeit, des Immer-anders-Werdens des
Lebens; sie gilt nur unter feststehenden Randbedingungen.

Der Horizont der Logik ist demnach enger als der Horizont des
Lebens; das Leben 148t zu, was die Logik verbieten muf3. Das Leben und
sein Immer-anders-Werden aber ist das, was das Denken dauernd
beschéftigt, worin es beim Denken im allgemeinen geht. Wir konnen gar
nicht anders, als im Leben iiber das Leben nachzudenken, und wir tun es
unabléssig. So aber miiiten wir auch denken konnen, wie wir das tun,
wie wir im Leben iiber das Leben nachdenken kénnen, ohne dabei von
Paradoxien blockiert zu werden. Nicht erst Aristoteles hat daran
gearbeitet, und nach ihm sind immer neue Versuche gemacht worden.
Sie blieben schwierig, weil das Denken, um das Leben zu denken, sich
unvermeidlich von ihm unterscheiden, sich in irgendeiner Weise von ihm
abheben muf}, wiewohl es ihm weiterhin zugehort. So konnten und
mufiten immer wieder neue Paradoxien entstchen. Man koénnte die
Geschichte des européischen Denkens im ganzen als Geschichte immer
neuer Versuche beschreiben, iiber solche Paradoxien hinwegzukommen,
um dem Leben nachzukommen, als Geschichte immer neuer Paradoxien
und ihrer immer neuen Entparadoxierungen.®

II. Denken im Horizont des Lebens

Kant konnte noch davon ausgehen, daB ,die Logik* einen ,sicheren
Gang schon von den dltesten Zeiten her gegangen sei* und da8 sie ,,seit
dem Aristoteles im wesentlichen ,,geschlossen und vollendet” sei.*
Durch Kant selbst aber war die Logik in Bewegung geraten; ihre
vermeintlich ,sicheren Voraussetzungen wurden selbst strittig.

' Aristoteles, Met., IV 3, 1005 b 9 ff.

Vgl. Stegmaier, 1995.

3 Vgl. Esposito, 1991, und Luhmann, 1991. Ein gutes modemes Beispiel fiir
.Paradoxiemanagement* geben die Menschenrechte ab: vgl. Luhmann, 1995.

4 Kant, KrV, B VIIL

101

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend des 19. Jahrhunderts verlor sie ihre Einheit, unterschiedliche
Ansidtze der Logikbegriindung, unterschiedliche ,logiken“ wurden
méglich.’ Das Historische Worterbuch der Philosophie fiihrt nicht nur
unter dem Stichwort ,Logik* (der traditionellen, an Aristoteles
orientierten Logik) vielfdltige historische Bedeutungsverschiebungen an,
sondern stellt daneben noch eine ganze Reihe neuerer ,Logiken®, die
»transzendentale, ,,(spekulativ-)dialektische®, ,historische®, ,dialo-
gische®, ,,hermeneutische* usw. mit wiederum vielféltigen historischen
Bedeutungsverschiebungen.® Sie lassen sich nicht auf eine Logik mit
einheitlichen Regeln zuriickfithren; Logiken gelten heute als spezifische
Logiken fiir spezifische Bediirfnisse. Diese Vervielfiltigung der Logik
nach vielféltigen Bediirfnissen hatte Wilhelm Dilthey (1833 - 1911) vor
Augen, als er den Begriff des ,Lebens selbst zu einem Haupt- und
Leitbegriff seines Philosophierens machte. ,Die Vollkommenheit der
Logik, obwohl einmiitig von den bedeutendsten Denkern angenommen,*
war fiir ihn zu der ,,Illusion* geworden, die sie bis heute geblieben ist.’

Um den Paradoxien zu entgehen, die das Leben dem Denken bereitet,
kann man seinen Begriff eingrenzen, es so oder so ,,definieren”. Auch
Dilthey tut das. Definiert man ,,.Leben” z. B. biologisch als eine Form der
Selbstorganisation, dann hat man ,,das*“ Leben in einer so begrenzten
Gestalt vor sich, dal man es ungestort vom Leben im iibrigen, hier vor
allem vom Leben des Beobachters, beschreiben kann. Und doch nicht
ganz ungestort: denn es bleibt ja auch hier dabei, dal auch der
Beobachter ,,lebt, so daf seine Beobachtungen von seinem ,,Erleben‘
abhéngen und darum wieder zirkuldr sein konnten. Dasselbe gilt fiir
psychologische und soziologische Eingrenzungen (,,Seelenleben®,
,Leben der Gesellschaft®). Es gilt auch fiir transzendente Bestimmungen
des Lebens: erhoht man das Leben iiber alles biologisch, psychologisch
und soziologisch bestimmte Leben hinaus zu einem jenseitigen,
zeitlosen, ,,wahren“ Leben, so ist auch dieses ,wahre*“ Leben vom
zeitlichen Leben her gedacht und darum nur scheinbar iiber die
Paradoxien des zeitlichen Lebens erhaben.

Bei allen Definitionen des Lebens bleibt das, was es definiert, selbst
undefiniert und ist dennoch Teil des Definierten, des Lebens.
Definitionen des Lebens, welcher Art sie auch sein mégen, helfen darum
nicht aus den Paradoxien heraus, in die das Denken beim Denken ,,des*
Lebens gerat. Es ist zuletzt immer eine undefinierte und undefinierbare

> Vgl. Frank, 1997.

¢  Historisches Worterbuch der Philosophie V, Sp. 357 ff.

Dilthey, Ges. Schriften XIX, 2. Zitierweise im folgenden: im Text unter Angabe von
Band und Seite.

102

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Art von Leben, die dem Denken ermoglicht, es zu definieren, die es
iberhaupt denken 1d8t. Man kann freilich auch dies als Definition
betrachten, als eine Art von negativer Definition, in etwa dem Sinn, in
dem man von ,negativer Theologie* spricht. Die negative Theologie
spricht von Gott im Wissen, daB sie sich von ihm keinen Begriff machen
kann. Dilthey sagt iiber das Denken des Lebens: ,hinter das Leben kann
das Denken nicht zuriickgehen“ (V, 5). Es kann sich nicht iiber das
Leben stellen, um sich einen Begriff von ihm zu machen. Es kann
wissen, daf3 es beim Denken des Lebens an eine Grenze gerit, iiber die es
nicht hinausdenken kann und die dennoch Bedingung seiner eigenen
Moglichkeit ist. So gesehen, macht das Denken des Lebens eine neue
Kritik der Vernunft notwendig.

III. Kritik der historischen Vernunft

Im Riickblick auf seine ,Lebensarbeit“ nennt Dilthey Kants
,,Ausgangspunkt in dem Problem der Allgemeingiiltigkeit des Wissens,
der Notwendigkeit und Allgemeinheit der logischen und mathematischen
Wahrheiten, seine Begriindung der Naturwissenschaften auf sie, aber
zugleich die Einschrinkung des Wissens auf das Erfahrbare* die
,»Grundlage* seiner Entwicklung (V, 5). Der ,herrschende Impuls® in
seinem philosophischen Denken aber sei gewesen, ,,das Leben aus ihm
selber verstehen zu wollen. Mich verlangte, in die geschichtliche Welt
immer tiefer einzudringen, um gleichsam ihre Seele zu vernehmen; und
der philosophische Zug, den Eingang in diese Realitdt zu finden, ihre
Giiltigkeit zu begriinden, die objektive Erkenntnis derselben zu sichern,
dieser Drang war fiir mich nur die andre Seite meines Verlangens, in die
geschichtliche Welt immer tiefer einzudringen. Das waren gleichsam nur
die zwei verschiedenen Seiten der so entstehenden Lebensarbeit.“ (V, 4)
Sollte nun aber die Realitit der geschichtlich-gesellschaftlichen oder, mit
Hegels Begriff, ,geistigen Welt“, fahrt Dilthey fort, gerechtfertigt
werden, ,,s0 bedurfte es dazu vor allem einer Kritik der Lehre Kants,
welche die Zeit zu einer blofen Erscheinung machte und damit das
Leben selbst.” (V, 5) Die Zeit und damit das Leben selbst durften nicht
mehr nur als Gegenstinde, sondern mufiten zugleich als Bedingungen
des Denkens verstanden werden. Das aber bedeutete, da3 das Denken
selbst vom Leben selbst her neu gedacht, seine ,,objektive Geltung neu
,dargetan‘ werden muflte: ,,Das Leben ist uns nicht unmittelbar, sondern
aufgeklart durch die Objektivierung des Denkens gegeben. Soll nicht die
objektive Auffassung des Lebens dadurch, daf sie durch die Operationen
des Denkens hindurchgeht, zweifelhaft gemacht werden: so mufl die

103

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

objektive Geltung des Denkens dargetan werden. Es handelt sich nicht
um seine Genesis, seine Geschichte, sondern um das Enthaltensein von
Leistungen in ihm - um Fundierung -, welche es mit der Wahrnehmung
verbinden.“ (V, 5) Es handelte sich um die Begriindung des Denkens
selbst vom Leben her, das es grundsitzlich nicht begriinden kann.
Dilthey lie8 sich auf die Paradoxierung des Denkens durch das Leben
ein, indem er das Denken selbst neu zu fassen versuchte.

Er ging dabei, etwa im Vergleich zu Nietzsche, der verwandte
Interessen verfolgte,® stets behutsam und zuriickhaltend zu Werke. Er
hatte sich schon 1860 eine ,neue Kritik der reinen Vernunft auf Grund
unserer historisch-philosophischen Weltanschauung* vorgenommen.’ In
der Widmung seiner Einleitung in die Geisteswissenschaften [EG] von
1883 an den Grafen Paul Yorck von Wartenburg, mit dem er den Plan
gemeinsam weiterentwickelt und ,damals noch als Kritik der
historischen Vernunft zu bezeichnen* gewagt hatte, nahm er den Titel
vorsichtig wieder zuriick. Er beschrinkte sich im weiteren auf den, so
der Untertitel der EG,'® ,,Versuch einer Grundlegung fiir das Studium der
Gesellschaft und der Geschichte. Die diesem Studium gewidmeten
Geisteswissenschaften aber verstand er ihrerseits als Wissenschaften vom
Leben in einem nicht schon begrenzten Sinn.

1V. Hermeneutik von Erlebnissen

Im spéateren Werk, vor allem in den unter dem Titel Der Aufbau der
geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften [AWG] nach seinem
Tod gesammelt herausgegebenen Studien,'' stellte Dilthey die
Grundlegung der Geisteswissenschaften als Problem einer ,,Hermeneu-
tik™ der geschichtlich-gesellschaftlichen Welt dar. In der Hermeneutik
geht es ebenfalls darum, etwas, das man nicht hinreichend verstehen
kann, dadurch besser zu verstehen, dal man auf seine eigenen
Verstehensbedingungen reflektiert. Auch hier ist man sich des ,,Jogischen
Zirkels* bewuflt, in den man dadurch gerét, und nimmt ihn hin. Dennoch
hélt die hermeneutische Einstellung daran fest, da sie einen von ihr
unabhingigen Gegenstand vor sich hat, dem sie sich im Erkennen
anndhern kann, im Gegensatz zur kritischen Einstellung, der es um
Bedingungen der Méglichkeit des Erkennens iiberhaupt geht und die von
diesen aus erst Kriterien der Gegenstindlichkeit von Gegenstinden

8 Vgl Stegmaier, 1992.
2 [Dilthey], 1933, 120.
10 Ges. Schriften I.

' Ges. Schriften VII.

104

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konzipiert. In hermeneutischer Einstellung entwickelte Dilthey die Trias
,Erlebnis - Ausdruck - Verstehen®, in deren ,,Lebendigkeit* weithin die
maflgebliche Entfaltung seines Begriffs des Lebens gesehen wird. Er
hoffte, das Problem des Denkens des Lebens auf diese Weise methodisch
auflosen, die Paradoxierung des Denkens durch das Leben iiberwinden
zu konnen. Er sah jedoch bald, daB die Paradoxie dadurch nur
verschoben wurde.

,Erlebnisse” sollen Teile des Lebens sein, aber wie gegebene
Gegenstinde erkannt werden koénnen. Unabhidngig vom Leben im
iibrigen soll beobachtet und beschrieben werden konnen, auf welche
Weise sie zum ,,Ausdruck” kommen und auf welche Weise wiederum
ein ,,Verstehen“ ihres Ausdrucks moglich ist. So soll der Begriff des
Erlebnisses es moglich machen, das Leben selbst als begrenzten
Gegenstand zu denken und dadurch die Paradoxierung des Denkens
durch das Leben zum Verschwinden bringen. Es kann dann, so Dilthey
in Notizen aus dem NachlaB, eine ,,Methode“ gebildet werden, ,,welche
auf das Erfassen und das Ausschopfen des Erlebens gerichtet ist: er fafit
sie als ,,Aufklarung, Abbildung und Représentation in diskursiven
Leistungen* des Denkens zusammen (VII, 224). Doch die Paradoxie
kehrt darin wieder: ,,.Da das Erleben unergriindlich ist und kein Denken
hinter dasselbe kommen kann, da das Erkennen nur an ihm selbst auftritt,
da das BewuBtsein iiber das Erleben sich mit diesem selber immer
vertieft, so ist diese Aufgabe [sc. das Erfassen und das Ausschopfen des
Erlebnisses] unendlich, nicht in dem Sinn nur, daB8 sie immer weitere
wissenschaftliche Leistungen fordert, sondern in dem, da8 sie ihrer Natur
nach unaufléslich ist.* (VII, 224 f.) Darum muB, fihrt Dilthey fort, das
»Verstehen“ hinzutreten, als ,,eine ebenso urspriingliche Aufgabe, wenn
sie auch das Erleben als Methode voraussetzt.“ (VII, 225) Doch das
Ergebnis ist wieder dasselbe. Das Verstehen ist, wie Dilthey an einer
anderen Stelle schreibt, ,nicht einfach als eine Denkleistung
aufzufassen“, es ist ,,Transposition, Nachbilden, Nacherleben* - ,,in
allem Verstehen [ist] ein Irrationales, wie das Leben selber ein solches
ist; es kann durch keine Formeln logischer Leistungen reprisentiert
werden. [...] der logischen Behandlung des Verstehens [sind] durch
dessen Natur Grenzen gesetzt“ (VII, 218). Mit dem Verstehen, notiert
Dilthey an einer weiteren Stelle, ,,ist es wie mit dem Leben selbst“. Ich
habe mir den inneren Zusammenhang eines Textes, der ,,selbst nicht
zeitlich ist”, klargemacht. ,Ich schreite voran, und das Vergangene
verliert seine Klarheit und Bestimmtheit.“ So sind ,,die Grenzen des
Verstehens* auch die Grenzen des Lebens; sie liegen ,,in der Art des
Gegebenseins“. Begrenzte Gegenstinde des Verstehens konnen wie das

105

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben im ganzen dem Denken nicht ,als feste, in der Anschauung
auftretende Grofe zugrunde gelegt* werden (VII, 226 f.).

V. Leben als kritischer Begriff

Das Grundproblem bleibt so eine Kritik der historischen Vernunft. In
Diltheys Versuch, sie auszufiihren, also in der Ausarbeitung der EG,
werden darum die Dimensionen seines Begriffs des Lebens am
schérfsten deutlich. Dilthey hatte nur einen ,Ersten Band“ der EG
erscheinen lassen. Er enthdlt vor allem eine historisch-systematische
Kritik der Metaphysik als Grundlage der Geisteswissenschaften. Der
Zweite Band sollte dann, wie Dilthey in der Vorrede zum Ersten sagt,
seine ,,Erorterungen iiber die letzten Fragen der Philosophie* abschlielen
(I, xx). Er arbeitete beharrlich daran, kam aber nicht dazu, ihn zu
vollenden. Die Vorarbeiten sind jedoch erhalten und inzwischen
herausgegeben worden."?

Dilthey beabsichtigte in der EG zunichst, wie die Widmung andeutet,
nicht mehr eine grundlegend neue Kritik der Vernunft, sondern nur noch
eine Ergidnzung zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Wie Kants Kritik
der reinen Vernunft die Wissenschaftlichkeit der Naturwissenschaften, so
sollte eine Kritik der historischen Vernunft die Wissenschaftlichkeit der
Geisteswissenschaften sichern. Dilthey war dennoch deutlich, da3 eine
Kritik der Vernunft nicht neben einer andern méglich ist; Vernunft kann
nicht im Hinblick auf die Naturwissenschaften rein, im Hinblick auf die
Geisteswissenschaften geschichtlich sein. So liel sich die Begrenzung
nicht einhalten; die Vemnunft erwies sich fiir Dilthey im ganzen als
geschichtlich, und die Kritik der historischen Vernunft mufite, auch
wenn sie nicht zu Ende kam, an die Stelle der Kritik der reinen Vernunft
treten. Dilthey spricht im Text denn auch programmatisch von einer
Erweiterung, Anderung und Umbildung des ,logischen Ideals*
iiberhaupt; die ,,Einschrankung der Kritik der historischen Vernunft auf
die Grundlegung der Geisteswissenschaften neben der der Natur-
wissenschaften sollte nur fiir die spezifische ,,Aufgabe dieser Einleitung*

2 In: Ges. Schriften XIX, hg. von H. Johach und F. Rodi, unter dem Titel: Grundlegung
der Wissenschaften vom Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte. Ausarbei-
tungen und Entwiirfe zum Zweiten Band der Einleitung in die Geisteswissenschaften
(ca. 1870 - 1895), Gottingen 1982. Bereits 1977 wurden, ebenfalls von H. Johach und
F. Rodi, die Vorarbeiten zum Ersten Band als Bd. XVIII ediert. Vgl. auch den von
H.-U. Lessing und F. Rodi 1990 hg. Bd. XX: Logik und System der philosophischen
Wissenschaften. Vorlesungen zur erkenntnistheoretischen Logik und Methodologie
(1864 - 1903).

106

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelten (I, 116-119). Den Begriff der Kritik der historischen Vernunft
ersetzt er durch den Begriff der ,,Selbstbesinnung® (I, 116, 120), den er
auch spater vorwiegend gebraucht. Er will sich durch ihn von allen
,,ZAbstraktionen® distanzieren, in denen sich Kant und ,,die ganze neu-
kantische Philosophie* bewege (XIX, 43); der Begriff der
Selbstbesinnung zeigt an, dal das Denken seine Selbstgewilheit verloren
hat und sich neu auf seine geschichtlichen Bedingungen und den Wandel
seiner Funktionen besinnen muf.

In den Ausarbeitungen zum Zweiten Band der EG vertiefte sich
Dilthey die Ebene der Grundlegung so, daB3 es ihm ausdriicklich um ,,alle
Wissenschaft* geht (XIX, 82). Er zieht alle Wissenschaften heran, die fiir
das Verstindnis des Lebens von Bedeutung sein kénnen, neben der
Biologie, der Psychologie und der Soziologie auch die Ethnologie und
die historischen Wissenschaften. Eine ,,plausible Philosophie* miisse
,alle gesicherten positiven Tatsachen und Gesetze als Voraussetzungen‘
verwenden (XIX, 307), also alle positiven Wissenschaften heranziehen
diirfen, jedoch ohne sich auf eine von ihnen allein zu stiitzen.
Ausdriicklich warnt Dilthey davor, ,,das“ Leben wiederum zu meta-
physizieren, wie es in der sogenannten ,,Lebensphilosophie* geschah, der
er selbst oft zugerechnet wird."”” Leben ist fiir ihn ,nichts Meta-
physisches, Substantiales (XIX, 308). ,,Wir wissen*, schreibt er im
AWG, ,,von keinem erlebbaren oder erfahrbaren Triger des Lebens.
(VII, 334) Er will das Leben ,,in seiner unergriindlichen Tiefe, in seinem
unergriindlichen Zusammenhang sichtbar machen, damit aber ,,nicht
Mystik [...] beférdern (XIX, 330).

Er konzipiert seinen Begriff des Lebens so, daf3 er einerseits allen
Auffassungen des Lebens in der Philosophie und den Wissenschaften
Raum gibt, andererseits aber auch all diese Auffassungen zur Disposition
stellt. So ist sein Begriff des Lebens ein kritischer Begriff. Er hat den
Sinn, alle Begriffe, durch die ,,das*“ Leben festgelegt werden soll, in
Bewegung zu halten. Sie werden in seinem Horizont zu Hypothesen, die
das Leben ordnen, aber immer wieder durch andere ersetzt werden
konnen. Das gilt ebenso fiir Begriffe der Naturwissenschaften. ,,Die
Denkmittel: Masse, Kraft, Atome haben fiir den Denkzusammenhang nur
die Bedeutung, die Ordnung der Erfahrungen zu ermdglichen. Eine
Realitdt auflerhalb des Denkens kann fiir sie nicht erwiesen werden.*
Auch Begriffe wie ,,Substanz, Ursache, Materie, Seele* gelten nicht iiber
den Lebenszusammenhang hinaus, in dem sie erworben wurden. Isoliert
man sie aus ihm, werden sie zu ,,metaphysischen Einbildungen und als
solche ,,notwendig unentrinnbar widerspruchsvoll* (X, 42 f.).

B Vgl. Das Wesen der Philosophie (1907), in: Ges. Schriften V, 351 ff.

107

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Denken als befreiende Lebenstdtigkeit

Der Begriff des Lebens hat so bei Dilthey eine befreiende Funktion:
»Das Leben wird frei vom Erkennen durch Begriffe; der Geist wird
souverdn allen Spinneweben dogmatischen Denkens gegeniiber.* (VII,
290 f) Er ist ein zeitlicher, geschichtlichen Verschiebungen offener und
sich durch solche Verschiebungen erst bestimmender Begriff. Jede seiner
~Abgrenzungen* schlieit etwas aus, das doch zu ihm gehért und wieder
in ihn einbezogen werden muf: ,Die Abgrenzung der Lebenseinheit ist
nur da, weil das Andere, von ihr Unabhéngige da ist.” (XIX, 354) Er ist
darum ein Begriff, den das Denken nicht zu Ende denken kann.

Leben ist, so Dilthey, im ,,Lebensgefiihl* gegenwirtig (XIX, 308). Es
ist ein Gefiihl, das durch Tatigkeit entsteht und gesteigert wird. Selbst
unbestimmt und unbestimmbar, leitet und begleitet es alle Tétigkeiten.
Dies aber war die ,Leistung (ebd.), die Kant dem ,Ich denke"
zugeschrieben hatte, das ,,alle meine Vorstellungen begleiten konnen*
muB' und ebenso nur die Einheit von Titigkeiten anzeigt. Kant schlieft
aus, daBl ,ich ein so vielfarbiges Selbst haben“ kann, ,als ich
Vorstellungen habe, deren ich mir bewuBt bin“,"® Dilthey 148t es zu. Er
16st ,,das Selbst“ aus der festen Verbindung mit dem Denken. Das Selbst
ist nicht mehr als ,,ein Zusammengehdren und zum selben Ziele Wirken*
(XIX, 308), an einen Leib gebunden, Reizen ausgesetzt und in allem dem
»groflen Gesetz des Lebens* unterworfen, das ,,subjektiv* auf , Trieb-
befriedigung und Gefiihlsgleichgewicht®, ,,objektiv*‘ auf ,,individuelle
Erhaltung und Fortpflanzung* driangt (XIX, 309).

Es wird am stirksten, darin stimmt Dilthey mit Schopenhauer iiberein,
als Wille erfahren. Jeden ,Kraftaufwand“, notiert er fiir seine
Vorlesungen zur Ethik, rechnen wir einem Willen zu. Doch wir erfahren
einen ,,Willensaufwand* in uns nicht, wie Schopenhauer es darstellte, als
Leiden, sondern als , Freude“. Die ,,Freude an jeder Kraftauflerung* ist,
so Dilthey, eine ,Freude des Willens an sich selbst“. Sie bedeutet
»Steigerung des Lebensgefiihls* (X, 60) und ist darum ,das grofe
Prinzip des tdtigen Lebens* (X, 87 £.).

Danach ist Denken eine Tatigkeit des Selbst, das zugleich Gefiihl und
Wille ist. Es ruht nicht in sich, wie formale Logiken es erscheinen lassen,
sondern ,,ist jederzeit vom Willen geleitet, der das Wirkliche ergreifen
will; eben dadurch ist es Denken.* (XIX, 264) Schon Hegel hatte geltend
gemacht, daB8 A nicht A bleibt, wenn B von ihm pridiziert wird, es soll
nur A bleiben; das Denken, so Dilthey, will etwas als etwas festhalten,

4 Kant,KrV,B 131 f.
¥ Ebd., B 134.

108

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch wenn und gerade weil es sich unter Lebensbedingungen unablissig
andert, denn nur so kann es zu festen Ordnungen kommen. Es dient
dadurch in vielen Féllen dem Leben. In anderen Fillen aber kann es
solche festen Ordnungen bis in seine ersten Voraussetzungen hinein
wieder auflosen wollen, um andere zu schaffen, und auch dadurch kann
es dem Leben dienen.

Die Philosophie mufl beide Moglichkeiten offenhalten. Sie darf nicht
selbst schon von einer Abstraktion des Denkens ausgehen, sondern muf3
stattdessen dessen jeweilige Lebensbedingungen analysieren. Gegeniiber
der wissenschaftlichen Abstraktion, die ,,absieht und einen Tatbestand
zuriickbehélt”, muf} die philosophische Analysis ,,die Mehrheit von Tat-
bestinden, welche die Faktoren eines Komplexen bilden, aufzufassen*
suchen (XIX, 268). Wiahrend, wie Dilthey in seinen Vorlesungen zur
Padagogik sagt, ,.die Spekulanten Einheit im Anfang erkliigeln“, muB} die
Philosophie davon ausgehen, da ,Intelligenz urspriinglich ein
Mannigfaches“ und ,,das Viele in ihr das Erste* ist (IX, 221). Auf der
Grundlage einer solchen Analyse wird sie dann mit einer beschreibenden
und genetischen Methode konkret erfassen konnen, wie Denken
»Erkennen, d. h. aus dem FluB der Wahrnehmungen das Wirkliche
heraus erkennen, werden kann (XIX, 230 f.).

Dilthey entwirft, um das Denken im Horizont des Lebens zu denken,
das Programm einer umfassenden Intelligenzforschung, das jedoch
Programm bleibt. Er lehnt sich dabei stark an Schleiermachers Dialektik
an. Fiir die Entwicklung der logischen Form sollen komplementir
Begriffe als ,,Produkte des Denkens*“ und das Urteil als ,lebendige
Funktion des Denkens* behandelt (XIX, 238) und insbesondere das
Ineinandergreifen von Denken und Sprechen untersucht werden (XIX,
250-252). Zugleich sollen auch die neuesten physiologischen und
psychologischen Forschungen und zeitgenGssische Entwiirfe der Logik
wie die von Lotze, Helmholtz, Wundt und Sigwart herangezogen
werden.

Die ,,Grenze der logischen Wissenschaft iiberhaupt (XIX, 242 f.) ist,
so Dilthey, die ,,Evidenz* oder das eigentiimliche und unverwechselbare
,Uberzeugungsgefiihl“, an das alle formalen Logiken appellieren: ,,Daf}
ein Schluf} richtig sei, dafiir gibt es in letzter Leistung keinen Beweis als
die Evidenz oder das Uberzeugungsgefiihl, von welchem der Akt des
SchlieBens begleitet ist.“ (XIX, 242) Man wird darum vor allem
untersuchen miissen, wie aus einer ,abstrakten Beziehung“ ,das
Bewufitsein der Evidenz“ gewonnen wird (XIX, 245). Es ist von der
Logik selbst so wenig einzuholen wie von der Ethik das Gefihl, Gutes
getan zu haben, oder von der Asthetik das Gefiihl, von Schénem beriihrt

109

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

worden zu sein. Sie alle bauen zuletzt auf solche Uberzeugungsgefiihle,
von denen ihre Begriindungen ausgehen, die aber selbst nicht mehr
begriindbar sind. Und doch sind sie offensichtlich von einer Fiille
kultureller und individueller Vorgaben abhiingig (vgl. XIX, 321).'¢

Dilthey halt den Begriff des Denkens im Horizont des Lebens so offen
wie irgend moglich. Er setzt es lediglich als ,Beziehung® (XIX, 238)
zwischen Vorstellungen an, die sich in ,,elementaren Operationen* wie
Unterscheiden, Verbinden, Trennen, Ordnen darstellt, darin aber die
verschiedensten Abwandlungen zulaft. Denken ist danach auch nicht auf
den Bereich des Erkennens beschrinkt; ,,Wertdenkakte, Denkakte des
Strebens sind ebenso Denkvorginge. (XIX, 318) Sie miissen in die
Analyse des Denkens einbezogen werden. Vor allem aber muf} die
Unterscheidung von Form und Inhalt, durch die Kant das Erkennen
dachte, beweglich gedacht werden. Schon als junger Mann hatte Dilthey
notiert, man miisse ,,an die Stelle der Ansicht von einer allgemein
giiltigen Logik die von werdenden, wechselnden Formen der Bewegung
des Geistes setzen*."

Die Unterscheidung von Form und Inhalt als solche kann man nach
Dilthey nicht aufgeben, wenn man vom Denken als solchem reden will.
Sie ist sinnvoll, sofern sie ,,irgendeine Sonderung des Gegebenen und
der intellektuellen Operationen* ausdriickt, aber ,,zweifelhaft, wenn,
wie noch bei Kant, eine reine Form blofer ,,Zusammenhangslosigkeit
gegeniibergestellt wird (XIX, 340 f.). Dilthey geht vom ,,Vorstellungs-
leben“ (XIX, 124 u. 6.) aus, in dem auf Sinnesreize hin schematische
,Allgemeinvorstellungen“ produziert werden, ,,welche die Zeichen fiir
alle Tatsachen sind, die nicht durch ein besonderes Interesse zur
Bezeichnung in Eigennamen herausgehoben werden” (XIX, 228). Sie
werden nicht identisch reproduziert, sondern in einem ,spontanen
Vorstellungs- und Willensakt* (ebd.) den jeweils neuen Interessen der
Situation angepaf3t. Das Urteil, das in einem solchen Akt besteht, ist
Form, sofern es ,,Vorstellungsinhalte** miteinander verkniipft. Aber es ist
nicht universale Form fiir beliebige Inhalte, sondern eine bestimmte
Form, die bestimmte Inhalte verkniipft.

Schleiermacher geht nach Dilthey hier zu weit. Er lasse sich zur einer ginzlichen
MiBachtung der formalen Logik verfiihren, ja, von der ,,spekulativen Schule* zu einem
,-HaB* gegen die Syllogistik hinreiBen. ,Mit schneidiger Folgerichtigkeit* l16se er die
logische Evidenz, die immerhin ,ein nur an der formalen Richtigkeit der Verbin-
dungen haftendes Gefiihl* und keiner Grade fihig sei, in ein nur subjektives Uber-
zeugungsgefiihl auf, das verschieden stark sein konne (XIV, 159 f.). Logik soll nach
Dilthey méglich bleiben, auch wenn sie nicht mehr letzter Grund der Philosophie sein
kann.

7 [Dilthey], 1933, 124.

110

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denken als Formieren von Einheit bleibt nach Dilthey durch seine
Inhalte bestimmt. ,,Durch alle Stufen des Denkens geht das unauflosliche
Verhiltnis des Datums, an dem die Funktion titig ist, und dieser
Denkfunktion* (XIX, 262). Im Horizont des Lebens gedacht, ,stellt” das
Denken Einheit nicht ,her”, sondern ,vermittelt* sie nur: ,Alle
Vermittlungen durch das Denken in dem Vorgang der Entstehung der
Auflenwelt bringen nicht unverbundene, diskrete Gemiitszustinde in
Beziehungen, sondern beleuchten nur Unterschiede, Ahnlichkeiten,
Abstufungen, deren Bewufitsein dem Leben dient, einen Zusammenhang
zu entfalten. Der unergriindliche, jedoch in seiner Artikulation der
Beschreibung zugéngliche Zusammenhang des Lebens in einem
menschlichen Koérper besteht in einem Zusammenhang funktioneller
Lebensduflerungen, in welchen das Denken nicht den Zusammenhang
herstellt, jedoch iiberall vermittelt, dal der Zusammenhang in Wirkung
treten kann. Also ist im Leben selber ein Zusammenhang der Vorgénge,
welcher unabhangig vom Denken ist und nur desselben bedarf, um in
Wirkung zu treten.” (XIX, 350) Die ,,Verteilung der BewuBtheit* wird
nicht vom Denken, sondern vom ganzen l.ebensinteresse ,,reguliert”, der
Intellekt ist ,.eine voriibergehende, nur in Zwischenrdumen am Leben
auftretende Funktion* (XIX, 348 f.).

Sein Sinn fiir das Leben ist, von einem Handlungsdruck zu befreien:
,,Alles Denken dient dazu, das strukturelle Seelenleben in den Zustand
freier und befriedigender Lebenstitigkeit zu versetzen.“ (XIX, 300)
Dilthey beschreibt den ,,priméren typischen Vorgang* versuchsweise so:
,ein Bewegungsimpuls mit einer bestimmten Intention dauert fort, jene
wird verstarkt, und anstatt der intendierten &duBleren Bewegung treten
Druckempfindungen auf. Dieses Aggregat von der Empfindung bildet
das typische Zwischenglied zwischen dem BewuBtsein des Impulses und
dem der Hemmung der Intention. Hier ist nun das Urteil, da} das
Eingetretene den Intentionen nicht entspreche, ein notwendiges
Zwischenglied. Aber wo es da ist, entsteht nun ein neuer Willens- und
Gefuhlszustand, die Erfahrung der Hemmung der Intention. Dieser
Verlauf ist nur moglich, weil beide Lebenszustinde aneinander gehalten,
verglichen werden, Unterschied festgestellt, ein Urteil gefallt wird. Sonst
wirden Impuls und Aggregat von Druckempfindungen tot neben-
einander stehen. - Aber zugleich setzt dieses Ergebnis eine Struktur des
Lebenszusammenhangs voraus, nach welcher Eindriicke von den
Bediirfnissen der Vitalitidt nach ihrem Werte bestimmt und Angriffs- und
Abwehrbewegungen eingeleitet werden. Fiir diese Struktur erst, wie sie
ist, ist ein ungewolltes Druckempfindungssystem, das nicht beseitigt
werden kann, als Hemmung der Intention erfahren.” (XIX, 352)

111

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Kategorien des Lebens

Sobald das Denken iiber die ,,Lebenszusammenhénge‘ hinauszukommen
und einen ,,logischen Weltzusammenhang* zu begriinden versucht, gerit
es in einen ,tragischen Widerspruch®. Leiden schon die Tiere daran, ihr
Triebleben immer neu ausgleichen zu miissen, so die Menschen, die
ihrem Leben mit Hilfe von Institutionen, Religionen, Wissenschaften
und Weltanschauungen Halt zu geben versuchen, daf3 auch diese nicht zu
einer dauernden Befriedigung fiihren. ,.Das aus dem Dunkel in das
Dunkel verlaufende Leben* 148t sich keinem ,,Zusammenhang einord-
nen, in welchem es begreiflich wird.“ Je mehr man es versucht, desto
mehr wird man sich der Zeitlichkeit solcher Zusammenhénge bewufit
werden (XIX, 356-359).

Leben laBt einerseits Freiheit, es zu deuten und zu gestalten, und setzt
der Freiheit andererseits Grenzen, die wir ebenfalls nicht definitiv
bestimmen koénnen, von Fall zu Fall aber deutlich erfahren. Dilthey
versucht in immer neuen Anldufen, die flieBenden Grenzen zwischen
Gebundenheit und Freiheit im Denken und Handeln zu beschreiben und
seiner Kritik der historischen Vernunft so eine konstruktive Gestalt zu
geben. In ihrem Zentrum sollen ,, Kategorien des Lebens* stehen. Keiner
seiner Versuche iiberzeugt ihn ganz; so bleibt sein Standpunkt selbst bis
zuletzt in Bewegung.

In der sogenannten Breslauer Ausarbeitung, Skizzen zum Zweiten
Band der EG aus den Jahren 1880 bis 1890, geht er von ,,Tatsachen des
BewuBtseins* aus (XIX, 58 ff.). Wenn Dinge nach Kant fiir uns nur
Phianomene unter den Bedingungen unseres BewuBtseins sein kénnen, so
sind diese Phdnomene doch Tatsachen. Dies ist der ,,positive Kern des
»Jatzes der Phianomenalitdt“, wie Dilthey ihn nennt (XIX, 60 f.). Die
Tatsachen des Bewufitseins sind unmittelbar gegeben, sie werden -
Dilthey arbeitet hier ebenfalls mit dem Begriff des Erlebens - ,erlebt”
(XIX, 63). Soweit dieses Erleben analysiert und beschrieben werden
kann, wird an ihm erkennbar, ,,wie das Ding in mein Bewufltsein treten
kann“ (XIX, 62); das BewuBtsein kann der Vorginge, durch die ihm
etwas bewuflt wird, bis zu einem gewissen Grad ,,innewerden (XIX,
68). Philosophie kann insofern als Beschreibung dieses ,,Innewerdens*
der Phinomene des Bewufitseins angelegt werden, als ,,Phdnomeno-
logie* in dem Sinn, wie Edmund Husserl sie verstand und in den letzten
Lebensjahren Diltheys neu zu begrinden und zu entfalten begann,

112

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedoch aus der Transzendentalphilosophie, die Dilthey schon
iiberwunden zu haben glaubte.'®

Nach Dilthey diirfen gerade in der Beschreibung des Innewerdens der
Phinomene nicht intellektuelle Prozesse isoliert, sondern muf} stets die
,,Totalitdt des Seelenlebens* beriicksichtigt werden. Dies ist sein zweiter
,Hauptsatz (XIX, 75). In allen ,,psychischen Lebensakten wirken
Intellekt, Wille und Gefiihl zusammen (XIX, 110). Dilthey unterscheidet
an ihnen Grade und Weisen der Bewuftheit, untersucht sie auf
Kontinuitidt und Komplexitit hin, erértert die Rolle einerseits des Selbst,
andererseits der Zeit fiir sie.

Seine leitende These ist, dal Wirklichkeit iiberhaupt urspriinglich
nicht das ist, was vom Intellekt vorgestellt und begriffen wird, sondern
das, was dem Willen widersteht und woran das Gefiihl leidet. Er hatte sie
bereits am Ende des Ersten Bandes vorgetragen (I, 395), und sie bestétigt
sich durch seine Analysen: ,,Was wir Wirklichkeit nennen, ist etwas
anderes als diese tote und passive Gegenstandlichkeit, welche dem Bild
im Spiegel gleicht. Es ist das Innewerden durch den Druck des Gefiihls,
durch den Widerstand des Willens, das sonach eine Aktivitit aufler mir
offenbart.” (XIX, 163)

Damit bringt er das Denken an jene Grenze, die es erfahren, aber nicht
mehr festlegen kann. Widerstand ist Widerstand gegen den Willen; was
als Widerstand gegen den Willen erfahren wird, wird selbst als Wille
erfahren. In der Erfahrung von Wirklichkeit erfihrt sich ein Wille
gegeniiber anderen Willen. Wirklichkeit ,,konstituiert* sich nicht zuerst,
wie Kant es wollte, in der Korrelation von Subjekt und Objekt, von Ich
denke und Gegenstinden meines Denkens, sondern in der
Auseinandersetzung von Willen, die das Denken nur ,,vermittelt* (XIX,
337, 350). Es ist selbst ,,Wille der Erkenntnis“, der das, was er als
anderen Willen erkennt, ,,durchdringen und bewiltigen* will (I, 395). Es
kann und muB ihn sich zurechtlegen, um gegen ihn bestehen zu kénnen.
Aber es kann das immer nur aus seinen eigenen Lebenszusammen-
héngen, aus seinem eigenen Willen heraus tun, und auch seinen eigenen
Willen erféhrt es erst im Widerstand gegen einen andern. Dieses
Gegeneinander von Willen ist es, das Spielrdume, grofle Spielrdaume der
Deutung laBt, sie aber auch begrenzt. Dilthey kommt hier Nietzsches
,»Theorie eines in allem Geschehn sich abspielenden Macht-Willens*"

Dilthey anerkannte, trotz ihrer Differenzen im Ansatz, in Husserl ,ein Genie
philosophischer Analyse* (Brief an Husserl vom 10. Juli 1911, in: Rodi/Lessing, 1984,
118). Zum Verhiltnis zwischen Diltheys und Husserls Phanomenologie vgl. Orth,
1985, Teil 1.

% Nietzsche, Genealogie d. Moral, II, 12.

113

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sehr nahe. Lebensprozesse lassen keine ,,reine* Erkenntnis zu, weder des
andern noch seiner selbst.

Von der Erfahrung von Wirklichkeit aus dem Willenswiderstand her
entwickelt Dilthey die , Kategorien des Lebens“. Sie sollen ,,echte und
volle Kategorien im Sinne von Aristoteles und Kant“, ,,Organe alles
Verstdndnisses von Wirklichem* sein (XIX, 359 f.). Dilthey nennt sie
»reale” im Gegensatz zu den ,formalen Kategorien Kants. Wéhrend
Kant seine Kategorien aus der formalen Logik ableiten konnte, gibt es
fir Kategorien des Lebens ,keinen Kunstgriff, sie ,definitiv und
reinlich auszusondern, ihre Zahl festzustellen und ihre Ordnung zu
bestimmen* (XIX, 361). Sie zeigen ,,viele Abschattungen®, ,,ohne daf3
irgendeine Abgrenzung ein absolutes Recht hitte* (XIX, 362). Dilthey
lehnt auch hier ,,so nachdriicklich als méglich [...] alles Rubrizieren und
Katalogisieren ab. Uberall wo Leben ist, sind Zwischenglieder. (XIX,
386).

Er nennt im wesentlichen drei Kategorien und schlieft dabei an Kants
Kategorien der Relation an: Inhdrenz und Subsistenz, Kausalitdt und
Dependenz, Gemeinschaft (Wechselwirkung zwischen dem Handelnden
und Leidenden).”’ Sie liegen nahe, sofern Dilthey das Ich denke nicht
mehr als transzendentales Subjekt, sondern selbst in Relationen von
Willen denkt. Die erste nennt er ,die Kategorie der Selbigkeit (des
Ganzen, der Einheit, der Substanz)“, die zweite ,,die Kategorie des
Wirkens und Leidens (der Kausalitit)*, unter der dritten faf3t er ,,die
Kategorien der Essentialitit oder Wesen, Zweck, Wert, Sinn,
Bedeutung* zusammen (XIX, 362, 368, 374).

Die Einheit einer Lebenseinheit kann und darf nicht als
Substantialitit, sondern muf} als ,,Selbigkeit“ gedacht werden. Soweit
auch Kant, der alle Substantialisierungen des Ich denke als
,Paralogismen der reinen Vernunft* erwiesen hatte.?! Die Einheit einer
Lebenseinheit ist nach Dilthey aber auch nicht, wie dargestellt, im Ich
denke, sondemn ,,in der Lebendigkeit gegeben. Sie ist ,die intimste
Erfahrung des Menschen iber sich“: auf ibhr ,beruht, da wir uns als
Person fiihlen, daB wir Charakter haben konnen, dafl wir folgerichtig
denken und handeln. Darin ist nun aber gar nicht enthalten, daf} in allen
Verdnderungen irgendein sich selbst Gleiches verharrte.” Selbigkeit
fordert nicht ,,irgendeine ganze oder teilweise Identitat (XIX, 362 f.).
Sie kann sich auf eine Identitdt festlegen, aber sie kann sich von Fall zu
Fall eine andere geben; sie 148t im ,,Flul unseres inneren Lebens* einen
Wandel und Wechsel der Identititen zu (XIX, 368). Dagegen ,,kann kein

20 Kant, KrV, A 80/B 106.
21 Vgl ebd., A 341/B 399 ff.

114

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstand von Verstandigen erfassen, ,,wie eine Substanz es anfangen
mag, als Einheit ein Mannigfaltiges in sich zusammenzuhalten, ohne
dabei ihre Einheit an dieses zu verlieren* (XIX, 363 f.). Die Kategorie
der Substanz ist nur als Abstraktion aus den Lebenszusammenhéngen
verstandlich, als ,,Verdiinnung und Mechanisierung” der lebendigen
Selbigkeit. Sie wurde herrschend, weil die ,,phdnomenale Natur-
erkenntnis“ an sie ,unabweislich gebunden* ist. Aber es wire eine
»Lacherlichkeit®, aus ihr das lebendige Selbst verstehen zu wollen (XIX,
368).

Auch bei der mechanischen Kausalitit bin ich ,,auflerstande, mir
vorzustellen, wie das, was auflereinander, diskret, getrennt ist, das was
wirkt und das worin es die Verdnderung hervorbringt, zugleich Eines
eindringt in das Andere* (XIX, 372). Sie ist, so Dilthey, ebenfalls nur
aus den Lebenszusammenhéingen zu verstehen, aus denen sie abstrahiert
ist, dem unmittelbar erfahrenen Gegeneinander von Willen, die sich
selbst immer nur aus ihrem Gegeneinander verstehen kénnen. Wird die
Kategorie des Wirkens und Leidens formalisiert, so geht dieser Bezug
verloren, und es entsteht der ,,Widerspruch® einer beziehungslosen
Beziehung von Ursache und Wirkung, an den sich weitere ,,unlosbare
Widerspriiche* anschlielen (XIX, 372).

Die dritte Kategorie des Lebens schlieflich ist ,,der néchste und
allgemeinste Ausdruck des Lebenszusammenhangs* selbst (XIX, 378).
Sie wird im AWG zur ,,umfassenden Kategorie, unter welcher das Leben
auffalbar wird“ (VII, 232) oder die ,Kategorie fiir den unzerlegten
Lebenszusammenhang* (VII, 237). Danach wird im Lebenszusammen-
hang ,,Essentialitit oder Wesen* immer schon als ,,Zweck, Wert, Sinn,
Bedeutung® fiir einen Lebenszusammenhang verstanden. Sein, Wesen,
Bedeutung sind nichts, was ,,rein“ zu denken wire. Sie werden gedacht,
soweit sie fiir das Leben von Nutzen sind, und sie werden so gedacht,
wie sie fiir das Leben von Nutzen sind.

Literaturverzeichnis

Aristoteles (Met.): Metaphysics, hg. von W. D. Ross, 2 Bde., Oxford *1958.

Dilthey, W. (Ges. Schriften): Gesammelte Schriften, Bd. I-XX, Leipzig/Berlin/Goéttingen.
1922 ff.

[Dilthey, W.] (1933): Der junge Dilthey. Ein Lebensbild in Briefen und Tagebiichern 1852-
1870, zusammengestellt von Clara Misch, geb. Dilthey, Leipzig/Berlin.

Esposito, E. (1991): Paradoxien als Unterscheidungen von Unterscheidungen, in: H. U.
Gumbrecht/K. L. Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche.
Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a. M., 35-57.

115

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frank, H. (1997): Zeichen als Grenze des logischen Raums. Derrida als Logiker, in: J.
Simon/W. Stegmaier (Hg.), Fremde Vernunft. Zeichen und Interpretation IV, Frankfurt
a. M.

Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von J. Ritter und K. Griinder, Darmstadt
1971 ff.

Kant, I. (KrV): Kritik der reinen Vernunft, hg. von R. Schmidt, Hamburg 31971.

Luhmann, N. (1991): Sthenographie und Euryalistik, in: H. U. Gumbrecht/K. L. Pfeiffer
(Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener Epistemologie,
Frankfurt a. M., 58-82.

Luhmann, N. (1995): Das Paradox der Menschenrechte und drei Formen seiner Entfaltung,
in: Soziologische Aufklarung 6: Die Soziologie und der Mensch, Opladen, 229-236.

Nietzsche, F. (Genealogie d. Moral): Zur Genealogie der Moral, in: Werke (Kritische
Gesamtausgabe) VI/2, hg. von G. Colli und M. Montinari, Berlin 1968, 259-430.

Orth, E. W. (Hg.) (1985): Dilthey und die Philosophie der Gegenwart, Freiburg/Miinchen.

Rodi, F./Lessing, H.-U. (Hg.) (1984): Materialien zur Philosophie Wilhelm Diltheys,
Frankfurt a. M.

Stegmaier, W. (1992): Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Gottingen.

Stegmaier, W. (1995): Aporien der Vollendung. Ist Aristoteles’ ,Metaphysik® eine
Metaphysik?, in: D. N. Basta/S. Zunjic/M. Kozomora (Hg.), Kriza i perspektive
filozofije. Mihailo Djuricu za sedamdeseti rodendam (Festschrift fir Mihailo Djuric
zum 70. Geburtstag), Belgrad, 383-406.

116

https://dol.org/10.5771/8783485893644-100 - am 20.01.2026, 12:27:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

