Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie
Fur eine neue Demarkationslinie

Frieder Vogelmann

»Wir miissen eine Synthese dieser alternativen Erkenntnistheorien ausarbei-
teng, so beschlieft Charles Mills seinen einflussreichen Aufsatz »Alternative
Epistemologies« (1998), in dem er feministische, Schwarze und auf den
Klassenkampf konzentrierte kritische Ansitze in der Erkenntnistheorie un-
tersucht. Diese Synthese miisse »sowohl die Vielfalt als auch die Einheit, die
erfahrende Subjektivitit und die kausale Objektivitit in einer hierarchischen
Gesellschaft anerkennen, die von Trennungen nach Klasse, Geschlecht und
race gepragt wird« (Mills 1998: 259)." Mills’ Ausfithrungen zur moralischen
Epistemologie des Stalinismus (Mills 1994), zum weiflen Nichtwissen (Mills
2021 [2007]) oder zu Ideologie und epistemischer Ungerechtigkeit (Mills
2017a) konnen als Bausteine einer solchen Synthese gelten. Sie laufen auf
eine politische Epistemologie als nicht-ideale Theorie hinaus. Die Politik dieser
politischen Erkenntnistheorie ist liberal, denn Mills hilt am Liberalismus als
politischer Philosophie fest, obwohl er sie in ihrer Fassung als ideale Theorie
scharf kritisiert:

»ldeale Theorie [..] ist tatsdchlich eine Ideologie, ein Blindel aus verzerrten
Ideen, Werten, Normen und Uberzeugungen, das die nicht-reprisentativen
Interessen und Erfahrungen einer kleinen Minderheit der nationalen Bevol-
kerung — weifle Mdnner der Mittel- bis Oberschicht — widerspiegelt, die in
der akademischen Philosophie stark iiberreprisentiert sind.« (Mills 2017b:
79).

1 Hier und im Folgenden werden englischsprachige Zitate, zu denen keine Ubersetzung
vorliegt, vom Autor ins Deutsche libertragen.

- amM14.02.2028, 11:24:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Charles Mills’ politische Philosophie

Eine kritische politische Philosophie miisse daher die Form einer nicht-idealen
Theorie annehmen, ebenso wie die politische Erkenntnistheorie, die sie beglei-
tet.

Mills hat mit seinen Arbeiten entscheidend zur Popularisierung der Unter-
scheidung zwischen idealer und nicht-idealer Theorie beigetragen, die lingst
nicht mehr nur in der politischen Philosophie verwendet wird (vgl. in der Er-
kenntnistheorie z.B. McKenna 2023; umfassend: Hinel und Miiller 2024). We-
niger hiufig bemerkt wurde, dass sie bei ihm als eine philosophische »Demar-
kationslinie« gemafd Louis Althussers Definition fungiert: »Die hauptsichli-
che Funktion der Philosophie besteht darin, eine Demarkationslinie zu zie-
hen zwischen dem Ideologischen der Ideologien einerseits, und dem Wissen-
schaftlichen der Wissenschaften andererseits.« (Althusser 1985 [1975]: 31) Sol-
che Demarkationslinien zu ziehen — und sei es, indem man philosophische
Thesen aufstellt - ist eine politische Praxis. Daher ist Philosophie unweigerlich
politisch: »Die Philosophie ist in letzter Instanz Klassenkampf in der Theorie.«
(Althusser 1975 [1974]: 86)

Obwohl man aus guten Griinden, von denen Mills einige geliefert hat, Alt-
hussers Reduktion von Politik auf Klassenkampf nicht mitmachen sollte, bleibt
seine Einsicht in den politischen Charakter philosophischer Thesen, Unter-
scheidungen und Begriffsprigungen richtig: »[...] die Abstraktionen der idea-
len Theorie sind nicht unschuldig.« (Mills 2017b: 89) Das gilt allerdings auch
fir Mills’ Demarkationslinie zwischen idealer und nicht-idealer Theorie — die
falschist, so werde ich argumentieren, weil sie stillschweigend das Postulat ei-
ner reinen Vernunft akzeptiert und damit die Chance verspielt, kritisch anstatt
nur nicht-ideal zu sein. Das zeigt sich besonders deutlich an Mills’ Verteidi-
gung des Liberalismus.

Ein Grof3teil der gegenwirtigen politischen Epistemologie ist Mills auch
darin gefolgt und nimmt eine liberale Grundhaltung ein, die sich zwanglos,
wenn auch nicht zwingend, aus der unreflektierten Voraussetzung einer
reinen Vernunft ergibt (Vogelmann 2024). Deshalb ist es wichtig, seine De-
markationslinie zu korrigieren und fiir die Demarkationslinie zu streiten,
die dem Postulat einer reinen Vernunft das einer unreinen entgegensetzt.
Politische Epistemologie wird so als kritische statt als ideale oder nicht-ideale
Theorie angesetzt.

- amM14.02.2028, 11:24:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie

Was eigentlich verteidigt Mills unter »Liberalismus«? In »Occupy Liberalism!«
trennt er zunichst Liberalismus als politische Philosophie von den damit ver-
bundenen Institutionen und Praktiken, und definiert die politische Philoso-
phie, die allein ihn interessiert, sehr breit als

»die antifeudale Ideologie von Individualismus, gleichen Rechten und mora-
lischem Egalitarismus, dieim17.und 18.Jahrhundertin Westeuropa entsteht
[..] und anschlieRend von anderen anderswo aufgegriffen und weiterentwi-
ckelt wurde, auch von vielen, die von der Originalkonzeption dieser Ideolo-
gie explizit ausgeschlossen wurden.« (Mills 2017e: 12)

Vom Liberalismus als politischer Philosophie bzw. Ideologie gibt es viele Vari-
anten, weil seine zentralen Prinzipien unterschiedlich ausgelegt werden kén-
nen: Wie Liberale ihren Egalitarismus konzipieren, was Individualismus im
Detail bedeutet und fiir welche gleichen Rechte sie eintreten, eroffnet einen
bunten Reigen von Liberalismen. Eine erste Verteidigungsstrategie gegen Kri-
tiker*innen ist fiir Mills (2017e: 12) daher, ihnen entgegenzuhalten, dass ihre
Vorwiirfe nur eine bestimmte Form des Liberalismus treffen. Den Liberalis-
mus zu verteidigen, indem man ihn zum moving target macht, wird dadurch
ungemein erleichtert, dass »der Begriff >Liberalismus« [...] so schliipfrig [ist]
wie ein politischer Begriff nur sein kann« (Crouch 2011: 21).>
Bemerkenswerterweise notiert Mills (2017¢e) zwar, dass Kritiker*innen sich
auch gegen die drei Prinzipien in Reinform wenden konnten, also Egalitaris-
mus, Individualismus oder subjektive Rechte als an sich problematisch wer-
ten konnten. Mit Karl Marx (1962 [1844]) und Christoph Menke (2015) kénn-
ten sie beispielsweise darauf verweisen, dass die impliziten Voraussetzungen
des Begriffs der subjektiven Rechte naturalisierend sind, ihre Anwendung al-
so zwangsldufig und nicht nur kontingenterweise depolitisierend wirkt. Doch
Mills antwortet im Folgenden nicht auf diese Art von Einwidnden, sondern ver-
teidigt seine Aneignung des Liberalismus nur gegen Kritik, die sich gegen die
Moglichkeit richtet, den drei Prinzipien eine emanzipatorische Fassung zu ge-
ben, insbesondere eine, die den Rassismus bisheriger Liberalismen nicht fort-
fithrt. Mills unterscheidet also nicht nur Liberalismus als politische Philoso-

2 Zur Problematik fiir Definitionsversuche vgl. Bell (2014); zur resultierenden Gefahr ei-
ner anachronistischen Geschichtsschreibung »des Liberalismus« vgl. Geuss (2002).

- amM14.02.2028, 11:24:53.

47


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Charles Mills’ politische Philosophie

phie vom real existierenden Liberalismus als Ensemble von Institutionen und
Praktiken, er trennt zudem die reinen Prinzipien des Liberalismus auf der ei-
nenvon deren konkreter historischer Ausgestaltung auf der anderen Seite. Das
wire kaum bemerkenswert, da eine geliufige Strategie (vgl. z.B. Ozmen 2023)
- wenn Mills nicht zugleich ein scharfer Kritiker idealer Theorie wire, deren
zentrale Operation gerade darin besteht, philosophische Prinzipien von ihren
realweltlichen Kontexten zu losen. Inwieweit also fillt Mills seinem eigenen
Verdikt zum Opfer und betreibt »Ideologie«, wenn er Liberalismus auf politi-
sche Philosophie, und diese auf ihre Kernprinzipien reduziert?

Die Unterscheidung idealer von nicht-idealer Theorie ist kompliziert.> Schon
John Rawls, von dem die Unterscheidung in dieser Formulierung stammt, ver-
wendet sie auf verschiedene Weise. Zunichst definiert er ideale Theorie im Ge-
gensatz zu nicht-idealer Theorie durch die Annahme »vollstindiger Konfor-
mitit« bei der Entwicklung und Beurteilung von Gerechtigkeitskonzeptionen:
»Es wird angenommen, daf jeder gerecht handelt und seinen Teil zur Erhal-
tung der gerechten Institutionen beitrigt.« (Rawls 2003 [1971]: §2, 24; vgl. §39,
277) Nichtideale Theorie gibt diese Annahme vollstindiger Konformitit preis.

Diese konzeptionelle Unterscheidung gebraucht Rawls manchmal teleolo-
gisch: Ideale Theorie gibt das Ziel einer gerechten Gesellschaft vor, nicht-ideale
Theorie den Weg, auf dem wir aus unseren ungerechten Gesellschaften dorthin
kommen konnen (z.B. in Rawls 2002 [1999]: $13, 113). An anderer Stelle inter-
pretiert er sie evaluativ und behauptet, dass die Probleme, die die nicht-ideale
Theorie behandelt, zwar die schwerwiegendsten Ungerechtigkeiten ausma-
chen wiirden, denen wir tagtiglich gegeniiberstiinden, die ideale Theorie aber
gleichwohl zuerst abzuhandeln sei, weil nur auf ihrer Grundlage nicht-ideale
Theorie betrieben werden konne (Rawls 2003 [1971]: §2, 25). Funktional unver-
zichtbar ist die Unterscheidung fiir ihn, um die Gerechtigkeitsprinzipien im

3 Was nicht tiberraschen sollte, ist sie doch die Schwundstufe einer historisch dufderst
komplexen Debatte iiber das Verhaltnis von Theorie und Praxis in der Fassung, wie sie
sich im Deutschen Idealismus entwickelt hat und von Karl Marx und den diversen Mar-
xismen transformiert wurde — wie Mills (2017b: 89) sehr genau weif. Vgl. zum Uber-
blick der Diskussion in der politischen Philosophie Schaub (2010); Simmons (2010);
Stemplowska und Swift (2012); Valentini (2012).

- amM14.02.2028, 11:24:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie

Urzustand abzuwdigen: Der Vergleich von Gerechtigkeitskonzeptionen lisst
sich nur durchfithren, wenn im Gedankenexperiment alle Konsequenzen fir
die Entwicklung der Gesellschaft auf die zugrunde gelegten Gerechtigkeits-
prinzipien zuriickgefithrt werden kénnen, und nicht von der Philosoph*innen
irritierenden Neigung von Menschen abhingt, sich anders zu verhalten als
erdacht (Rawls 2003 [1971]: §20-§22, 140—-152; vgl. Simmons 2010: 8f.).

Mills’ Kritik an idealer Theorie richtet sich gegen die damit verbundenen
Idealisierungen — nicht, weil er Abstraktion insgesamt fiir unzulissig erkla-
ren will, sondern weil die besondere Art und Weise, in der ideale Theorie von
der Wirklichkeit abstrahiert, wesentliche Elemente der gesellschaftlichen Rea-
litdt aus der Theoriebildung ausschliefRt (Mills 2017b: 75). Insbesondere wer-
den ganze Personengruppen — Frauen®, Arbeiter*innen und People of Colour —
und ihre Lebenswirklichkeiten von Gerechtigkeitsiiberlegungen ignoriert, ja
sie geraten gar nicht als Personen in den Blick (Mills 2017b: 87). Gegen diese
Kritik, so Mills, verteidigen sich ideale Theoretiker*innen hiufig mit der Be-
hauptung, ideale Theorie enthalte reigentlich« die nicht-ideale schon; nur seien
ihre Prinzipien bisher unvollkommen angewendet worden:

»Schliefllich wird das ideale liberale Individuum, die s>Persons, als mit
bestimmten grundlegenden Rechten und Freiheiten ausgestattet ange-
nommen. Warum also kann man in dieses abstrakte Individuum nicht auch
die Arbeiter einreihen, die weifSen Frauen und die NichtweifRen, die eben-
falls Personen sind — auch wenn sie, zugegeben, historisch nicht als solche
anerkannt wurden?« (Mills 2017b: 86)

Mills wendet dreierlei gegen diese Verteidigung ein: Erstens wiirde sie so tun,
als entspringe die Unterdriickung und der Ausschluss derer, die nicht weifs,
nicht ménnlich oder nicht biirgerlich sind, einem blofen Logikfehler und seien
genauso einfach zu korrigieren - eine gefihrlich absurde Vorstellung, die den
»ldealismus idealer Theorie« (Mills 2017b: 86) bezeuge. Wie die von Marx fir
ihren Idealismus kritisierten Junghegelianer wiirden ideale Theoretiker*innen
Begriffe und soziale Praxis, Geist und Welt verwechseln. Nur deshalb kénnen
sie glauben, die Welt sei mit dem Hinweis zu dndern, sie habe sich geirrt (ei-
ne unterhaltsame zeitgendssische Variante davon ist der iibertriebene Glau-
be an die politische Kraft von Faktenchecks). Zweitens habe insbesondere der
Feminismus wieder und wieder gezeigt, dass es nicht ausreiche, Frauen® ex-
plizit unter vermeintlich gender-neutrale Begriffe zu subsumieren (Lloyd 1985
[1984]: Kapitel 7). Vielmehr miissen diese Konzepte erneuert werden, um sie

- amM14.02.2028, 11:24:53.

49


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Charles Mills’ politische Philosophie

von ihrem impliziten Androzentrismus zu befreien (ganz zu schweigen von
ihrem expliziten Sexismus). Dazu brauche es empirische Erkenntnisse iiber
die Wirklichkeit, die nicht gender-neutral ist — sodass sich ideale Theorie in
nicht-ideale verwandeln wiirde, wollte sie diese Arbeit leisten, da sie sich dann
von diesen empirischen Erkenntnissen anleiten lassen miisste. Drittens zei-
ge die Moglichkeit, Begriffe einer idealen Theorie auf inklusive Weise zu ver-
wenden, nicht, dass diese ideale Theorie >eigentlich« nicht-exkludierend sei.
»Wenn Kant sagt, dass alle Personen mit gleichem Respekt behandelt werden
sollten, aber seine Konzepte so definiert, dass mannlich zu sein eine Vorbedin-
gung fiir vollstindiges Personsein ist, dann ist es keine unbedeutende Verin-
derung, diese Restriktion zu entfernen.« (Mills 2017b: 87)

Die im wahrsten Sinne des Wortes weltfremde ideale politische Philoso-
phie (Vogelmann 2023: 164-166) verliert also nicht nur Geschichte und Kon-
flikte aus dem Blick, sie verbannt eine Vielzahl von Themen aus der Gerechtig-
keitstheorie. Dazu gehort alles, was mit rassistischer Ungerechtigkeit zu tun
hat; in diesem Sinne ist der moderne politische Liberalismus in der Philoso-
phie weif3, das heif’t rassifiziert:

»Der rassifizierte Liberalismus [racial liberalism] von Rawls und seinen
Kommentatoren manifestiert sich (selbstverstandlich) nichtin rassistischen
Beschreibungen von people of colour, sondern in einer rassifizierten Ver-
meidung, Gber Ungerechtigkeiten zu diskutieren, die Weife nicht negativ
betreffen. Diese Vermeidung verdankt sich einem rassifizierten Privileg.«
(Mills 2017c¢: 35)

Wer also einen Liberalismus als politische Philosophie verteidigen wolle, miis-
se diesen aus seiner rassistischen Hiille befreien. Mills’ wichtigstes Instrument
dafiir ist sein Konzept des racial contracts (Mills 2023 [1997]), mit der er den klas-
sischen Gesellschaftsvertrag als weifSe Veranstaltung entlarvt, die idealisierend
von den realen Herrschaftsverhiltnissen zwischen Weifden und Nicht-Weien
abstrahiert. So werde verstindlich, warum die abstrakten Ideale des Libera-
lismus — Individualismus, Egalitarismus und gleiche Rechte - attraktiv seien
und doch historisch nie fiir people of colour gegolten hitten. Dennoch sollten wir
nicht die Ideale und damit Liberalismus als politische Philosophie ablehnen,
so Mills in »Occupy Liberalism!«, sondern »die mystifizierende individualisti-
sche Sozialontologie, die jedes Verstindnis der politischen Krifte verhindert,
welche die beschrinkte und exkludierende Anwendung der Ideale bestimmenc«
(Mills 2o17¢: 39).

- amM14.02.2028, 11:24:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie

Angesichts von Mills’ Kritik an idealer Theorie reibt man sich die Augen:
Unterstellt er in diesen Sitzen nicht, was er idealen Theoretiker*innen vor-
wirft, nimlich das eine inklusivere Option >eigentlich« schon im Liberalismus
als politischer Philosophie — in seinen Idealen — prisent sei, sie aber bisher
aus kontingenten historischen Griinden nicht so angewendet worden seien?
Sich auf dieses Argument stiitzend, definiert Mills das Idealmodell (»ideal-as-
idealized-model«, vgl. Mills 2017b: 73f.) eines Liberalismus, den es nie gegeben
hat, indem er aus den vergangenen und gegenwirtig real existierenden Libera-
lismen einige universelle Prinzipien abstrahiert. Wie wir bereits gesehen ha-
ben, bestimmt er Liberalismus ausdriicklich als reine politische Philosophie
bzw. Ideologie und trennt anschliefend alle Formen des Ausschlusses und der
Unterdriickung von Menschen im Namen des Liberalismus vom so gewonne-
nen Idealliberalismus ab, weil sie nur zu einer spezifischen Form von Liberalis-
mus gehoren witrden. So entstehtjenes gereinigte »Vorbild« (rexemplar«; Mills
2017b: 74), mit dem Mills den rassifizierten Liberalismus bekimpfen will.

Iv.

Was wiirde es bedeuten, Liberalismus nicht derart zu verkliren? Wie lieRe er
sich als politische Rationalitit ernstnehmen, die sowohl zu einer grofRen Denk-
anstrengung gefithrt hat (nicht zuletzt in der politischen Philosophie) als auch
mit konkreten sozialen und politischen Institutionen und Praktiken verbun-
den ist, welche man nicht als irrelevant fiir einen »eigentlichen« Liberalismus
abtun kann? Ironischerweise entsprechen Michel Foucaults Analysen liberaler
Regierungskunst dieser Anforderung am ehesten, mit denen Mills sich jedoch
scheinbar nicht beschiftigen wollte.* Obwohl hier nicht der Ort ist, Foucaults
Beschreibung des Liberalismus als politischer Rationalitit im Detail zu rekon-
struieren, mochte ich drei zentrale Aspekte umreifien, um immerhin anzu-
deuten, warum damit eine Alternative vorliegt, mit der man sich tatsichlich
von der idealen Theorie l6sen kénnte.®

Liberalismus mit Foucault als eine politische Rationalitit zu begreifen be-
deutet erstens, ihn als die Rationalitit zu verstehen, die einem bestimmten Ge-

4 Dieser Eindruck driangt sich angesichts der schlecht informierten Foucault-Kritik in
Mills (2017e: 19f.) auf.

5 Zum Folgenden vgl. neben den beiden Vorlesungen von Foucault (2004b, 2004a) die
luzide Darstellung von Lemke (1997: 171—251).

- amM14.02.2028, 11:24:53.

51


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Charles Mills’ politische Philosophie

flecht von Regierungspraktiken seine Einheit verleiht. Dabei muss »regierenc
in einem denkbar weiten Sinne verstandenen werden, als jede Form der Ver-
haltensfithrung von anderen und einem selbst. Liberalismus wird damit weder
rein geistig auf politische Philosophie noch rein materiell auf politische Insti-
tutionen und Praktiken reduziert. Insofern er eine Form politischer Vernunft
darstellt, wird diese von Anfang an als sozial verkorpert begriffen. Politische
Rationalititen bestimmen praktisch und theoretisch, welche Arten von Macht-
ausitbung geboten oder effizient sind, welche Subjektivititen es braucht, um
derart regieren zu konnen, und wie die Gesellschaft gestalten werden muss,
um solche Subjektivititen heranzuziehen. Politische Rationalititen wie der Li-
beralismus verbinden also bestimmte Arten der Machtaustibung mit Subjekti-
vierungsweisen, die in spezifischen Wissensformen reflektiert und weiterent-
wickelt werden und auf diese zuriickwirken.

Zweitens ist die Besonderheit des Liberalismus im Gegensatz zu ande-
ren politischen Rationalititen in der Art und Weise zu suchen, wie er die
Regierungstitigkeit begrenzt. Dafiir spielen gleiche Rechte, normativer In-
dividualismus oder Egalitarismus nur eine untergeordnete Roll. Foucaults
(2004a: 65-72) historische Analysen zeigen, dass diesen Prinzipien ledig-
lich in dem Mafle zum Einsatz kommen, wie sie dazu beitragen, der Politik
die Okonomie als autonome Wirklichkeit mit eigenen GesetzmiRigkeiten
entgegenzusetzen. Die historische Leistung des Liberalismus (in all seinen
Spielarten) ist es, die politische Okonomie zu einem Diskurs iiber die quasi-
natiirliche Realitit >der Okonomie« zu machen. Seine Wahrheiten muss je-
de politische Regierungspraktik akzeptieren, da sie nur um den Preis ihrer
eigenen Nutzlosigkeit gegen die >Marktgesetze< regieren kann (Tellmann
2018). Insofern lassen sich die liberalen Ideale, die der normativen politischen
Philosophie und auch Mills so lieb sind, nicht abgekoppelt von den sozialen
Praktiken und Institutionen begreifen, mit denen der Liberalismus diese
Form des Regierens um- und durchsetzt.

Drittens schliefRlich bilden rassifizierte Machtbeziehungen und die damit
verbundenen rassistischen Subjektivierungen in Foucaults Analyse des Libe-
ralismus grofdtenteils einen blinden Fleck. Zwar geht er ausfiihrlich auf den
vitalen Rassismus ein, der jenen regulativen Machtbeziehungen zugrunde
liegt, die er als Biopolitik beschreibt (Foucault 2005 [1976]: 131-151), und da
er die politische Rationalitit des Liberalismus als konstitutiv mit der Aus-
iibung biopolitischer Macht verbunden ansieht (Foucault 2005 [1976]: 41-44),
miisste er diesen Rassismus als fundamentale Existenzbedingung auch des
Liberalismus verstehen. Diese Verbindung hat Foucault jedoch nie ausfiihrlich

- amM14.02.2028, 11:24:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie

analysiert.® Gleichwohl hat die Weiterentwicklung von Foucaults Konzepten
gezeigt, dass entsprechende Korrekturen im Rahmen einer Untersuchung des
Liberalismus als politischer Rationalitit einfacher vorzunehmen sind als in
der idealen Theorie der normativen politischen Philosophie, eben weil darin
Liberalismus von vornherein ohne Idealisierungen gedacht wird.

V.

Grof3e Teile der Critical Race Theory haben Foucaults theoretische Instrumente
aufgegriffen und seine Analysen kritisch weiterentwickelt (vgl. Delgado, Ste-
fancic und Harris 2023) — Mills dagegen nicht, weil er trotz seiner Liberalis-
muskritik an jenen liberalen Idealen festhalten will, die er aus dessen Realge-
schichte herausprapariert. Fir diese Inkonsistenz, mit der er liberale Ideale
ihrer Geschichte und ihrer Verkorperung in sozialen Institutionen entkleidet,
obgleich er zugleich einer der schirfsten Kritiker dieses fiir ideale Theorien ty-
pischen Vorgehens ist, gibt es einen tieferliegenden Grund als nur seine Ab-
wehrreflexe gegen Foucaults Machtbegriff oder seinen Wunsch, niher am phi-
losophischen Mainstream zu bleiben (vgl. Mills 2009:272), in der verzweifelten
Hoffnung, diesen beeinflussen zu kénnen.” Vielmehr hilt Mills diesem Main-
stream in einer zentralen Annahme die Treue, indem er voraussetzt, dass die
Beziehung von Vernunft und Macht, von Wahrheit und Politik, eine externe Be-
ziehung ist. Damit begreift er Vernunft als in letzter Instanz von jeder Form
von Machtbeziehung unabhingig: Sie liegt vor, iiber oder jedenfalls jenseits
der sozialen Praktiken mitsamt ihren politischen, 6konomischen oder kultu-
rellen Konflikten. Das bedeutet nicht, dass Vernunft — und mit ihr Wissen, Er-
kenntnis, Wahrheit, Rechtfertigung und all die anderen epistemischen Phino-
mene und ihre Begriffe — nicht durch soziale Praktiken mit ihren politischen
Kimpfen, 6konomischen Interessen und kulturellen Besonderheiten ge- oder
verformt werden kann. Doch wie eine Steinfrucht stets ihren Kern im Inne-
ren birgt, egal welche Gestalt sie aufgrund dufierer Einfliisse auf ihr Wachs-

6 Anders als Cosquer (2019: 4) denke ich nicht, dass »race ganz offensichtlich zentral
in Foucaults Schriften zum Liberalismus und zu Sexualitit ist«. Im Gegenteil wurde
dies erst nach Foucault auf der Basis einiger seiner Uberlegungen, und zum Teil ge-
gen diese, herausgearbeitet (wie auch die schirfere Analyse gegenderter Machtbezie-
hungen). Vgl. u.a. Balibar (1991 [1989]); McWhorter (2004); Cisney und Morar (2015);
Ludwig (2020).

7 Seine Bilanz in Mills (2017d) stimmt nicht gerade hoffnungsvoll.

- amM14.02.2028, 11:24:53.

53


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Charles Mills’ politische Philosophie

tum angenommen hat, so nimmt Mills mit dem Mainstream der Philosophie
an, dass nur das Fruchtfleisch der Vernunft, nicht aber ihr Kern dem Spiel der
Macht und der Geschichte ausgesetzt ist. Deshalb spreche ich (mit G.E. Moore
1919) von einer externen Beziehung: Vernunft und Macht mégen zwar in einer
Beziehung stehen, aber beide lassen sich nicht nur unabhingig voneinander
begreifen, sie wiren bis auf einige AuRerlichkeiten auch dieselben, wenn sie
in keiner (oder einer anderen) Beziehung miteinander stehen wiirden.

Kritische Theorien in einem weiten Sinne® begreifen die Beziehung von
Vernunft und Macht dagegen als eine interne: Die alethischen Existenzbedin-
gungen von Aussagen, d.h. die Existenzbedingungen von Sitzen, damit diese
iiberhaupt einen Wahrheitswert haben kénnen (einerlei, ob wahr oder falsch),
sind nicht a priori gegeben, sondern werden in sozialen Praktiken hergestellt,
stabilisiert, verteidigt, kritisiert, bekimpft und revolutioniert. Sie sind daher
von Machtbeziehungen konstituiert — die ihrerseits nur auf der Basis des ver-
fiigbaren Wissens funktionieren. Vernunft und Macht sind auf der Ebene ihrer
Existenzbedingungen verschranke; die eine Grofie konnte nicht ohne die an-
dere existieren, unabhingig von ihr. Deshalb ist ihre Beziehung eine interne.

Aus dieser Grundannahme folgt eine Reihe von wichtigen philosophischen
Konsequenzen, die ich hier nicht im Einzelnen ausbuchstabieren kann (vgl.
dazu Vogelmann 2022b, 2023). Es reicht an dieser Stelle, die Implikationen
fiir Mills’ Demarkationslinie zwischen idealer und nicht-idealer Theorie zu be-
trachten sowie fiir die politische Epistemologie im Allgemeinen.

Erstens geht die Kritik an einer blof? externen Beziehung zwischen Ver-
nunft und Macht iiber die Kritik der idealen Theorie hinaus, weil sie bereits
die Unterscheidung zwischen idealer und nicht-idealer Theorie angreift. Mills
selbst bemerkt beildufig, dass die Debatte zwischen idealer und nicht-idea-
ler Theorie zur umfassenderen Auseinandersetzung zwischen Idealismus und
Materialismus gehort (Mills 2017b: 89f.). Doch schreckt er vor der Konsequenz
zuriick, die jeder ernstzunehmende Materialismus einfordert: Vernunft, Wis-
sen und Wahrheit als Gegenstinde dieser Welt zu begreifen, die nicht nur in
der Gesellschaft »lokalisiert« sind (vgl. Mills 2017b: 90), sondern die in dieser

8 Auch wenn die kritische Theorie der Frankfurter Schule die Namenspatin ist, gehoren
feministische Theorie, franzdsischer Poststrukturalismus oder post- und dekoloniale
Theorien ebenso dazu, und diese Liste ist bei weitem nicht abgeschlossen. Vgl. dazu
und zu der skizzierten Verwandtschaft mit politischer Erkenntnistheorie Vogelmann
(2022a).

- amM14.02.2028, 11:24:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie

Welt erst konstituiert werden und deren Konstitution sie im Gegenzug mit-
gestalten. Damit aber ist ideale Theorie gar nicht mehr moglich; insbesondere
lisst sich keine Arbeitsteilung etablieren, die zufrieden damit wire, dass die ei-
nen Philosoph*innenideale und die anderen nicht-ideale Theorie betreiben. So
aber wird diese Unterscheidung zunehmend gebraucht, insbesondere in der
Erkenntnistheorie (z.B. in McKenna 2023: x, 39f.).

Man muss also Mills’ Demarkationslinie korrigieren und nicht zwischen
idealer und nicht-idealer Theorie unterscheiden, sondern zwischen materia-
listischen und idealistischen Theorien, d.h. zwischen jenen, die Vernunft und
Macht intern miteinander verbunden sehen, und jenen, die diese Beziehung
als externe betrachten. Erst mit dieser neuen Demarkationslinie tritt der zen-
trale Konflikt in der Philosophie zutage, der von der Unterscheidung zwischen
idealer und nicht-idealer Theorie nur partiell und verzerrt sichtbar gemacht
wird. Ausgetragen wird dieser Streit letztlich zwischen kritischer und tradi-
tioneller Philosophie, und politische Epistemologie spielt darin eine Schliissel-
rolle, weil sie die epistemischen Bedingungen kritischer Theorien expliziert.

Politische Epistemologie sollte demnach — zweitens — als eine Form der
kritischen Theorie verstanden werden, weil und insofern sie die materialisti-
sche Annahme teilt, dass Vernunft und Macht intern miteinander verschrinkt
sind. Zwar kann ihr Materialismus ganz verschiedene Formen annehmen,
doch kritisch wird politische Epistemologie nur dann sein, wenn ihr minima-
ler Materialismus einerseits strikt untersagt, eine »Hinterwelt« zur Erklirung
unserer »Vorderwelt« heranzuziehen, und andererseits die These affirmiert,
dass die sozio-materiellen Existenzbedingungen von Praktiken, Akteuren*in-
nen oder Phinomenen epistemisch signifikant sind. Lehnt man diese These
ab, wechselt man auf die andere Seite der Demarkationslinie, wo man glaubt,
die epistemologischen Betrachtungen von den sozio-materiellen und damit
auch von den politischen Kontexten trennen zu konnen, also eine externe
Beziehung zwischen Vernunft und Macht voraussetzt. Dann betreibt man
vielleicht angewandte Epistemologie, aber keine politische, jedenfalls nicht,
wenn man den mit diesem Namen gesetzten Anspruch ernst nimmt.

Der minimale Materialismus zieht zwei weitere Annahmen nach sich,
die die politische Epistemologie im Feld kritischer Theorien verorten. Er
verpflichtet sie auf eine — wie auch immer ausbuchstabierte — Form radi-
kaler Selbstreflexion, um die sozio-materiellen Existenzbedingungen der
Begriffe, Argumente und Theorien zu beschreiben und analysieren, die die
politische Epistemologie vorbringt. Radikale Selbstreflexion zielt damit auf
die »Wurzeln« politischer Epistemologie und verlangt nach einer gesell-

- amM14.02.2028, 11:24:53.

55


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Charles Mills’ politische Philosophie

schaftstheoretischen Einordnung ihrer philosophischen Praktiken. Daraus
wiederum erwichst die Notwendigkeit einer speziellen Form epistemischer
Bescheidenheit. Denn der minimale Materialismus und die radikale Selbstre-
flexion erfordern es, jede vermeintlich universelle Geltung von Behauptungen
an den Nachweis zu binden, dass die damit einhergehenden sozio-materiellen
Bedingungen ebenso universell sind.

Einige der Bausteine, die Mills fiir die von ihm angestrebte politische
Epistemologie als Synthese der alternativen Erkenntnistheorien geliefert hat,
stehen auch nach dieser Korrektur der Demarkationslinie zur Verfugung,
jedenfalls mit den entsprechenden Modifikationen. Beispielsweise miisste
sein Konzept des »weiflen Nichtwissens« daraufhin gepriift werden, inwieweit
es tatsichlich Alvin Goldmanns Fassung der sozialen Epistemologie benétigt
(Mills 2021 [2007]: 184-186), die explizit eine Ausweitung der traditionellen
Erkenntnistheorie sein soll und deren Idealismus und generischen Individua-
lismus fortfithrt (Goldman 2010). Bedenkenswert bleibt auch Mills’ Plidoyer
dafiir, den Ideologiebegriff ins Zentrum der Debatten iiber epistemische
Ungerechtigkeit zurtickzubringen — obgleich man sorgfiltig abwigen sollte,
inwieweit man sich dabei der strikt individualistischen Analyse sozialer Grup-
pen anschlieRen will, die Mills von Ann Cudd (2006) bezieht. Insofern bleibt
Mills ein relevanter, wenngleich ambivalenter Stichwortgeber. Keinesfalls
jedoch sollte man seiner Demarkationslinie folgen und dem Missverstindnis
aufsitzen, es reiche aus, nicht-ideale Theorie zu betreiben, um die heute
notwendige Kritik zu leisten, als die allein Philosophie legitim ist.

Literatur

Althusser, Louis (1975 [1974]): Elemente der Selbstkritik. Ubersetzt von Peter
Schéttler. Westberlin: VSA.

Althusser, Louis (1985 [1974]): Philosophie und spontane Philosophie der Wissen-
schaftler. Ubersetzt von Frieder Otto Wolf. Berlin: Argument-Verlag.

Balibar, Etienne (1991 [1989]): Foucault und Marx. Der Einsatz des Nominalis-
mus. In: Frangois Ewald und Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahr-
heit. Michel Foucaults Denken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 39—-65.

Bell, Duncan (2014): What Is Liberalism? In: Political Theory 42..6, 682—715.

Cisney, Vernon W. und Nicolae Morar (Hg.) (2015): Biopower. Foucault and Be-
yond. Hg. von Vernon W. Cisney und Nicolae Morar. Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press.

- amM14.02.2028, 11:24:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie

Cosquer, Claire (2019): Altering Absence: From Race to Empire in Readings of
Foucault. In: Foucault Studies 26, 1-20.

Crouch, Colin (2011): Das befremdliche Uberleben des Neoliberalismus. Berlin:
Suhrkamp.

Cudd, Ann E. (2006): Analyzing Oppression. New York: Oxford University Press.

Delgado, Richard, Jean Stefancic und Angela P. Harris (2023): Critical Race The-
ory: An Introduction. 4. Aufl. New York: New York University Press.

Foucault, Michel (2004a): Geschichte der Gouvernementalitit I1: Die Geburt der Bio-
politik. Vorlesung am Collége de France 1978/79. Hg. von Michel Senellart.
Ubersetzt von Jiirgen Schréder. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2004b): Geschichte der Gouvernementalitit I: Sicherheit, Terri-
torium, Bevilkerung. Vorlesung am Collége de France 1977/78. Hg. von Michel
Senellart. Ubersetzt von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schréder.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2005 [1976]): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1.
Ubersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter. 15. Aufl. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Geuss, Raymond (2002): Liberalism and Its Discontents. In: Political Theory 30.3,
320-338.

Goldman, Alvin I. (2010): Why Social Epistemology Is Real Epistemology. In:
Adrian Haddock, Alan R. Millard und Duncan Pritchard (Hg.), Social Epis-
temology. Oxford: Oxford University Press, 1-28.

Hinel, Hilkje C. und Johanna M. Miiller (Hg.) (2024): The Routledge Handbook of
Non- Ideal Theory. London/New York: Routledge.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der mo-
dernen Gouvernementalitit. Berlin: Argument Verlag.

Lloyd, Genevieve (1985 [1984]): Das Patriarchat der Vernunft. »Ménnlich« und »weib-
lich« in der westlichen Philosophie. Bielefeld: Daedalus.

Ludwig, Gundula (2020): »Im Innern einer Macht« itber Kérper und Leben. In:
Frieder Vogelmann (Hg.), »Fragmente eines Willens zum Wissen«. Michel Fou-
caults Vorlesungen, 1970-1984. Stuttgart: Metzler, 103-118.

Marx, Karl (1962 [1844]): Zur Judenfrage MEW, Band 1. Berlin: Dietz, 347-377.

McKenna, Robin (2023): Non-Ideal Epistemology. Oxford: Oxford University
Press.

McWhorter, Ladelle (2004): Sex, Race, and Biopower: A Foucauldian Genealogy.
In: Hypatia: A Journal of Feminist Philosophy 19.3, 38—62..

Menke, Christoph (2015): Kritik der Rechte. Berlin: Suhrkamp.

- amM14.02.2028, 11:24:53.

57


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Charles Mills’ politische Philosophie

Mills, Charles W. (1994): The Moral Epistemology of Stalinism. In: Politics & So-
ciety 22.1, 31-57.

Mills, Charles W. (1998): Alternative Epistemologies. In: Linda Martin Alcoff
(Hg.), Epistemology. The Big Questions. Malden, MA: Blackwell, 392—410.
Mills, Charles W (2009): Critical Race Theory: A Reply to Mike Cole. In: Ethnici-

ties 9.2, 270—2.81.

Mills, Charles W. (2017a): Ideology. In: Ian James Kidd, José Medina und Gaile
Pohlhaus, Jr. (Hg.), The Routledge Handbook of Epistemic Injustice. London/
New York: Routledge, 100-111.

Mills, Charles W. (2017b [2005]): »Ideal Theory« as Ideology. In: ders., Black
Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberalism. Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 72—90.

Mills, Charles W. (2017¢): Racial Liberalism. In: ders., Black Rights/White
Wrongs: The Critique of Racial Liberalism. Oxford: Oxford University Press,
28-48.

Mills, Charles W. (2017d): The Whiteness of Political Philosophy. In: ders., Black
Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberalism. Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 181-200.

Mills, Charles W. (2017e): Occupy Liberalism! In: ders., Black Rights/White
Wrongs: The Critique of Racial Liberalism. Oxford: Oxford University Press,
10—27.

Mills, Charles W. (2021 [2007]): Weifles Nichtwissen. In: Kristina Lepold und
Marina Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy of Race. Ein Reader. Berlin:
Suhrkamp, 180-216.

Mills, Charles W. (2023 [1997]): The racial contract. Ubersetzt von Jiirgen Schré-
der. Frankfurt a.M./New York: Campus.

Moore, G. E. (1919): External and Internal Relations. In: Proceedings of the Aris-
totelian Society 20, 40—62..

Ozmen, Elif (2023): Was ist Liberalismus? Berlin: Suhrkamp.

Rawls, John (2002 [1999]): Das Recht der Vilker. Enthilt: sNochmals: Die Idee der f-
fentlichen Vernunfi.. Ubersetzt von Wilfried Hinsch. Berlin: De Gruyter.
Rawls, John (2003 [1971]): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Ubersetzt von Hermann

Vetter. 13. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schaub, Jorg (2010): Ideale und/oder nicht-ideale Theorie — oder weder noch?
Ein Literaturbericht zum neuesten Methodenstreit in der politischen Phi-
losophie. In: Zeitschrift fiir Philosophische Forschung 64.3, 393—409.

Simmons, A. John (2010): Ideal and Nonideal Theory. In: Philosophy & Public Af-
fairs 38.1,5-36.

- amM14.02.2028, 11:24:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie

Stemplowska, Zofia und Adam Swift (2012): Ideal and Non-Ideal Theory. In:
David M. Estlund (Hg.), The Oxford Handbook of Political Philosophy. Oxford:
Oxford University Press, 373—389.

Tellmann, Ute (2018): Life and Money. The Genealogy of the Liberal Economy and the
Displacement of Politics. New York: Columbia University Press.

Valentini, Laura (2012): Ideal vs. Non-Ideal Theory. A Conceptual Map. In: Phi-
losophy Compass 7.9, 654—664.

Vogelmann, Frieder (2022a): Vier Pfade zur politischen Epistemologie. In:
Martin Nonhoff, Sebastian Haunss, Tanja Klenk und Tanja Pritzlaff-Schee-
le (Hg.), Gesellschaft und Politik verstehen. Frank Nullmeier zum 65. Geburtstag.
Frankfurt a.M./New York: Campus, 189—203.

Vogelmann, Frieder (2022b): Die Wirksamkeit des Wissens. Eine politische Episte-
mologie. Berlin: Suhrkamp.

Vogelmann, Frieder (2023): Der Weisheit Freund und aller Welt Feind? Philoso-
phie mit, in und gegen die Welt. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 71.2,
157-177.

Vogelmann, Frieder (2024): Political Epistemology without Apologies. In: Euro-
pean Journal of Philosophy, 1-15.

Frieder Vogelmann ist Professor fiir Epistemology & Theory of Science an der
Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg. Seine Forschungsschwerpunkte liegen
im Bereich der politischen Erkenntnistheorie, der Sozialphilosophie und der
kritischen Theorie.

- amM14.02.2028, 11:24:53.

59


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 11:24:53.


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

