
Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie 

Für eine neue Demarkationslinie 

Frieder Vogelmann 

I. 

»Wir müssen eine Synthese dieser alternativen Erkenntnistheorien ausarbei
ten«, so beschließt Charles Mills seinen einflussreichen Aufsatz »Alternative 
Epistemologies« (1998), in dem er feministische, Schwarze und auf den 
Klassenkampf konzentrierte kritische Ansätze in der Erkenntnistheorie un
tersucht. Diese Synthese müsse »sowohl die Vielfalt als auch die Einheit, die 
erfahrende Subjektivität und die kausale Objektivität in einer hierarchischen 
Gesellschaft anerkennen, die von Trennungen nach Klasse, Geschlecht und 
race geprägt wird« (Mills 1998: 259).1 Mills’ Ausführungen zur moralischen 
Epistemologie des Stalinismus (Mills 1994), zum weißen Nichtwissen (Mills 
2021 [2007]) oder zu Ideologie und epistemischer Ungerechtigkeit (Mills 
2017a) können als Bausteine einer solchen Synthese gelten. Sie laufen auf 
eine politische Epistemologie als nicht-ideale Theorie hinaus. Die Politik dieser 
politischen Erkenntnistheorie ist liberal, denn Mills hält am Liberalismus als 
politischer Philosophie fest, obwohl er sie in ihrer Fassung als ideale Theorie 
scharf kritisiert: 

»Ideale Theorie […] ist tatsächlich eine Ideologie, ein Bündel aus verzerrten 
Ideen, Werten, Normen und Überzeugungen, das die nicht-repräsentativen 
Interessen und Erfahrungen einer kleinen Minderheit der nationalen Bevöl
kerung – weiße Männer der Mittel- bis Oberschicht – widerspiegelt, die in 
der akademischen Philosophie stark überrepräsentiert sind.« (Mills 2017b: 
79). 

1 Hier und im Folgenden werden englischsprachige Zitate, zu denen keine Übersetzung 
vorliegt, vom Autor ins Deutsche übertragen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Charles Mills’ politische Philosophie 

Eine kritische politische Philosophie müsse daher die Form einer nicht-idealen 
Theorie annehmen, ebenso wie die politische Erkenntnistheorie, die sie beglei
tet. 

Mills hat mit seinen Arbeiten entscheidend zur Popularisierung der Unter
scheidung zwischen idealer und nicht-idealer Theorie beigetragen, die längst 
nicht mehr nur in der politischen Philosophie verwendet wird (vgl. in der Er
kenntnistheorie z.B. McKenna 2023; umfassend: Hänel und Müller 2024). We
niger häufig bemerkt wurde, dass sie bei ihm als eine philosophische »Demar
kationslinie« gemäß Louis Althussers Definition fungiert: »Die hauptsächli
che Funktion der Philosophie besteht darin, eine Demarkationslinie zu zie
hen zwischen dem Ideologischen der Ideologien einerseits, und dem Wissen
schaftlichen der Wissenschaften andererseits.« (Althusser 1985 [1975]: 31) Sol
che Demarkationslinien zu ziehen – und sei es, indem man philosophische 
Thesen aufstellt – ist eine politische Praxis. Daher ist Philosophie unweigerlich 
politisch: »Die Philosophie ist in letzter Instanz Klassenkampf in der Theorie.« 
(Althusser 1975 [1974]: 86) 

Obwohl man aus guten Gründen, von denen Mills einige geliefert hat, Alt
hussers Reduktion von Politik auf Klassenkampf nicht mitmachen sollte, bleibt 
seine Einsicht in den politischen Charakter philosophischer Thesen, Unter
scheidungen und Begriffsprägungen richtig: »[…] die Abstraktionen der idea
len Theorie sind nicht unschuldig.« (Mills 2017b: 89) Das gilt allerdings auch 
für Mills’ Demarkationslinie zwischen idealer und nicht-idealer Theorie – die 
falsch ist, so werde ich argumentieren, weil sie stillschweigend das Postulat ei
ner reinen Vernunft akzeptiert und damit die Chance verspielt, kritisch anstatt 
nur nicht-ideal zu sein. Das zeigt sich besonders deutlich an Mills’ Verteidi
gung des Liberalismus. 

Ein Großteil der gegenwärtigen politischen Epistemologie ist Mills auch 
darin gefolgt und nimmt eine liberale Grundhaltung ein, die sich zwanglos, 
wenn auch nicht zwingend, aus der unreflektierten Voraussetzung einer 
reinen Vernunft ergibt (Vogelmann 2024). Deshalb ist es wichtig, seine De
markationslinie zu korrigieren und für die Demarkationslinie zu streiten, 
die dem Postulat einer reinen Vernunft das einer unreinen entgegensetzt. 
Politische Epistemologie wird so als kritische statt als ideale oder nicht-ideale 
Theorie angesetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie 47 

II. 

Was eigentlich verteidigt Mills unter »Liberalismus«? In »Occupy Liberalism!« 
trennt er zunächst Liberalismus als politische Philosophie von den damit ver
bundenen Institutionen und Praktiken, und definiert die politische Philoso
phie, die allein ihn interessiert, sehr breit als 

»die antifeudale Ideologie von Individualismus, gleichen Rechten und mora

lischem Egalitarismus, die im 17. und 18. Jahrhundert in Westeuropa entsteht 
[…] und anschließend von anderen anderswo aufgegriffen und weiterentwi
ckelt wurde, auch von vielen, die von der Originalkonzeption dieser Ideolo
gie explizit ausgeschlossen wurden.« (Mills 2017e: 12) 

Vom Liberalismus als politischer Philosophie bzw. Ideologie gibt es viele Vari
anten, weil seine zentralen Prinzipien unterschiedlich ausgelegt werden kön
nen: Wie Liberale ihren Egalitarismus konzipieren, was Individualismus im 
Detail bedeutet und für welche gleichen Rechte sie eintreten, eröffnet einen 
bunten Reigen von Liberalismen. Eine erste Verteidigungsstrategie gegen Kri
tiker*innen ist für Mills (2017e: 12) daher, ihnen entgegenzuhalten, dass ihre 
Vorwürfe nur eine bestimmte Form des Liberalismus treffen. Den Liberalis
mus zu verteidigen, indem man ihn zum moving target macht, wird dadurch 
ungemein erleichtert, dass »der Begriff ›Liberalismus‹ […] so schlüpfrig [ist] 
wie ein politischer Begriff nur sein kann« (Crouch 2011: 21).2 

Bemerkenswerterweise notiert Mills (2017e) zwar, dass Kritiker*innen sich 
auch gegen die drei Prinzipien in Reinform wenden könnten, also Egalitaris
mus, Individualismus oder subjektive Rechte als an sich problematisch wer
ten könnten. Mit Karl Marx (1962 [1844]) und Christoph Menke (2015) könn
ten sie beispielsweise darauf verweisen, dass die impliziten Voraussetzungen 
des Begriffs der subjektiven Rechte naturalisierend sind, ihre Anwendung al
so zwangsläufig und nicht nur kontingenterweise depolitisierend wirkt. Doch 
Mills antwortet im Folgenden nicht auf diese Art von Einwänden, sondern ver
teidigt seine Aneignung des Liberalismus nur gegen Kritik, die sich gegen die 
Möglichkeit richtet, den drei Prinzipien eine emanzipatorische Fassung zu ge
ben, insbesondere eine, die den Rassismus bisheriger Liberalismen nicht fort
führt. Mills unterscheidet also nicht nur Liberalismus als politische Philoso

2 Zur Problematik für Definitionsversuche vgl. Bell (2014); zur resultierenden Gefahr ei
ner anachronistischen Geschichtsschreibung »des Liberalismus« vgl. Geuss (2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Charles Mills’ politische Philosophie 

phie vom real existierenden Liberalismus als Ensemble von Institutionen und 
Praktiken, er trennt zudem die reinen Prinzipien des Liberalismus auf der ei
nen von deren konkreter historischer Ausgestaltung auf der anderen Seite. Das 
wäre kaum bemerkenswert, da eine geläufige Strategie (vgl. z.B. Özmen 2023) 
– wenn Mills nicht zugleich ein scharfer Kritiker idealer Theorie wäre, deren 
zentrale Operation gerade darin besteht, philosophische Prinzipien von ihren 
realweltlichen Kontexten zu lösen. Inwieweit also fällt Mills seinem eigenen 
Verdikt zum Opfer und betreibt »Ideologie«, wenn er Liberalismus auf politi
sche Philosophie, und diese auf ihre Kernprinzipien reduziert? 

III. 

Die Unterscheidung idealer von nicht-idealer Theorie ist kompliziert.3 Schon 
John Rawls, von dem die Unterscheidung in dieser Formulierung stammt, ver
wendet sie auf verschiedene Weise. Zunächst definiert er ideale Theorie im Ge
gensatz zu nicht-idealer Theorie durch die Annahme »vollständiger Konfor
mität« bei der Entwicklung und Beurteilung von Gerechtigkeitskonzeptionen: 
»Es wird angenommen, daß jeder gerecht handelt und seinen Teil zur Erhal
tung der gerechten Institutionen beiträgt.« (Rawls 2003 [1971]: §2, 24; vgl. §39, 
277) Nichtideale Theorie gibt diese Annahme vollständiger Konformität preis. 

Diese konzeptionelle Unterscheidung gebraucht Rawls manchmal teleolo
gisch: Ideale Theorie gibt das Ziel einer gerechten Gesellschaft vor, nicht-ideale 
Theorie den Weg, auf dem wir aus unseren ungerechten Gesellschaften dorthin 
kommen können (z.B. in Rawls 2002 [1999]: §13, 113). An anderer Stelle inter
pretiert er sie evaluativ und behauptet, dass die Probleme, die die nicht-ideale 
Theorie behandelt, zwar die schwerwiegendsten Ungerechtigkeiten ausma
chen würden, denen wir tagtäglich gegenüberstünden, die ideale Theorie aber 
gleichwohl zuerst abzuhandeln sei, weil nur auf ihrer Grundlage nicht-ideale 
Theorie betrieben werden könne (Rawls 2003 [1971]: §2, 25). Funktional unver
zichtbar ist die Unterscheidung für ihn, um die Gerechtigkeitsprinzipien im 

3 Was nicht überraschen sollte, ist sie doch die Schwundstufe einer historisch äußerst 
komplexen Debatte über das Verhältnis von Theorie und Praxis in der Fassung, wie sie 
sich im Deutschen Idealismus entwickelt hat und von Karl Marx und den diversen Mar

xismen transformiert wurde – wie Mills (2017b: 89) sehr genau weiß. Vgl. zum Über
blick der Diskussion in der politischen Philosophie Schaub (2010); Simmons (2010); 
Stemplowska und Swift (2012); Valentini (2012). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie 49 

Urzustand abzuwägen: Der Vergleich von Gerechtigkeitskonzeptionen lässt 
sich nur durchführen, wenn im Gedankenexperiment alle Konsequenzen für 
die Entwicklung der Gesellschaft auf die zugrunde gelegten Gerechtigkeits
prinzipien zurückgeführt werden können, und nicht von der Philosoph*innen 
irritierenden Neigung von Menschen abhängt, sich anders zu verhalten als 
erdacht (Rawls 2003 [1971]: §20–§22, 140–152; vgl. Simmons 2010: 8f.). 

Mills’ Kritik an idealer Theorie richtet sich gegen die damit verbundenen 
Idealisierungen – nicht, weil er Abstraktion insgesamt für unzulässig erklä
ren will, sondern weil die besondere Art und Weise, in der ideale Theorie von 
der Wirklichkeit abstrahiert, wesentliche Elemente der gesellschaftlichen Rea
lität aus der Theoriebildung ausschließt (Mills 2017b: 75). Insbesondere wer
den ganze Personengruppen – Frauen*, Arbeiter*innen und People of Colour – 
und ihre Lebenswirklichkeiten von Gerechtigkeitsüberlegungen ignoriert, ja 
sie geraten gar nicht als Personen in den Blick (Mills 2017b: 87). Gegen diese 
Kritik, so Mills, verteidigen sich ideale Theoretiker*innen häufig mit der Be
hauptung, ideale Theorie enthalte ›eigentlich‹ die nicht-ideale schon; nur seien 
ihre Prinzipien bisher unvollkommen angewendet worden: 

»Schließlich wird das ideale liberale Individuum, die ›Person‹, als mit 
bestimmten grundlegenden Rechten und Freiheiten ausgestattet ange
nommen. Warum also kann man in dieses abstrakte Individuum nicht auch 
die Arbeiter einreihen, die weißen Frauen und die Nichtweißen, die eben
falls Personen sind – auch wenn sie, zugegeben, historisch nicht als solche 
anerkannt wurden?« (Mills 2017b: 86) 

Mills wendet dreierlei gegen diese Verteidigung ein: Erstens würde sie so tun, 
als entspringe die Unterdrückung und der Ausschluss derer, die nicht weiß, 
nicht männlich oder nicht bürgerlich sind, einem bloßen Logikfehler und seien 
genauso einfach zu korrigieren – eine gefährlich absurde Vorstellung, die den 
»Idealismus idealer Theorie« (Mills 2017b: 86) bezeuge. Wie die von Marx für 
ihren Idealismus kritisierten Junghegelianer würden ideale Theoretiker*innen 
Begriffe und soziale Praxis, Geist und Welt verwechseln. Nur deshalb können 
sie glauben, die Welt sei mit dem Hinweis zu ändern, sie habe sich geirrt (ei
ne unterhaltsame zeitgenössische Variante davon ist der übertriebene Glau
be an die politische Kraft von Faktenchecks). Zweitens habe insbesondere der 
Feminismus wieder und wieder gezeigt, dass es nicht ausreiche, Frauen* ex
plizit unter vermeintlich gender-neutrale Begriffe zu subsumieren (Lloyd 1985 
[1984]: Kapitel 7). Vielmehr müssen diese Konzepte erneuert werden, um sie 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Charles Mills’ politische Philosophie 

von ihrem impliziten Androzentrismus zu befreien (ganz zu schweigen von 
ihrem expliziten Sexismus). Dazu brauche es empirische Erkenntnisse über 
die Wirklichkeit, die nicht gender-neutral ist – sodass sich ideale Theorie in 
nicht-ideale verwandeln würde, wollte sie diese Arbeit leisten, da sie sich dann 
von diesen empirischen Erkenntnissen anleiten lassen müsste. Drittens zei
ge die Möglichkeit, Begriffe einer idealen Theorie auf inklusive Weise zu ver
wenden, nicht, dass diese ideale Theorie ›eigentlich‹ nicht-exkludierend sei. 
»Wenn Kant sagt, dass alle Personen mit gleichem Respekt behandelt werden 
sollten, aber seine Konzepte so definiert, dass männlich zu sein eine Vorbedin
gung für vollständiges Personsein ist, dann ist es keine unbedeutende Verän
derung, diese Restriktion zu entfernen.« (Mills 2017b: 87) 

Die im wahrsten Sinne des Wortes weltfremde ideale politische Philoso
phie (Vogelmann 2023: 164–166) verliert also nicht nur Geschichte und Kon
flikte aus dem Blick, sie verbannt eine Vielzahl von Themen aus der Gerechtig
keitstheorie. Dazu gehört alles, was mit rassistischer Ungerechtigkeit zu tun 
hat; in diesem Sinne ist der moderne politische Liberalismus in der Philoso
phie weiß, das heißt rassifiziert: 

»Der rassifizierte Liberalismus [racial liberalism] von Rawls und seinen 
Kommentatoren manifestiert sich (selbstverständlich) nicht in rassistischen 
Beschreibungen von people of colour, sondern in einer rassifizierten Ver
meidung, über Ungerechtigkeiten zu diskutieren, die Weiße nicht negativ 
betreffen. Diese Vermeidung verdankt sich einem rassifizierten Privileg.« 
(Mills 2017c: 35) 

Wer also einen Liberalismus als politische Philosophie verteidigen wolle, müs
se diesen aus seiner rassistischen Hülle befreien. Mills’ wichtigstes Instrument 
dafür ist sein Konzept des racial contracts (Mills 2023 [1997]), mit der er den klas
sischen Gesellschaftsvertrag als weiße Veranstaltung entlarvt, die idealisierend 
von den realen Herrschaftsverhältnissen zwischen Weißen und Nicht-Weißen 
abstrahiert. So werde verständlich, warum die abstrakten Ideale des Libera
lismus – Individualismus, Egalitarismus und gleiche Rechte – attraktiv seien 
und doch historisch nie für people of colour gegolten hätten. Dennoch sollten wir 
nicht die Ideale und damit Liberalismus als politische Philosophie ablehnen, 
so Mills in »Occupy Liberalism!«, sondern »die mystifizierende individualisti
sche Sozialontologie, die jedes Verständnis der politischen Kräfte verhindert, 
welche die beschränkte und exkludierende Anwendung der Ideale bestimmen« 
(Mills 2017c: 39). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie 51 

Angesichts von Mills’ Kritik an idealer Theorie reibt man sich die Augen: 
Unterstellt er in diesen Sätzen nicht, was er idealen Theoretiker*innen vor
wirft, nämlich das eine inklusivere Option ›eigentlich‹ schon im Liberalismus 
als politischer Philosophie – in seinen Idealen – präsent sei, sie aber bisher 
aus kontingenten historischen Gründen nicht so angewendet worden seien? 
Sich auf dieses Argument stützend, definiert Mills das Idealmodell (»ideal-as- 
idealized-model«, vgl. Mills 2017b: 73f.) eines Liberalismus, den es nie gegeben 
hat, indem er aus den vergangenen und gegenwärtig real existierenden Libera
lismen einige universelle Prinzipien abstrahiert. Wie wir bereits gesehen ha
ben, bestimmt er Liberalismus ausdrücklich als reine politische Philosophie 
bzw. Ideologie und trennt anschließend alle Formen des Ausschlusses und der 
Unterdrückung von Menschen im Namen des Liberalismus vom so gewonne
nen Idealliberalismus ab, weil sie nur zu einer spezifischen Form von Liberalis
mus gehören würden. So entsteht jenes gereinigte »Vorbild« (»exemplar«; Mills 
2017b: 74), mit dem Mills den rassifizierten Liberalismus bekämpfen will. 

IV. 

Was würde es bedeuten, Liberalismus nicht derart zu verklären? Wie ließe er 
sich als politische Rationalität ernstnehmen, die sowohl zu einer großen Denk
anstrengung geführt hat (nicht zuletzt in der politischen Philosophie) als auch 
mit konkreten sozialen und politischen Institutionen und Praktiken verbun
den ist, welche man nicht als irrelevant für einen ›eigentlichen‹ Liberalismus 
abtun kann? Ironischerweise entsprechen Michel Foucaults Analysen liberaler 
Regierungskunst dieser Anforderung am ehesten, mit denen Mills sich jedoch 
scheinbar nicht beschäftigen wollte.4 Obwohl hier nicht der Ort ist, Foucaults 
Beschreibung des Liberalismus als politischer Rationalität im Detail zu rekon
struieren, möchte ich drei zentrale Aspekte umreißen, um immerhin anzu
deuten, warum damit eine Alternative vorliegt, mit der man sich tatsächlich 
von der idealen Theorie lösen könnte.5 

Liberalismus mit Foucault als eine politische Rationalität zu begreifen be
deutet erstens, ihn als die Rationalität zu verstehen, die einem bestimmten Ge

4 Dieser Eindruck drängt sich angesichts der schlecht informierten Foucault-Kritik in 
Mills (2017e: 19f.) auf. 

5 Zum Folgenden vgl. neben den beiden Vorlesungen von Foucault (2004b, 2004a) die 
luzide Darstellung von Lemke (1997: 171–251). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Charles Mills’ politische Philosophie 

flecht von Regierungspraktiken seine Einheit verleiht. Dabei muss »regieren« 
in einem denkbar weiten Sinne verstandenen werden, als jede Form der Ver
haltensführung von anderen und einem selbst. Liberalismus wird damit weder 
rein geistig auf politische Philosophie noch rein materiell auf politische Insti
tutionen und Praktiken reduziert. Insofern er eine Form politischer Vernunft 
darstellt, wird diese von Anfang an als sozial verkörpert begriffen. Politische 
Rationalitäten bestimmen praktisch und theoretisch, welche Arten von Macht
ausübung geboten oder effizient sind, welche Subjektivitäten es braucht, um 
derart regieren zu können, und wie die Gesellschaft gestalten werden muss, 
um solche Subjektivitäten heranzuziehen. Politische Rationalitäten wie der Li
beralismus verbinden also bestimmte Arten der Machtausübung mit Subjekti
vierungsweisen, die in spezifischen Wissensformen reflektiert und weiterent
wickelt werden und auf diese zurückwirken. 

Zweitens ist die Besonderheit des Liberalismus im Gegensatz zu ande
ren politischen Rationalitäten in der Art und Weise zu suchen, wie er die 
Regierungstätigkeit begrenzt. Dafür spielen gleiche Rechte, normativer In
dividualismus oder Egalitarismus nur eine untergeordnete Roll. Foucaults 
(2004a: 65–72) historische Analysen zeigen, dass diesen Prinzipien ledig
lich in dem Maße zum Einsatz kommen, wie sie dazu beitragen, der Politik 
die Ökonomie als autonome Wirklichkeit mit eigenen Gesetzmäßigkeiten 
entgegenzusetzen. Die historische Leistung des Liberalismus (in all seinen 
Spielarten) ist es, die politische Ökonomie zu einem Diskurs über die quasi- 
natürliche Realität ›der Ökonomie‹ zu machen. Seine Wahrheiten muss je
de politische Regierungspraktik akzeptieren, da sie nur um den Preis ihrer 
eigenen Nutzlosigkeit gegen die ›Marktgesetze‹ regieren kann (Tellmann 
2018). Insofern lassen sich die liberalen Ideale, die der normativen politischen 
Philosophie und auch Mills so lieb sind, nicht abgekoppelt von den sozialen 
Praktiken und Institutionen begreifen, mit denen der Liberalismus diese 
Form des Regierens um- und durchsetzt. 

Drittens schließlich bilden rassifizierte Machtbeziehungen und die damit 
verbundenen rassistischen Subjektivierungen in Foucaults Analyse des Libe
ralismus größtenteils einen blinden Fleck. Zwar geht er ausführlich auf den 
vitalen Rassismus ein, der jenen regulativen Machtbeziehungen zugrunde 
liegt, die er als Biopolitik beschreibt (Foucault 2005 [1976]: 131–151), und da 
er die politische Rationalität des Liberalismus als konstitutiv mit der Aus
übung biopolitischer Macht verbunden ansieht (Foucault 2005 [1976]: 41–44), 
müsste er diesen Rassismus als fundamentale Existenzbedingung auch des 
Liberalismus verstehen. Diese Verbindung hat Foucault jedoch nie ausführlich 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie 53 

analysiert.6 Gleichwohl hat die Weiterentwicklung von Foucaults Konzepten 
gezeigt, dass entsprechende Korrekturen im Rahmen einer Untersuchung des 
Liberalismus als politischer Rationalität einfacher vorzunehmen sind als in 
der idealen Theorie der normativen politischen Philosophie, eben weil darin 
Liberalismus von vornherein ohne Idealisierungen gedacht wird. 

V. 

Große Teile der Critical Race Theory haben Foucaults theoretische Instrumente 
aufgegriffen und seine Analysen kritisch weiterentwickelt (vgl. Delgado, Ste
fancic und Harris 2023) – Mills dagegen nicht, weil er trotz seiner Liberalis
muskritik an jenen liberalen Idealen festhalten will, die er aus dessen Realge
schichte herauspräpariert. Für diese Inkonsistenz, mit der er liberale Ideale 
ihrer Geschichte und ihrer Verkörperung in sozialen Institutionen entkleidet, 
obgleich er zugleich einer der schärfsten Kritiker dieses für ideale Theorien ty
pischen Vorgehens ist, gibt es einen tieferliegenden Grund als nur seine Ab
wehrreflexe gegen Foucaults Machtbegriff oder seinen Wunsch, näher am phi
losophischen Mainstream zu bleiben (vgl. Mills 2009: 272), in der verzweifelten 
Hoffnung, diesen beeinflussen zu können.7 Vielmehr hält Mills diesem Main
stream in einer zentralen Annahme die Treue, indem er voraussetzt, dass die 
Beziehung von Vernunft und Macht, von Wahrheit und Politik, eine externe Be
ziehung ist. Damit begreift er Vernunft als in letzter Instanz von jeder Form 
von Machtbeziehung unabhängig: Sie liegt vor, über oder jedenfalls jenseits 
der sozialen Praktiken mitsamt ihren politischen, ökonomischen oder kultu
rellen Konflikten. Das bedeutet nicht, dass Vernunft – und mit ihr Wissen, Er
kenntnis, Wahrheit, Rechtfertigung und all die anderen epistemischen Phäno
mene und ihre Begriffe – nicht durch soziale Praktiken mit ihren politischen 
Kämpfen, ökonomischen Interessen und kulturellen Besonderheiten ge- oder 
verformt werden kann. Doch wie eine Steinfrucht stets ihren Kern im Inne
ren birgt, egal welche Gestalt sie aufgrund äußerer Einflüsse auf ihr Wachs

6 Anders als Cosquer (2019: 4) denke ich nicht, dass »race ganz offensichtlich zentral 
in Foucaults Schriften zum Liberalismus und zu Sexualität ist«. Im Gegenteil wurde 
dies erst nach Foucault auf der Basis einiger seiner Überlegungen, und zum Teil ge
gen diese, herausgearbeitet (wie auch die schärfere Analyse gegenderter Machtbezie

hungen). Vgl. u.a. Balibar (1991 [1989]); McWhorter (2004); Cisney und Morar (2015); 
Ludwig (2020). 

7 Seine Bilanz in Mills (2017d) stimmt nicht gerade hoffnungsvoll. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Charles Mills’ politische Philosophie 

tum angenommen hat, so nimmt Mills mit dem Mainstream der Philosophie 
an, dass nur das Fruchtfleisch der Vernunft, nicht aber ihr Kern dem Spiel der 
Macht und der Geschichte ausgesetzt ist. Deshalb spreche ich (mit G.E. Moore 
1919) von einer externen Beziehung: Vernunft und Macht mögen zwar in einer 
Beziehung stehen, aber beide lassen sich nicht nur unabhängig voneinander 
begreifen, sie wären bis auf einige Äußerlichkeiten auch dieselben, wenn sie 
in keiner (oder einer anderen) Beziehung miteinander stehen würden. 

Kritische Theorien in einem weiten Sinne8 begreifen die Beziehung von 
Vernunft und Macht dagegen als eine interne: Die alethischen Existenzbedin
gungen von Aussagen, d.h. die Existenzbedingungen von Sätzen, damit diese 
überhaupt einen Wahrheitswert haben können (einerlei, ob wahr oder falsch), 
sind nicht a priori gegeben, sondern werden in sozialen Praktiken hergestellt, 
stabilisiert, verteidigt, kritisiert, bekämpft und revolutioniert. Sie sind daher 
von Machtbeziehungen konstituiert – die ihrerseits nur auf der Basis des ver
fügbaren Wissens funktionieren. Vernunft und Macht sind auf der Ebene ihrer 
Existenzbedingungen verschränkt; die eine Größe könnte nicht ohne die an
dere existieren, unabhängig von ihr. Deshalb ist ihre Beziehung eine interne. 

Aus dieser Grundannahme folgt eine Reihe von wichtigen philosophischen 
Konsequenzen, die ich hier nicht im Einzelnen ausbuchstabieren kann (vgl. 
dazu Vogelmann 2022b, 2023). Es reicht an dieser Stelle, die Implikationen 
für Mills’ Demarkationslinie zwischen idealer und nicht-idealer Theorie zu be
trachten sowie für die politische Epistemologie im Allgemeinen. 

Erstens geht die Kritik an einer bloß externen Beziehung zwischen Ver
nunft und Macht über die Kritik der idealen Theorie hinaus, weil sie bereits 
die Unterscheidung zwischen idealer und nicht-idealer Theorie angreift. Mills 
selbst bemerkt beiläufig, dass die Debatte zwischen idealer und nicht-idea
ler Theorie zur umfassenderen Auseinandersetzung zwischen Idealismus und 
Materialismus gehört (Mills 2017b: 89f.). Doch schreckt er vor der Konsequenz 
zurück, die jeder ernstzunehmende Materialismus einfordert: Vernunft, Wis
sen und Wahrheit als Gegenstände dieser Welt zu begreifen, die nicht nur in 
der Gesellschaft »lokalisiert« sind (vgl. Mills 2017b: 90), sondern die in dieser 

8 Auch wenn die kritische Theorie der Frankfurter Schule die Namenspatin ist, gehören 
feministische Theorie, französischer Poststrukturalismus oder post- und dekoloniale 
Theorien ebenso dazu, und diese Liste ist bei weitem nicht abgeschlossen. Vgl. dazu 
und zu der skizzierten Verwandtschaft mit politischer Erkenntnistheorie Vogelmann 
(2022a). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie 55 

Welt erst konstituiert werden und deren Konstitution sie im Gegenzug mit
gestalten. Damit aber ist ideale Theorie gar nicht mehr möglich; insbesondere 
lässt sich keine Arbeitsteilung etablieren, die zufrieden damit wäre, dass die ei
nen Philosoph*innen ideale und die anderen nicht-ideale Theorie betreiben. So 
aber wird diese Unterscheidung zunehmend gebraucht, insbesondere in der 
Erkenntnistheorie (z.B. in McKenna 2023: x, 39f.). 

Man muss also Mills’ Demarkationslinie korrigieren und nicht zwischen 
idealer und nicht-idealer Theorie unterscheiden, sondern zwischen materia
listischen und idealistischen Theorien, d.h. zwischen jenen, die Vernunft und 
Macht intern miteinander verbunden sehen, und jenen, die diese Beziehung 
als externe betrachten. Erst mit dieser neuen Demarkationslinie tritt der zen
trale Konflikt in der Philosophie zutage, der von der Unterscheidung zwischen 
idealer und nicht-idealer Theorie nur partiell und verzerrt sichtbar gemacht 
wird. Ausgetragen wird dieser Streit letztlich zwischen kritischer und tradi
tioneller Philosophie, und politische Epistemologie spielt darin eine Schlüssel
rolle, weil sie die epistemischen Bedingungen kritischer Theorien expliziert. 

Politische Epistemologie sollte demnach – zweitens – als eine Form der 
kritischen Theorie verstanden werden, weil und insofern sie die materialisti
sche Annahme teilt, dass Vernunft und Macht intern miteinander verschränkt 
sind. Zwar kann ihr Materialismus ganz verschiedene Formen annehmen, 
doch kritisch wird politische Epistemologie nur dann sein, wenn ihr minima
ler Materialismus einerseits strikt untersagt, eine »Hinterwelt« zur Erklärung 
unserer »Vorderwelt« heranzuziehen, und andererseits die These affirmiert, 
dass die sozio-materiellen Existenzbedingungen von Praktiken, Akteuren*in
nen oder Phänomenen epistemisch signifikant sind. Lehnt man diese These 
ab, wechselt man auf die andere Seite der Demarkationslinie, wo man glaubt, 
die epistemologischen Betrachtungen von den sozio-materiellen und damit 
auch von den politischen Kontexten trennen zu können, also eine externe 
Beziehung zwischen Vernunft und Macht voraussetzt. Dann betreibt man 
vielleicht angewandte Epistemologie, aber keine politische, jedenfalls nicht, 
wenn man den mit diesem Namen gesetzten Anspruch ernst nimmt. 

Der minimale Materialismus zieht zwei weitere Annahmen nach sich, 
die die politische Epistemologie im Feld kritischer Theorien verorten. Er 
verpflichtet sie auf eine – wie auch immer ausbuchstabierte – Form radi
kaler Selbstreflexion, um die sozio-materiellen Existenzbedingungen der 
Begriffe, Argumente und Theorien zu beschreiben und analysieren, die die 
politische Epistemologie vorbringt. Radikale Selbstreflexion zielt damit auf 
die »Wurzeln« politischer Epistemologie und verlangt nach einer gesell

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Charles Mills’ politische Philosophie 

schaftstheoretischen Einordnung ihrer philosophischen Praktiken. Daraus 
wiederum erwächst die Notwendigkeit einer speziellen Form epistemischer 
Bescheidenheit. Denn der minimale Materialismus und die radikale Selbstre
flexion erfordern es, jede vermeintlich universelle Geltung von Behauptungen 
an den Nachweis zu binden, dass die damit einhergehenden sozio-materiellen 
Bedingungen ebenso universell sind. 

Einige der Bausteine, die Mills für die von ihm angestrebte politische 
Epistemologie als Synthese der alternativen Erkenntnistheorien geliefert hat, 
stehen auch nach dieser Korrektur der Demarkationslinie zur Verfügung, 
jedenfalls mit den entsprechenden Modifikationen. Beispielsweise müsste 
sein Konzept des »weißen Nichtwissens« daraufhin geprüft werden, inwieweit 
es tatsächlich Alvin Goldmanns Fassung der sozialen Epistemologie benötigt 
(Mills 2021 [2007]: 184–186), die explizit eine Ausweitung der traditionellen 
Erkenntnistheorie sein soll und deren Idealismus und generischen Individua
lismus fortführt (Goldman 2010). Bedenkenswert bleibt auch Mills’ Plädoyer 
dafür, den Ideologiebegriff ins Zentrum der Debatten über epistemische 
Ungerechtigkeit zurückzubringen – obgleich man sorgfältig abwägen sollte, 
inwieweit man sich dabei der strikt individualistischen Analyse sozialer Grup
pen anschließen will, die Mills von Ann Cudd (2006) bezieht. Insofern bleibt 
Mills ein relevanter, wenngleich ambivalenter Stichwortgeber. Keinesfalls 
jedoch sollte man seiner Demarkationslinie folgen und dem Missverständnis 
aufsitzen, es reiche aus, nicht-ideale Theorie zu betreiben, um die heute 
notwendige Kritik zu leisten, als die allein Philosophie legitim ist. 

Literatur 

Althusser, Louis (1975 [1974]): Elemente der Selbstkritik. Übersetzt von Peter 
Schöttler. Westberlin: VSA. 

Althusser, Louis (1985 [1974]): Philosophie und spontane Philosophie der Wissen
schaftler. Übersetzt von Frieder Otto Wolf. Berlin: Argument-Verlag. 

Balibar, Étienne (1991 [1989]): Foucault und Marx. Der Einsatz des Nominalis
mus. In: François Ewald und Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahr
heit. Michel Foucaults Denken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 39–65. 

Bell, Duncan (2014): What Is Liberalism? In: Political Theory 42.6, 682–715. 
Cisney, Vernon W. und Nicolae Morar (Hg.) (2015): Biopower. Foucault and Be

yond. Hg. von Vernon W. Cisney und Nicolae Morar. Chicago: The Univer
sity of Chicago Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie 57 

Cosquer, Claire (2019): Altering Absence: From Race to Empire in Readings of 
Foucault. In: Foucault Studies 26, 1–20. 

Crouch, Colin (2011): Das befremdliche Überleben des Neoliberalismus. Berlin: 
Suhrkamp. 

Cudd, Ann E. (2006): Analyzing Oppression. New York: Oxford University Press. 
Delgado, Richard, Jean Stefancic und Angela P. Harris (2023): Critical Race The

ory: An Introduction. 4. Aufl. New York: New York University Press. 
Foucault, Michel (2004a): Geschichte der Gouvernementalität II: Die Geburt der Bio

politik. Vorlesung am Collège de France 1978/79. Hg. von Michel Senellart. 
Übersetzt von Jürgen Schröder. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (2004b): Geschichte der Gouvernementalität I: Sicherheit, Terri
torium, Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977/78. Hg. von Michel 
Senellart. Übersetzt von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (2005 [1976]): Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. 
Übersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter. 15. Aufl. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Geuss, Raymond (2002): Liberalism and Its Discontents. In: Political Theory 30.3, 
320–338. 

Goldman, Alvin I. (2010): Why Social Epistemology Is Real Epistemology. In: 
Adrian Haddock, Alan R. Millard und Duncan Pritchard (Hg.), Social Epis
temology. Oxford: Oxford University Press, 1–28. 

Hänel, Hilkje C. und Johanna M. Müller (Hg.) (2024): The Routledge Handbook of 
Non- Ideal Theory. London/New York: Routledge. 

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der mo
dernen Gouvernementalität. Berlin: Argument Verlag. 

Lloyd, Genevieve (1985 [1984]): Das Patriarchat der Vernunft. »Männlich« und »weib
lich« in der westlichen Philosophie. Bielefeld: Daedalus. 

Ludwig, Gundula (2020): »Im Innern einer Macht« über Körper und Leben. In: 
Frieder Vogelmann (Hg.), »Fragmente eines Willens zum Wissen«. Michel Fou
caults Vorlesungen, 1970–1984. Stuttgart: Metzler, 103–118. 

Marx, Karl (1962 [1844]): Zur Judenfrage MEW, Band 1. Berlin: Dietz, 347–377. 
McKenna, Robin (2023): Non-Ideal Epistemology. Oxford: Oxford University 

Press. 
McWhorter, Ladelle (2004): Sex, Race, and Biopower: A Foucauldian Genealogy. 

In: Hypatia: A Journal of Feminist Philosophy 19.3, 38–62. 
Menke, Christoph (2015): Kritik der Rechte. Berlin: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Charles Mills’ politische Philosophie 

Mills, Charles W. (1994): The Moral Epistemology of Stalinism. In: Politics & So
ciety 22.1, 31–57. 

Mills, Charles W. (1998): Alternative Epistemologies. In: Linda Martín Alcoff 
(Hg.), Epistemology. The Big Questions. Malden, MA: Blackwell, 392–410. 

Mills, Charles W (2009): Critical Race Theory: A Reply to Mike Cole. In: Ethnici
ties 9.2, 270–281. 

Mills, Charles W. (2017a): Ideology. In: Ian James Kidd, José Medina und Gaile 
Pohlhaus, Jr. (Hg.), The Routledge Handbook of Epistemic Injustice. London/ 
New York: Routledge, 100–111. 

Mills, Charles W. (2017b [2005]): »Ideal Theory« as Ideology. In: ders., Black 
Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberalism. Oxford: Oxford Uni
versity Press, 72–90. 

Mills, Charles W. (2017c): Racial Liberalism. In: ders., Black Rights/White 
Wrongs: The Critique of Racial Liberalism. Oxford: Oxford University Press, 
28–48. 

Mills, Charles W. (2017d): The Whiteness of Political Philosophy. In: ders., Black 
Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberalism. Oxford: Oxford Univer
sity Press, 181–200. 

Mills, Charles W. (2017e): Occupy Liberalism! In: ders., Black Rights/White 
Wrongs: The Critique of Racial Liberalism. Oxford: Oxford University Press, 
10–27. 

Mills, Charles W. (2021 [2007]): Weißes Nichtwissen. In: Kristina Lepold und 
Marina Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy of Race. Ein Reader. Berlin: 
Suhrkamp, 180–216. 

Mills, Charles W. (2023 [1997]): The racial contract. Übersetzt von Jürgen Schrö
der. Frankfurt a.M./New York: Campus. 

Moore, G. E. (1919): External and Internal Relations. In: Proceedings of the Aris
totelian Society 20, 40–62. 

Özmen, Elif (2023): Was ist Liberalismus? Berlin: Suhrkamp. 
Rawls, John (2002 [1999]): Das Recht der Völker. Enthält: ›Nochmals: Die Idee der öf

fentlichen Vernunft‹. Übersetzt von Wilfried Hinsch. Berlin: De Gruyter. 
Rawls, John (2003 [1971]): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Übersetzt von Hermann 

Vetter. 13. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Schaub, Jörg (2010): Ideale und/oder nicht-ideale Theorie – oder weder noch? 

Ein Literaturbericht zum neuesten Methodenstreit in der politischen Phi
losophie. In: Zeitschrift für Philosophische Forschung 64.3, 393–409. 

Simmons, A. John (2010): Ideal and Nonideal Theory. In: Philosophy & Public Af
fairs 38.1, 5–36. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieder Vogelmann: Unreine Vernunft statt nicht-idealer Theorie 59 

Stemplowska, Zofia und Adam Swift (2012): Ideal and Non-Ideal Theory. In: 
David M. Estlund (Hg.), The Oxford Handbook of Political Philosophy. Oxford: 
Oxford University Press, 373–389. 

Tellmann, Ute (2018): Life and Money. The Genealogy of the Liberal Economy and the 
Displacement of Politics. New York: Columbia University Press. 

Valentini, Laura (2012): Ideal vs. Non-Ideal Theory. A Conceptual Map. In: Phi
losophy Compass 7.9, 654–664. 

Vogelmann, Frieder (2022a): Vier Pfade zur politischen Epistemologie. In: 
Martin Nonhoff, Sebastian Haunss, Tanja Klenk und Tanja Pritzlaff-Schee
le (Hg.), Gesellschaft und Politik verstehen. Frank Nullmeier zum 65. Geburtstag. 
Frankfurt a.M./New York: Campus, 189–203. 

Vogelmann, Frieder (2022b): Die Wirksamkeit des Wissens. Eine politische Episte
mologie. Berlin: Suhrkamp. 

Vogelmann, Frieder (2023): Der Weisheit Freund und aller Welt Feind? Philoso
phie mit, in und gegen die Welt. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 71.2, 
157–177. 

Vogelmann, Frieder (2024): Political Epistemology without Apologies. In: Euro
pean Journal of Philosophy, 1–15. 

Frieder Vogelmann ist Professor für Epistemology & Theory of Science an der 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg. Seine Forschungsschwerpunkte liegen 
im Bereich der politischen Erkenntnistheorie, der Sozialphilosophie und der 
kritischen Theorie. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839401750-004 - am 14.02.2026, 11:24:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

