Lehmann-Brauns, Sicco

Kosmische Harmonie und politischer Friede : Jean Bodins politische Philoso-
phie als Beitrag zur Friedensethik, in: Suche nach Frieden : politische Ethik in
der Friihen Neuzeit II / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riedenauer.
— Stuttgart : Kohlhammer, 2002 (Theologie und Frieden ; 20) S. 409-433

Bodins wichtigster Beitrag zum Frieden ist das Ordnungskonzept der Souverénitét.
Es ist bei ihm noch eine auf gottliches und natiirliches Recht verpflichtete Souvera-
nitdt, was zu systematischen Inkonsequenzen fiihrt. Der Frieden wird dabei nicht
thematisiert. Wohl hélt Bodin an dem aristotelischen Ziel fest, dal es Aufgabe des
Staates ist, Kontemplation zu ermdglichen. Faktisch beschrankt er sich auf prakti-
sche Staatesaufgaben. Seine Leistung ist die ,.konsequente Politisierung der Frie-
densidee. Es gibt keinen heilsgeschichtlichen Weg zum Frieden mehr. Damit
schlieBt Bodin die Entwicklung ab, die mit Dante begonnen hatte. Die konsequente
Trennung der geistlichen und der herrschaftlichen Sphére ist bei Bodin zum Ver-
schwinden der geistlichen Sphére geworden. Aber als politische Aufgabe bleibt der
Frieden. Das Buch vom Staat endet mit Metaphysik: Aufgabe des Herrschers ist es
eine Regierung nach dem Vorbild der kosmischen Einheit von Gottes Regierung
herzustellen. Hier endlich wird der Frieden erwéhnt als harmonische Gerechtigkeit,
die der arithmetischen Gerechtigkeit der Rechtsprechung und der geometrischen
Gerechtigkeit der Regierung iiberlegen ist.

6.6 Friedenspléine

Pline fiir internationale Organisation gibt es schon m Mittelalter, die Uberblicke
beginnen gerne friih ,,um 1300“. Aber dem folgt lange nicht viel. Eine kontinuierli-
che Geschichte haben Organisationsplédne erst seit dem frithen 17. Jahrhundert. Da-
mals wurde auch Dubois um 1300 entstandene De Recuparatione Terre Sante erst-
mals gedruckt, von einem prominenten habsburgerfeindlichen Diplomaten Heinrichs
IV in einer Sammlung von Kreuzzugstraktaten.

Vergleiche fiir die Tradition der Friedenspline in der frithen Neuzeit auch die im 1.
Kapitel genannten Arbeiten von ter Meulen 1917 und Archibugi 1989 (oben S. 38-
39). Erwahnt sei eine Dissertation der Universitdt von Sussex in der Erwartung, daf}
sie in absehbarer Zeit als Buch zugénglich werden konnte: Yuichi Aiko, The History
of Political Theory in International Relations : Seventeenth and Eighteenth-Century
Perpetual Peace Projects in Intellectual Context. —2003.

6.6.1 Crucé

Emeric Crucé, in der élteren Literatur auch als de la Croix aufgefiihrt, gestorben
1648. Ein Rhetorikprofessor, der auler dem Friedensplan philologischen Arbeiten
und Lobreden auf kriegerische Erfolge Ludwigs XIII verdffentlicht hat — mit Aus-

301

https://dol.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2028, 03:43:57, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blick auf kiinftige Siege Ludwigs XIV gegen die Tiirken, die Crucé einst als Teil der
europdischen Friedensordnung gesehen hatte. Kurt von Raumer spottete: ,,Die Welt
hatte sich sich seit 1623 ein wenig verdndert und Crucé, scheint es, mit ihr!*

Eine Biographie ist nicht moglich, vergleiche aber den Aufsatz von Anna Lazzarino
Del Grosso (unten S. 304).

Der Plan Emeric Crucés hatte keine direkten politischen Absichten und Parteinah-
men und von allen frithneuzeitlichen Organisationspldnen ist er am stérksten ,,s0zi-
alwissenschaftlich” reflektiert. Sein Lehrer ist deutlich Jean Bodin, sowohl in der
allgemeinen Idee eines durch gute, strenge Regierung friedlichen Staates, wie in
besonderen in Ideen vom Segen des Handels oder in der Aversion gegen arbeitslose
Soldaten. Ob er fiir die internationale Friedensorganisation Vorbilder kannte, wissen
wir nicht. Offenbar wurde diese Idee in der Zeit mehr besprochen, als wir noch er-
kennen konnen.

Die Resonanz war schwach. ,,Whereas the respective pioneering works of Hugo
Grotius (1625) and Adam Smith (1776) are numbered by the editions published —
those of the former easily exceeding a hundred — the student of the Nouveau Cynée
has to be satisfied with listing the copies surviving which, in the present count, do
not make up a dozen.” (Peter van den Dungen, The Hidden History of a Peace
‘Classic’ : Emeric Crucé’s ‘Le Noveau Cynée’. — London 1980).

Texte

Le Nouveau Cynée ou Discours d’Estat : représentant les occasions et moyens
d’establir une paix générale, et la liberté du commerce par tout le monde ; aux
monarques et princes souveraines de ce temps (1623)

Neudruck : Rennes 2004

Der franzésische Text mit einer englischen Ubersetzung:

The New Cyneas of Emeric Crucé / translated and edited by Thomas Willing
Balch. — Philadelphia : Allen, Lane and Scott, 1909

Eine neue englische Ubersetzung:

The New Cineas by Eméric Crucé / translated with an introduction by C.
Frederic Farrell, Jr. And Edith R. Farrell. — New York 1972 (The Garland
Library of War and Peace)

Eine deutsche Teiliibersetzung in:

Raumer, Kurt von: Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspline seit der
Renaissance. — Freiburg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 293-320
Crucé beginnt mit rhetorisch-humanistischen Argumenten gegen den Krieg, der
keinen Ruhm bringen kann, geht aber rasch iiber zu Niitzlichkeitserwdgungen: die
Kriege verschwenden Millionen ohne Gewinn. Beides gehdrt eng zusammen: Das
Militdr ist das Haupthindernis der Friedenspolitik und die Polemik gegen den Ruhm

302

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2028, 03:43:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

muB fiir Crucé zentral sein. Frither mogen Kriege ndtig gewesen sein, jetzt sind aber
aus diesen Kdmpfen Monarchien hervorgegangen, fiir die Kriege nur noch Verluste
bringen. Sein Ideal sind Staaten mit gehorsamen Untertanen, der Krieg ruiniert den
Gehorsam. Crucés Staat ist ein ,,Polizeistaat” im frithneuzeitlichen Sinn der guten
Verwaltung, aber auch im heutigen Sinn der stindigen Uberwachung. Das volle
Programm von der Unterdriickung der Duelle iiber die Beobachtung der Ver-
schwender und Unterdriickung der Wirtshduser und Bordelle muf3 endlich durchge-
setzt werden. Auch gegen den Adel: Die Amter sollen den Wiirdigsten gegeben
werden, die Bildung geférdert werden. Eine grof3e Rolle spielt Wirtschaftsforderung,
um zu verhindern, dafl Krieg ein Beruf wird — selbst den Seerdubern will Crucé
zunidchst einen kommerziellen Beruf anbieten. Daneben sieht Crucé aber die Not-
wendigkeit die Ambition der Grofien, die Aufstidnde erregen wollen, zu beherrschen.
(Von Demokratie verspricht er sich nur Faktionen, Demagogie, und Korruption.)
Einige dieser Vorschldge haben internationale Beziige, vor allem der im Titel aus-
driicklich erwédhnte Freihandel (dessen Behandlung aber zu einem Traktat iiber
Miinzfragen verkommt). Der eigentliche Friedensplan — ein stindiger Gesandten-
kongre3 zur Schlichtung von Streitigkeiten zwischen Staaten, an dem auch Tataren,
Athiopien und China teilnehmen sollen — nimmt nur etwa ein Sechstel des Textes
ein, das auch zu einem groBen Teil fiir die Bestimmung der Wichtigkeit der einzel-
nen Staaten und fiir Verfahrensfragen verwendet wird.

(Kineas iibrigens war ein exemplarischer antiker Fiirstenberater, der seinen Fiirsten
fragte, was er tun wolle, wenn er all seine Eroberungspline erfolgreich verwirklicht
haben wird: Die Ruhe genieBen! Worauf Kineas ihm rét, die Ruhe gleich zu ge-
niefen.)

Literatur

Raumer, Kurt von

Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspliine seit der Renaissance. — Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 61-88 Sully und Crucé : Utopie
und Wirklichkeit, Machtrison und Sendungsglaube

Raumer erklart die Plane von Sully und Crucé aus der franzosischen Friedenssehn-
sucht nach Jahrzehnten des religiosen Biirgerkrieges. Sully wie Crucé stehen fiir
eine Tradition des Absolutismus als Friedensstrategie, eine Tradition die seit dem
19. Jahrhundert nicht fortgesetzt wurde.

Sully ist ein Militér und ein Merkantilist, jedenfalls kein Pazifist. Ohne einen groflen
Krieg hitte sich der Grof3e Plan nicht durchsetzen lassen. Und wohl auch nicht mit
einem grofen Krieg: Diese ,,Hybris des menschlichen Eingreifens in die Geschich-
te”, die das Gewordene nicht achtet und nicht den Willen der Voélker und Menschen
befragt, habe es so naiv vor der Franzosischen Revolution sonst nicht gegeben.
Crucé ist weitgehend ein Moralprediger wie Erasmus, wenn auch viele Themen des
Internationalismus des 19. und 20. Jahrhunderts bei ihm erstmals begegnen. Zentral
ist, nicht viel anders als bei Sully, sein Glauben an den franzdsischen Staat. Mit

303

https://dol.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2028, 03:43:57, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besonderem Haf3 verfolgt er innere Unruhen, entwickelt aber auch deshalb wohl-
fahrtsstaatliche Forderungen (die Raumer, ohne die Parallelen zum deutschen Poli-
cey-Staat der frithen Neuzeit zu beachten, als ,,autoritdren Staat* klassifiziert).

Steinsdorfer, Helmut

Emeric Crucé: Le nouveau Cynée : die Begriindung der modernen Friedens-
bewegung, in: Die Friedens-Warte 54 (1957) 35-56. 146-161

Crucé hat eine systematische Typologie der Kriegsursachen: Ehre, Gewinn, Streit
zwischen Fiirsten, Bediirfnis nach militirischer Ubung, Religionsdifferenzen. Be-
sonders betont wird der kriegerische Geist, den Crucé auf andere Betdtigungsfelder
umlenken mochte, nur der Krieg gegen wilde Volker soll bleiben. Besonders heftig
polemisiert er gegen stidtische Nichtstuer, die leicht Unruhe stiften und deshalb zur
Arbeit gezwungen werden sollen. Als Okonom kommt Crucé klar aus der Freihan-
delsopposition gegen den beginnenden Merkantilismus. Steinsdorfer referiert die
zahlreichen Vorschldge tiber Bestrafung und Belohnung, Armenfiirsorge, Freizeit-
gestaltung und ein Zensorensamt. Fiir den Plan der universalen Internationalen Or-
ganisation zitiert er Parallelen bei anderen Autoren. Deutlich ist Crucés Mifitrauen
gegen Verrechtlichung; seine Staatengemeinschaft ist eine rein politische Union.
Raumer hatte Crucé als Modeheiligen des dogmatischen Pazifismus qualifiziert, der
selber aber kein Pazifist gewesen sei. Steinsdorfer verteidigt den Friedensplan als
Begriindung des neuen Pazifismus: Crucé hat erstmals als Kern des Pazifismus iden-
tifiziert: Kriege lohnen sich nicht.

Lazzarino Del Grosso, Anna Maria

Utopia e storia nel ,,Nouveau Cynée“ di Emeric Cruce, in: Pensiero politico 9
(1976) 276-332

Fir seinen Friedensplan denkt Crucé an Internationale Organisation und Wirt-
schaftsforderung, nicht aber an eine neue Gesellschaft, die einen Umbau des Staates
moglich macht. Der Krieg mit seiner Forderung der feudalen und militirischen
Klassen ist fiir Crucé vor allem Stérung der guten Regierung, die im Gefolge Bodins
vor allem als strenge Aufsicht iiber Jugend und Erwachsene gesehen wird.

Politisch ist Crucé eher zuriickgewandt zur Politik der Jahre 1600 bis 1610 als zur
Zukunft hingewandt, die vom Krieg bestimmt sein wird. Auch die innenpolitischen
Ideen eines Policey-Staates gehdren in die Zeit des Ministeriums Sully mit seinen
Luxusgesetzen, Armenregulierungen, Verbot von Duellen.

Zwischen dem Nouveau Cynée und den Schriften, die Siege Heinrichs IV oder
Ludwigs XIII feiern, gibt es Ubereinstimmungen: Auch in diesen Schriften gibt es
Friedensvisionen, die gleichen Ziele der gesellschaftlichen Ruhe und Ordnung, der
nationalen GroBe, der ruhigen Entwicklung der Kiinste. Frieden und Gerechtigkeit
sind bei Crucé Fiirstenlob.

304

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2028, 03:43:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmann, Anja Victorine

Réveurs de paix? : Friedenspline bei Crucé, Richelieu und Sully. — Hamburg :
Krimer, 1995. — 127 S. (Beitrige zur deutschen und europiischen Geschichte ;
12)

Aus der Vorrede des Nouveau Cynée geht hervor, da Crucé sich nicht als Utopist
sah. Der romische Kaiser Augustus und Konig Franz I von Frankreich hatten Europa
den Frieden gebracht, gemeinsam konnen die Fiirsten das durchaus wiederholen. Zur
Uberpriifung dieses Anspruchs vergleicht Hartmann Crucés Plan mit Richelieus
Instruktionen fiir Friedensverhandlungen und Sullys Oeconomies Royales.

Crucé hat eine systematische Abhandlung der Kriegsgriinde: Ehre (unsicher, ob man
die erlangt), Gewinn (unwahrscheinlich, dal man den erlangt), Gerechtigkeit (die
iiberldt man besser Gott), Kampf gegen innere Folgen eines zu langen Frieden
(besser wire es die Soldaten zur Jagd zu schicken und den Biirgern 6konomische
Beschiftigung zu verschaffen; die ausgiebigen Diskussionen iiber Okonomie kom-
men nur {iber dieses Problem in das Buch), Religion (da wird Toleranz empfohlen).
Die wichtigste Friedensvoraussetzung ist, dal jeder Souverin nur auf sein Territori-
um beschrinkt ist und alle Streitfragen durch ein Parlament der Staaten behandelt
werden. Crucé hat keine Zweifel, dafl die Verwirklichung dieses Programms mog-
lich ist. Wenn sich die guten Fiirsten zusammenschlieen, werden sich die wankel-
miitigen bald anschlieBen und gemeinsam konnen sie die schlechten bezwingen.
Auch das internationale System denkt Crucé vollig abstrakt, ohne irgendeinen Be-
zug auf gegenwartige Machtverteilung in Europa oder Grenzen der Europdischen
Staatenwelt.

Richelieu ist durchaus ein ernsthafter Anhénger kollektiver Sicherheit, zunéchst fiir
Italien, spéter fiir Deutschland; als Mittel sieht er nur Vertrdge mit Sicherheitsver-
sprechen vor, keine dauerhaften Institutionen; er kennt verschiedene Stufen des
Gewalteinsatzes. Sully will eine Neugliederung der europdischen Territorien, um
den EinfluB der Habsburger zu schwichen. Das Mittel ist eine Militirallianz der
habsburgerfeindlichen Staten, die aber zuletzt die bezwungenen Habsburger einbe-
zichen kann. Dieser Bund soll nach seinem militdrischen Erfolg in eine stindige
Organisation der europdischen Sicherheit iiberfiihrt werden.

6.6.2 Sully

Maximilien de Béthune, duc de Sully, 1559-1641. Protestant, Minister Heinrichs IV
von Frankreich. Nach dessen Ermordung 1610 zum Riickzug auf seine Giiter ge-
zwungen, wo er seine Memoiren schrieb als eine Apologie fiir die gute Regierung
unter Heinrich I'V.

Vergleiche zur Biographie:
Bernard Barbiche/Ségoléne de Dainville-Barbiche: Sully, ’homme et ses fidéles. —
Paris 1997.

305

https://dol.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2028, 03:43:57, https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

