
 301 

Lehmann-Brauns, Sicco 
Kosmische Harmonie und politischer Friede : Jean Bodins politische Philoso-
phie als Beitrag zur Friedensethik, in: Suche nach Frieden : politische Ethik in 
der Frühen Neuzeit II / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riedenauer. 
– Stuttgart : Kohlhammer, 2002 (Theologie und Frieden ; 20) S. 409-433 
Bodins wichtigster Beitrag zum Frieden ist das Ordnungskonzept der Souveränität. 
Es ist bei ihm noch eine auf göttliches und natürliches Recht verpflichtete Souverä-
nität, was zu systematischen Inkonsequenzen führt. Der Frieden wird dabei nicht 
thematisiert. Wohl hält Bodin an dem aristotelischen Ziel fest, daß es Aufgabe des 
Staates ist, Kontemplation zu ermöglichen. Faktisch beschränkt er sich auf prakti-
sche Staatesaufgaben. Seine Leistung ist die „konsequente Politisierung der Frie-
densidee“. Es gibt keinen heilsgeschichtlichen Weg zum Frieden mehr. Damit 
schließt Bodin die Entwicklung ab, die mit Dante begonnen hatte. Die konsequente 
Trennung der geistlichen und der herrschaftlichen Sphäre ist bei Bodin zum Ver-
schwinden der geistlichen Sphäre geworden. Aber als politische Aufgabe bleibt der 
Frieden. Das Buch vom Staat endet mit Metaphysik: Aufgabe des Herrschers ist es 
eine Regierung nach dem Vorbild der kosmischen Einheit von Gottes Regierung 
herzustellen. Hier endlich wird der Frieden erwähnt als harmonische Gerechtigkeit, 
die der arithmetischen Gerechtigkeit der Rechtsprechung und der geometrischen 
Gerechtigkeit der Regierung überlegen ist. 

6.6 Friedenspläne 

Pläne für internationale Organisation gibt es schon m Mittelalter, die Überblicke 
beginnen gerne früh „um 1300“. Aber dem folgt lange nicht viel. Eine kontinuierli-
che Geschichte haben Organisationspläne erst seit dem frühen 17. Jahrhundert. Da-
mals wurde auch Dubois um 1300 entstandene De Recuparatione Terre Sante erst-
mals gedruckt, von einem prominenten habsburgerfeindlichen Diplomaten Heinrichs 
IV in einer Sammlung von Kreuzzugstraktaten. 

 
Vergleiche für die Tradition der Friedenspläne in der frühen Neuzeit auch die im 1. 
Kapitel genannten Arbeiten von ter Meulen 1917 und Archibugi 1989 (oben S. 38-
39). Erwähnt sei eine Dissertation der Universität von Sussex in der Erwartung, daß 
sie in absehbarer Zeit als Buch zugänglich werden könnte: Yuichi Aiko, The History 
of Political Theory in International Relations : Seventeenth and Eighteenth-Century 
Perpetual Peace Projects in Intellectual Context. – 2003. 

6.6.1 Crucé 

Emeric Crucé, in der älteren Literatur auch als de la Croix aufgeführt, gestorben 
1648. Ein Rhetorikprofessor, der außer dem Friedensplan philologischen Arbeiten 
und Lobreden auf kriegerische Erfolge Ludwigs XIII veröffentlicht hat – mit Aus-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 302

blick auf künftige Siege Ludwigs XIV gegen die Türken, die Crucé einst als Teil der 
europäischen Friedensordnung gesehen hatte. Kurt von Raumer spottete: „Die Welt 
hatte sich sich seit 1623 ein wenig verändert und Crucé, scheint es, mit ihr!“ 

 
Eine Biographie ist nicht möglich, vergleiche aber den Aufsatz von Anna Lazzarino 
Del Grosso (unten S. 304). 

 
Der Plan Emeric Crucés hatte keine direkten politischen Absichten und Parteinah-
men und von allen frühneuzeitlichen Organisationsplänen ist er am stärksten „sozi-
alwissenschaftlich” reflektiert. Sein Lehrer ist deutlich Jean Bodin, sowohl in der 
allgemeinen Idee eines durch gute, strenge Regierung friedlichen Staates, wie in 
besonderen in Ideen vom Segen des Handels oder in der Aversion gegen arbeitslose 
Soldaten. Ob er für die internationale Friedensorganisation Vorbilder kannte, wissen 
wir nicht. Offenbar wurde diese Idee in der Zeit mehr besprochen, als wir noch er-
kennen können. 

 
Die Resonanz war schwach. „Whereas the respective pioneering works of Hugo 
Grotius (1625) and Adam Smith (1776) are numbered by the editions published – 
those of the former easily exceeding a hundred – the student of the Nouveau Cynée 
has to be satisfied with listing the copies surviving which, in the present count, do 
not make up a dozen.” (Peter van den Dungen, The Hidden History of a Peace 

‘Classic’ : Emeric Crucé’s ‘Le Noveau Cynée’. – London 1980). 
 
 

Texte 
 

Le Nouveau Cynée ou Discours d’Estat : représentant les occasions et moyens 
d’establir une paix générale, et la liberté du commerce par tout le monde ; aux 
monarques et princes souveraines de ce temps (1623) 
Neudruck : Rennes 2004 
Der französische Text mit einer englischen Übersetzung: 
The New Cyneas of Emeric Crucé / translated and edited by Thomas Willing 
Balch. – Philadelphia : Allen, Lane and Scott, 1909 
Eine neue englische Übersetzung: 
The New Cineas by Eméric Crucé / translated with an introduction by C. 
Frederic Farrell, Jr. And Edith R. Farrell. – New York 1972 (The Garland 
Library of War and Peace) 
Eine deutsche Teilübersetzung in: 
Raumer, Kurt von: Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspläne seit der 
Renaissance. – Freiburg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 293-320 
Crucé beginnt mit rhetorisch-humanistischen Argumenten gegen den Krieg, der 
keinen Ruhm bringen kann, geht aber rasch über zu Nützlichkeitserwägungen: die 
Kriege verschwenden Millionen ohne Gewinn. Beides gehört eng zusammen: Das 
Militär ist das Haupthindernis der Friedenspolitik und die Polemik gegen den Ruhm 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 303 

muß für Crucé zentral sein. Früher mögen Kriege nötig gewesen sein, jetzt sind aber 
aus diesen Kämpfen Monarchien hervorgegangen, für die Kriege nur noch Verluste 
bringen. Sein Ideal sind Staaten mit gehorsamen Untertanen, der Krieg ruiniert den 
Gehorsam. Crucés Staat ist ein „Polizeistaat“ im frühneuzeitlichen Sinn der guten 
Verwaltung, aber auch im heutigen Sinn der ständigen Überwachung. Das volle 
Programm von der Unterdrückung der Duelle über die Beobachtung der Ver-
schwender und Unterdrückung der Wirtshäuser und Bordelle muß endlich durchge-
setzt werden. Auch gegen den Adel: Die Ämter sollen den Würdigsten gegeben 
werden, die Bildung gefördert werden. Eine große Rolle spielt Wirtschaftsförderung, 
um zu verhindern, daß Krieg ein Beruf wird – selbst den Seeräubern will Crucé 
zunächst einen kommerziellen Beruf anbieten. Daneben sieht Crucé aber die Not-
wendigkeit die Ambition der Großen, die Aufstände erregen wollen, zu beherrschen. 
(Von Demokratie verspricht er sich nur Faktionen, Demagogie, und Korruption.) 
Einige dieser Vorschläge haben internationale Bezüge, vor allem der im Titel aus-
drücklich erwähnte Freihandel (dessen Behandlung aber zu einem Traktat über 
Münzfragen verkommt). Der eigentliche Friedensplan – ein ständiger Gesandten-
kongreß zur Schlichtung von Streitigkeiten zwischen Staaten, an dem auch Tataren, 
Äthiopien und China teilnehmen sollen – nimmt nur etwa ein Sechstel des Textes 
ein, das auch zu einem großen Teil für die Bestimmung der Wichtigkeit der einzel-
nen Staaten und für Verfahrensfragen verwendet wird. 
(Kineas übrigens war ein exemplarischer antiker Fürstenberater, der seinen Fürsten 
fragte, was er tun wolle, wenn er all seine Eroberungspläne erfolgreich verwirklicht 
haben wird: Die Ruhe genießen! Worauf Kineas ihm rät, die Ruhe gleich zu ge-
nießen.) 

 
 

Literatur 
 

Raumer, Kurt von 
Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspläne seit der Renaissance. – Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 61-88 Sully und Crucé : Utopie 
und Wirklichkeit, Machträson und Sendungsglaube 
Raumer erklärt die Pläne von Sully und Crucé aus der französischen Friedenssehn-
sucht nach Jahrzehnten des religiösen Bürgerkrieges. Sully wie Crucé stehen für 
eine Tradition des Absolutismus als Friedensstrategie, eine Tradition die seit dem 
19. Jahrhundert nicht fortgesetzt wurde. 
Sully ist ein Militär und ein Merkantilist, jedenfalls kein Pazifist. Ohne einen großen 
Krieg hätte sich der Große Plan nicht durchsetzen lassen. Und wohl auch nicht mit 
einem großen Krieg: Diese „Hybris des menschlichen Eingreifens in die Geschich-
te“, die das Gewordene nicht achtet und nicht den Willen der Völker und Menschen 
befragt, habe es so naiv vor der Französischen Revolution sonst nicht gegeben. 
Crucé ist weitgehend ein Moralprediger wie Erasmus, wenn auch viele Themen des 
Internationalismus des 19. und 20. Jahrhunderts bei ihm erstmals begegnen. Zentral 
ist, nicht viel anders als bei Sully, sein Glauben an den französischen Staat. Mit 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 304

besonderem Haß verfolgt er innere Unruhen, entwickelt aber auch deshalb wohl-
fahrtsstaatliche Forderungen (die Raumer, ohne die Parallelen zum deutschen Poli-
cey-Staat der frühen Neuzeit zu beachten, als „autoritären Staat“ klassifiziert). 

 
Steinsdorfer, Helmut 
Emeric Crucé: Le nouveau Cynée : die Begründung der modernen Friedens-
bewegung, in: Die Friedens-Warte 54 (1957) 35-56. 146-161 
Crucé hat eine systematische Typologie der Kriegsursachen: Ehre, Gewinn, Streit 
zwischen Fürsten, Bedürfnis nach militärischer Übung, Religionsdifferenzen. Be-
sonders betont wird der kriegerische Geist, den Crucé auf andere Betätigungsfelder 
umlenken möchte, nur der Krieg gegen wilde Völker soll bleiben. Besonders heftig 
polemisiert er gegen städtische Nichtstuer, die leicht Unruhe stiften und deshalb zur 
Arbeit gezwungen werden sollen. Als Ökonom kommt Crucé klar aus der Freihan-
delsopposition gegen den beginnenden Merkantilismus. Steinsdorfer referiert die 
zahlreichen Vorschläge über Bestrafung und Belohnung, Armenfürsorge, Freizeit-
gestaltung und ein Zensorensamt. Für den Plan der universalen Internationalen Or-
ganisation zitiert er Parallelen bei anderen Autoren. Deutlich ist Crucés Mißtrauen 
gegen Verrechtlichung; seine Staatengemeinschaft ist eine rein politische Union. 
Raumer hatte Crucé als Modeheiligen des dogmatischen Pazifismus qualifiziert, der 
selber aber kein Pazifist gewesen sei. Steinsdorfer verteidigt den Friedensplan als 
Begründung des neuen Pazifismus: Crucé hat erstmals als Kern des Pazifismus iden-
tifiziert: Kriege lohnen sich nicht. 

  
Lazzarino Del Grosso, Anna Maria 
Utopia e storia nel „Nouveau Cynée“ di Emeric Cruce, in: Pensiero politico 9 
(1976) 276-332 
Für seinen Friedensplan denkt Crucé an Internationale Organisation und Wirt-
schaftsförderung, nicht aber an eine neue Gesellschaft, die einen Umbau des Staates 
möglich macht. Der Krieg mit seiner Förderung der feudalen und militärischen 
Klassen ist für Crucé vor allem Störung der guten Regierung, die im Gefolge Bodins 
vor allem als strenge Aufsicht über Jugend und Erwachsene gesehen wird.  
Politisch ist Crucé eher zurückgewandt zur Politik der Jahre 1600 bis 1610 als zur 
Zukunft hingewandt, die vom Krieg bestimmt sein wird. Auch die innenpolitischen 
Ideen eines Policey-Staates gehören in die Zeit des Ministeriums Sully mit seinen 
Luxusgesetzen, Armenregulierungen, Verbot von Duellen. 
Zwischen dem Nouveau Cynée und den Schriften, die Siege Heinrichs IV oder 
Ludwigs XIII feiern, gibt es Übereinstimmungen: Auch in diesen Schriften gibt es 
Friedensvisionen, die gleichen Ziele der gesellschaftlichen Ruhe und Ordnung, der 
nationalen Größe, der ruhigen Entwicklung der Künste. Frieden und Gerechtigkeit 
sind bei Crucé Fürstenlob. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 305 

Hartmann, Anja Victorine 
Rêveurs de paix? : Friedenspläne bei Crucé, Richelieu und Sully. – Hamburg : 
Krämer, 1995. – 127 S. (Beiträge zur deutschen und europäischen Geschichte ; 
12) 
Aus der Vorrede des Nouveau Cynée geht hervor, daß Crucé sich nicht als Utopist 
sah. Der römische Kaiser Augustus und König Franz I von Frankreich hatten Europa 
den Frieden gebracht, gemeinsam können die Fürsten das durchaus wiederholen. Zur 
Überprüfung dieses Anspruchs vergleicht Hartmann Crucés Plan mit Richelieus 
Instruktionen für Friedensverhandlungen und Sullys Oeconomies Royales. 
Crucé hat eine systematische Abhandlung der Kriegsgründe: Ehre (unsicher, ob man 
die erlangt), Gewinn (unwahrscheinlich, daß man den erlangt), Gerechtigkeit (die 
überläßt man besser Gott), Kampf gegen innere Folgen eines zu langen Frieden 
(besser wäre es die Soldaten zur Jagd zu schicken und den Bürgern ökonomische 
Beschäftigung zu verschaffen; die ausgiebigen Diskussionen über Ökonomie kom-
men nur über dieses Problem in das Buch), Religion (da wird Toleranz empfohlen). 
Die wichtigste Friedensvoraussetzung ist, daß jeder Souverän nur auf sein Territori-
um beschränkt ist und alle Streitfragen durch ein Parlament der Staaten behandelt 
werden. Crucé hat keine Zweifel, daß die Verwirklichung dieses Programms mög-
lich ist. Wenn sich die guten Fürsten zusammenschließen, werden sich die wankel-
mütigen bald anschließen und gemeinsam können sie die schlechten bezwingen. 
Auch das internationale System denkt Crucé völlig abstrakt, ohne irgendeinen Be-
zug auf gegenwärtige Machtverteilung in Europa oder Grenzen der Europäischen 
Staatenwelt. 
Richelieu ist durchaus ein ernsthafter Anhänger kollektiver Sicherheit, zunächst für 
Italien, später für Deutschland; als Mittel sieht er nur Verträge mit Sicherheitsver-
sprechen vor, keine dauerhaften Institutionen; er kennt verschiedene Stufen des 
Gewalteinsatzes. Sully will eine Neugliederung der europäischen Territorien, um 
den Einfluß der Habsburger zu schwächen. Das Mittel ist eine Militärallianz der 
habsburgerfeindlichen Staten, die aber zuletzt die bezwungenen Habsburger einbe-
ziehen kann. Dieser Bund soll nach seinem militärischen Erfolg in eine ständige 
Organisation der europäischen Sicherheit überführt werden. 

6.6.2 Sully 

Maximilien de Béthune, duc de Sully, 1559-1641. Protestant, Minister Heinrichs IV 
von Frankreich. Nach dessen Ermordung 1610 zum Rückzug auf seine Güter ge-
zwungen, wo er seine Memoiren schrieb als eine Apologie für die gute Regierung 
unter Heinrich IV. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Bernard Barbiche/Ségolène de Dainville-Barbiche: Sully, l’homme et ses fidèles. – 
Paris 1997. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

