Der Aufsatz von 2001 diskutiert die Einschitzung des Deutschen Reiches bei Saint-
Pierre (und Rousseau) als Beitrag fiir die Auflockerung des Souverdnitétsbegriffs in
einem Zeitalter der Européischen Integration.

6.7 Naturrecht
6.7.1 Grotius

Huigh de Groot, latinisiert Hugo Grotius, 1583-1645, geboren in Delft in einer der fiih-
renden Biirgerfamilien Hollands. Gelehrtes Wunderkind, einer der groflen lateini-
schen Dichter seiner Zeit, Laientheologe und Bibelphilologe, Anwalt. Enger Mitar-
beit Oldenbarnevelts, des leitenden Politikers Hollands und der Vereinigten Nieder-
lande, und deutlich auf dem Wege, der kommende Leiter der holldndischen und
niederlédndischen Politik zu werden. Stattdessen mit dem Sieg der Statthalterpartei
1618 lebenslinglich eingekerkert, aber 1621 entflohen. Schwedischer Botschafter in
Paris (ein eher disfunktionaler Diplomat).

Vergleiche zur Biographie:

W. S. M. Knight, The life and works of Hugo Grotius. — London 1925

H. J. M. Nellen, Hugo de Groot 1583-1645 : de loopbaan van een geleerd staatsman.
— Weesp 1985.

Einen guten Uberblick iiber die diversen Interessen Grotius gibt das Grotius-Kapitel
in Richard Tuck, Philosophy and Government 1572-1651. — Cambridge 1993.

Seine naturrechtliche Methode war fiir die politische Theorie des Konstitutionalis-
mus und Liberalismus nicht weniger wichtig als fiir das Volkerrecht. Vergleiche zur
politischen Theorie:

Franco Todesco, Le radici teologiche del giusnaturalismo laico, 1. — Il problema
della secolarizzazione nel pensiero giuridico di Ugo Grozio. — Milano 1983

Knut Haakonssen, Hugo Grotius and the History of Political Thought in: Political
Theory 13 (1985) 239-265

Michael P. Zuckert, Natural Rights and the New Republicanism. — Princeton, NJ
1994

Staat bei Hugo Grotius / hrsg. von Norbert Konegen und Peter Nitschke. — Baden-
Baden 2005.

Es gibt bei Grotius kein abgeschlossenes System des Naturrechtes und keine Theorie
des Friedens. Und er hat so gut wie keine Hinweise auf eine Organisation des Frie-
dens (allenfalls den Hinweis auf Schiedsgerichtbarkeit und da hat deren Gegner Van
Vollenhoven genau gezéhlt: 6 Zeilen in einem Buch von 800 Seiten). Frieden ist bei
Grotius immer der konkrete FriedensschluB3. De jure belli ac pacis beginnt mit einer
Polemik gegen die Vermengung von Recht und Nutzen. Aber sofort fillt auf, wie

316

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

viel das Recht zu 148t (eine sehr kritische Beurteilung, beigesteuert zu einer Jubel-
schrift fiir Grotius, bietet B. V. A. Roling, Jus ad bellum and the Grotian Heritage,
in: International Law and the Grotian Heritage. — The Hague 1985; Roling erlédutert,
daB er sich als Richter im Tokyoer Kriegsverbrecherprozel zum Erstaunen des Vor-
sitzenden Richters auBlerstande sah, Japan im Namen von Grotius zu verurteilen).
Die Begrenzung des Krieges kommt eher durch die Klugheit der Regenten. Und
durch die Moral und die Religion der Regenten. Grotius war einer der wenigen prak-
tizierenden Juristen unter den Klassikern des Naturrechts, aber er war viel mehr als
ein Jurist. Er war der fithrende Theoretiker der anticalvinistischen Partei in Holland
und schrieb theologische Werke zum Nutzen des Ausgleichs der Konfessionen.
Mehr noch als Klassiker der Friedenstheorie ist er Klassiker der Irenik. Das grotiani-
sche Naturrecht soll auch unter der Bedingung gelten, daf} es keinen Gott gibt. Aber
allein vom Naturrecht erwartet Grotius nicht den Frieden. Nur ein Autor, der Jurist
und Theologe war, konnte ein Volkerrecht begriinden, das fiir eine Entwicklung zu
Frieden und Menschenrechten offen ist (vgl. Lauterpacht 1946, unten S. 325 refe-
riert). Eine Theorie des Friedens hat Grotius nicht als Jurist sondern als Theologe.
Seine dogmatischen theologischen Gegner warfen ihm vor, nur Moral zu kennen
und den positiven Glauben herabzuspielen. Tatsdchlich betont Grotius, nicht anders
als Erasmus, die universale christliche Kirche, die alle Glaubigen vereint. Die Ge-
meinschaft des Glauben zeigt sich in Liebe und Frieden.

Vergleiche zur Theologie:

Dieter Wolf, Die Irenik des Hugo Grotius. — Marburg 1969.

Fiir iiber 100 Jahre war Grotius unbestritten der angesehenste Autor des Kriegsrech-
tes und des Volkerrechtes, bis ihn Vattel abloste. Aber im Zeitalter des Volker-
rechtspositivismus, in dem die friihmodernen Autoren ihre Stellung als Quelle des
giiltigen Volkerrechts verloren, erlebte Grotius einen neuen Ruhm. Zwar wurde
gestritten, ob er nur erntete, was die Spanier gesit hatten, weil er zuféllig zur richti-
gen Zeit ein systematischeres Handbuch geschrieben habe. Oder ob er umgekehrt
nichts war als der Autor einer etwas umstidndlichen Abhandlung des Kriegsrechts,
dem die systematische Begriindung einer Volkerrechtslehre erst noch folgte. Aber
das konnte seine Apotheose nicht verhindern. Grotius hatte wenig beizutragen zur
Institutionalisierung des Volkerrechts als Verkehr zwischen Staaten, aber gerade
deshalb konnte er zur Komplementarfigur des Positivismus werden. Nach dem Ende
des Naturrechts sind Grotianer stets auf der Suche nach neuen Quellen des Rechtes
der Weltgemeinschaft, um nicht auf den bloen Konsens der Staaten angewiesen zu
sein.

Die Lehre von den Internationalen Beziehungen hat nicht beim historischen Grotius
angesetzt, sondern bei diesem Grotianismus. Martin Wight hat Grotius zum Namen-
geber einer seiner drei Traditionen gemacht, der rationalistischen Tradition einer
internationalen Ordnung, einem Mittelweg zwischen dem anarchischen Realismus
und dem kosmopolitischen Revolutionismus (International Theory : the Three Tra-
ditions. — Leicester 1991). Der Englischen Schule war dieser Grotianismus immer

317

22,01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lieb, wie ihr jeder Mittelweg lieb war. Aber selbst in der Englischen Schule ist bei
nidherer Priifung wenig direkter Bezug auf Grotius iibrig geblieben. Am Ende bleibt
die Frage, ob nach dem Naturrecht noch Quellen fiir die grotianische Ordnung er-
kennbar sind.

Texte

De jure belli ac pacis libri tres (1625, 2. Aufl. 1631)

Die mafigebliche Ausgabe des lateinischen Textes ist die Edition von B. J. A. de
Kanter-van Hettinga Tromp. — Leiden : Brill, 1939 (Neudruck Aalen 1993)

Die deutsche Ubersetzung von Walter Schiitzel (1950) in seiner Reihe Die Klassiker
des Vélkerrechts in modernen deutschen Ubersetzungen hat Unklarheiten in Edition
und Ubersetzung, weshalb englische Ubersetzungen verglichen werden sollten.
Standard ist die Ubersetzung von Frank W. Kelsey (1925) in der Reihe Classics of
International Law des Carnegie Endowment for International Peace (der lateinische
Text folgt der posthumen Ausgabe von 1646 mit Notizen Grotius fiir eine kiinftige
Auflage). Die neue Ausgabe des Liberty Fund (2005) in der Reihe The Natural Law
and Enlightenment Classics Series druckt die erste englische Ubersetzung von 1738
ab, hat aber eine Einleitung von Richard Tuck und ein ausfiihrliches Verzeichnis
von Literatur seit dem 18. Jahrhundert.

Das 1. Buch behandelt die Quellen des Rechts (Naturrecht und géttliches Recht und
menschliches gewillkiirtes Recht) und die verschiedenen Arten offentlicher und
privater Kriege. Das 2. Buch ist eine Lehre von den gerechten Kriegsgriinden. Das
3. Buch ist eine Abhandlung iiber das Recht im Krieg und iiber den Friedensschluf3
(das ,,ac pacis“ des Titels meint nicht ein Friedensvolkerrecht, sondern das Recht
des Friedensschlusses).

Literatur

Schiffer, Walter

The Legal Community of Mankind : a Critical Analysis of the Modern Concept
of World Organization. — New York : Columbia Univ. Pr., 1954. — S. 30-48
Grotius’ Theory of the Legal Community of Mankind without a Central Organ
Wiéhrend Vitoria innerhalb der Christenheit mit der Rolle des Papstes noch Vorstel-
lungen einer internationalen Organisation behélt, bindet bei Grotius allein das Recht.
Kriege konnen durchaus in Ubereinstimmung mit dem Naturrecht sein, wenn sie in
Art einer Rechtsdurchsetzung gedacht werden. Grotius betont dabei stark, daf3 dieses
Strafrecht gegeniiber der gesamten Menschheit gilt. Diese Hilfe iiber Grenzen hin-
weg ist nicht nur erlaubt, sondern ehrenvoll. Das Prinzip der Neutralitit (das Grotius
in anderem Zusammenhang empfiehlt) ist damit nicht vereinbar. Jeder Herrscher
muf selber entscheiden, wann er intervenieren darf. Vorausgesetzt ist eine Fiktion,
daB alle Herrscher sich einig wiren, wann eine Intervention gerechtfertigt ist und

318

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welche Strafe der Schurkenstaat erhalten soll. Die anderen Staaten akzeptieren des-
halb die Verdnderungen, die der Sieg der gerechten Seite bringt.

Daneben gibt es den Krieg nach den Regeln des gewillkiirten Vdolkerrechts, be-
stimmt von Rechtsregeln, ohne Riicksicht auf die Gerechtigkeit der Sache. Im Vo6l-
kerrecht geht es um Staaten, nicht um Verpflichtungen gegeniiber der Menschheit.
Das Voélkerrecht erlaubt nicht alles, was die Staaten anstellen wollen, ist aber den
realen Verhiltnissen stirker angendhert und verdnderbar. Die Abwesenheit einer
internationalen Organisation macht Naturrecht und Vélkerrecht ziemlich gleich, d.h.
gleich unsicher. Deshalb spielt in den internationalen Beziehungen Religion doch
die groBte Rolle. Fiir den Krieg, der formal rechtsformig erklart aber nicht gerecht
ist, mul} sich der Herrscher vor Gott verantworten. Grotius selber hilt seine Natur-
rechtstheorie nicht fiir ein Weltordnungsmodell, er braucht den Appell an Moral und
Klugheit.

Wehberg, Hans

Die Unterscheidung zwischen Natur- und Vélkerrecht in der Lehre von Hugo
Grotius, in: Mensch und Staat in Recht und Geschichte : Festschrift fiir Her-
bert Kraus. — Kitzingen : Holzner, 1954. — S. 227-232

Bei Grotius ist Naturrecht echtes Recht, sobald es aber positives (gewillkiirtes) Vol-
kerrecht gibt, wird Naturrecht zur Moral. Das gilt auch fiir die Frage, ob Krieg zu-
lassig ist: Nach dem Naturrecht ist nur ein Krieg aus gerechter Ursache moglich,
ndmlich zur Wiedergutmachung einer Rechtsverletzung. Nach der Staatenpraxis
kommt es aber nicht auf die Gerechtigkeit an, sondern auf die richtigen Formen (d.h.
der Krieg muB3 von einem souverénen Fiirsten erklirt sein). Das gewillkiirte Volker-
recht ist nicht immer das brutalere Kriegsrecht; nach Naturrecht sind viele Praktiken
erlaubt, die das europdische Volkerrecht zivilisiert hat. Diese Zweiteilung ist bei
Wolff, Vattel, Martens noch bewabhrt.

Remec, Peter Pavel

The Position of the Individual in International Law According to Grotius and
Vattel. — The Hague : Nijhoff, 1960. — S. 59-126. 206-225

Grotius erkennt klar, dal es neben dem Naturrecht einen Volkerbrauch gibt, der
durchaus den Grundprinzipien des Naturrechts widersprechen und dieses zerstoren
kann. Der Hauptzweck seines Buches ist, dieses gewillkiirte Volkerrecht in einen
systematischen Zusammenhang zu bringen mit dem Naturrecht und dem Volker-
brauch, der das Naturrecht unterstiitzt. Wenn das nicht mdglich ist, dann ist es ver-
geblich von Gerechtigkeit zu sprechen. Grotius geht im Krieg von objektiver Ge-
rechtigkeit aus. Es kann nicht sein, dal} beide Seiten Recht haben, wohl aber, daf}
beide Seiten Unrecht haben. Die Sache selber festzustellen ist schwierig, aber er hélt
an dieser Aufgabe fest. Die Herrscher bleiben in ihrem Gewissen auch daran gebun-
den. Parallel gibt es aber die Logik des formal richtigen Krieges. Auch wenn der
Krieg ungerecht ist, darf der Aggressor nicht fiir seine Kriegshandlungen zur Re-
chenschaft gezogen werden (etwa fiir die UnverhéltnisméaBigkeit in der Kriegsfiih-
rung). In diesem Dilemma sucht Grotius nach dem kleineren Ubel: Dritte Staaten

319

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sollen beide Seiten als gleich gerecht ansehen und neutral bleiben (die Alternativen
wiren Interventionen, nachdem die Gerechtigkeit festgestellt wurde, das wiirde aber
zu stdndigen universalen Kriegen fiihren).

Die Vorstellung eines Fortschritts im Volkerrecht behandelt Grotius nie explizit,
setzt sie aber voraus: durch MaBigung wiirde ein anderes Volkerrecht entstehen.
Grotius spielt das Widerstandsrecht stark herunter, um die Ruhe, wegen der der
Staat gegriindet wurde, zu bewahren. Dieses Prinzip der non-resistance ist kein Na-
turrecht, sondern Volkerbrauch. In Féllen extremer Bedriickung erlaubt Grotius
deshalb auch Widerstand. Vor allem aber erlaubt er auswértigen Souverdnen, im
Namen der Menschengemeinschaft zu intervenieren; dem auswirtigen Souverdn
wird der Status einen unparteiisch Urteilenden zugesprochen. Da bei Grotius Inter-
nationale Organisationen fehlen, denkt er auch nicht an multilaterale Intervention.

Haggenmacher, Peter

Grotius et la doctrine de la guerre juste. — Paris : PUF, 1983. — 682 S.

Drei Biicher in einem: Eine genaue Abhandlung liber De iure praeda commentarius,
Grotius’ unveroffentlichtes frithes Werk von 1605; eine materialreiche Ubersicht
tiber die Geschichte der Lehre vom Gerechten Krieg vor allem im Spéten Mittelalter
und im 16. Jahrhundert; eine Einschétzung, wieweit das theoretische Hauptwerk von
1625 iiber die Gelegegenheitschrift von 1605 hinausgekommen ist.

Fiir seine Auftraggeber mufl Grotius 1605 zeigen, daB3 die Beute in einem gerechten
Krieg rechtméBig ist. Er will den Duell-Krieg, in dem beide Seiten gleich Recht
haben, unbedingt vermeiden und mufl deshalb den Krieg als Exekution eines Urteils
darstellen. Dariiber hinaus hat er kein systematisches Interesse an einer Theorie des
Gerechten Krieges. 1625 kiindigt Grotius im Vorwort dagegen ein Buch reiner und
umfassender Theorie an. Zwar sind seine Themen dieselben geblieben wie 1605,
aber er hat eine vollig neue Definition des Krieges als eines status belli, der absolut
vom Frieden unterschieden ist. Sein Konzept des Krieges ist abstrakt, eher philoso-
phisch als juristisch, wenn er wieder einen allgemeinen Begriff duBerer Kampfe hat,
nachdem Gentili und Ayala den Privatkrieg bereits einmal pragmatisch aus der
Kriegsrechtlehre heraus geworfen hatten. Wéhrend Gentili die Kriegserklarung nur
als einen Akt der Publizitdt nimmt, ist sie fiir Grotius entscheidend: Sie trennt den
Krieg der Privatleute (der nur gegen schuldige Privatleute gefiihrt werden kann)
vom Krieg der Souveridne. Der Krieg rutscht damit sehr nah an den Duellkrieg und
Grotius macht den Unterschied nicht zum Thema (aber man kann den Unterschied
aus seiner Argumentation herauslesen). Beim Recht im Krieg macht er aber keine
Unterschiede zwischen Schuld und Unschuld, alle Beteiligten an einem guerre
publique solennelle werden wie Gleiche behandelt; das ist die Bedingung der Mog-
lichkeit eines Kriegsrechtes. Sein Recht im Krieg ist vollig traditionell, die Entwick-
lung, die zum Schutz der Nonkombattanten fiihrt, beginnt erst spater.

Grotius einen Volkerrechtler zu nennen ist anachronistisch, er hat allenfalls ,,une
vague intuition“. Er ist ein klarer Theoretiker des Gerechten Krieges und hat wie die
alten Theoretiker des Gerechten Krieges nationale Regierungen, die stellvertretend

320

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir die Gesamtheit der Staaten, die keine Exekutive hat, titig werden, aber immer
nach eigenem Gutdiinken.

Behnen, Michael

Der gerechte und der notwendige Krieg : ,necessitas’ und ,utilitas reipublicae’
in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Staatsverfassung und
Heeresverfassung in der europiischen Geschichte der frithen Neuzeit / hrsg.
von Johannes Kunisch. — Berlin : Duncker und Humblot, 1986. — S. 43-106,
Grotius S. 95-99

Waihrend die politischen Autoren des 16. Jahrhunderts die notwendigen Kriegsgriin-
de ausweiten, versucht Grotius eine Wende der Theorie: statt conservatio reipublicae
eine Bindung ans Recht. Grotius erkannte, daB8 die Souverinititsrechte nach auflen
durch Achtung der Rechte anderer Staaten begrenzt werden miissen, wenn der end-
lose Kriege verhindert werden soll. Die gegenseitige Achtung der Staaten und die
Zuriickweisung jeder Volksmitsprache/Widerstand haben denselben Grund: ,,Jede
Quelle von Biirgerkrieg oder Anarchie soll verschiittet werden.” Im Ganzen ein
optimistisches Modell: Vertrauen auf Vernunft und Gerechtigkeit werden allméahlich
zu einem System fester Regeln der Vermeidung von Kriegen und der Vermeidung
von Brutalitét in den Kriegen fiithren.

A Normative Approach to War : Peace, War, and Justice in Hugo Grotius / ed.
by Onuma Yasuaki. —Oxford : Clarendon Pr., 1993. — 421 S.

Japanisches Original 1987

Grotius De jure belli ac pacis hat einen praktischen Zweck, Kriege (besser allge-
meiner: Gewalt) zu begrenzen. Er verwirft eine Beurteilung aus Nutzen und verlangt
Bindung an Recht. Grotius greift auf die Theorie des Gerechten Krieges zuriick, um
den Krieg zu begrenzen, aber sein Ziel ist nicht eine Theorie des Gerechten Krieges
zu geben. Recht ist aber nur eines der Mittel zur Begrenzung des Krieges, er mufl
auf Religion, Moral, Nutzen, Liebe zuriickgreifen. Das Naturrecht zum Krieg wird
eingeschriankt durch religiése und ethische Normen.

Grotius beginnt mit einem sehr umfassenden Kriegsbegriff (der auch private Kriege
einbezieht), aber nach der Etablierung von Gerichten, ist der Krieg nur noch Staaten
erlaubt, fiir Private gibt es nur noch defensio, wihrend recuperatio rerum und punitio
ausgeschlossen sind. In die Liste der ungerechten Kriegsgriinde nimmt er aber auch
Zweifelsfille auf, die geklart werden miissen (darunter Befreiungskriege und Kolo-
nialkriege, soweit sie nicht um wirklich freie Giiter gefiihrt werden; es geht hier
nicht mehr um die Frage Vitorias, ob amerikanische Reiche erobert werden diirfen,
sondern nur noch um den Krieg zwischen europdischen Machten um Kolonien).

In der Theorie des Vertrages mu3 Grotius den freien Vertrag gegen aristotelische
Positionen retten, die Gerechtigkeit des Vertrages zur Voraussetzung des Vertrages
machen. Auch Grotius bekennt sich nicht klar zu pacta sunt servanda, sondern behélt
eine starke Rolle der Billigkeit.

Der Krieg wird von Grotius als Strafe gerechtfertigt, aber er ist vor allem mit der
drohenden Zunahme von Kriegen beschiftigt und versucht diesen Strafkrieg einzu-

321

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

grenzen. Eine der Konstruktionen ist, die Strafe von einer dritten, vermeintlich un-
parteiisch urteilenden Partei ausfiihren zu lassen. Auf jeden Fall soll der Herrscher
nicht den eigenen Interessen, sondern den Interessen der Menschheit dienen (sein
Held ist Herkules, der die Welt von Tyrannen befteit).

Sobald ein gerechter Krieg begonnen hat, gibt es kein naturrechtliches Prinzip mehr,
das verlangen konnte, ihn zu begrenzen, bevor das gerechte Ziel erreicht ist; erlaubt
ist alles, was fiir den Krieg notig ist. Aber das positive Volkerrecht kann bestimmte
Praktiken untersagen. Vor allem aber geht Grotius von einer juristischen zu einer
moralischen Beurteilung iiber und verlangt temperantia, weil es so schwer ist die
Gerechtigkeit zu bestimmen.

Auch das Recht der Vertrage wird vor allem moralisch, christlich, utilitarisch be-
handelt: Fides zwischen Feinden ist ein Mittel endlose Gewalt zu verhindern.

Vattel hat nicht wirklich Grotius ersetzt; Vattel war fiir die juristische Praxis ver-
wendbar, aber in der Belehrung iiber Naturrecht, Gerechtigkeit, Moral blieb Grotius
wichtig.

Kein Kommentar, aber gut fiir Textndhe und Referat der Kontroversen in denen
Grotius steht.

Vincent, R. J.

Grotius, Human Rights, and Intervention, in: Hugo Grotius and International
Relations / ed. by Hedley Bull ... — Oxford : Clarendon Pr., 1990. — S. 241-256
Grotius kann als Theoretiker der Nichtintervention verstanden werden, auch wenn es
eine klare Formulierung des Nichtinterventionsverbotes erst bei Wolff und Vattel
gibt. Zwar gibt es bei Grotius eine starke Betonung der Rechte der Individuen, aber
eine schwache politische Theorie dieser Rechte: Aus Angst vor Biirgerkrieg gibt es
keine Sicherung gegen Obrigkeiten, die Rechte verletzen. Leben geht vor Freiheit!
Erst wenn eine Tyrannei das Leben in Gefahr bringt, beginnt ein Widerstandsrecht.
Humanitére Intervention durch auswirtige Souverdne kann zwar schon frither be-
ginnen, aber auch das versucht Grotius herabzuspielen. Die Idee, dafl Individuen
eine eigene Position im internationalen Recht haben, ist erst eine Idee des Neo-
Grotianers Lauterpacht.

Forde, Steven

Hugo Grotius’ Approach to the Ethics of War, In: American Political Science
Review 92 (1998) 639-648

Grotius nimmt eine Mittelstellung zwischen rohem Realismus und dem Idealismus
eines groflen Teils der Naturrechtstradition ein. Bei Grotius ist das Naturrecht nur
geeignet, die schlimmsten zerstorerischen Akte zu verbieten, nicht aber um eine
Ordnung zu errichten. Das Volkerrecht kann daran Verbesserungen vornehmen, aber
die ersten dieser Anpassungen, waren Privateigentum und Sklaverei. Da weder Na-
turrecht noch existierendes Volkerrecht unbedingt humaner machen, setzt Grotius
JBP 111,2-9 auf Abweichungen vom Naturrecht um des Friedens willen. Die wich-
tigste dieser Abweichungen ist, dal er den Gerechten Krieg um des formal rechtméi-
Bigen Krieges willen herabspielt. Andererseits spielt er das Naturrecht gegen unzu-

322

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

langliches Volkerrecht aus. Das ist die einzige realistische Aussicht etwas wie rule
of law durchzusetzen. Grotius’ Leistung ist die Flexibilitdt, er kann den jeweils hu-
maneren Standard empfehlen. Die temperamenta von JBP II1,10-25 sind eine Anlei-
tung zum Fortschritt des Volkerrechts.

Pangle, Thomas L.

Modern Idealism : from the Grotian Law of Nations to Kantian International
Organization, in: Pangle, Thomas L. ; Ahrensdorf, Peter J.: Justice among
Nations : on the Moral Basis of Power and Peace. — Lawrence, Kansas : Univ.
Pr. of Kansas, 1999. — S. 162-177

Grotius versucht eine Definition der Gerechtigkeit zwischen Karneades Denunziati-
on des Rechtes als bloBem Nutzen und Aristoteles zu hohen Anforderungen an Ge-
meinschaftsbildung. Er kann damit aber nur zu einer schwachen Gemeinschaftsbil-
dung durch Respekt vor dem Eigentum der anderen kommen. Zwar geht er fiir Indi-
viduen und Staaten von einem natiirlichen Trieb zu Geselligkeit aus, aber seine
Argumente sind sehr stark Nutzen fiir Zukunft und Nachkommen; auch fiir Staaten
gilt das: Kein Staat ist so machtvoll, dafl er nicht irgendwann den Schutz des Vo6l-
kerrechts brauchte.

Internationale Gesellschaft ist immer von Furcht und Kriegsvorbereitungen geprégt.
Wenn Grotius nicht zeigen kann, daf der Krieg von Recht und Gerechtigkeit gepragt
ist, dann kann er nicht zeigen, daf3 es iiberhaupt eine internationale Gesellschaft gibt.
Ahnlich prekir ist das Vélkerrecht, wenn er doch letztlich auf Christentum, Moral
und Klugheit setzen mufl. Nur das positive Volkerrecht mit seinem Prinzip der
Nichteinmischung verhindert letztlich den Strafkrieg des Naturrechts.

Fiir Grotius haben christlicher Fanatismus und politischer Moralismus das alte Vol-
kerrecht der Rémer verdeckt und Europa in grenzenlose Kriege gestiirzt. Der von
ihm empfohlene Voélkerbrauch ist nicht der seiner Gegenwart, sondern das antike
Volkerrecht; ihm geht es nicht darum das Volkerrecht dem Naturrecht anzupassen,
sondern darum das romische Volkerrecht — ,,sound, if brutal” — wieder zugrunde zu
legen (dhnlich auch christliche Prinzipien, d.h. solides, grotianisches Christentum
statt fanatischem).

Tuck, Richard

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order
from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. — S. 78-108

Der jiingere Grotius, der Kapergewinne hollédndischer Seeunternehmer rechtfertigen
mul, geht von einer Analogie zwischen nationaler Gesellschaft und internationaler
Gesellschaft aus. Aber die nationale Gesellschaft sieht ziemlich so aus, wie sich die
spateren nur die internationale Gesellschaft vorstellten, mit einem starken Recht
anzueignen und zu strafen. Menschen sind bei Grotius soziale Wesen in dem Sinne,
daf} sie einen gemeinsamen Standard der Menschlichkeit haben, aber nicht in dem
Sinne, daf sie in einer polis aufgehen wiirden. Der spéte Grotius, der sich an die
holldndische Kriegspartei hilt, ist in der 1. Auflage von De Iure Belli ac Pacis 1625
noch nicht weit von dieser Position entfernt (und das ist die Auflage, die seinen

323

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeitgenossen vertraut ist). Erst in der 2. Auflage 1631 (die der spdteren Grotius-
Rezeption zugrunde liegt) hat er, um sich der calvinistischen Partei genehmer zu
machen, den Wunsch nach Geselligkeit eingefiihrt und sich vom Selbstinteresse
distanziert. Auch in De [ure Belli ac Pacis vertritt Grotius die Lehre, dafl Regierun-
gen auch auBlerhalb ihres Herrschaftsgebietes Verletzer des Naturrechts strafen kon-
nen (die Basis fiir humanitire Intervention). 1625 (aber nicht 1631) rechtfertigt er
Intervention zum Schutz von Siedlern, ein hochaktuelles Thema des Ubergangs der
Kolonialpolitik zu festen Ansiedlungen. Grotius ist nicht der Erbe von Vitoria und
Suérez, sondern der Positionen, die diese am meisten verabscheuten.

6.7.1.1 Grotianische Traditionen

Zur frithen Geschichte der Apotheose Grotius als Vater des Volkerrechts vergleiche
Edward Keene, Images of Grotius, in: Classical Theory in International Relations /
ed. by Beate Jahn. — Cambridge 2006. — S. 233-252 (sieht einen Zusammenhang mit
dem Ubergang zum positiven Volkerrecht; zum Vater des Volkerrechts wird Grotius
im 18. und 19. Jahrhundert indem eine Verbindung zu den Westfalischen Vertragen
von 1648 fabriziert wird). Als Uberblick iiber die Grotius-Rezeption (oder Nicht-
Rezeption) vergleiche: Renée Jeffrey, Hugo Grotius in International Theory. — New
York 2006 (dichter erst fiir den Grotianismus des 20. Jahrhunderts, der wenig mit
den Lehren des historischen Grotius zu tun hatte).

Vollenhoven, Cornelius van

Die drei Stufen des Volkerrechts. — Haag : Nijhoff, 1919. — 107 S. (Holléindi-
sches Original 1918)

Grotius hatte einen klaren Begriff, da3 Krieg nur als Strafe gerechtfertigt ist; Vattel
behandelt den Krieg wie ein Duell. Gegen einen Krieg, in dem jede Handlung genau
berechnet werden muB, ob sie dem Strafzweck dient, steht ein Krieg, in dem jeder
Souveridn darf, was er will. Bei Vattel muf} sich kein Souverén je rechtfertigen. Bei
Grotius kann jeder Souverdn durch andere Souverine gestraft werden. Als direkter
Vater des Volkerrechts der Haager Konferenzen kann Grotius nicht gelten; seine
Empfehlung der Schiedsgerichtsbarkeit ist kurz und isoliert (6 Zeilen in einem Buch
von 800 Seiten). Vattel dagegen preist sie in hdchsten Tonen und das ist verdéchtig:
Schiedsgerichtbarkeit ist ein Versuch bei Staatsverbrechen der Strafe zu entkom-
men. Eine Reform des Voélkerrechts in der Art der Haager Konferenzen kann immer
nur Schein sein, weil jederzeit ein Souveridn die Abmachungen zerreiflen kann. 1914
wurde die Stunde Grotius. Grotius hat eine klare Pflichtenlehre fiir Staaten, das
Problem ist nur, daB3 es keinen Richter gibt. Der Volkerbund kann das korrigieren,
wenn er das Prinzip der internationalen Strafe ibernimmt. (Van Vollenhovens Vor-
bild dafiir ist die beriichtigte kollektive China-Intervention 1900).

Cornelius van Vollenhoven (1874-1933) entwarf fiir die nie zustandgekommene
dritte Haager Konferenz einen Plan eines internationalen Gerichtshofes und einer

324

22,01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

internationalen Truppe. Er war der fiihrende Erforscher des Werkes von Grotius.
Aber es besteht der Verdacht, da3 er zu viele seine eigenen Anliegen bei Grotius
wiederfand. Vergleiche dazu:

Johanna K. Oudendijk: Van Vollenhoven’s ‘The Three Stages in the Evolution of
the Law of Nations’ : a Case of Wishful Thinking, in: Tijdschrift voor Rechtsge-
schidenis 48 (1980) 3-27 (Van Vollenhoven versuche seine eigene Idee des Krieges
als international zu verfolgenden Verbrechen Grotius zu unterstellen)

P. H. Kooijmans, How to Handle the Grotian Heritage : Grotius and Van Vollenho-
ven, in: Netherlands International Law Review 30 (1983) 81-92 (Van Vollenhoven
habe durchaus richtig gesehen, dall Grotius alles tat, um Staaten weiter einer rechtli-
chen Beurteilung zu unterwerfen; er konnte noch wie Grotius ein einheitliches System
der moralischen Beurteilung voraussetzen, wir konnen es nicht mehr; uns bleibt aus
der grotianischen Tradition allein die Uberzeugung, daB es ein gemeinsames Recht
geben kann).

Lauterpacht, Hersch

The Grotian Tradition in International Law, in: British Yearbook of Interna-
tional Law 23 (1946) 1-53

Neudruck in: International Law : Being the Collected Papers of Hersch Lau-
terpacht. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., IT (1975) 307-65

Lauterpacht verteidigt nicht Grotius’ historischen Text, sondern die Ziige, die sich
als die grundlegenden und dauerhaften Ziige des modernen Vdélkerrechts herausge-
stellt haben, vor allem die Unterstellung der internationalen Beziehungen unter das
Recht, das Naturrecht als unabhingige Quelle des Volkerrechts, die gesellige Natur
des Menschen als Basis des Naturrechts, die Analogie der Moral bei Individuen und
Staaten. Grotius akzeptiert den Krieg als eine rechtliche Institution, er tut aber alles,
um ihn durch temperamenta zu begrenzen. Eine Verherrlichung des Krieges gibt es
bei Grotius nicht. Grotius hat viele Ideen des idealistischen Internationalismus zu
ersten Mal geduBert, einige sind inzwischen internationales Recht, andere warten
noch darauf. Haufig wird De jure belli ac pacis dafiir kritisiert, dal es eher ein ethi-
scher als ein juristischer Traktat sei. Das war gerade seine Bedeutung fiir die Volker-
rechtsgeschichte: Nur ein Autor, der genauso Jurist und Theologe war, konnte das
leisten.

Sir Hersch Lauterpacht (1897-1960) war einer der groen Vdolkerrechtler des 20.
Jahrhunderts und die Verkdrperung der ,.grotianischen Tradition” im Vdlkerrecht.
Vgl. zur Auseinandersetzung der britischen Theoretiker Internationaler Beziehungen
mit Lauterpacht: Renée Jeffrey, Hersch Lauterpacht, the Realist Challenge and the
,Grotian Tradition’ in 20th-Century International Relations, in: European Journal of
International Relations 12 (2006) 223-250 (bzw. dies., Hugo Grotius in International
Theory. — New York 2006. — S. 92-111).

325

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bull, Hedley

The Grotian Conception of International Society, in: Diplomatic Investigations
: Essays in the Theory of International Politics / ed. by Herbert Butterfield and
Martin Wight. — London : Allen and Unwin, 1966. — S. 51-73

Neudruck in: Hedley Bull on International Society. — Basingstoke (u.a.) : Mac-
millan, 2000. — S. 95-124

The Importance of Grotius in the Study of International Relations, in: Hugo
Grotius and International Relations / ed. by Hedley Bull ... — Oxford : Claren-
don Pr., 1990. — S. 65-93

Der Kern der grotianischen Tradition ist die Vorstellung, da3 Staaten solidarisch bei
der Durchsetzung des Rechtes zusammenarbeiten. Diese Lehre ist bei Grotius nicht
explizit entfaltet (er sieht die Internationale Gesellschaft noch als magna communi-
tas humani generis, gibt aber doch Staaten die zentrale Rolle). Aber alle seine AufBe-
rungen setzen eine Mittelposition zwischen den pluralistischen Konzeptionen bei
Machiavelli oder Hobbes und den unitarischen Konzeptionen bei papalistischen oder
imperialistischen Autoren voraus. Das System der Westfdlischen Vertrige ist eine
Verkorperung von Grotius’ Ziel: eine Internationale Gesellschaft, nicht einfach ein
internationales System. Im einzelnen hat sich diese Internationale Gesellschaft an-
ders entwickelt, als Grotius annehmen konnte, und im einzelnen hat er uns nichts zu
lehren.

Vergleiche als Kommentare zu Hedley Bull:

A. Claire Cutler, The ,Grotian Tradition’ in International Relations, in: Review of
International Studies 17 (1991) 41-65 (weder Martin Wight noch Hedley Bull kon-
nen ldnger vom Naturrecht reden; Wight mufl die Internationale Gesellschaft in
common standards/common custom suchen; Bull steht starker in der herrschenden
Tradition, die keine solidarische Gemeinschaft erkennen kann; Pluralistischer Groti-
anismus, der die Internationale Gesellschaft ohne naturrechtliches Fundament haben
will, kann nicht mehr angeben, was die Internationale Gesellschaft zusammenhélt)
Benedikt Kingsbury, Grotius, Law and Moral Scepticism : Theory and Practice in
the Thought of Hedley Bull, in: Classical Theories of International Relations / ed. by
Ian Clark and Iver B. Neumann. — Basingstoke (u.a.) : Macmillan, 1996. — S. 42-70
(Hedley Bull hat das internationale Recht immer von Moral getrennt gesehen und
ein solidaristisches Modell internationaler Beziehungen allenfalls fiir die Zukunft
anerkannt; die Identifizierung tatsdchlicher Ordnung im internationalen System muf}
vollig unnormativ sein; Grotius kannte zwei Weisen Ordnung zu identifizieren:
Reflexion iiber die Natur des Menschen und Beachtung der Praxis der Staaten; die
Naturrechtler folgten nur der ersten Methode, Hedley Bull nur der zweiten).

326

22,01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.7.2 Hobbes

Thomas Hobbes, 1588-1679, geboren als Sohn eines Landgeistlichen in Malmesbu-
ry, Wiltshire. Erzieher und Sekretir in einem Adelshaushalt. Humanist und Natur-
philosoph, Ubersetzer von Thukydides und Homer. Im Biirgerkrieg ein Emigrant am
englischen Hof in Frankreich, der aber zuriickkehrte, nachdem die Republik die
faktische Macht behaupten konnte.

Vergleiche zur Biographie:
Miriam M. Reik, The Golden Lands of Thomas Hobbes. — Detroit 1977
Noel Malcolm, Aspects of Hobbes — Oxford 2002 (siehe unten S. 342)

Vergleiche zum politischen Hintergrund von Hobbes’ politischer Philosophie:
Hans-Dieter Metzger, Thomas Hobbes und die Englische Revolution 1640-1660. —
Stuttgart-Bad Cannstatt 1991

Einen guten Uberblick iiber die diversen Interessen Hobbes gibt das Hobbes-Kapitel
in Richard Tuck, Philosophy and Government 1572-1651. — Cambridge 1993.

Zur Einfiihrung (mit ausfiihrlichen Literaturangaben):
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. — Bd. 3/1. — Von Machia-
velli bis zu den groBBen Revolutionen. — Stuttgart 2006. — S. 265-321

Nach der hobbesianischen Anthropologie ist der Mensch im Naturzustand unendli-
ches Begehren. Zum Selbst kann er nicht durch die eigene Vernunft, sondern erst im
Frieden des Staates kommen. Mit seinem konsequenten Materialismus kann Hobbes
der individuellen Vernunft nur eine Aufgabe lassen: Die natiirlichen Gesetze sind
nichts anderes als die Einsicht jedes einzelnen, da er zum Frieden die Macht
braucht. Bei Hobbes geht es nie um einen Dialog zwischen Individuen, jedenfalls
nicht vor der Unterwerfung unter die staatliche Ordnung. Ein Konsens der For-
schung, wie bei Hobbes Triebstruktur und Krieg/Frieden zusammenhéngen, ist nicht
zustande gekommen, die referierten Beitrdge zeigen ein breites Spektrum von Deu-
tungen.

Vergleiche deshalb allgemeinere Beitrdge zu Hobbes als Philosoph und politischer
Theoretiker:

Klaus Michael Kodalle, Thomas Hobbes : Logik der Herrschaft und Vernunft des
Friedens. — Miinchen 1972

Wolfgang Bartuschat, Anthropologie und Politik bei Thomas Hobbes, in: Thomas
Hobbes : Anthropologie und Staatsphilosophie / hrsg. von Otfried Hoffe. — Freiburg,
Schweiz 1981. — S. 19-38

Michael Esfeld, Mechanismus und Subjektivitit in der Philosophie von Thomas
Honnes. — Stuttgart-Bad Cannstatt 1995

Thomas Hobbes : Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines biirgerlichen und
kirchlichen Staates / hrsg. von Wolfgang Kersting. — Berlin 1996 (druckt u.a. einige

327

22.01.2028, 03:45:07.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

