
 316

Der Aufsatz von 2001 diskutiert die Einschätzung des Deutschen Reiches bei Saint-
Pierre (und Rousseau) als Beitrag für die Auflockerung des Souveränitätsbegriffs in 
einem Zeitalter der Europäischen Integration. 

6.7 Naturrecht 

6.7.1 Grotius 

Huigh de Groot, latinisiert Hugo Grotius, 1583-1645, geboren in Delft in einer der füh-
renden Bürgerfamilien Hollands. Gelehrtes Wunderkind, einer der großen lateini-
schen Dichter seiner Zeit, Laientheologe und Bibelphilologe, Anwalt. Enger Mitar-
beit Oldenbarnevelts, des leitenden Politikers Hollands und der Vereinigten Nieder-
lande, und deutlich auf dem Wege, der kommende Leiter der holländischen und 
niederländischen Politik zu werden. Stattdessen mit dem Sieg der Statthalterpartei 
1618 lebenslänglich eingekerkert, aber 1621 entflohen. Schwedischer Botschafter in 
Paris (ein eher disfunktionaler Diplomat). 

 
Vergleiche zur Biographie: 
W. S. M. Knight, The life and works of Hugo Grotius. – London 1925 
H. J. M. Nellen, Hugo de Groot 1583-1645 : de loopbaan van een geleerd staatsman. 
– Weesp 1985. 

 
Einen guten Überblick über die diversen Interessen Grotius gibt das Grotius-Kapitel 
in Richard Tuck, Philosophy and Government 1572-1651. – Cambridge 1993. 

 
Seine naturrechtliche Methode war für die politische Theorie des Konstitutionalis-
mus und Liberalismus nicht weniger wichtig als für das Völkerrecht. Vergleiche zur 
politischen Theorie: 
Franco Todesco, Le radici teologiche del giusnaturalismo laico, 1. – Il problema 
della secolarizzazione nel pensiero giuridico di Ugo Grozio. – Milano 1983 
Knut Haakonssen, Hugo Grotius and the History of Political Thought in: Political 
Theory 13 (1985) 239-265 
Michael P. Zuckert, Natural Rights and the New Republicanism. – Princeton, NJ 
1994 
Staat bei Hugo Grotius / hrsg. von Norbert Konegen und Peter Nitschke. – Baden-
Baden 2005. 

 
Es gibt bei Grotius kein abgeschlossenes System des Naturrechtes und keine Theorie 
des Friedens. Und er hat so gut wie keine Hinweise auf eine Organisation des Frie-
dens (allenfalls den Hinweis auf Schiedsgerichtbarkeit und da hat deren Gegner Van 
Vollenhoven genau gezählt: 6 Zeilen in einem Buch von 800 Seiten). Frieden ist bei 
Grotius immer der konkrete Friedensschluß. De jure belli ac pacis beginnt mit einer 
Polemik gegen die Vermengung von Recht und Nutzen. Aber sofort fällt auf, wie 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 317 

viel das Recht zu läßt (eine sehr kritische Beurteilung, beigesteuert zu einer Jubel-
schrift für Grotius, bietet B. V. A. Röling, Jus ad bellum and the Grotian Heritage, 
in: International Law and the Grotian Heritage. – The Hague 1985; Röling erläutert, 
daß er sich als Richter im Tokyoer Kriegsverbrecherprozeß zum Erstaunen des Vor-
sitzenden Richters außerstande sah, Japan im Namen von Grotius zu verurteilen). 
Die Begrenzung des Krieges kommt eher durch die Klugheit der Regenten. Und 
durch die Moral und die Religion der Regenten. Grotius war einer der wenigen prak-
tizierenden Juristen unter den Klassikern des Naturrechts, aber er war viel mehr als 
ein Jurist. Er war der führende Theoretiker der anticalvinistischen Partei in Holland 
und schrieb theologische Werke zum Nutzen des Ausgleichs der Konfessionen. 
Mehr noch als Klassiker der Friedenstheorie ist er Klassiker der Irenik. Das grotiani-
sche Naturrecht soll auch unter der Bedingung gelten, daß es keinen Gott gibt. Aber 
allein vom Naturrecht erwartet Grotius nicht den Frieden. Nur ein Autor, der Jurist 
und Theologe war, konnte ein Völkerrecht begründen, das für eine Entwicklung zu 
Frieden und Menschenrechten offen ist (vgl. Lauterpacht 1946, unten S. 325 refe-
riert). Eine Theorie des Friedens hat Grotius nicht als Jurist sondern als Theologe. 
Seine dogmatischen theologischen Gegner warfen ihm vor, nur Moral zu kennen 
und den positiven Glauben herabzuspielen. Tatsächlich betont Grotius, nicht anders 
als Erasmus, die universale christliche Kirche, die alle Gläubigen vereint. Die Ge-
meinschaft des Glauben zeigt sich in Liebe und Frieden. 
Vergleiche zur Theologie: 
Dieter Wolf, Die Irenik des Hugo Grotius. – Marburg 1969. 

 
Für über 100 Jahre war Grotius unbestritten der angesehenste Autor des Kriegsrech-
tes und des Völkerrechtes, bis ihn Vattel ablöste. Aber im Zeitalter des Völker-
rechtspositivismus, in dem die frühmodernen Autoren ihre Stellung als Quelle des 
gültigen Völkerrechts verloren, erlebte Grotius einen neuen Ruhm. Zwar wurde 
gestritten, ob er nur erntete, was die Spanier gesät hatten, weil er zufällig zur richti-
gen Zeit ein systematischeres Handbuch geschrieben habe. Oder ob er umgekehrt 
nichts war als der Autor einer etwas umständlichen Abhandlung des Kriegsrechts, 
dem die systematische Begründung einer Völkerrechtslehre erst noch folgte. Aber 
das konnte seine Apotheose nicht verhindern. Grotius hatte wenig beizutragen zur 
Institutionalisierung des Völkerrechts als Verkehr zwischen Staaten, aber gerade 
deshalb konnte er zur Komplementärfigur des Positivismus werden. Nach dem Ende 
des Naturrechts sind Grotianer stets auf der Suche nach neuen Quellen des Rechtes 
der Weltgemeinschaft, um nicht auf den bloßen Konsens der Staaten angewiesen zu 
sein. 

 
Die Lehre von den Internationalen Beziehungen hat nicht beim historischen Grotius 
angesetzt, sondern bei diesem Grotianismus. Martin Wight hat Grotius zum Namen-
geber einer seiner drei Traditionen gemacht, der rationalistischen Tradition einer 
internationalen Ordnung, einem Mittelweg zwischen dem anarchischen Realismus 
und dem kosmopolitischen Revolutionismus (International Theory : the Three Tra-
ditions. – Leicester 1991). Der Englischen Schule war dieser Grotianismus immer 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 318

lieb, wie ihr jeder Mittelweg lieb war. Aber selbst in der Englischen Schule ist bei 
näherer Prüfung wenig direkter Bezug auf Grotius übrig geblieben. Am Ende bleibt 
die Frage, ob nach dem Naturrecht noch Quellen für die grotianische Ordnung er-
kennbar sind. 

 
 

Texte 

 
De jure belli ac pacis libri tres (1625, 2. Aufl. 1631) 

Die maßgebliche Ausgabe des lateinischen Textes ist die Edition von B. J. A. de 

Kanter-van Hettinga Tromp. – Leiden : Brill, 1939 (Neudruck Aalen 1993) 
Die deutsche Übersetzung von Walter Schätzel (1950) in seiner Reihe Die Klassiker 
des Völkerrechts in modernen deutschen Übersetzungen hat Unklarheiten in Edition 
und Übersetzung, weshalb englische Übersetzungen verglichen werden sollten. 
Standard ist die Übersetzung von Frank W. Kelsey (1925) in der Reihe Classics of 
International Law des Carnegie Endowment for International Peace (der lateinische 
Text folgt der posthumen Ausgabe von 1646 mit Notizen Grotius für eine künftige 
Auflage). Die neue Ausgabe des Liberty Fund (2005) in der Reihe The Natural Law 
and Enlightenment Classics Series druckt die erste englische Übersetzung von 1738 
ab, hat aber eine Einleitung von Richard Tuck und ein ausführliches Verzeichnis 
von Literatur seit dem 18. Jahrhundert. 
Das 1. Buch behandelt die Quellen des Rechts (Naturrecht und göttliches Recht und 
menschliches gewillkürtes Recht) und die verschiedenen Arten öffentlicher und 
privater Kriege. Das 2. Buch ist eine Lehre von den gerechten Kriegsgründen. Das 
3. Buch ist eine Abhandlung über das Recht im Krieg und über den Friedensschluß 
(das „ac pacis“ des Titels meint nicht ein Friedensvölkerrecht, sondern das Recht 
des Friedensschlusses). 

 
 

Literatur 

 
Schiffer, Walter 

The Legal Community of Mankind : a Critical Analysis of the Modern Concept 

of World Organization. – New York : Columbia Univ. Pr., 1954. – S. 30-48 

Grotius’ Theory of the Legal Community of Mankind without a Central Organ 

Während Vitoria innerhalb der Christenheit mit der Rolle des Papstes noch Vorstel-
lungen einer internationalen Organisation behält, bindet bei Grotius allein das Recht. 
Kriege können durchaus in Übereinstimmung mit dem Naturrecht sein, wenn sie in 
Art einer Rechtsdurchsetzung gedacht werden. Grotius betont dabei stark, daß dieses 
Strafrecht gegenüber der gesamten Menschheit gilt. Diese Hilfe über Grenzen hin-
weg ist nicht nur erlaubt, sondern ehrenvoll. Das Prinzip der Neutralität (das Grotius 
in anderem Zusammenhang empfiehlt) ist damit nicht vereinbar. Jeder Herrscher 
muß selber entscheiden, wann er intervenieren darf. Vorausgesetzt ist eine Fiktion, 
daß alle Herrscher sich einig wären, wann eine Intervention gerechtfertigt ist und 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 319 

welche Strafe der Schurkenstaat erhalten soll. Die anderen Staaten akzeptieren des-
halb die Veränderungen, die der Sieg der gerechten Seite bringt. 
Daneben gibt es den Krieg nach den Regeln des gewillkürten Völkerrechts, be-
stimmt von Rechtsregeln, ohne Rücksicht auf die Gerechtigkeit der Sache. Im Völ-
kerrecht geht es um Staaten, nicht um Verpflichtungen gegenüber der Menschheit. 
Das Völkerrecht erlaubt nicht alles, was die Staaten anstellen wollen, ist aber den 
realen Verhältnissen stärker angenähert und veränderbar. Die Abwesenheit einer 
internationalen Organisation macht Naturrecht und Völkerrecht ziemlich gleich, d.h. 
gleich unsicher. Deshalb spielt in den internationalen Beziehungen Religion doch 
die größte Rolle. Für den Krieg, der formal rechtsförmig erklärt aber nicht gerecht 
ist, muß sich der Herrscher vor Gott verantworten. Grotius selber hält seine Natur-
rechtstheorie nicht für ein Weltordnungsmodell, er braucht den Appell an Moral und 
Klugheit. 

 
Wehberg, Hans 

Die Unterscheidung zwischen Natur- und Völkerrecht in der Lehre von Hugo 

Grotius, in: Mensch und Staat in Recht und Geschichte : Festschrift für Her-

bert Kraus. – Kitzingen : Holzner, 1954. – S. 227-232 

Bei Grotius ist Naturrecht echtes Recht, sobald es aber positives (gewillkürtes) Völ-
kerrecht gibt, wird Naturrecht zur Moral. Das gilt auch für die Frage, ob Krieg zu-
lässig ist: Nach dem Naturrecht ist nur ein Krieg aus gerechter Ursache möglich, 
nämlich zur Wiedergutmachung einer Rechtsverletzung. Nach der Staatenpraxis 
kommt es aber nicht auf die Gerechtigkeit an, sondern auf die richtigen Formen (d.h. 
der Krieg muß von einem souveränen Fürsten erklärt sein). Das gewillkürte Völker-
recht ist nicht immer das brutalere Kriegsrecht; nach Naturrecht sind viele Praktiken 
erlaubt, die das europäische Völkerrecht zivilisiert hat. Diese Zweiteilung ist bei 
Wolff, Vattel, Martens noch bewahrt. 

 
Remec, Peter Pavel 

The Position of the Individual in International Law According to Grotius and 

Vattel. – The Hague : Nijhoff, 1960. – S. 59-126. 206-225 

Grotius erkennt klar, daß es neben dem Naturrecht einen Völkerbrauch gibt, der 
durchaus den Grundprinzipien des Naturrechts widersprechen und dieses zerstören 
kann. Der Hauptzweck seines Buches ist, dieses gewillkürte Völkerrecht in einen 
systematischen Zusammenhang zu bringen mit dem Naturrecht und dem Völker-
brauch, der das Naturrecht unterstützt. Wenn das nicht möglich ist, dann ist es ver-
geblich von Gerechtigkeit zu sprechen. Grotius geht im Krieg von objektiver Ge-
rechtigkeit aus. Es kann nicht sein, daß beide Seiten Recht haben, wohl aber, daß 
beide Seiten Unrecht haben. Die Sache selber festzustellen ist schwierig, aber er hält 
an dieser Aufgabe fest. Die Herrscher bleiben in ihrem Gewissen auch daran gebun-
den. Parallel gibt es aber die Logik des formal richtigen Krieges. Auch wenn der 
Krieg ungerecht ist, darf der Aggressor nicht für seine Kriegshandlungen zur Re-
chenschaft gezogen werden (etwa für die Unverhältnismäßigkeit in der Kriegsfüh-
rung). In diesem Dilemma sucht Grotius nach dem kleineren Übel: Dritte Staaten 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 320

sollen beide Seiten als gleich gerecht ansehen und neutral bleiben (die Alternativen 
wären Interventionen, nachdem die Gerechtigkeit festgestellt wurde, das würde aber 
zu ständigen universalen Kriegen führen). 
Die Vorstellung eines Fortschritts im Völkerrecht behandelt Grotius nie explizit, 
setzt sie aber voraus: durch Mäßigung würde ein anderes Völkerrecht entstehen. 
Grotius spielt das Widerstandsrecht stark herunter, um die Ruhe, wegen der der 
Staat gegründet wurde, zu bewahren. Dieses Prinzip der non-resistance ist kein Na-
turrecht, sondern Völkerbrauch. In Fällen extremer Bedrückung erlaubt Grotius 
deshalb auch Widerstand. Vor allem aber erlaubt er auswärtigen Souveränen, im 
Namen der Menschengemeinschaft zu intervenieren; dem auswärtigen Souverän 
wird der Status einen unparteiisch Urteilenden zugesprochen. Da bei Grotius Inter-
nationale Organisationen fehlen, denkt er auch nicht an multilaterale Intervention. 

 
Haggenmacher, Peter 

Grotius et la doctrine de la guerre juste. – Paris : PUF, 1983. – 682 S. 
Drei Bücher in einem: Eine genaue Abhandlung über De iure praeda commentarius, 
Grotius’ unveröffentlichtes frühes Werk von 1605; eine materialreiche Übersicht 
über die Geschichte der Lehre vom Gerechten Krieg vor allem im Späten Mittelalter 
und im 16. Jahrhundert; eine Einschätzung, wieweit das theoretische Hauptwerk von 
1625 über die Gelegegenheitschrift von 1605 hinausgekommen ist. 
Für seine Auftraggeber muß Grotius 1605 zeigen, daß die Beute in einem gerechten 
Krieg rechtmäßig ist. Er will den Duell-Krieg, in dem beide Seiten gleich Recht 
haben, unbedingt vermeiden und muß deshalb den Krieg als Exekution eines Urteils 
darstellen. Darüber hinaus hat er kein systematisches Interesse an einer Theorie des 
Gerechten Krieges. 1625 kündigt Grotius im Vorwort dagegen ein Buch reiner und 
umfassender Theorie an. Zwar sind seine Themen dieselben geblieben wie 1605, 
aber er hat eine völlig neue Definition des Krieges als eines status belli, der absolut 
vom Frieden unterschieden ist. Sein Konzept des Krieges ist abstrakt, eher philoso-
phisch als juristisch, wenn er wieder einen allgemeinen Begriff äußerer Kämpfe hat, 
nachdem Gentili und Ayala den Privatkrieg bereits einmal pragmatisch aus der 
Kriegsrechtlehre heraus geworfen hatten. Während Gentili die Kriegserklärung nur 
als einen Akt der Publizität nimmt, ist sie für Grotius entscheidend: Sie trennt den 
Krieg der Privatleute (der nur gegen schuldige Privatleute geführt werden kann) 
vom Krieg der Souveräne. Der Krieg rutscht damit sehr nah an den Duellkrieg und 
Grotius macht den Unterschied nicht zum Thema (aber man kann den Unterschied 
aus seiner Argumentation herauslesen). Beim Recht im Krieg macht er aber keine 
Unterschiede zwischen Schuld und Unschuld, alle Beteiligten an einem guerre 
publique solennelle werden wie Gleiche behandelt; das ist die Bedingung der Mög-
lichkeit eines Kriegsrechtes. Sein Recht im Krieg ist völlig traditionell, die Entwick-
lung, die zum Schutz der Nonkombattanten führt, beginnt erst später. 
Grotius einen Völkerrechtler zu nennen ist anachronistisch, er hat allenfalls „une 
vague intuition“. Er ist ein klarer Theoretiker des Gerechten Krieges und hat wie die 
alten Theoretiker des Gerechten Krieges nationale Regierungen, die stellvertretend 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 321 

für die Gesamtheit der Staaten, die keine Exekutive hat, tätig werden, aber immer 
nach eigenem Gutdünken. 

 
Behnen, Michael 

Der gerechte und der notwendige Krieg : ‚necessitas’ und ‚utilitas reipublicae’ 

in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Staatsverfassung und 

Heeresverfassung in der europäischen Geschichte der frühen Neuzeit / hrsg. 

von Johannes Kunisch. – Berlin : Duncker und Humblot, 1986. – S. 43-106, 

Grotius S. 95-99 

Während die politischen Autoren des 16. Jahrhunderts die notwendigen Kriegsgrün-
de ausweiten, versucht Grotius eine Wende der Theorie: statt conservatio reipublicae 
eine Bindung ans Recht. Grotius erkannte, daß die Souveränitätsrechte nach außen 
durch Achtung der Rechte anderer Staaten begrenzt werden müssen, wenn der end-
lose Kriege verhindert werden soll. Die gegenseitige Achtung der Staaten und die 
Zurückweisung jeder Volksmitsprache/Widerstand haben denselben Grund: „Jede 
Quelle von Bürgerkrieg oder Anarchie soll verschüttet werden.“ Im Ganzen ein 
optimistisches Modell: Vertrauen auf Vernunft und Gerechtigkeit werden allmählich 
zu einem System fester Regeln der Vermeidung von Kriegen und der Vermeidung 
von Brutalität in den Kriegen führen. 

 
A Normative Approach to War : Peace, War, and Justice in Hugo Grotius / ed. 

by Onuma Yasuaki. –Oxford : Clarendon Pr., 1993. – 421 S. 

Japanisches Original 1987 

Grotius De jure belli ac pacis hat einen praktischen Zweck, Kriege (besser allge-
meiner: Gewalt) zu begrenzen. Er verwirft eine Beurteilung aus Nutzen und verlangt 
Bindung an Recht. Grotius greift auf die Theorie des Gerechten Krieges zurück, um 
den Krieg zu begrenzen, aber sein Ziel ist nicht eine Theorie des Gerechten Krieges 
zu geben. Recht ist aber nur eines der Mittel zur Begrenzung des Krieges, er muß 
auf Religion, Moral, Nutzen, Liebe zurückgreifen. Das Naturrecht zum Krieg wird 
eingeschränkt durch religiöse und ethische Normen. 
Grotius beginnt mit einem sehr umfassenden Kriegsbegriff (der auch private Kriege 
einbezieht), aber nach der Etablierung von Gerichten, ist der Krieg nur noch Staaten 
erlaubt, für Private gibt es nur noch defensio, während recuperatio rerum und punitio 
ausgeschlossen sind. In die Liste der ungerechten Kriegsgründe nimmt er aber auch 
Zweifelsfälle auf, die geklärt werden müssen (darunter Befreiungskriege und Kolo-
nialkriege, soweit sie nicht um wirklich freie Güter geführt werden; es geht hier 
nicht mehr um die Frage Vitorias, ob amerikanische Reiche erobert werden dürfen, 
sondern nur noch um den Krieg zwischen europäischen Mächten um Kolonien). 
In der Theorie des Vertrages muß Grotius den freien Vertrag gegen aristotelische 
Positionen retten, die Gerechtigkeit des Vertrages zur Voraussetzung des Vertrages 
machen. Auch Grotius bekennt sich nicht klar zu pacta sunt servanda, sondern behält 
eine starke Rolle der Billigkeit. 
Der Krieg wird von Grotius als Strafe gerechtfertigt, aber er ist vor allem mit der 
drohenden Zunahme von Kriegen beschäftigt und versucht diesen Strafkrieg einzu-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 322

grenzen. Eine der Konstruktionen ist, die Strafe von einer dritten, vermeintlich un-
parteiisch urteilenden Partei ausführen zu lassen. Auf jeden Fall soll der Herrscher 
nicht den eigenen Interessen, sondern den Interessen der Menschheit dienen (sein 
Held ist Herkules, der die Welt von Tyrannen befreit). 
Sobald ein gerechter Krieg begonnen hat, gibt es kein naturrechtliches Prinzip mehr, 
das verlangen könnte, ihn zu begrenzen, bevor das gerechte Ziel erreicht ist; erlaubt 
ist alles, was für den Krieg nötig ist. Aber das positive Völkerrecht kann bestimmte 
Praktiken untersagen. Vor allem aber geht Grotius von einer juristischen zu einer 
moralischen Beurteilung über und verlangt temperantia, weil es so schwer ist die 
Gerechtigkeit zu bestimmen. 
Auch das Recht der Verträge wird vor allem moralisch, christlich, utilitarisch be-
handelt: Fides zwischen Feinden ist ein Mittel endlose Gewalt zu verhindern. 
Vattel hat nicht wirklich Grotius ersetzt; Vattel war für die juristische Praxis ver-
wendbar, aber in der Belehrung über Naturrecht, Gerechtigkeit, Moral blieb Grotius 
wichtig. 
Kein Kommentar, aber gut für Textnähe und Referat der Kontroversen in denen 
Grotius steht. 

 
Vincent, R. J. 

Grotius, Human Rights, and Intervention, in: Hugo Grotius and International 

Relations / ed. by Hedley Bull ... – Oxford : Clarendon Pr., 1990. – S. 241-256 

Grotius kann als Theoretiker der Nichtintervention verstanden werden, auch wenn es 
eine klare Formulierung des Nichtinterventionsverbotes erst bei Wolff und Vattel 
gibt. Zwar gibt es bei Grotius eine starke Betonung der Rechte der Individuen, aber 
eine schwache politische Theorie dieser Rechte: Aus Angst vor Bürgerkrieg gibt es 
keine Sicherung gegen Obrigkeiten, die Rechte verletzen. Leben geht vor Freiheit! 
Erst wenn eine Tyrannei das Leben in Gefahr bringt, beginnt ein Widerstandsrecht. 
Humanitäre Intervention durch auswärtige Souveräne kann zwar schon früher be-
ginnen, aber auch das versucht Grotius herabzuspielen. Die Idee, daß Individuen 
eine eigene Position im internationalen Recht haben, ist erst eine Idee des Neo-
Grotianers Lauterpacht. 

 
Forde, Steven 

Hugo Grotius’ Approach to the Ethics of War, In: American Political Science 

Review 92 (1998) 639-648 

Grotius nimmt eine Mittelstellung zwischen rohem Realismus und dem Idealismus 
eines großen Teils der Naturrechtstradition ein. Bei Grotius ist das Naturrecht nur 
geeignet, die schlimmsten zerstörerischen Akte zu verbieten, nicht aber um eine 
Ordnung zu errichten. Das Völkerrecht kann daran Verbesserungen vornehmen, aber 
die ersten dieser Anpassungen, waren Privateigentum und Sklaverei. Da weder Na-
turrecht noch existierendes Völkerrecht unbedingt humaner machen, setzt Grotius 
JBP III,2-9 auf Abweichungen vom Naturrecht um des Friedens willen. Die wich-
tigste dieser Abweichungen ist, daß er den Gerechten Krieg um des formal rechtmä-
ßigen Krieges willen herabspielt. Andererseits spielt er das Naturrecht gegen unzu-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 323 

längliches Völkerrecht aus. Das ist die einzige realistische Aussicht etwas wie rule 
of law durchzusetzen. Grotius’ Leistung ist die Flexibilität, er kann den jeweils hu-
maneren Standard empfehlen. Die temperamenta von JBP III,10-25 sind eine Anlei-
tung zum Fortschritt des Völkerrechts. 

 
Pangle, Thomas L. 

Modern Idealism : from the Grotian Law of Nations to Kantian International 

Organization, in: Pangle, Thomas L. ; Ahrensdorf, Peter J.: Justice among 

Nations : on the Moral Basis of Power and Peace. – Lawrence, Kansas : Univ. 

Pr. of Kansas, 1999. – S. 162-177 

Grotius versucht eine Definition der Gerechtigkeit zwischen Karneades Denunziati-
on des Rechtes als bloßem Nutzen und Aristoteles zu hohen Anforderungen an Ge-
meinschaftsbildung. Er kann damit aber nur zu einer schwachen Gemeinschaftsbil-
dung durch Respekt vor dem Eigentum der anderen kommen. Zwar geht er für Indi-
viduen und Staaten von einem natürlichen Trieb zu Geselligkeit aus, aber seine 
Argumente sind sehr stark Nutzen für Zukunft und Nachkommen; auch für Staaten 
gilt das: Kein Staat ist so machtvoll, daß er nicht irgendwann den Schutz des Völ-
kerrechts brauchte. 
Internationale Gesellschaft ist immer von Furcht und Kriegsvorbereitungen geprägt. 
Wenn Grotius nicht zeigen kann, daß der Krieg von Recht und Gerechtigkeit geprägt 
ist, dann kann er nicht zeigen, daß es überhaupt eine internationale Gesellschaft gibt. 
Ähnlich prekär ist das Völkerrecht, wenn er doch letztlich auf Christentum, Moral 
und Klugheit setzen muß. Nur das positive Völkerrecht mit seinem Prinzip der 
Nichteinmischung verhindert letztlich den Strafkrieg des Naturrechts. 
Für Grotius haben christlicher Fanatismus und politischer Moralismus das alte Völ-
kerrecht der Römer verdeckt und Europa in grenzenlose Kriege gestürzt. Der von 
ihm empfohlene Völkerbrauch ist nicht der seiner Gegenwart, sondern das antike 
Völkerrecht; ihm geht es nicht darum das Völkerrecht dem Naturrecht anzupassen, 
sondern darum das römische Völkerrecht – „sound, if brutal“ – wieder zugrunde zu 
legen (ähnlich auch christliche Prinzipien, d.h. solides, grotianisches Christentum 
statt fanatischem). 
 
Tuck, Richard 

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order 

from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – S. 78-108 

Der jüngere Grotius, der Kapergewinne holländischer Seeunternehmer rechtfertigen 
muß, geht von einer Analogie zwischen nationaler Gesellschaft und internationaler 
Gesellschaft aus. Aber die nationale Gesellschaft sieht ziemlich so aus, wie sich die 
späteren nur die internationale Gesellschaft vorstellten, mit einem starken Recht 
anzueignen und zu strafen. Menschen sind bei Grotius soziale Wesen in dem Sinne, 
daß sie einen gemeinsamen Standard der Menschlichkeit haben, aber nicht in dem 
Sinne, daß sie in einer polis aufgehen würden. Der späte Grotius, der sich an die 
holländische Kriegspartei hält, ist in der 1. Auflage von De Iure Belli ac Pacis 1625 
noch nicht weit von dieser Position entfernt (und das ist die Auflage, die seinen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 324

Zeitgenossen vertraut ist). Erst in der 2. Auflage 1631 (die der späteren Grotius-
Rezeption zugrunde liegt) hat er, um sich der calvinistischen Partei genehmer zu 
machen, den Wunsch nach Geselligkeit eingeführt und sich vom Selbstinteresse 
distanziert. Auch in De Iure Belli ac Pacis vertritt Grotius die Lehre, daß Regierun-
gen auch außerhalb ihres Herrschaftsgebietes Verletzer des Naturrechts strafen kön-
nen (die Basis für humanitäre Intervention). 1625 (aber nicht 1631) rechtfertigt er 
Intervention zum Schutz von Siedlern, ein hochaktuelles Thema des Übergangs der 
Kolonialpolitik zu festen Ansiedlungen. Grotius ist nicht der Erbe von Vitoria und 
Suárez, sondern der Positionen, die diese am meisten verabscheuten. 

6.7.1.1 Grotianische Traditionen 

Zur frühen Geschichte der Apotheose Grotius als Vater des Völkerrechts vergleiche 
Edward Keene, Images of Grotius, in: Classical Theory in International Relations / 
ed. by Beate Jahn. – Cambridge 2006. – S. 233-252 (sieht einen Zusammenhang mit 
dem Übergang zum positiven Völkerrecht; zum Vater des Völkerrechts wird Grotius 
im 18. und 19. Jahrhundert indem eine Verbindung zu den Westfälischen Verträgen 
von 1648 fabriziert wird). Als Überblick über die Grotius-Rezeption (oder Nicht-
Rezeption) vergleiche: Renée Jeffrey, Hugo Grotius in International Theory. – New 
York 2006 (dichter erst für den Grotianismus des 20. Jahrhunderts, der wenig mit 
den Lehren des historischen Grotius zu tun hatte). 

 
 

Vollenhoven, Cornelius van 

Die drei Stufen des Völkerrechts. – Haag : Nijhoff, 1919. – 107 S. (Holländi-

sches Original 1918) 

Grotius hatte einen klaren Begriff, daß Krieg nur als Strafe gerechtfertigt ist; Vattel 
behandelt den Krieg wie ein Duell. Gegen einen Krieg, in dem jede Handlung genau 
berechnet werden muß, ob sie dem Strafzweck dient, steht ein Krieg, in dem jeder 
Souverän darf, was er will. Bei Vattel muß sich kein Souverän je rechtfertigen. Bei 
Grotius kann jeder Souverän durch andere Souveräne gestraft werden. Als direkter 
Vater des Völkerrechts der Haager Konferenzen kann Grotius nicht gelten; seine 
Empfehlung der Schiedsgerichtsbarkeit ist kurz und isoliert (6 Zeilen in einem Buch 
von 800 Seiten). Vattel dagegen preist sie in höchsten Tönen und das ist verdächtig: 
Schiedsgerichtbarkeit ist ein Versuch bei Staatsverbrechen der Strafe zu entkom-
men. Eine Reform des Völkerrechts in der Art der Haager Konferenzen kann immer 
nur Schein sein, weil jederzeit ein Souverän die Abmachungen zerreißen kann. 1914 
wurde die Stunde Grotius. Grotius hat eine klare Pflichtenlehre für Staaten, das 
Problem ist nur, daß es keinen Richter gibt. Der Völkerbund kann das korrigieren, 
wenn er das Prinzip der internationalen Strafe übernimmt. (Van Vollenhovens Vor-
bild dafür ist die berüchtigte kollektive China-Intervention 1900). 
Cornelius van Vollenhoven (1874-1933) entwarf für die nie zustandgekommene 
dritte Haager Konferenz einen Plan eines internationalen Gerichtshofes und einer 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 325 

internationalen Truppe. Er war der führende Erforscher des Werkes von Grotius. 
Aber es besteht der Verdacht, daß er zu viele seine eigenen Anliegen bei Grotius 
wiederfand. Vergleiche dazu: 
Johanna K. Oudendijk: Van Vollenhoven’s ‘The Three Stages in the Evolution of 
the Law of Nations’ : a Case of Wishful Thinking, in: Tijdschrift voor Rechtsge-
schidenis 48 (1980) 3-27 (Van Vollenhoven versuche seine eigene Idee des Krieges 
als international zu verfolgenden Verbrechen Grotius zu unterstellen) 
P. H. Kooijmans, How to Handle the Grotian Heritage : Grotius and Van Vollenho-
ven, in: Netherlands International Law Review 30 (1983) 81-92 (Van Vollenhoven 
habe durchaus richtig gesehen, daß Grotius alles tat, um Staaten weiter einer rechtli-
chen Beurteilung zu unterwerfen; er konnte noch wie Grotius ein einheitliches System 
der moralischen Beurteilung voraussetzen, wir können es nicht mehr; uns bleibt aus 
der grotianischen Tradition allein die Überzeugung, daß es ein gemeinsames Recht 
geben kann). 

 
Lauterpacht, Hersch 

The Grotian Tradition in International Law, in: British Yearbook of Interna-

tional Law 23 (1946) 1-53 

Neudruck in: International Law : Being the Collected Papers of Hersch Lau-

terpacht. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., II (1975) 307-65 

Lauterpacht verteidigt nicht Grotius’ historischen Text, sondern die Züge, die sich 
als die grundlegenden und dauerhaften Züge des modernen Völkerrechts herausge-
stellt haben, vor allem die Unterstellung der internationalen Beziehungen unter das 
Recht, das Naturrecht als unabhängige Quelle des Völkerrechts, die gesellige Natur 
des Menschen als Basis des Naturrechts, die Analogie der Moral bei Individuen und 
Staaten. Grotius akzeptiert den Krieg als eine rechtliche Institution, er tut aber alles, 
um ihn durch temperamenta zu begrenzen. Eine Verherrlichung des Krieges gibt es 
bei Grotius nicht. Grotius hat viele Ideen des idealistischen Internationalismus zu 
ersten Mal geäußert, einige sind inzwischen internationales Recht, andere warten 
noch darauf. Häufig wird De jure belli ac pacis dafür kritisiert, daß es eher ein ethi-
scher als ein juristischer Traktat sei. Das war gerade seine Bedeutung für die Völker-
rechtsgeschichte: Nur ein Autor, der genauso Jurist und Theologe war, konnte das 
leisten. 
Sir Hersch Lauterpacht (1897-1960) war einer der großen Völkerrechtler des 20. 
Jahrhunderts und die Verkörperung der „grotianischen Tradition“ im Völkerrecht. 
Vgl. zur Auseinandersetzung der britischen Theoretiker Internationaler Beziehungen 
mit Lauterpacht: Renée Jeffrey, Hersch Lauterpacht, the Realist Challenge and the 
‚Grotian Tradition’ in 20th-Century International Relations, in: European Journal of 
International Relations 12 (2006) 223-250 (bzw. dies., Hugo Grotius in International 
Theory. – New York 2006. – S. 92-111). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 326

Bull, Hedley 

The Grotian Conception of International Society, in: Diplomatic Investigations 

: Essays in the Theory of International Politics / ed. by Herbert Butterfield and 

Martin Wight. – London : Allen and Unwin, 1966. – S. 51-73 

Neudruck in: Hedley Bull on International Society. – Basingstoke (u.a.) : Mac-

millan, 2000. – S. 95-124 

 

The Importance of Grotius in the Study of International Relations, in: Hugo 

Grotius and International Relations / ed. by Hedley Bull ... – Oxford : Claren-

don Pr., 1990. – S. 65-93 

Der Kern der grotianischen Tradition ist die Vorstellung, daß Staaten solidarisch bei 
der Durchsetzung des Rechtes zusammenarbeiten. Diese Lehre ist bei Grotius nicht 
explizit entfaltet (er sieht die Internationale Gesellschaft noch als magna communi-
tas humani generis, gibt aber doch Staaten die zentrale Rolle). Aber alle seine Äuße-
rungen setzen eine Mittelposition zwischen den pluralistischen Konzeptionen bei 
Machiavelli oder Hobbes und den unitarischen Konzeptionen bei papalistischen oder 
imperialistischen Autoren voraus. Das System der Westfälischen Verträge ist eine 
Verkörperung von Grotius’ Ziel: eine Internationale Gesellschaft, nicht einfach ein 
internationales System. Im einzelnen hat sich diese Internationale Gesellschaft an-
ders entwickelt, als Grotius annehmen konnte, und im einzelnen hat er uns nichts zu 
lehren. 
Vergleiche als Kommentare zu Hedley Bull: 
A. Claire Cutler, The ‚Grotian Tradition’ in International Relations, in: Review of 
International Studies 17 (1991) 41-65 (weder Martin Wight noch Hedley Bull kön-
nen länger vom Naturrecht reden; Wight muß die Internationale Gesellschaft in 
common standards/common custom suchen; Bull steht stärker in der herrschenden 
Tradition, die keine solidarische Gemeinschaft erkennen kann; Pluralistischer Groti-
anismus, der die Internationale Gesellschaft ohne naturrechtliches Fundament haben 
will, kann nicht mehr angeben, was die Internationale Gesellschaft zusammenhält) 
Benedikt Kingsbury, Grotius, Law and Moral Scepticism : Theory and Practice in 
the Thought of Hedley Bull, in: Classical Theories of International Relations / ed. by 
Ian Clark and Iver B. Neumann. – Basingstoke (u.a.) : Macmillan, 1996. – S. 42-70 
(Hedley Bull hat das internationale Recht immer von Moral getrennt gesehen und 
ein solidaristisches Modell internationaler Beziehungen allenfalls für die Zukunft 
anerkannt; die Identifizierung tatsächlicher Ordnung im internationalen System muß 
völlig unnormativ sein; Grotius kannte zwei Weisen Ordnung zu identifizieren: 
Reflexion über die Natur des Menschen und Beachtung der Praxis der Staaten; die 
Naturrechtler folgten nur der ersten Methode, Hedley Bull nur der zweiten). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 327 

6.7.2 Hobbes 

Thomas Hobbes, 1588-1679, geboren als Sohn eines Landgeistlichen in Malmesbu-
ry, Wiltshire. Erzieher und Sekretär in einem Adelshaushalt. Humanist und Natur-
philosoph, Übersetzer von Thukydides und Homer. Im Bürgerkrieg ein Emigrant am 
englischen Hof in Frankreich, der aber zurückkehrte, nachdem die Republik die 
faktische Macht behaupten konnte. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Miriam M. Reik, The Golden Lands of Thomas Hobbes. – Detroit 1977 
Noel Malcolm, Aspects of Hobbes – Oxford 2002 (siehe unten S. 342) 

 
Vergleiche zum politischen Hintergrund von Hobbes’ politischer Philosophie: 
Hans-Dieter Metzger, Thomas Hobbes und die Englische Revolution 1640-1660. – 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1991 

 
Einen guten Überblick über die diversen Interessen Hobbes gibt das Hobbes-Kapitel 
in Richard Tuck, Philosophy and Government 1572-1651. – Cambridge 1993. 

 
Zur Einführung (mit ausführlichen Literaturangaben): 
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. – Bd. 3/1. – Von Machia-
velli bis zu den großen Revolutionen. – Stuttgart 2006. – S. 265-321 

 
Nach der hobbesianischen Anthropologie ist der Mensch im Naturzustand unendli-
ches Begehren. Zum Selbst kann er nicht durch die eigene Vernunft, sondern erst im 
Frieden des Staates kommen. Mit seinem konsequenten Materialismus kann Hobbes 
der individuellen Vernunft nur eine Aufgabe lassen: Die natürlichen Gesetze sind 
nichts anderes als die Einsicht jedes einzelnen, daß er zum Frieden die Macht 
braucht. Bei Hobbes geht es nie um einen Dialog zwischen Individuen, jedenfalls 
nicht vor der Unterwerfung unter die staatliche Ordnung. Ein Konsens der For-
schung, wie bei Hobbes Triebstruktur und Krieg/Frieden zusammenhängen, ist nicht 
zustande gekommen, die referierten Beiträge zeigen ein breites Spektrum von Deu-
tungen. 
Vergleiche deshalb allgemeinere Beiträge zu Hobbes als Philosoph und politischer 
Theoretiker: 
Klaus Michael Kodalle, Thomas Hobbes : Logik der Herrschaft und Vernunft des 
Friedens. – München 1972 
Wolfgang Bartuschat, Anthropologie und Politik bei Thomas Hobbes, in: Thomas 
Hobbes : Anthropologie und Staatsphilosophie / hrsg. von Otfried Höffe. – Freiburg, 
Schweiz 1981. – S. 19-38 
Michael Esfeld, Mechanismus und Subjektivität in der Philosophie von Thomas 
Honnes. – Stuttgart-Bad Cannstatt 1995 
Thomas Hobbes : Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und 
kirchlichen Staates / hrsg. von Wolfgang Kersting. – Berlin 1996 (druckt u.a. einige 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316 - am 22.01.2026, 03:45:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-316
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

