
306 Rezensionen

Anthropos  111.2016

Text vergegenständlicht wird, den der Ethnologe dann als 
distanzierter Beobachter über die Schultern des Anderen 
hinweg “lesen” kann, in der Ethnologie mittlerweile zu 
Recht gründlich zerstört worden. Dass Erkenntnisse über 
den Anderen auf dem Wege des Dialogs und der Inter-
aktion gewonnen werden, wird zwar angesprochen, aber 
nicht weiter vertieft. Richtig ist, dass Kultur (auch) ein 
Prozess ist, “in dem Bedeutungen ausgehandelt werden” 
(151), doch wäre hinzuzufügen gewesen, dass die Akteure 
aufgrund ungleicher Macht- und Herrschaftsverhältnisse 
in dieser Hinsicht hierzulande und anderswo eben nicht 
alle mit derselben Handlungsmacht ausgestattet sind.

Der Sozialarbeitswissenschaftler Michael Domes fragt 
nach der Art der Beziehung, die eine professionelle Fach-
kraft mit ihrem Gegenüber, dem sog. “Klientel” eingeht, 
wobei er Grundlagen von Levinas’ Ethik des Anderen her-
anzieht. Ausgangspunkt seiner Reflexionen ist ein Dilem-
ma, das der Sozialen Arbeit inhärent ist: Das Gegenüber 
wird zwar als Person wahrgenommen, dessen Probleme 
die Fachkraft ernst nimmt, doch ist es stets ein Objekt der 
Intervention, das kontrolliert wird. Wie können dann aber 
paternalistische Haltungen auf Seiten des Sozialen Arbei-
ters  / der Sozialen Arbeiterin vermieden werden? Statt 
starrer Ethik-Codes, die die Hinwendung zum konkreten 
Fall verhindern, fordert Domes eine “ ‘radikale Ethik’ als 
mitlaufendes Reflexiv”, das zwischen Theorie und Pra-
xis vermittelt und beide gleichermaßen durchdringt (241). 
Eine solchermaßen verstandene Ethik müsse “das Funda-
ment der professionellen Identität” (241) bilden und sei 
somit kein “freiwilliges Additiv” (240). Derartiges hätte 
auch in der “Frankfurter Erklärung” zur Ethik in der Eth-
nologie von 2009 stehen können. Diese Nähe überrascht, 
und zwar umso mehr, als beide Wissenschaften bislang 
kaum Notiz voneinander genommen haben. Zu kritisie-
ren ist, dass Domes – wie übrigens viele Soziale Arbei
ter(inn)en – eine individuumszentrierte Perspektive ein-
nimmt, in der gesellschaftlich konstituierte Macht- und 
Herrschaftsverhältnisse (bewusst?) ausgeblendet werden.

Über den Gemeinsamkeiten zwischen Ethnologie 
und Sozialer Arbeit dürfen aber nicht die Unterschiede 
zwischen ihnen aus dem Blick geraten, die Grießmeier 
in seinem Kommentar zu Amborns Reprint über die Ak-
tionsethnologie  – die übrigens nicht als eine Sonder-
form von Ethnologie unter anderen missverstanden wer-
den darf, sondern erkenntnistheoretisch unabdingbar ist, 
will man den Anderen wirklich verstehen – lakonisch auf 
den Punkt bringt. Soziale Arbeit sei, im Gegensatz zur 
Aktionsethnologie, stets vom Auftraggeber abhängig. 
Des Weiteren sei die Vorstellung, Soziale Arbeit könne 
auf Augenhöhe stattfinden, aufgrund des Machtgefälles 
zwischen dem Professionellem (der über Entscheidungs-
gewalt verfügt) und dem Klienten in aller Regel eine Illu-
sion. Während die (Aktions-)Ethnologie Probleme eines 
Kollektivs in den Blick nehme, bleibe die klassische So-
ziale Arbeit in der Praxis auf das Individuum konzentriert 
(was sich daraus erklärt, dass aufgrund der staatlich-ka-
pitalistischen Ordnung unserer Gesellschaft und des dar-
auf abgestimmten Rechtssystems notwendigerweise nur 
das Individuum der Träger entsprechender Rechtsansprü-
che sein kann). Nichtsdestoweniger gebe es auch kritische 

Theorieansätze, die, wenngleich sie nie Teil des “Main-
streams” gewesen seien, hegemoniale Diskurse sowie ge-
sellschaftliche Herrschafts- und Machtstrukturen grund-
sätzlich in Frage stellten. 

An Stellen wie diesen zeigt sich, dass in diesem Sam-
melband der Austausch nicht zwischen irgendeiner So
zialarbeitswissenschaft und irgendeiner Ethnologie ge-
sucht wird, sondern selbstverständlich zwischen wahrhaft 
kritisch-reflexiven Vertretern beider Disziplinen, die aber 
hier wie dort bislang eher ein Nischendasein führen. Es 
ist sehr viel die Rede davon, inwiefern Soziale Arbeite
r(inn)en und Sozialarbeitswissenschaftler(inn)en Impulse 
aus der Ethnologie für ihr Fach und ihre Arbeit fruchtbar 
machen könnten, aber leider wenig davon, was die Ethno-
logie umgekehrt von der Sozialen Arbeit “lernen” könnte; 
hier belassen es die Autor(inn)en bei vagen Andeutungen. 

Nicht eigens reflektiert wird der Praxisbegriff. All-
zu oft wird ein Gegensatz hergestellt zwischen “theo-
retischer” Ethnologie hier und “praktischer” Sozialer 
Arbeit dort. Aber ist das Verfassen von “theoretischen” 
Texten nicht auch eine Form der Praxis? Dadurch wer-
den schließlich Wahrnehmungsweisen und -kategorien 
generiert, die auf verschlungenen Pfaden gesellschaftlich 
wirksam werden können (wovon so manche Beiträge zeu-
gen). Auch Theorie ist Praxis, und umgekehrt gründet die 
Praxis stets auf Theorie(n). Beides darf nicht voneinander 
getrennt werden, sondern ist dialektisch zusammenzuden-
ken (siehe Amborns Reprint). Wenn die Sozialarbeitswis-
senschaft meint, sie sei “praktisch” ausgerichtet, muss sie 
sich fragen lassen, ob sie damit stillschweigend ihr Ein-
verständnis mit dem gesellschaftlichen Status quo erklä-
ren und in ihrer Theorie das “verdoppeln” möchte, “was 
in der Realität ohnehin vorherrscht”, oder eben nicht 
(Anne Rethmann in diesem Band, S. 265).

Solche und viele anderen Fragen werden in diesem 
Sammelband aufgeworfen, und meine Einwände schmä-
lern nicht dessen Verdienst, den schon längst überfälligen 
Austausch zwischen zwei Wissenschaften angestoßen zu 
haben, die in praktisch-theoretischer Hinsicht beachtli-
che Schnittmengen aufweisen. Es bleibt zu hoffen, dass 
er weiter vorangetrieben und für beide Disziplinen nicht 
ohne Folgen bleiben wird.  Alexander Kellner 

Vail, Gabrielle, and Christine Hernández: Re-Cre-
ating Primordial Time. Foundation Rituals and Mytholo-
gy in the Postclassic Maya Codices. Boulder: University 
Press of Colorado, 2013. 503 pp. ISBN 978-1-60732-
220-7. Price: $ 85.00

This tome contains over 500 pages, 152 illustrations, 
50  tables, and 448 QR codes linking to online figures 
and analyses. It thus provides a multi-platform experi-
ence, with active links in the e-book and QR codes to be 
scanned (smart phone, tablet) in the hardback.

The subject of this book is the three Postclassic Maya 
screenfold books (codices), known as the Dresden, Ma-
drid, and Paris (after the cities where they now reside). 
It is the first time that a book long study is dedicated to 
all three Maya books and it presents a central thesis. The 
multi-year project (the accompanying website at http:// 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-306 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-306


Rezensionen

Anthropos  111.2016

307

www.mayacodices.org was initiated already in 2002) 
that underlies this study had as its goal “to show that the 
codices, in common with recent studies of the monu-
ments, provide a historical record at the same time that 
their almanacs reference mythological events” (xxxiii). 
To demonstrate this, the authors present the fruits of their 
research in ten chapters, most followed by one or two ap-
pendices and endnotes. Their research involved more than 
the three Maya books (the specialty of Vail), particular-
ly comparisons were made to the books that encompass 
the Borgia Group from highland Mexico (the specialty of 
Hernández) “to better understand the context of the codi-
cal almanacs” (xx) and a host of colonial sources.

The first three chapters set the stage and introduce the 
Maya books (chap. 1), the Mexican books and their myth-
ological traditions (chap. 2), and mythological episodes 
included in Maya sources (chap. 3), such as the Books of 
Chilam Balam (Appendix 3.2). In chap. 4 “World Renew-
al in the Dresden Codex: The Yearbearer Ceremonies” 
the authors propose that the Dresden pages 25–28 on the 
yearbearers are related to rainmaking ceremonies and 
world renewal. In chap. 5 “Flood Episodes and Crocodil-
ians in the Maya Codices” they start with the well-known 
deluge image on Dresden 74, which introduces the Lower 
Water Tables and the Upper Water Tables, the subject of 
chap. 6. Chap. 7 “Creation Mythology in the Dresden Ve-
nus Table and Related Almanacs” introduces Dresden 46–
50 and Borgia 53–54 to show parallels in organization and 
imagery. Critical, crucial, in this chapter is the historical 
date proposed by the Brickers to start the table. Chap. 8 
enters the “Madrid Yearbearer Celebrations and Creation 
Mythology” and the authors seek to demonstrate the in-
clusion of known creation events from both the Classic 
and Colonial periods. Chap. 9 “World Renewal Ceremo-
nies in the Madrid Codex” further deepens their proposal 
of renewal ceremonies, especially in relation to 30 alma-
nacs in the Madrid that start with the date 4 Ahaw. The 
final chapter “A Reconsideration of Maya Deities Associ-
ated with Creation” introduces the various gods discussed 
and provides detailed illustrated descriptions.

I have some comments on the book, the various plat-
forms, and its content. First, a comment on the combina-
tion of the different media platforms. I used both the hard-
back and the e-book version. While using the hardback, to 
have access to the online illustrations one needs a smart 
phone or tablet that can read the QR codes (apps avail-
able in the common stores). The loading can consume 
time, as many pages contain well-sized illustrations and, 
thus, consume MBs within your provider’s online pack-
age. And to actually see details in the illustrations from 
any of the Maya books, one needs to zoom in on either the 
smart phone or the tablet. The same applies when open-
ing the links on a desk/laptop device. In all honesty, as it 
takes time to open a page and to look for what is of impor-
tance to the section you are reading in the book, I found 
the experience tedious at many times and at various places 
I needed to get back in the book to pick up the argument. 
As such, whilst reading the book, I recommend to actu-
ally link only if one really needs to see the online figure 
and analysis.

Second, a comment on the dating of the various sec-
tions of the Maya books. These are based on the various 
works of Harvey and Victoria Bricker and are followed 
without comment. This makes it near to impossible to 
check the validity of the historical placements of these 
sections (an important aspect of the main thesis that his-
torical dates and events in the almanacs or other epi-
sodes in these codices are linked to events in mythologi-
cal time), one needs to go to the works by the Brickers 
and, thus, again (like with the online links) step outside 
the book.

Third, a comment on transcription and transliteration 
of the hieroglyphic Maya texts. Those do not follow the 
principles common in most current epigraphic studies, but 
more importantly, some generally obsolete decipherments 
are applied. For example, hieroglyph T63/T64 (following 
the 1962 catalog by J. Eric S. Thompson; I eschew using 
the Macri/Looper designations) is deciphered as pa-wah 
(e.g., Appendix 8.1), as it once was thought that this sign 
contained two independent signs, pa and wa, now com-
monly considered an error of an earlier epigraphic stage. 
Some good evidence can be mustered to apply David 
Stuart’s 1994 suggestion ’ITZAM, available online since 
2007 in a manuscript originally from 2000. The authors 
actually refer to this manuscript in an endnote (53) on 
page 96, but keep following the obsolete decipherment. 
In the transliterations (or as some epigraphers now pre-
fer, the transcriptions) Yucatec tone and vowel complex-
ity is reconstructed.

Fourth, a comment on some citations from dictionar-
ies. At three places (79, 365, 454) a definition of k’awil 
is presented, “deidad maya del maíz; podría también sig-
nificar alimento” (A. Barrera Vásquez et al., Diccionario 
Maya Cordemex. Mérida 1980: ​387). However, in this 
form it does not occur on that page. This definition is ap-
plied to the position and meaning of the god K’awi[i]l 
without critique and even as support of the suggestion 
that “K’awil is a god of sustenance” (454). Independent 
of the correctness of this suggestion, the actual diction-
ary entry in the Cordemex can be found on p. 63 under 
Bolonk’awil and is from “source 10,” those are defini-
tions and interpretative opinions distilled from the work 
of Ralph L. Roys by the editors of the dictionary. The def-
inition is thus secondary and based on the work of a non-
native researcher; while Roys was a very knowledgeable 
Maya scholar, without an actual Maya source, I would not 
use this entry to support the above suggestion.

In closing, the book by Vail and Hernández deserves 
to be studied in the detail it presents itself. That makes 
this book not an easy read, as for that one needs to go 
online and work on multiple platforms. I do think the au-
thors succeed in establishing the fact that mythology is an  
important part of the Postclassic Maya books and it sure 
will instigate further discussions (as well as ample re-
search opportunities) among specialists and advanced stu-
dents and lay persons. It will be a more difficult task for 
the less knowledgeable in this field of study.

Erik Boot

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-306 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-306

