306

Text vergegenstindlicht wird, den der Ethnologe dann als
distanzierter Beobachter iiber die Schultern des Anderen
hinweg “lesen” kann, in der Ethnologie mittlerweile zu
Recht griindlich zerstort worden. Dass Erkenntnisse iiber
den Anderen auf dem Wege des Dialogs und der Inter-
aktion gewonnen werden, wird zwar angesprochen, aber
nicht weiter vertieft. Richtig ist, dass Kultur (auch) ein
Prozess ist, “in dem Bedeutungen ausgehandelt werden”
(151), doch wire hinzuzufiigen gewesen, dass die Akteure
aufgrund ungleicher Macht- und Herrschaftsverhiltnisse
in dieser Hinsicht hierzulande und anderswo eben nicht
alle mit derselben Handlungsmacht ausgestattet sind.
Der Sozialarbeitswissenschaftler Michael Domes fragt
nach der Art der Beziehung, die eine professionelle Fach-
kraft mit ihrem Gegeniiber, dem sog. “Klientel” eingeht,
wobei er Grundlagen von Levinas’ Ethik des Anderen her-
anzieht. Ausgangspunkt seiner Reflexionen ist ein Dilem-
ma, das der Sozialen Arbeit inhérent ist: Das Gegeniiber
wird zwar als Person wahrgenommen, dessen Probleme
die Fachkraft ernst nimmt, doch ist es stets ein Objekt der
Intervention, das kontrolliert wird. Wie konnen dann aber
paternalistische Haltungen auf Seiten des Sozialen Arbei-
ters / der Sozialen Arbeiterin vermieden werden? Statt
starrer Ethik-Codes, die die Hinwendung zum konkreten
Fall verhindern, fordert Domes eine “‘radikale Ethik’ als
mitlaufendes Reflexiv”’, das zwischen Theorie und Pra-
xis vermittelt und beide gleichermafen durchdringt (241).
Eine solchermalien verstandene Ethik miisse “das Funda-
ment der professionellen Identitdt” (241) bilden und sei
somit kein “freiwilliges Additiv”’ (240). Derartiges hitte
auch in der “Frankfurter Erkldarung” zur Ethik in der Eth-
nologie von 2009 stehen konnen. Diese Nihe iiberrascht,
und zwar umso mehr, als beide Wissenschaften bislang
kaum Notiz voneinander genommen haben. Zu kritisie-
ren ist, dass Domes — wie tibrigens viele Soziale Arbei-
ter(inn)en — eine individuumszentrierte Perspektive ein-
nimmt, in der gesellschaftlich konstituierte Macht- und
Herrschaftsverhéltnisse (bewusst?) ausgeblendet werden.
Uber den Gemeinsamkeiten zwischen Ethnologie
und Sozialer Arbeit diirfen aber nicht die Unterschiede
zwischen ihnen aus dem Blick geraten, die GrieBmeier
in seinem Kommentar zu Amborns Reprint iiber die Ak-
tionsethnologie — die iibrigens nicht als eine Sonder-
form von Ethnologie unter anderen missverstanden wer-
den darf, sondern erkenntnistheoretisch unabdingbar ist,
will man den Anderen wirklich verstehen — lakonisch auf
den Punkt bringt. Soziale Arbeit sei, im Gegensatz zur
Aktionsethnologie, stets vom Auftraggeber abhingig.
Des Weiteren sei die Vorstellung, Soziale Arbeit konne
auf Augenhohe stattfinden, aufgrund des Machtgefilles
zwischen dem Professionellem (der iiber Entscheidungs-
gewalt verfiigt) und dem Klienten in aller Regel eine Illu-
sion. Wihrend die (Aktions-)Ethnologie Probleme eines
Kollektivs in den Blick nehme, bleibe die klassische So-
ziale Arbeit in der Praxis auf das Individuum konzentriert
(was sich daraus erklart, dass aufgrund der staatlich-ka-
pitalistischen Ordnung unserer Gesellschaft und des dar-
auf abgestimmten Rechtssystems notwendigerweise nur
das Individuum der Triger entsprechender Rechtsansprii-
che sein kann). Nichtsdestoweniger gebe es auch kritische

Rezensionen

Theorieansitze, die, wenngleich sie nie Teil des “Main-
streams” gewesen seien, hegemoniale Diskurse sowie ge-
sellschaftliche Herrschafts- und Machtstrukturen grund-
sdtzlich in Frage stellten.

An Stellen wie diesen zeigt sich, dass in diesem Sam-
melband der Austausch nicht zwischen irgendeiner So-
zialarbeitswissenschaft und irgendeiner Ethnologie ge-
sucht wird, sondern selbstverstindlich zwischen wahrhaft
kritisch-reflexiven Vertretern beider Disziplinen, die aber
hier wie dort bislang eher ein Nischendasein fiihren. Es
ist sehr viel die Rede davon, inwiefern Soziale Arbeite-
r(inn)en und Sozialarbeitswissenschaftler(inn)en Impulse
aus der Ethnologie fiir ihr Fach und ihre Arbeit fruchtbar
machen konnten, aber leider wenig davon, was die Ethno-
logie umgekehrt von der Sozialen Arbeit “lernen” konnte;
hier belassen es die Autor(inn)en bei vagen Andeutungen.

Nicht eigens reflektiert wird der Praxisbegriff. All-
zu oft wird ein Gegensatz hergestellt zwischen “theo-
retischer” Ethnologie hier und “praktischer” Sozialer
Arbeit dort. Aber ist das Verfassen von “theoretischen”
Texten nicht auch eine Form der Praxis? Dadurch wer-
den schlieflich Wahrnehmungsweisen und -kategorien
generiert, die auf verschlungenen Pfaden gesellschaftlich
wirksam werden konnen (wovon so manche Beitrige zeu-
gen). Auch Theorie ist Praxis, und umgekehrt griindet die
Praxis stets auf Theorie(n). Beides darf nicht voneinander
getrennt werden, sondern ist dialektisch zusammenzuden-
ken (sieche Amborns Reprint). Wenn die Sozialarbeitswis-
senschaft meint, sie sei “praktisch’ ausgerichtet, muss sie
sich fragen lassen, ob sie damit stillschweigend ihr Ein-
verstindnis mit dem gesellschaftlichen Status quo erkla-
ren und in ihrer Theorie das “verdoppeln” mochte, “was
in der Realitit ohnehin vorherrscht”, oder eben nicht
(Anne Rethmann in diesem Band, S. 265).

Solche und viele anderen Fragen werden in diesem
Sammelband aufgeworfen, und meine Einwinde schma-
lern nicht dessen Verdienst, den schon lingst iiberfilligen
Austausch zwischen zwei Wissenschaften angestoBen zu
haben, die in praktisch-theoretischer Hinsicht beachtli-
che Schnittmengen aufweisen. Es bleibt zu hoffen, dass
er weiter vorangetrieben und fiir beide Disziplinen nicht
ohne Folgen bleiben wird. Alexander Kellner

Vail, Gabrielle, and Christine Hernandez: Re-Cre-
ating Primordial Time. Foundation Rituals and Mytholo-
gy in the Postclassic Maya Codices. Boulder: University
Press of Colorado, 2013. 503 pp. ISBN 978-1-60732-
220-7. Price: $ 85.00

This tome contains over 500 pages, 152 illustrations,
50 tables, and 448 QR codes linking to online figures
and analyses. It thus provides a multi-platform experi-
ence, with active links in the e-book and QR codes to be
scanned (smart phone, tablet) in the hardback.

The subject of this book is the three Postclassic Maya
screenfold books (codices), known as the Dresden, Ma-
drid, and Paris (after the cities where they now reside).
It is the first time that a book long study is dedicated to
all three Maya books and it presents a central thesis. The
multi-year project (the accompanying website at http://

Anthropos 111.2016

IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:21. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-306

Rezensionen

www.mayacodices.org was initiated already in 2002)
that underlies this study had as its goal “to show that the
codices, in common with recent studies of the monu-
ments, provide a historical record at the same time that
their almanacs reference mythological events” (xxxiii).
To demonstrate this, the authors present the fruits of their
research in ten chapters, most followed by one or two ap-
pendices and endnotes. Their research involved more than
the three Maya books (the specialty of Vail), particular-
ly comparisons were made to the books that encompass
the Borgia Group from highland Mexico (the specialty of
Hernéndez) “to better understand the context of the codi-
cal almanacs” (xx) and a host of colonial sources.

The first three chapters set the stage and introduce the
Maya books (chap. 1), the Mexican books and their myth-
ological traditions (chap. 2), and mythological episodes
included in Maya sources (chap. 3), such as the Books of
Chilam Balam (Appendix 3.2). In chap. 4 “World Renew-
al in the Dresden Codex: The Yearbearer Ceremonies”
the authors propose that the Dresden pages 25-28 on the
yearbearers are related to rainmaking ceremonies and
world renewal. In chap. 5 “Flood Episodes and Crocodil-
ians in the Maya Codices” they start with the well-known
deluge image on Dresden 74, which introduces the Lower
Water Tables and the Upper Water Tables, the subject of
chap. 6. Chap. 7 “Creation Mythology in the Dresden Ve-
nus Table and Related Almanacs” introduces Dresden 46—
50 and Borgia 53-54 to show parallels in organization and
imagery. Critical, crucial, in this chapter is the historical
date proposed by the Brickers to start the table. Chap. 8
enters the “Madrid Yearbearer Celebrations and Creation
Mythology” and the authors seek to demonstrate the in-
clusion of known creation events from both the Classic
and Colonial periods. Chap. 9 “World Renewal Ceremo-
nies in the Madrid Codex” further deepens their proposal
of renewal ceremonies, especially in relation to 30 alma-
nacs in the Madrid that start with the date 4 Ahaw. The
final chapter “A Reconsideration of Maya Deities Associ-
ated with Creation” introduces the various gods discussed
and provides detailed illustrated descriptions.

I have some comments on the book, the various plat-
forms, and its content. First, a comment on the combina-
tion of the different media platforms. I used both the hard-
back and the e-book version. While using the hardback, to
have access to the online illustrations one needs a smart
phone or tablet that can read the QR codes (apps avail-
able in the common stores). The loading can consume
time, as many pages contain well-sized illustrations and,
thus, consume MBs within your provider’s online pack-
age. And to actually see details in the illustrations from
any of the Maya books, one needs to zoom in on either the
smart phone or the tablet. The same applies when open-
ing the links on a desk/laptop device. In all honesty, as it
takes time to open a page and to look for what is of impor-
tance to the section you are reading in the book, I found
the experience tedious at many times and at various places
I needed to get back in the book to pick up the argument.
As such, whilst reading the book, I recommend to actu-
ally link only if one really needs to see the online figure
and analysis.

Anthropos 111.2016

307

Second, a comment on the dating of the various sec-
tions of the Maya books. These are based on the various
works of Harvey and Victoria Bricker and are followed
without comment. This makes it near to impossible to
check the validity of the historical placements of these
sections (an important aspect of the main thesis that his-
torical dates and events in the almanacs or other epi-
sodes in these codices are linked to events in mythologi-
cal time), one needs to go to the works by the Brickers
and, thus, again (like with the online links) step outside
the book.

Third, a comment on transcription and transliteration
of the hieroglyphic Maya texts. Those do not follow the
principles common in most current epigraphic studies, but
more importantly, some generally obsolete decipherments
are applied. For example, hieroglyph T63/T64 (following
the 1962 catalog by J. Eric S. Thompson; I eschew using
the Macri/Looper designations) is deciphered as pa-wah
(e.g., Appendix 8.1), as it once was thought that this sign
contained two independent signs, pa and wa, now com-
monly considered an error of an earlier epigraphic stage.
Some good evidence can be mustered to apply David
Stuart’s 1994 suggestion 'ITZAM, available online since
2007 in a manuscript originally from 2000. The authors
actually refer to this manuscript in an endnote (53) on
page 96, but keep following the obsolete decipherment.
In the transliterations (or as some epigraphers now pre-
fer, the transcriptions) Yucatec tone and vowel complex-
ity is reconstructed.

Fourth, a comment on some citations from dictionar-
ies. At three places (79, 365, 454) a definition of k’awil
is presented, “deidad maya del maiz; podria también sig-
nificar alimento” (A. Barrera Vasquez et al., Diccionario
Maya Cordemex. Mérida 1980: 387). However, in this
form it does not occur on that page. This definition is ap-
plied to the position and meaning of the god K’awi[i]l
without critique and even as support of the suggestion
that “K’awil is a god of sustenance” (454). Independent
of the correctness of this suggestion, the actual diction-
ary entry in the Cordemex can be found on p. 63 under
Bolonk’awil and is from “source 10,” those are defini-
tions and interpretative opinions distilled from the work
of Ralph L. Roys by the editors of the dictionary. The def-
inition is thus secondary and based on the work of a non-
native researcher; while Roys was a very knowledgeable
Maya scholar, without an actual Maya source, I would not
use this entry to support the above suggestion.

In closing, the book by Vail and Herndndez deserves
to be studied in the detail it presents itself. That makes
this book not an easy read, as for that one needs to go
online and work on multiple platforms. I do think the au-
thors succeed in establishing the fact that mythology is an
important part of the Postclassic Maya books and it sure
will instigate further discussions (as well as ample re-
search opportunities) among specialists and advanced stu-
dents and lay persons. It will be a more difficult task for
the less knowledgeable in this field of study.

Erik Boot

IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:21. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-306

