L
Der Sozialraum als spiritueller Erfahrungsraum

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46.



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum -
eine systematisch-theologische Neukonzeption aus
phanomenologischen Raumbegriffen

Ulrich Beuttler

1. Gottes Gegenwart im Raum

Seit hundert Jahren findet in der Theologie eine neue Wertschitzung des
religios konnotierten Raumes statt. Zuerst in der Religionsphanomenologie
und Religionswissenschaft, dann aber auch mit der ,empirischen Wende®
in der praktischen Theologie der letzten Jahrzehnte. Die Aufwertung des
religisen Raumes und der damit einhergehenden ,Lokalisierung“ von Er-
scheinungen und Anwesenheit Gottes an solchen Orten intensiver religio-
ser Erfahrung, stellt eine systematisch-theologische Grundfrage, namlich,
welche Rolle der Ort und der Raum fiir das Verstdndnis der Prasenz Gottes
spielen? Ich will in diesem Beitrag eine systematische-theologische ,Orts-
bestimmung® vorlegen und die Problematik von Ort und Raum aus der
Perspektive der systematischen Theologie reflektieren.!

Die Schwierigkeit war von Anfang an, Gottes Gegenwart raumlich zu
denken, aber doch so, dass Gott gerade nicht selbst raumlich oder gar aus-
gedehnt vorgestellt wird. So hat der Kirchenvater Augustin in Abwehr der
materiellen Gottesvorstellung, Gott sei eine Art ausgedehnte, korperhafte
Masse, festgestellt, dass Gott zwar quasi korperhaft am Ort sei, jedoch nicht
so, dass er hier mehr und dort weniger sei, oder ein kleinerer Raumteil
ihn weniger umfasse als ein grofierer, sondern so, dass Gottes Gegenwart
tiberall ganz, jedoch nirgends exklusiv lokalisiert oder fixiert sei.? Die tiber-
all ganze Gegenwart sei unendlich zu denken, sie sei unbeschriankt und
ein Zusammenfall von Gegensitzen. Gott sei iiberall unendlich und ganz
gegenwirtig, jedoch nirgends rdumlich begrenzt oder eingesperrt. Diese
Uberlegung wurde zu einem mystischen Paradox ausgebaut, nach dem

1 Der Artikel fasst einige Uberlegungen meiner ausfithrlichen Habilitationsschrift U.
BEUTTLER, Gott und Raum. Theologie der Weltgegenwart Gottes, FSOTh 127, Habil.
Universitat Erlangen—Nﬁrnberg, Gottingen 2010, zusammen.

2 A. AUGUSTINUS, conf., VI, 3,4.

27

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

Gottes ,Jmmanenz® und Gottes ,Iranszendenz® gleichermaflen unendlich
sind, so dass Gott ebenso weltgegenwirtig wie weltjenseitig ist, beides ganz,
ebenso in allem wie iiber allem. ,Gott ist die unendliche Kugel, deren Mit-
telpunkt iiberall und deren Umfang nirgends ist (Deus est sphaera infinita,
cuius centrum est ubique, circumferentia nusquam)3. So formuliert es das
Buch der 24 Philosophen und mit ihm viele neuplatonische Theologen des
Mittelalters wie Meister Eckart oder Nikolaus von Kues. Gott, sagt auch
Martin Luther, muss an allen Orten wesentlich und gegenwirtig sein, im
geringsten Baumblatt wie in jedem Kornlein. Auch wenn es unbegreiflich
ist: ,Nichts ist so klein, Gott ist noch kleiner. Nichts ist so grof$, Gott ist
noch grosser.

Diese paradoxen Formulierungen waren allerdings nicht die Standard-
auffassung. Die Frage des Raumbezuges Gottes wurde tiber Jahrhunderte
in Religionsphilosophie und Theologie klar negativ beantwortet: Gott ist
weder im Raum noch am Ort. Grund war das theistische Gottesbild,
nach dem Gott ein kérperloses geistiges Wesen ist, das unendlich, allméch-
tig und allgiitig ist. Aufgrund seiner Wesenseigenschaften ist Gott zwar
auch allgegenwirtig. Allgegenwirtigkeit heifit aber im Theismus soviel
wie Raumlosigkeit, erst recht Ortlosigkeit. Geistesgeschichtlich war diese
theistische Auffassung von der raumlosen Allgegenwart Gottes die lehr-
maflige Formulierung, die man bei den grofien Theologen wie in den lehr-
amtlichen Bekenntnissen fand, bei Anselm von Canterbury, bei Thomas
von Aquin, bei den Lutheranern der altprotestantischen Orthodoxie von
Philipp Melanchthon bis David Hollaz ebenso wie bei den Neuprotestan-
ten und liberalen Theologen wie Friedrich Schleiermacher und Albrecht
Ritschl oder den neothomistischen katholischen Theologen bis zum lehr-
amtlich-katholischen Primardokument des 19. Jahrhunderts, dem ersten
Vaticanum. Diese Auffassung findet man aber auch bei allen philosophisch
aufgeklarten Denkern von Descartes iiber Kant bis zu den Religionsphilo-
sophen des 20. Jahrhunderts wie Richard Swinburne u.a.

Gegeniiber dieser Standard-Gotteslehre des Theismus wurden allerdings
immer wieder leise mystische oder erfahrungstheologische Einwénde laut
gegen eine solche rationale, ja rationalisierende Theologie: Der allgegen-
wirtige, raumlose Gott ist weder an- noch abwesend, er hat tiberhaupt kei-
ne erfahrbare Dimension. Er widerspricht damit jeder religiosen Erfahrung
und auch jeder religiosen Erwartung.

3 K Frasch, Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen, Miinchen 2011, 29.
4 M. LUTHER, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis 1528, WA 26, 241-509, 339, 39f.

28

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum

Den raumlosen Gott kann man zwar schon und widerspruchslos
denken, aber er ist religios recht unbrauchbar. Man kann, wie Martin
Heidegger das ausgedriickt hat, weder vor ihm tanzen noch ihn anbeten.
In seiner Schrift ,Identitdt und Differenz. Die onto-theologische Verfassung
der Metaphysik’, sagt Heidegger zum metaphysischen, theistischen Gott:
»Zu diesem Gott kann der Mensch weder beten noch kann er ihm opfern.
... Vor der Causa sui kann der Mensch weder aus Scheu ins Knie fallen
noch kann er vor diesem Gott musizieren und tanzen.

Allerdings ist es fiir die Mehrheitstheologie und erst recht die Philoso-
phie iber lange Zeit unmaglich gewesen, den religiésen Gott, der an Orten
>wohnt, der sich offenbart und zeigt und wieder verbirgt, widerspruchsfrei
im Raum zu denken. Denn ein Gott, der hier ist und nur hier, kann kaum
in gleicher, identischer Weise auch anderswo sein. Und umgekehrt kann
ein immer mit sich identischer Gott nicht am Ort sein, jedenfalls nicht
an einem Ort mehr oder weniger als an einem anderen, wenn Ort einen
umgrenzten Raum meint, wie seit Aristoteles bis in die Neuzeit tblich.
Denn so am Ort wére Gott selbst umgrenzt und eben nicht allgegenwirtig.

Gott auch in den Zusammenhang mit dem Raum bringen und dies auch
mit der Allgegenwart Gottes zusammendenken zu kdnnen, erfordert einen
bestimmten Begriff von Raum. Das war erst in der frithen Neuzeit der Fall.

Ich gehe so vor, dass ich im nédchsten Abschnitt die naturphilosophische
Entwicklung zum Raum skizziere, dem sog. absoluten Raum, welcher die
Allgegenwart Gottes trug, dann aufgrund deren Problematisch-Werdens die
Riickwendung zum theistischen, raumlosen Gott aufzeige. Kritisch dazu
nenne ich dann wichtige Argumente zur Notwendigkeit und Moglichkeit
der Raumbezogenheit Gottes, bevor ich im konstruktiven Hauptteil ein
phidnomenologisches Raumverstindnis entwickle, welches eine Raumanwe-
senheit Gottes unter heutigen Begriffen von Raum zu denken erlaubt.

2. Die Gegenwart Gottes und der Raum

Die Gegenwart Gottes, die rdumlich ist, aber im Raum nicht aufgeht,
konnte aufrechterhalten werden, solange Gott und Raum nicht in Konkur-
renz zueinander traten. Das aber war im Laufe der Neuzeit der Fall. Die
unermessliche Gegenwart Gottes wurde so sehr rdumlich und der Raum so
sehr gottlich, dass beide in ein Entweder-oder geraten. Dies geschah so.

5 M. HEIDEGGER, Die onto-theologische Verfassung der Metaphysik, in: DERs., Identitit
und Differenz, Pfullingen 71957, 31-67, 64.

29

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

Die eine Entwicklung war die Unendlichwerdung des Weltraumes. So-
lange die Welt ein endlicher Kosmos war, war Gott immer ,grofier
tberstieg und durchdrang die Welt zugleich. Sobald jedoch der Kosmos
unendlich wurde, was zuerst von Giordano Bruno um 1600 gedacht und
im 17.-19. Jahrhundert dann astronomisch bewiesen wurde, iibernahm der
Weltraum auch Eigenschaften Gottes. Der Raum wurde unendlich. Damit
wird ein zentrales Gottespradikat auf Gott tibertragen. Die Welt {ibernimmt
die Eigenschaft der Unendlichkeit, die vorher Gott allein zukam. In der
unendlichen Welt hat Gott sozusagen keinen Ort mehr, damit kommt Gott
in eine Art ,Wohnungsnot, wie David Friedrich Strauff Ende des 19. Jahr-
hunderts spottete, und ,auf die Welt féllt nun der Glanz der Unendlichkeit,
der dem Altertum fremd und im Mittelalter Gott vorbehalten war“ (Carl
Friedrich von Weizsacker)®.

Die zweite Seite der Entwicklung war die, dass sich in der Naturphiloso-
phie eine fundamentale Innovation ereignete. Die aristotelische Theorie des
Ortes, die iber das ganze Mittelalter bestimmend war, erfuhr eine grund-
satzliche Kritik, was zu einer Abkehr vom Ort und einer Zuwendung zum
Raum fiihrte. Dem Raum wuchs philosophisch und physikalisch ein eige-
nes ,Seinsgewicht® zu, er erhielt eine eigene, von der Materie unabhéngige
Realitat. Maf3geblich hierfiir waren die neoplatonischen italienischen und
englischen Naturphilosophen des 17.-18. Jahrhunderts.” Der Raum, sagen
sie, ist ein Aufnehmer oder Behilter der Korper, in dem Korper lokalisiert
sind. Damit erhdlt der Raum ein selbstandiges Sein. Der Raum hat eigen-
stindige Realitdt, unabhédngig von der Materie. Er bleibt unverdnderlich
bestindig derselbe, egal wie in ihm Koper sich bewegen. Er bleibt auch
dann, wenn man Korper aus ihm entfernt. Der Raum ist iiberall gleich
homogen und mit sich identisch unbeweglich. Und er ist sogar notwendig
unendlich, da er alles enthélt, mehr noch auch trdgt und erhilt. Damit
tibernimmt der Raum wesentliche Funktionen, die bis dahin ausschlieflich
Gott selbst zugeschrieben worden waren.

Der Raum, so hat Thomas Campanella die neue Metaphysik des abso-
luten Raumes zusammengefasst, ist die erste Substanz (substantia prima)
und das Substrat der Existenz aller Dinge (spatium esse basin omnis esse

6 C. F. v. WEIZSACKER, Die Unendlichkeit der Welt. Eine Studie tiber das Symbolische
in der Naturwissenschatft, in: DErs., Zum Weltbild der Physik, Stuttgart 1*1990, 118-157,
135.

7 Ausfiihrlich vgl. BEUTTLER, Gott und Raum (Anm. 1), Kap. 1.8, 192-233.

30

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum

creati).? Der Raum ,ist die alles enthaltende Gottheit (est autem locus
omnium divinitas substentans). Er gibt Sein und erhalt es, in ihm leben,
weben und sind wir (dans esse atque conservans, in ipsa enim vivimus,
movemur et sumus).®

Das ist ersichtlich ein Zitat von Act 17, wo Gott als der bezeichnet wird,
in dem wir leben, weben und sind. Dem Raum werden bei den neoplatoni-
schen Naturphilosophen des 17. Jahrhunderts also wesentliche Funktionen
Gottes zugeschrieben, zu enthalten und zu erhalten.

Diese Auffassung der italienischen Platoniker setzt sich fort bei den
englischen, den sog. Cambridge Platonists, besonders bei Henry More, des-
sen Einfluss auf Newton nachgewiesen ist: Newtons beriihmter absoluter
Raum hat von daher einen grundsitzlich metaphysischen Hintergrund.
Der absolute Raum ist nicht primér eine physikalische Gréfle, sondern
eine metaphysische. Bei Newton wird zwar klar zwischen Gott und Raum
unterschieden, der Raum ist nach Newton das Medium, durch das Gott den
Dingen allgegenwirtig ist, sie bewegt und ordnet. Der absolute Raum ist
also gerade nicht gleich unendlich mit Gott, sondern ist das Medium, das
Gott fiir die Aktuierung seiner Allgegenwart in Anspruch nimmt. Gott ,,ist
nicht die Dauer und der Raum, sondern er wahrt und ist zugegen. Er wahrt
immer und ist {iberall zugegen, und konstituiert dadurch, dass er immer
und tiberall existiert, die Dauer und den Raum“?, sagt Newton.

Dennoch trug der absolute Raum eine Gefahr in sich, weil mit dieser
Auffassung eines ,absoluten“ Raumes die Gefahr der Vergéttlichung des
Raumes ebenso verbunden war wie die der Verraumlichung Gottes. Diese
Problematik sehen wir bei Joseph Raphson.

Bei Raphson etwa tragt der Raum nicht nur die Eigenschaft der Uner-
messlichkeit, sondern er tragt alle metaphysischen Eigenschaften Gottes. In
»De spatio reali seu ente infinito” (1702) listet Raphson folgende metaphy-
sische Eigenschaften des Raumes auf, die allesamt ebenso Eigenschaften
Gottes sind.

Der Raum (spatium), das eigentlich Ausgedehnte (Extensum intimum),
ist im Unterschied zur Materie 1. absolut unteilbar (indivisibile), 2. absolut

8 ... ipsum [spatium] esse basin omnis esse creati omniaque praecedere esse saltem
origine et natura” (T. CAMPANELLA, De sensu rerum et magia, Frankfurt a.M. 1620,
liber I, caput 12, 40).

9 Ebd.

10 I NewrtoN, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Opera quae exstant om-
nia, hg. von SaMUEL HorsLEY, Bd. III, London 1782, liber III, Scholium generale,
1-176, 172.

31

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

unbeweglich (immobile), 3. aktual unendlich (actu infinitum), 4. reiner Akt
(actus purus), 5. alles erhaltend und durchdringend (omni-continens &
omni-penetrans), 6. unkorperlich (incorporeum), 7. unwandelbar (immuta-
bile), 8. in sich eins (unum in se), 9. ewig (aeternum), 10. unbegreiflich
(incomprehensibile), 11. vollkommen (perfectum), 12. der Seins- und Er-
kenntnisgrund von Ausgedehntem (Extensa sine eo neq; esse, neq; concipi,
possunt), 13. ein Attribut der ersten Ursache, ndmlich die Unermesslichkeit
(attributum, viz. immensitas, primae causae).!

Die meisten Eigenschaften werden auf die Unendlichkeit zuriickgefiihrt
und aus dieser bewiesen, woraus nun aber, systematisch betrachtet, erhebli-
che Probleme entstehen. Da die Unendlichkeit des Raumes als aktuale, d.h.
als Unendlichkeit Gottes verstanden wird, ist der Raum von der geschépf-
lichen Seite auf die Seite Gottes gewechselt. Der Raum ist bei Raphson
die nicht-materielle, von den endlichen materiellen Kérpern und ihrer
Ausdehnung substantiell unterschiedene, unendliche Ausdehnung Gottes
und tragt daher seine metaphysischen Eigenschaften. Entsprechend ist Gott
nicht nur denkendes, sondern auch ausgedehntes Wesen. Seine wesentliche
Allgegenwart ist der Raum oder die unendliche Ausdehnung.

Weil also die Gefahr der Vergottlichung des Raumes in dieser Metaphy-
sik des Raumes besteht, versteht man leicht Kants Radikalkritik: Kant fuhrt
in seiner Kritik der reinen Vernunft eine Entsubstantialisierung des Raumes
und damit einhergehend eine Entrdumlichung Gottes durch.

Der Raum ist nach der transzendentalen Asthetik, dem ersten Hauptteil
der Kritik der reinen Vernunft, welche die Erkenntnisformen Raum und
Zeit behandelt, nur noch Form der Anschauung, er hat nur empirische
Realitat, der absolute Raum hat keine An-sich-Realitat mehr, er ist nur
ideale Form, er ist eine Voraussetzung der Wahrnehmung und hat, wie
Kant sagt, ,transzendentale Idealitdt. Der Raum ist also kurz gesagt im
Subjekt als eine Form der Anschauung, in welcher wir Dinge als rdumlich
nebeneinander wahrnehmen. Jedenfalls kann man weder den Raum auf
Gott noch Gott auf den Raum beziehen.

Gott direkt auf den Raum zu beziehen, wire ein ,Erschleichungsfehler,
wie Kant sagt, durch den man ein Erkenntnisprinzip der sinnlichen Dinge
falschlich auf die intelligiblen Dinge iibertragen wiirde. Das Axiom ,Alles,
was ist, ist irgendwo und irgendwann® sei ein erschlichenes Axiom, ein
unechtes Prinzip, durch das alle Dinge, auch die intelligiblen, ,an die

11 J. RaPHSON, De spatio reali seu ente infinito, London 1702, caput V, 72-80.

32

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum

Bedingungen des Raumes und der Zeit im Dasein gebunden? wiirden.
Der Raum sei lediglich die Form der Anschauung sinnlicher Dinge, aber
nicht eine Qualitit von Sein tiberhaupt. Wiirde man das (falsche) Axiom,
dass alles irgendwo ist, auf Gott anwenden, wiirde man sich ,eine ortliche
Gegenwart Gottes“ erdichten und ,,Gott, als von einem unendlichen Raum
zugleich umgriffen, in die Welt“"® einschlieflen.

Im Folgenden wurde durch dieses schlagende Argument Kants sowohl in
der Philosophie als auch in der Theologie Gott nicht mehr rdumlich in die
Welt einbegriffen und nur noch die Raumlosigkeit Gottes und Gott-losig-
keit des Raumes behauptet. Das prominenteste Beispiel des frithen 19. Jahr-
hunderts ist Friedrich Schleiermacher, dessen Auffassung fiir die folgenden
gut hundert Jahre schulbildend war. Schleiermacher bestimmt den Raum-
bezug Gottes nur indirekt, namlich transzendental, d.h. als Bedingung
der Moglichkeit von Raumlichkeit, selbst aber strikt unraumlich. Gottes
Allgegenwart bedingt den Raum und die rdumlichen Dinge, ist selbst aber
unraumlich. In § 53 seiner ,,Glaubenslehre® definiert Schleiermacher:

Die Allgegenwart Gottes ist ,die mit allem Raumlichen auch den Raum
selbst bedingende schlechthin raumlose Ursachlichkeit Gottes !4,

Die Allgegenwart ist ,vollkommen raumlos, mithin auch nicht gréler
oder kleiner an verschiedenen Orten. > Gott ist nicht im Raum gegenwirtig
und wirksam nach Analogie der Raumerfiillung von expansiven Kriften. Es
ist daher keine ruhende Adessenz im Raum anzunehmen, und die operative
Gegenwart strikt unrdumlich vorzustellen. Einen Ort hat Gott nicht im
Raum oder bei den Dingen, sondern ausschliefllich ,,in sich selbst’, nur mit
den ,Wirkungen seines ursachlichen Insichselbstseins® ist er iiberall.!6

3. Die dreifache Forderung eines Raumbezuges Gottes

Aber an dieser Standardauffassung der neuprotestantischen-theistischen
Gotteslehre meldet sich nun ein theologisches Problem: Der Weltbezug
Gottes ist hier nur noch strikt raumlos gedacht, d.h. geistig im Gegensatz

12 1. KanT, De mundi sensibilis (1770), in: Schriften zur Metaphysik und Logik/1, Werke
in zwolf Bd., hg. von WiLHELM WEISCHEDEL, Bd. V, Frankfurt a.M. #1993, 7-107, 91.

13 A.a.O,93.

14 F. SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangeli-
schen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1830/31), hg. von MARTIN REDEKER,
Bd. I, Berlin 71960, § 53 Leitsatz, 272.

15 A.a.0.,§53.1,273.

16 A.a.0.§53.2, 275.

33

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

zur Korperlichkeit und Ausdehnung. Gott hat damit keinen Raumbezug
mehr, er hat nur noch geistig-moralischen Weltbezug. Damit stellt sich die
Frage, wie Gott sich ohne Raumbezug in irgendeiner Weise noch kausal
wirksam oder auch nur in ruhender Gegenwart auf die Welt beziehen soll.
Aber selbst wenn man Gott keinen direkten Kausalbezug auf die Welt und
keine unmittelbare Wirksamkeit mehr zuerkennen mag, weil man nicht
wieder zum Voluntarismus der Cambridge Platoniker und deren absoluten
Raum zuriick will oder weil man das theistische Gottesbild eines rein
geistigen, raumlosen Wesens des deutschen Idealismus vertritt, so ergeben
sich doch grundlegende theologische Probleme, wenn man Gott jeden
Raumbezug abspricht.

Ich mochte an dieser Stelle wenigstens drei relevante Griinde nennen,
warum es mir theologisch geboten scheint, einen Raumbezug Gottes anzu-
nehmen.

Eine Beziehung Gottes zum Raum (in noch zu klarender, bestimmter
Weise) anzunehmen, ist aus verschiedenen Griinden unverzichtbar. Sie ist
erstens religios notwendig, weil der glaubende und betende Christ Gott
auch aufler sich, d.h. im Raum, zu erfahren glaubt und auch lokal auf sich
und seinen raumzeitlichen Ort bezogen weifi. Sie ist zweitens trinitéts- und
schopfungstheologisch notwendig, weil die inkarnatorische Struktur der
Okonomie Gottes ein Eingehen Gottes in Raum und Zeit behauptet und
einen, wie auch immer gearteten, bleibenden Raumbezug Gottes vorsieht.
Schopfung und Erhaltung sind, wenn sie christologisch-pneumatologisch
vermittelt sein sollen, nicht ohne Raumbezug Gottes zu denken. Und eine
Beziehung Gottes zum Raum ist, wie gleich noch zu zeigen ist, drittens
logisch notwendig, da alle Gottesaussagen, schon die Existenzbehauptung,
einen rdumlichen Bezug zur sprechenden Person implizieren.

So hat Ingolf Dalferth dargelegt, dass jede Aussage, die das Wort ,Gott*
enthilt, eine Relation impliziert zwischen der Person, welche die Aussage
duflert, und dem Gehalt, auf den es sich bezieht. ,Gott“ impliziert also
einen relationalen Bezug zwischen Gott und Mensch. Die Aussage ,,Gott
existiert.” als elementare Gottesaussage, heifSt: Gott existiert in Bezug auf
mich, es bezieht sich eine sprechende Person auf Gott, wodurch sie sich
spezifisch lokalisiert.””

17 L U. DALFERTH, Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche, Tiibingen 1992, 23—
50.

34

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum

Allerdings ist fiir solche Lokalisation der geometrische Raum ungeeignet.
Luco van den Brom hat kritisiert, dass ein lokaler Bezug von Gottesaussa-
gen auf lokale Raumpunkte in eine Aporie fithre. Wenn die Aussage ,Gott
existiert.“ bedeuten wiirde, dass Gott hier ist am Ort Pl, genau am Ort
des Sprechers realraumlich lokalisiert ist, dann hiefle dies ja, dass er mit
dieser Aussage an P2 nicht lokalisiert wire, da ortliche Lokalisationen
ortsexklusiv sind. Oder Gott miisste raumiibergreifend sein, um sowohl an
P1 als auch an P2 lokalisiert zu sein, wodurch er aber eine Art Korper
(body) oder Grofie (size) erhielte, die sich iiber die Raumpunkte erstreckt.
Aus dieser Aporie schliefit v.d. Brom nun aber nicht etwa, dass vielleicht
die raumliche, ortsexklusive Lokalisation der Fehler ist, sondern dass man
Gottesaussagen iiberhaupt nicht lokalisieren kann. Gott, so schliefit v.d.
Brom mit dem Mainstream des Theismus, ist raumlos allgegenwirtig, er sei
nicht als raumliches Wesen mit Teilbarkeit und Korperlichkeit zu denken,
sondern als raumlose Entitdt (spaceless entity), und seine Allgegenwart sei
als raumlose Présenz (spaceless presence) zu denken!®,

Setzt man den Raumbegriff v.d. Broms voraus, hat er natiirlich recht. In
der Tat kann man Gott keinen geometrischen Raumbezug zumessen, wie
bei ortsexklusiven Raumdingen, das wire philosophisch primitiv, dazu reli-
gios fatal. Das hat aber auch niemand je behauptet. Der Raumbezug, von
dem Dalferth spricht, ist natiirlich keine ortsgeometrische Raumrelation,
sondern ein gemeinsames ,Identifikationssystem® von Gott und Mensch.
Das wire ausfiihrlich zu diskutieren.

Entscheidend fiir uns ist, dass nur der euklidische, geometrische Raum-
begriff einen Raumbezug Gottes ausschlieffit. Ein Raumbezug Gottes ist
damit nicht iberhaupt ausgeschlossen, aber er hingt am Raumbegriff. Um
einen Raumbezug Gottes positiv formulieren zu kénnen, braucht es einen
andern Raumbegriff.

Kurz gesagt: Wir brauchen keinen homogenen, isotropen, geometrischen
Raum, sondern einen nicht homogenen, nicht isotropen, gegliederten
Raum, der Anwesenheit und Néihe ebenso wie Ferne und Absenz zu denken
ermdglicht, der weder Gott verraumlicht, noch den Raum vergéttlicht. Wir
brauchen aber eben auch einen Raumbegriff, der nicht zu einer raumlosen,
d.h. iiberall gleichférmigen und damit religios unbedeutenden Allgegen-

18 LJ. v.p. BRoM, Divine Presence in the World. A Critical Analysis of the Notion of
Divine Omnipresence, Kampen 1993, 229.

35

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

wart fithrt. Dazu mochte ich im Folgenden einen Vorschlag machen und
Schicht fiir Schicht einen geeigneten Raumbegriff aufbauen.

4. Der gelebte Raum und seine religiose Struktur

Geeignet fiir das Vorhaben erscheint mir der sogenannte gelebte Raum, den
Eugen Minkowski in seinen Uberlegungen zur gelebten Zeit und Graf Karl-
fried Diirckheim in seinen ,Untersuchungen zum gelebten Raum® (1932)
eingefiihrt haben:

»Es gibt aber einen gelebten Raum, wie es eine gelebte Zeit gibt.“?* Dieser
Raum ist vom mathematisch-geometrischen fundamental unterschieden,
es handelt sich um einen ,amathematischen und ageometrischen Raum®
Denn der Raum, in dem wir leben und handeln, in dem sich unser Le-
ben abspielt, ,beschrankt sich fiir uns nicht auf geometrische Verhaltnisse,
Verhiltnisse, die wir aufstellen, wie wenn wir uns, selbst auf die einfache
Rolle von wissbegierigen Beobachtern oder von Gelehrten beschrankt, au-
Rerhalb des Raumes befinden wiirden. Wir leben und handeln im Raum,
und im Raum spielt sich sowohl unser personliches Leben als auch das
kollektive Leben der Menschheit ab. Das Leben breitet sich im Raum
aus, ohne deshalb eigentliche geometrische Ausdehnung zu haben:?' Der
gelebte Raum hat eine Vielzahl von rdumlichen Eigenschaften wie Distan-
zen, Ausdehnungen, Richtungen, die den geometrischen entsprechen, aber
anders geartet sind, da sie ,rein qualitativen Charakter“?? haben. Daneben
trigt er weitere qualitative Eigenschaften wie Tonungen, Stimmungen, An-
mutungen und Vitalqualitdten, die Graf Diirckheim eindriicklich analysiert
hat. Hier wird besonders deutlich, wie der gelebte Raum mit dem Selbst
verwoben ist.

Ich mochte im Anschluss daran folgende vier aufeinander aufbauende
Strukturmerkmale des gelebten Raums unterscheiden und jeweils nach der
entsprechenden Raumlichkeit der Gegenwart Gottes fragen, die sich an die
jeweilige Struktur von Raum anschliefit.

19 Ausfiithrlicher BEUTTLER, Gott und Raum (Anm.1), I1.2.-3., 257-353.

20 E. Minkowskl, Die gelebte Zeit, Bd. II, Uber den zeitlichen Aspekt psychopathologi-
scher Phdnomene, Salzburg 1971, 233.

21 Ebd.

22 A0, 236.

36

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum

Der gelebte Raum und die Rdumlichkeit des menschlichen Daseins sind

A prareflexiv prisent,

B elementar bezogen,

C gestimmt und getont,

D gerichtet und leiborientiert strukturiert.

Analog dazu ist Gott jeweils auf jede Schicht des gelebten Raumes in reli-
gioser Wahrnehmung, religiéser Erfahrung und religiosem Vollzug in einer
bestimmten Weise, die der Raumstruktur entspricht, bezogen.

A Der unthematisch gegenwirtige Raum lduft immer mit als ungegen-
standlicher Hintergrund aller Objektwahrnehmung. Er ist in allem bewuss-
ten und unbewussten Wahrnehmen und Erleben immer ,mitgegeben’ und
,mit da’. Andererseits ist er nicht an sich immer da, sondern als ein Dasein
fiir mich, als ein mir Mitgegebensein. Der unthematisch mitgegebene Raum
ist ,tiefer in uns selbst verankert als die aus ihm sich abhebenden gegen-
standlich bewufdten Dinge. Wir kommen immer schon von dem Raum,
in dem wir sind, her, wenn wir auf einzelne Dinge ,im’ Raum achten. In
diesem unthematischen Haben des Raumes sind wir geradezu mit dem
Raum eins. ...“?3 Dieser gelebte Raum ist ,in seiner jeweils leibhaftigen und
bedeutungsvollen Ganzheit ,gegenwirtig’ in Gesamteinstellung, Haltung,
Gerichtetheit und Zumutesein, man hat ihn im ,Innesein’, hat ihn in den
Gliedern und im Gefiihl, in Leib und Herz:%*

Der gelebte Raum, der einem unmittelbar gegenwirtig ist und in dem
man sich unwillkiirlich einbezogen weif§ und umgeben spiirt, eignet sich
besonders dazu, eine elementare Form der Gegenwart Gottes zu symboli-
sieren. In strukturell analoger Weise ist dem glaubigen und bewusst religios
lebenden Menschen sein Glaube und dasjenige, auf den er sich richtet,
Gott, in seiner Gesamteinstellung, seiner Haltung, seiner Gerichtetheit und
seinem Zumutesein gegenwirtig. Die allgemeine Gegenwart Gottes kann
als ein unthematisch gegenwiartiger Raum beschrieben werden, der in allem
Erleben, Wahrnehmen und Tun immer mitgegeben ist, sozusagen immer
mitlauft. Dieser Raum der Gegenwart Gottes durchdringt einen selbst, ist
aber doch ein duflerer, umgebender Raum. Er ist der Hintergrund des gan-
zen christlich-gelebten Daseins. Doch ist diese Gegenwart Gottes nicht an

23 W. Gorz, Dasein und Raum. Philosophische Untersuchungen zum Verhaltnis von
Raumerlebnis, Raumtheorie und gelebtem Dasein, FPA II, Habil. Universitit Tiibin-
gen, Tiibingen 1970, 202.

24 Grar K. v. DURCKHEIM, Untersuchungen zum gelebten Raum, Frankfurt a.M. 2005,
26.

37

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

sich, sondern immer nur fiir jemand mitgegeben. Diese Art der Gegenwir-
tigkeit erfordert einen Latenzzustand der Aufmerksamkeit meinerseits, ein
dieser umrdumlichen Gegenwart Gottes inneseiende Einstellung. Sie farbt
als Hintergrund mein iibriges Gesamterleben, wobei der Aufmerksamkeits-
grad darauf erh6ht und abgesenkt werden kann. Wir stofien hier auf eine
elementare Rdumlichkeit der Gegenwart Gottes.

B Der gelebte Raum ist das das menschliche Dasein als leibhaftiges Da-
sein ermdglichende Worin. Dies Worin ist ein ungegenstidndliches Worin:
Der gelebte Raum umlagert und umwebt das Dasein, dass es als ein solches
existieren kann. Der gelebte Raum ist das Worin gelebten Daseins. Er ist
der das leibhafte Leben ermdglichende Raum und als sein Worin zugleich
der Grund, auf dem jenes sich aufbaut und entfaltet. Der gelebte Raum ist
aber nicht der kausale Verursacher des Daseins oder gar der vorfindlichen
Existenz des Menschen, sondern mit dieser gleichurspriinglich. Er ist mit
dem Dasein mitgesetzt. Da er nicht mit mir selbst identisch ist, sondern
mit mir geht als Um-herum meines Daseins, konnen wir religiés analog
dazu Gott als das Worin menschlichen, allgemein: geschopflichen Daseins
ansprechen.

C Jeder Raum 19st eine affektive Stimmung aus, die noch vor der bewuss-
ten Wahrnehmung seiner Grofe, Formen und Farben liegt. Raume haben
von sich her eine Farbung, eine Tonung, eine Stimmung, die sich unmittel-
bar tibertragt. Ein Raum hat, die sinnlich wahrnehmbaren Raumqualititen
und -quantitdten grundierend, eine eigene Vitalitit, eine je eigene Art von
Lebendigkeit, gewissermafien eine ,Seele’, die sich unmittelbar mitteilt.
Theodor Lipps hat in seiner Asthetik von einer ,Raumseele“ gesprochen,
die in der spezifischen ,Stimmung“ des Raumes gegenwirtig ist.

Die Gestimmtheit ist eine primére Eigenschaft des gelebten Raumes.
Sie teilt sich mit als das Anwesendsein des Raumes, als seine unauffillige
Gegenwart fiir uns, im Sprechakt eines ,schweigende[n] Sprechen[s]*?.
Der Raum tragt eine Anmutung, die sowohl fiir den jeweiligen Raum als
auch fiir mein Dasein in diesem Raum charakteristisch ist.

Der gestimmte Raum ereignet sich in vielfaltiger Weise: als machtvoll
dréhnender oder sanft schweigender Raum, als leerer oder voller, weiter
oder enger Raum, hell oder dunkel, freundlich oder abweisend, einladend
oder ausgrenzend, bergend oder feindlich, schiitzend oder bedrohend, wi-
derstandig oder sich einfiihlend.

25 GOLz, Dasein und Raum (Anm. 23), 203.

38

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum

Der gestimmte Raum ermdglicht unmittelbare und mittelbare religiose
Raumerfahrungen.

Der gestimmte Raum symbolisiert das dauerhafte und kommunizierende
Anwesendsein eines anderen meiner selbst, das mich fundamental betrifft,
indem es mein Dasein tont und stimmt und in Kommunikation mit mir
tritt. Der gestimmte Raum bringt das Angeredet-sein durch das Um-mich-
herum zum Ausdruck und verweist auf das leibhafte Ummichsein der An-
(oder Ab-)wesenheit Gottes, die mich in bestimmter und stimmender Wei-
se ergreift, als Fiille oder Leere, als schweigendes Sprechen oder beredtes
Schweigen. Der gestimmte Raum wechselwirkt mit mir. Es kommt zu einer
seigentiimlichen Kommunikation des Erlebnisichs mit einem je anderen
ausdrucksbeseelten Raum“?6. Der gestimmte Raum kommuniziert als unge-
genstindlich Anwesender mit mir, wie der unsichtbare Gott mir nahe ist
und sich als Néhe (oder Ferne) zuspricht. Dabei begegnet Gott nicht als
abgegrenztes Gegeniiber, sondern als ausgebreitete Atmosphdre, in die ich
hineinbezogen bin.?”

D Der gelebte Raum wird zum orientierten Raum, wenn der Leib als sein
Zentrum ihn konstituiert. Der durch den Leib erschlossene Raum ist weder
homogen noch isotrop. Er hat einen ausgezeichneten Mittelpunkt, von
dem her er sich erschlief3t, und ist mit einem Elementarkoordinatensystem
versehen, einem natiirlichen Achsensystem.

Die drei durch das Korperschema ausgezeichneten Richtungen und
Gegensatzpaare oben-unten, vorne-hinten, rechts-links sind phdanomeno-
logisch keineswegs gleichwertig und keineswegs erst durch den aufrecht
stehenden Menschen vorgegeben. Denn ,aufrecht stehen® setzt den Unter-
schied oben und unten und eine vertikale Achse schon voraus. Oben und
unten sind auflerdem im Unterschied zu links und rechts, sowie vorne
und hinten nicht vertauschbar und nicht ineinander iiberfithrbar. Sie blei-
ben bei allen moglichen Bewegungen und Korperhaltungen des Menschen
gleich. Ob man steht, liegt, lduft, sich dreht: oben und unten sind leibpha-
nomenologisch objektive Richtungen.

Die mythischen und religiosen Raume sind nach den phdnomenologi-
schen Analysen von Ernst Cassirer, Gerhard van der Leeuw und Mircea
Eliade wie der leiborientierte Raum inhomogen. ,Fiir den religiésen Men-

26 E.STROKER, Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M. 1965, 23.

27 Ausfithrlich zum Konzept der Atmosphiren, die Hermann Schmitz als ausgebreitete
Gefiihle resp. gestimmte Rdume beschrieben und als ,Halbdinge“ charakterisiert hat,
vgl. BEUTTLER, Gott und Raum (Anm.1), 317-335.

39

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

schen ist der Raum nicht homogen; er weist Briiche und Risse auf: Er
enthalt Teile, die von den {ibrigen qualitativ verschieden sind.“?® Man denke
nur an bekannte biblische Erzdhlungen wie Jakobs Traum von der Him-
melsleiter, an Moses Berufung am Dornbusch oder Jesajas Thronvision.
Jeweils wird ein ,heiliger” Ort, Bereich oder Raum vom {ibrigen, profanen
Raum herausgehoben und abgetrennt.

Der inhomogene Bruch im Raum konstituiert einen festen Punkt, eine
Mittelachse, von der jede kiinftige Orientierung ausgeht. Die Hierophanie,
die Erscheinung des Heiligen, markiert im vorher homogenen, grenzenlo-
sen Raum eine absolute Orientierung durch einen absolut festen Punkt,
ein Zentrum. Der horizontale Bruch ist verbunden mit einer Offnung nach
oben, in die himmlisch-géttliche Welt, und der Unterscheidung zwischen
unten und oben, zwischen dem irdischen und dem himmlischen, géttli-
chen, wahren Bereich.

Die Hierophanie etabliert ein absolutes Achsensystem mit den
Fundamentaldifferenzen oben-unten und innen-auflen. Es wird erhalten,
fortgefithrt und gepflegt durch religiése Riten, welche die religiose Orien-
tierung im religids orientierten Raum ermdoglichen.

5. Die existentiellen und religiésen Schichten des gelebten Raums

Der gelebte Raum hat dementsprechend mehrere Schichten, die mit je an-
deren Erkenntnishaltungen, Einstellungen und Handlungsweisen des Selbst
verkniipft sind.

Auf der ersten, elementarsten Stufe ist der Raum das prareflexiv prasente
Worin des menschlichen Daseins. Dies Worin ist mit einer elementaren
Orientierung nach unten und oben verbunden. Dieses In-Sein ist nicht
explizit oder gar intentional als In-einem-Raum-sein bewusst, sondern als
Um-Raum in préreflexivem, unbewusstem Innesein unthematisch gegen-
wirtig. Flir das Dasein ist dieser elementare Raum aber hochst fundamen-
tal. Der gelebte Raum bildet das Fundament, den Erlebnishintergrund und
Horizont der ganzen leibhaften Existenz ,Erst bezogen auf menschliches
Dasein ist der Raum Horizont, Hintergrund, Fundament der Existenz. .
Der gelebte Raum ist aufler mit einer elementaren Orientierung mit einer

28 M. ELIADE, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiésen, Frankfurt a.M.
1990, 23.
29 GOLz, Dasein und Raum (Anm. 23), 216.

40

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum

Farbung, Stimmung und Toénung verbunden, die fiir das Dasein nicht
akzidentiell, sondern wesentlich, d.h. konstitutiv fur sein Sein ist. Die
Gestimmtheit bildet mit dem Selbst eine Sinneinheit, sie ist als Erlebnishin-
tergrund immer mit da, macht den Raum zu einem Raum fiir mich. Der
gelebte Raum erst konstituiert das Selbst als Selbst, d.h. als selbstbeziigliche
und leibhafte Person, indem er die Basis und Grundierung fiir das aktive
Orientieren, Strukturieren und Handeln im Raum legt.

Analog dazu kann theologisch Gott als Fundament und Grund, als
Hintergrund und Horizont der geschopflichen und glaubenden Existenz
des Menschen angesprochen werden. Gott ist fiir die glaubige Person das
immer mitlaufende, ihr nicht durchweg bewusste, aber unthematisch ge-
genwirtige Fundament und Hintergrund ihres Lebens, er ist ihr, vermittelt
durch bewusste und unbewusste Glaubensvollziige, in Gesamteinstellung,
Haltung, Gerichtetheit und Zumutesein gegenwirtig. Gott bewirkt beim
Menschen durch den Glauben eine Art Firbung des Gesamtlebens, was
zum Empfinden von Gottesnihe, von Gehalten- und Orientiertsein fiihrt.

Gott ist hier nicht an sich, sondern als An- bzw. als Abwesender prisent,
wie auch der gelebte Raum als Fundament das Dasein nicht gegensténdlich,
sondern ungegenstindlich fundiert und stimmt.

Gott kann analog als Fundament und Hintergrund des geschépflichen
Seins und des religiosen Erlebens bestimmt werden. Diese Gegenwart
kommt der klassischen Allgegenwart am nichsten, sie ist am unkonkre-
testen und am wenigsten spezifisch. Sie erstreckt sich tiber die gesamte
Ausdehnung des gelebten Raums hinweg, hat aber — im Unterschied zur
raumlosen, flachigen Allgegenwart — am Ort jedes religiosen Individuums
ein Zentrum, wo sie auftauchen und hervortreten kann.

Die héhere, aktivere Schicht, ist der durch den Leib orientierte Raum,
dessen Dimensionen vielfache Transzendenzen aufweisen, besonders die
eigentliche Raum-Dimension der Tiefe und Weite. Gott kann entsprechend
als Tiefe oder Grund, als Woher und Worin des geschopflichen Seins ange-
sprochen werden. Dies ist eine phdnomenologische Einholung von Gott
als Schopfer und Erhalter meiner Existenz und der ,Elemente® meines
gelebten Raumes.

Dann kdnnen wir noch eine weitere reflexive Schicht namhaft machen,
sie bezieht sich auf die Orientierung im Raum durch subjektive und ob-
jektive Prinzipien, durch den eigenen Leib sowie durch Perspektiven und
Orientierungspunkte. Entsprechend kann Gott metaphorisch als zentraler
Orientierungspunkt und der Glaube als Lebensperspektive verstanden wer-

41

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

den. Das Sich im Leben, im Glauben und im Denken Orientieren hat
jedenfalls eine dquivalente phdnomenologische Struktur.

»Gott“ erscheint auf dieser reflexiven Stufe nicht als Element des gelebten
Raumes selbst (als Worin oder Woher oder Wohin), sondern als reflexiv
gebildeter Begriff einer letzten, von der Welt unterschiedenen Instanz, auf
die alles, was ist, bezogen ist, und von dem her es seinen ,Ort’ und Sinn
erhdlt. Die Lokalisierung Gottes geschieht solcherart innerhalb eines ge-
meinsamen, Gott und Mensch iibergreifenden Identifikationssystems, dem
Glauben an den dreieinigen Gott als Schépfer, Versdhner und Vollender,
innerhalb dessen alles in einer Perspektive coram Deo betrachtet werden
kann. Diese Perspektive ist umfassend im Symbolsystem des Glaubens
theoretisiert, aber realisiert stets in einer konkreten pragmatischen Situati-
on. Wer den Ausdruck ,Gott“ gebraucht, loziert sich coram Deo und stellt
sich damit im religiosen Gebrauch in die Gegenwart Gottes, von der er
oder sie spricht. Er oder sie gebraucht damit Gott als konkreten, tatséchli-
chen Horizont seines oder ihres Lebens.

Erst mit dieser letzten Stufe haben wir die abstraktrdumliche Raumrelati-
on erreicht, die der reflexiven Gegenwart Gottes am Ort eines Sprechers,
der sich in der Gegenwart Gottes loziert erreicht. Damit wird das gemein-
same, Gott und Mensch {iibergreifende Identifikationssystem aufgebaut,
von dem Ingolf Dalferth spricht. Es ist hier klar ersichtlich, dass die Ge-
genwart Gottes eine reale Raumgegenwart meint, die aber keinen geometri-
schen Ortsbegriff impliziert.

Erst recht wurde bei den elementareren Schichten des gelebten Raumes
und seiner religiosen Analogien deutlich, wie hier eine Raumgegenwart
Gottes so gedacht werden kann, dass religiése Raum- und Gotteserfahrun-
gen eingeschlossen und vermittelt werden konnen, ohne dass eine naive,
korperliche Raumgegenwart Gottes daraus resultierte, die man mit einem
theistischen Gottesbegriff leicht abwehren konnte. Der Raumbegriff, den
wir hier entwickelt haben, ist jedoch in der Lage, auch umgekehrt elemen-
tare und fiir das religiose Leben wesentliche Raum- und Gotteserfahrungen
zu erschliefSen, woraus sich ergibt, dass der raumlose, theistische Gottesbe-
griff ebenso fern von den tatsdchlichen Gotteserfahrungen ist, die der reli-
gios glaubende Mensch macht, wie er fern ist einem angemessenen religio-
sen Raumbegriff. Wir meinen, mit dem stufenweise aufgebauten Raumbe-
griff nicht nur einen religids brauchbaren Raumbegriff klar bestimmt zu
haben, sondern auch einen Weg zur Erschlieffung von religiosen Raum-
und raumlichen Gotteserfahrungen gewiesen zu haben.

42

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und der Raum

AbschliefSend soll an einem konkreten Beispiel diese existentielle und
religiose Raumtheorie auf einen konkreten Raum in aller Kiirze angewandt
werden, ndmlich auf den gottesdienstlichen oder Kirchenraum. Eine detail-
lierte Aufarbeitung der Diskussion um den Kirchenraum kann hier nicht
erfolgen. Es soll lediglich in einigen Sitzen angedeutet werden, inwiefern
die ausgearbeiteten Konzepte von Raum hier Anwendung finden und zur
Losung strittiger Punkte beitragen konnen.

In der Diskussion wurde vielfach die These vertreten, dass es evangeli-
scherseits eigentlich keinen ,heiligen” oder Sakralraum geben konne, da der
Kirchenraum nicht an sich heilig oder religis sei, sondern allenfalls durch
das gottesdienstliche Geschehen zu einem solchen werde.

Diese einfache Alternative trennt jedoch Raum und Zeit, und isoliert den
Raum von dem Geschehen in ihm, und spaltet damit den Raum in essen-
tiale und funktionale Beziige. Dies iibersieht, dass u.E. Raum ein komplexes
Gebilde ist, in dem Form und Inhalt, Gestalt und Vollzug aufeinander
bezogen sind. Das gilt, wie fiir jeden Raum, auch fiir Kirchenrdume.

Der Kirchenraum ist eine konkrete Form von gelebtem Raum. Er trigt
Vitalqualitaten. Der Mensch ist ebenso im Raum wie dieser in ihm. Der
Raum ist psychisch und physisch nicht neutral, er prasentiert ebenso sich
als Raum, hat einen lebendig-sprechenden Ausdrucksgehalt, wie er die
Vollziige in ihm aufnimmt, einspeichert und spiegelt.

Der Kirchenraum, so kann man kurz sagen, ist ein Resonanzraum des
Geschehens, das sich in ihm ereignet. Diese Wirkung ist ein Korrespon-
denzphdanomen. Sie ist vermittelt durch die Atmosphére, die im Raum
und unter den Horenden herrscht. Zu diesem Klima, zu diesem atmosphé-
rischen Raum tragen alle Raumvollziige bei, der physische Raum selbst
in seiner Gestalt und Anordnung, die in ihm Gottesdienst feiernden Men-
schen, die sich auf Zeit dort befinden und in Wechselwirkung treten mit
dem Raumgeschehen, sowie das verkiindigte Wort selbst in mehrfacher
Gestalt. Insofern ist ein Kirchenraum auch Resonanzraum des Wortes, wel-
ches im Raum ergeht und wirkt. Dieser geistig-pneumatische Innenraum
ist durch den dufleren Raum gestiitzt und unterstiitzt, steht aber auch in
Kontrast zu ihm.

Theologisch gesagt: Was eine Kirche ist, ndmlich Ort des Gottesdienstes
und der Gottesbegegnung, bringt der Raum nach innen und auflen durch
seine Prasenz zur Geltung: Ort der Transzendenz Gottes und zugleich
Raum der Nahe und Gemeinschaft von Gott und Menschen. Es ist ein
Raum, den es gar nicht ,gibt" er ist komplex ineinander geschichteter Ort
der Gegenwart Gottes in der Welt, also eine Heterotopie, wie Foucault sagt,

43

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrich Beuttler

ein Gegenort, ein Andersort, der mehrfache Raum der Gottesprasenz, der
je da und je anders da ist.

Literatur

AucgusTiNus, Confessiones (= conf.)

BEUTTLER, ULRICH, Gott und Raum. Theologie der Weltgegenwart Gottes, FSOTh 127,
Habil. Universitat Erlangen-Nurnberg, Gottingen 2010.

BRroM, LUCO JOHAN VAN DEN, Divine Presence in the World. A Critical Analysis of the
Notion of Divine Omnipresence, Kampen 1993.

CAMPANELLA, THOMAS, De sensu rerum et magia, Frankfurt a.M. 1620.

DALFERTH, INGOLF ULRICH, Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche, Tiibin-
gen 1992,

DURCKHEIM, KARLFRIED GRAF VON, Untersuchungen zum gelebten Raum, Frank-
furt a.M. 2005.

ELIADE, MIRCEA, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen, Frank-
furt a.M. 1990.

FrLascH, Kurt, Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen, Miinchen 2011.

GOLz, WALTER, Dasein und Raum. Philosophische Untersuchungen zum Verhiltnis
von Raumerlebnis, Raumtheorie und gelebtem Dasein, FPA 11, Habil. Universitit
Tiibingen, Tiibingen 1970.

HEIDEGGER, MARTIN, Die onto-theologische Verfassung der Metaphysik, in: DERs.,
Identitdt und Differenz, Pfullingen 71957,31-67.

KaNT, IMMANUEL, De mundi sensibilis (1770), in: Schriften zur Metaphysik und Lo-
gik/l, Werke in zwolf Bd., hg. von WiLHELM WEISCHEDEL, Bd. V, Frankfurt a.M.
81993, 7-107.

LUTHER, MARTIN, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis 1528, hg. von F. THIELE /
O. BRENNER, WA 26, 241-509.

Minkowskl, EUGEN, Die gelebte Zeit, Bd. II, Uber den zeitlichen Aspekt psy-
chopathologischer Phanomene, Salzburg 1971.

NEwTON, Isaac, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Opera quae exstant
omnia, hg. von SAMUEL HORSLEY, Bd. III, London 1782, 1-176.

RAPHSON, JOSEPH, De spatio reali seu ente infinito, London 1702.

SCHLEIERMACHER, FRIEDRICH DANIEL ERNsT, Der christliche Glaube nach den Grund-
satzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1830/31), hg. von
MARTIN REDEKER, Bd. I, Berlin 71960.

STROKER, ELISABETH, Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M.
1965.

WEIZSACKER, CARL FRIEDRICH VON, Die Unendlichkeit der Welt. Eine Studie tiber das
Symbolische in der Naturwissenschaft, in: DERS., Zum Weltbild der Physik, Stuttgart
131990, 118-157.

44

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748948460-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Gottes Gegenwart im Raum
	2. Die Gegenwart Gottes und der Raum
	3. Die dreifache Forderung eines Raumbezuges Gottes
	4. Der gelebte Raum und seine religiöse Struktur
	5. Die existentiellen und religiösen Schichten des gelebten Raums

