
1.
Der Sozialraum als spiritueller Erfahrungsraum

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott und der Raum –
eine systematisch-theologische Neukonzeption aus
phänomenologischen Raumbegriffen

Ulrich Beuttler

1. Gottes Gegenwart im Raum

Seit hundert Jahren findet in der Theologie eine neue Wertschätzung des
religiös konnotierten Raumes statt. Zuerst in der Religionsphänomenologie
und Religionswissenschaft, dann aber auch mit der „empirischen Wende“
in der praktischen Theologie der letzten Jahrzehnte. Die Aufwertung des
religiösen Raumes und der damit einhergehenden „Lokalisierung“ von Er‐
scheinungen und Anwesenheit Gottes an solchen Orten intensiver religiö‐
ser Erfahrung, stellt eine systematisch-theologische Grundfrage, nämlich,
welche Rolle der Ort und der Raum für das Verständnis der Präsenz Gottes
spielen? Ich will in diesem Beitrag eine systematische-theologische „Orts‐
bestimmung“ vorlegen und die Problematik von Ort und Raum aus der
Perspektive der systematischen Theologie reflektieren.1

Die Schwierigkeit war von Anfang an, Gottes Gegenwart räumlich zu
denken, aber doch so, dass Gott gerade nicht selbst räumlich oder gar aus‐
gedehnt vorgestellt wird. So hat der Kirchenvater Augustin in Abwehr der
materiellen Gottesvorstellung, Gott sei eine Art ausgedehnte, körperhafte
Masse, festgestellt, dass Gott zwar quasi körperhaft am Ort sei, jedoch nicht
so, dass er hier mehr und dort weniger sei, oder ein kleinerer Raumteil
ihn weniger umfasse als ein größerer, sondern so, dass Gottes Gegenwart
überall ganz, jedoch nirgends exklusiv lokalisiert oder fixiert sei.2 Die über‐
all ganze Gegenwart sei unendlich zu denken, sie sei unbeschränkt und
ein Zusammenfall von Gegensätzen. Gott sei überall unendlich und ganz
gegenwärtig, jedoch nirgends räumlich begrenzt oder eingesperrt. Diese
Überlegung wurde zu einem mystischen Paradox ausgebaut, nach dem

1 Der Artikel fasst einige Überlegungen meiner ausführlichen Habilitationsschrift U.
Beuttler, Gott und Raum. Theologie der Weltgegenwart Gottes, FSÖTh 127, Habil.
Universität Erlangen-Nürnberg, Göttingen 2010, zusammen.

2 A. Augustinus, conf., VI, 3,4.

27

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes „Immanenz“ und Gottes „Transzendenz“ gleichermaßen unendlich
sind, so dass Gott ebenso weltgegenwärtig wie weltjenseitig ist, beides ganz,
ebenso in allem wie über allem. „Gott ist die unendliche Kugel, deren Mit‐
telpunkt überall und deren Umfang nirgends ist (Deus est sphaera infinita,
cuius centrum est ubique, circumferentia nusquam)“3. So formuliert es das
Buch der 24 Philosophen und mit ihm viele neuplatonische Theologen des
Mittelalters wie Meister Eckart oder Nikolaus von Kues. Gott, sagt auch
Martin Luther, muss an allen Orten wesentlich und gegenwärtig sein, im
geringsten Baumblatt wie in jedem Körnlein. Auch wenn es unbegreiflich
ist: „Nichts ist so klein, Gott ist noch kleiner. Nichts ist so groß, Gott ist
noch grösser.“4

Diese paradoxen Formulierungen waren allerdings nicht die Standard‐
auffassung. Die Frage des Raumbezuges Gottes wurde über Jahrhunderte
in Religionsphilosophie und Theologie klar negativ beantwortet: Gott ist
weder im Raum noch am Ort. Grund war das theistische Gottesbild,
nach dem Gott ein körperloses geistiges Wesen ist, das unendlich, allmäch‐
tig und allgütig ist. Aufgrund seiner Wesenseigenschaften ist Gott zwar
auch allgegenwärtig. Allgegenwärtigkeit heißt aber im Theismus soviel
wie Raumlosigkeit, erst recht Ortlosigkeit. Geistesgeschichtlich war diese
theistische Auffassung von der raumlosen Allgegenwart Gottes die lehr‐
mäßige Formulierung, die man bei den großen Theologen wie in den lehr‐
amtlichen Bekenntnissen fand, bei Anselm von Canterbury, bei Thomas
von Aquin, bei den Lutheranern der altprotestantischen Orthodoxie von
Philipp Melanchthon bis David Hollaz ebenso wie bei den Neuprotestan‐
ten und liberalen Theologen wie Friedrich Schleiermacher und Albrecht
Ritschl oder den neothomistischen katholischen Theologen bis zum lehr‐
amtlich-katholischen Primärdokument des 19. Jahrhunderts, dem ersten
Vaticanum. Diese Auffassung findet man aber auch bei allen philosophisch
aufgeklärten Denkern von Descartes über Kant bis zu den Religionsphilo‐
sophen des 20. Jahrhunderts wie Richard Swinburne u.a.

Gegenüber dieser Standard-Gotteslehre des Theismus wurden allerdings
immer wieder leise mystische oder erfahrungstheologische Einwände laut
gegen eine solche rationale, ja rationalisierende Theologie: Der allgegen‐
wärtige, raumlose Gott ist weder an- noch abwesend, er hat überhaupt kei‐
ne erfahrbare Dimension. Er widerspricht damit jeder religiösen Erfahrung
und auch jeder religiösen Erwartung.

3 K. Flasch, Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen, München 2011, 29.
4 M. Luther, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis 1528, WA 26, 241–509, 339, 39f.

Ulrich Beuttler

28

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den raumlosen Gott kann man zwar schön und widerspruchslos
denken, aber er ist religiös recht unbrauchbar. Man kann, wie Martin
Heidegger das ausgedrückt hat, weder vor ihm tanzen noch ihn anbeten.
In seiner Schrift „Identität und Differenz. Die onto-theologische Verfassung
der Metaphysik“, sagt Heidegger zum metaphysischen, theistischen Gott:
„Zu diesem Gott kann der Mensch weder beten noch kann er ihm opfern.
… Vor der Causa sui kann der Mensch weder aus Scheu ins Knie fallen
noch kann er vor diesem Gott musizieren und tanzen.“5

Allerdings ist es für die Mehrheitstheologie und erst recht die Philoso‐
phie über lange Zeit unmöglich gewesen, den religiösen Gott, der an Orten
„wohnt“, der sich offenbart und zeigt und wieder verbirgt, widerspruchsfrei
im Raum zu denken. Denn ein Gott, der hier ist und nur hier, kann kaum
in gleicher, identischer Weise auch anderswo sein. Und umgekehrt kann
ein immer mit sich identischer Gott nicht am Ort sein, jedenfalls nicht
an einem Ort mehr oder weniger als an einem anderen, wenn Ort einen
umgrenzten Raum meint, wie seit Aristoteles bis in die Neuzeit üblich.
Denn so am Ort wäre Gott selbst umgrenzt und eben nicht allgegenwärtig.

Gott auch in den Zusammenhang mit dem Raum bringen und dies auch
mit der Allgegenwart Gottes zusammendenken zu können, erfordert einen
bestimmten Begriff von Raum. Das war erst in der frühen Neuzeit der Fall.

Ich gehe so vor, dass ich im nächsten Abschnitt die naturphilosophische
Entwicklung zum Raum skizziere, dem sog. absoluten Raum, welcher die
Allgegenwart Gottes trug, dann aufgrund deren Problematisch-Werdens die
Rückwendung zum theistischen, raumlosen Gott aufzeige. Kritisch dazu
nenne ich dann wichtige Argumente zur Notwendigkeit und Möglichkeit
der Raumbezogenheit Gottes, bevor ich im konstruktiven Hauptteil ein
phänomenologisches Raumverständnis entwickle, welches eine Raumanwe‐
senheit Gottes unter heutigen Begriffen von Raum zu denken erlaubt.

2. Die Gegenwart Gottes und der Raum

Die Gegenwart Gottes, die räumlich ist, aber im Raum nicht aufgeht,
konnte aufrechterhalten werden, solange Gott und Raum nicht in Konkur‐
renz zueinander traten. Das aber war im Laufe der Neuzeit der Fall. Die
unermessliche Gegenwart Gottes wurde so sehr räumlich und der Raum so
sehr göttlich, dass beide in ein Entweder-oder geraten. Dies geschah so.

5 M. Heidegger, Die onto-theologische Verfassung der Metaphysik, in: Ders., Identität
und Differenz, Pfullingen 71957, 31–67, 64.

Gott und der Raum

29

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die eine Entwicklung war die Unendlichwerdung des Weltraumes. So‐
lange die Welt ein endlicher Kosmos war, war Gott immer „größer“,
überstieg und durchdrang die Welt zugleich. Sobald jedoch der Kosmos
unendlich wurde, was zuerst von Giordano Bruno um 1600 gedacht und
im 17.-19. Jahrhundert dann astronomisch bewiesen wurde, übernahm der
Weltraum auch Eigenschaften Gottes. Der Raum wurde unendlich. Damit
wird ein zentrales Gottesprädikat auf Gott übertragen. Die Welt übernimmt
die Eigenschaft der Unendlichkeit, die vorher Gott allein zukam. In der
unendlichen Welt hat Gott sozusagen keinen Ort mehr, damit kommt Gott
in eine Art „Wohnungsnot“, wie David Friedrich Strauß Ende des 19. Jahr‐
hunderts spottete, und „auf die Welt fällt nun der Glanz der Unendlichkeit,
der dem Altertum fremd und im Mittelalter Gott vorbehalten war.“ (Carl
Friedrich von Weizsäcker)6.

Die zweite Seite der Entwicklung war die, dass sich in der Naturphiloso‐
phie eine fundamentale Innovation ereignete. Die aristotelische Theorie des
Ortes, die über das ganze Mittelalter bestimmend war, erfuhr eine grund‐
sätzliche Kritik, was zu einer Abkehr vom Ort und einer Zuwendung zum
Raum führte. Dem Raum wuchs philosophisch und physikalisch ein eige‐
nes „Seinsgewicht“ zu, er erhielt eine eigene, von der Materie unabhängige
Realität. Maßgeblich hierfür waren die neoplatonischen italienischen und
englischen Naturphilosophen des 17.-18. Jahrhunderts.7 Der Raum, sagen
sie, ist ein Aufnehmer oder Behälter der Körper, in dem Körper lokalisiert
sind. Damit erhält der Raum ein selbständiges Sein. Der Raum hat eigen‐
ständige Realität, unabhängig von der Materie. Er bleibt unveränderlich
beständig derselbe, egal wie in ihm Köper sich bewegen. Er bleibt auch
dann, wenn man Körper aus ihm entfernt. Der Raum ist überall gleich
homogen und mit sich identisch unbeweglich. Und er ist sogar notwendig
unendlich, da er alles enthält, mehr noch auch trägt und erhält. Damit
übernimmt der Raum wesentliche Funktionen, die bis dahin ausschließlich
Gott selbst zugeschrieben worden waren.

Der Raum, so hat Thomas Campanella die neue Metaphysik des abso‐
luten Raumes zusammengefasst, ist die erste Substanz (substantia prima)
und das Substrat der Existenz aller Dinge (spatium esse basin omnis esse

6 C. F. v. Weizsäcker, Die Unendlichkeit der Welt. Eine Studie über das Symbolische
in der Naturwissenschaft, in: Ders., Zum Weltbild der Physik, Stuttgart 131990, 118–157,
135.

7 Ausführlich vgl. Beuttler, Gott und Raum (Anm. 1), Kap. I.8, 192–233.

Ulrich Beuttler

30

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


creati).8 Der Raum „ist die alles enthaltende Gottheit (est autem locus
omnium divinitas substentans). Er gibt Sein und erhält es, in ihm leben,
weben und sind wir (dans esse atque conservans, in ipsa enim vivimus,
movemur et sumus).“9

Das ist ersichtlich ein Zitat von Act 17, wo Gott als der bezeichnet wird,
in dem wir leben, weben und sind. Dem Raum werden bei den neoplatoni‐
schen Naturphilosophen des 17. Jahrhunderts also wesentliche Funktionen
Gottes zugeschrieben, zu enthalten und zu erhalten.

Diese Auffassung der italienischen Platoniker setzt sich fort bei den
englischen, den sog. Cambridge Platonists, besonders bei Henry More, des‐
sen Einfluss auf Newton nachgewiesen ist: Newtons berühmter absoluter
Raum hat von daher einen grundsätzlich metaphysischen Hintergrund.
Der absolute Raum ist nicht primär eine physikalische Größe, sondern
eine metaphysische. Bei Newton wird zwar klar zwischen Gott und Raum
unterschieden, der Raum ist nach Newton das Medium, durch das Gott den
Dingen allgegenwärtig ist, sie bewegt und ordnet. Der absolute Raum ist
also gerade nicht gleich unendlich mit Gott, sondern ist das Medium, das
Gott für die Aktuierung seiner Allgegenwart in Anspruch nimmt. Gott „ist
nicht die Dauer und der Raum, sondern er währt und ist zugegen. Er währt
immer und ist überall zugegen, und konstituiert dadurch, dass er immer
und überall existiert, die Dauer und den Raum“10, sagt Newton.

Dennoch trug der absolute Raum eine Gefahr in sich, weil mit dieser
Auffassung eines „absoluten“ Raumes die Gefahr der Vergöttlichung des
Raumes ebenso verbunden war wie die der Verräumlichung Gottes. Diese
Problematik sehen wir bei Joseph Raphson.

Bei Raphson etwa trägt der Raum nicht nur die Eigenschaft der Uner‐
messlichkeit, sondern er trägt alle metaphysischen Eigenschaften Gottes. In
„De spatio reali seu ente infinito“ (1702) listet Raphson folgende metaphy‐
sische Eigenschaften des Raumes auf, die allesamt ebenso Eigenschaften
Gottes sind.

Der Raum (spatium), das eigentlich Ausgedehnte (Extensum intimum),
ist im Unterschied zur Materie 1. absolut unteilbar (indivisibile), 2. absolut

8 „… ipsum [spatium] esse basin omnis esse creati omniaque praecedere esse saltem
origine et natura” (T. Campanella, De sensu rerum et magia, Frankfurt a.M. 1620,
liber I, caput 12, 40).

9 Ebd.
10 I. Newton, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Opera quae exstant om‐

nia, hg. von Samuel Horsley, Bd. III, London 1782, liber III, Scholium generale,
1–176, 172.

Gott und der Raum

31

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unbeweglich (immobile), 3. aktual unendlich (actu infinitum), 4. reiner Akt
(actus purus), 5. alles erhaltend und durchdringend (omni-continens &
omni-penetrans), 6. unkörperlich (incorporeum), 7. unwandelbar (immuta‐
bile), 8. in sich eins (unum in se), 9. ewig (aeternum), 10. unbegreiflich
(incomprehensibile), 11. vollkommen (perfectum), 12.  der Seins- und Er‐
kenntnisgrund von Ausgedehntem (Extensa sine eo neq; esse, neq; concipi,
possunt), 13. ein Attribut der ersten Ursache, nämlich die Unermesslichkeit
(attributum, viz. immensitas, primae causae).11

Die meisten Eigenschaften werden auf die Unendlichkeit zurückgeführt
und aus dieser bewiesen, woraus nun aber, systematisch betrachtet, erhebli‐
che Probleme entstehen. Da die Unendlichkeit des Raumes als aktuale, d.h.
als Unendlichkeit Gottes verstanden wird, ist der Raum von der geschöpf‐
lichen Seite auf die Seite Gottes gewechselt. Der Raum ist bei Raphson
die nicht-materielle, von den endlichen materiellen Körpern und ihrer
Ausdehnung substantiell unterschiedene, unendliche Ausdehnung Gottes
und trägt daher seine metaphysischen Eigenschaften. Entsprechend ist Gott
nicht nur denkendes, sondern auch ausgedehntes Wesen. Seine wesentliche
Allgegenwart ist der Raum oder die unendliche Ausdehnung.

Weil also die Gefahr der Vergöttlichung des Raumes in dieser Metaphy‐
sik des Raumes besteht, versteht man leicht Kants Radikalkritik: Kant führt
in seiner Kritik der reinen Vernunft eine Entsubstantialisierung des Raumes
und damit einhergehend eine Enträumlichung Gottes durch.

Der Raum ist nach der transzendentalen Ästhetik, dem ersten Hauptteil
der Kritik der reinen Vernunft, welche die Erkenntnisformen Raum und
Zeit behandelt, nur noch Form der Anschauung, er hat nur empirische
Realität, der absolute Raum hat keine An-sich-Realität mehr, er ist nur
ideale Form, er ist eine Voraussetzung der Wahrnehmung und hat, wie
Kant sagt, „transzendentale Idealität“. Der Raum ist also kurz gesagt im
Subjekt als eine Form der Anschauung, in welcher wir Dinge als räumlich
nebeneinander wahrnehmen. Jedenfalls kann man weder den Raum auf
Gott noch Gott auf den Raum beziehen.

Gott direkt auf den Raum zu beziehen, wäre ein „Erschleichungsfehler“,
wie Kant sagt, durch den man ein Erkenntnisprinzip der sinnlichen Dinge
fälschlich auf die intelligiblen Dinge übertragen würde. Das Axiom „Alles,
was ist, ist irgendwo und irgendwann“ sei ein erschlichenes Axiom, ein
unechtes Prinzip, durch das alle Dinge, auch die intelligiblen, „an die

11 J. Raphson, De spatio reali seu ente infinito, London 1702, caput V, 72–80.

Ulrich Beuttler

32

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen des Raumes und der Zeit im Dasein gebunden“12 würden.
Der Raum sei lediglich die Form der Anschauung sinnlicher Dinge, aber
nicht eine Qualität von Sein überhaupt. Würde man das (falsche) Axiom,
dass alles irgendwo ist, auf Gott anwenden, würde man sich „eine örtliche
Gegenwart Gottes“ erdichten und „Gott, als von einem unendlichen Raum
zugleich umgriffen, in die Welt“13 einschließen.

Im Folgenden wurde durch dieses schlagende Argument Kants sowohl in
der Philosophie als auch in der Theologie Gott nicht mehr räumlich in die
Welt einbegriffen und nur noch die Raumlosigkeit Gottes und Gott-losig‐
keit des Raumes behauptet. Das prominenteste Beispiel des frühen 19. Jahr‐
hunderts ist Friedrich Schleiermacher, dessen Auffassung für die folgenden
gut hundert Jahre schulbildend war. Schleiermacher bestimmt den Raum‐
bezug Gottes nur indirekt, nämlich transzendental, d.h. als Bedingung
der Möglichkeit von Räumlichkeit, selbst aber strikt unräumlich. Gottes
Allgegenwart bedingt den Raum und die räumlichen Dinge, ist selbst aber
unräumlich. In § 53 seiner „Glaubenslehre“ definiert Schleiermacher:

Die Allgegenwart Gottes ist „die mit allem Räumlichen auch den Raum
selbst bedingende schlechthin raumlose Ursächlichkeit Gottes“14.

Die Allgegenwart ist „vollkommen raumlos, mithin auch nicht größer
oder kleiner an verschiedenen Orten.“15 Gott ist nicht im Raum gegenwärtig
und wirksam nach Analogie der Raumerfüllung von expansiven Kräften. Es
ist daher keine ruhende Adessenz im Raum anzunehmen, und die operative
Gegenwart strikt unräumlich vorzustellen. Einen Ort hat Gott nicht im
Raum oder bei den Dingen, sondern ausschließlich „in sich selbst“, nur mit
den „Wirkungen seines ursächlichen Insichselbstseins“ ist er überall.16

3. Die dreifache Forderung eines Raumbezuges Gottes

Aber an dieser Standardauffassung der neuprotestantischen-theistischen
Gotteslehre meldet sich nun ein theologisches Problem: Der Weltbezug
Gottes ist hier nur noch strikt raumlos gedacht, d.h. geistig im Gegensatz

12 I. Kant, De mundi sensibilis (1770), in: Schriften zur Metaphysik und Logik/1, Werke
in zwölf Bd., hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. V, Frankfurt a.M. 81993, 7–107, 91.

13 A.a.O., 93.
14 F. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangeli‐

schen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1830/31), hg. von Martin Redeker,
Bd. I, Berlin 71960, § 53 Leitsatz, 272.

15 A.a.O., §53.1, 273.
16 A.a.O., §53.2, 275.

Gott und der Raum

33

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Körperlichkeit und Ausdehnung. Gott hat damit keinen Raumbezug
mehr, er hat nur noch geistig-moralischen Weltbezug. Damit stellt sich die
Frage, wie Gott sich ohne Raumbezug in irgendeiner Weise noch kausal
wirksam oder auch nur in ruhender Gegenwart auf die Welt beziehen soll.
Aber selbst wenn man Gott keinen direkten Kausalbezug auf die Welt und
keine unmittelbare Wirksamkeit mehr zuerkennen mag, weil man nicht
wieder zum Voluntarismus der Cambridge Platoniker und deren absoluten
Raum zurück will oder weil man das theistische Gottesbild eines rein
geistigen, raumlosen Wesens des deutschen Idealismus vertritt, so ergeben
sich doch grundlegende theologische Probleme, wenn man Gott jeden
Raumbezug abspricht.

Ich möchte an dieser Stelle wenigstens drei relevante Gründe nennen,
warum es mir theologisch geboten scheint, einen Raumbezug Gottes anzu‐
nehmen.

Eine Beziehung Gottes zum Raum (in noch zu klärender, bestimmter
Weise) anzunehmen, ist aus verschiedenen Gründen unverzichtbar. Sie ist
erstens religiös notwendig, weil der glaubende und betende Christ Gott
auch außer sich, d.h. im Raum, zu erfahren glaubt und auch lokal auf sich
und seinen raumzeitlichen Ort bezogen weiß. Sie ist zweitens trinitäts- und
schöpfungstheologisch notwendig, weil die inkarnatorische Struktur der
Ökonomie Gottes ein Eingehen Gottes in Raum und Zeit behauptet und
einen, wie auch immer gearteten, bleibenden Raumbezug Gottes vorsieht.
Schöpfung und Erhaltung sind, wenn sie christologisch-pneumatologisch
vermittelt sein sollen, nicht ohne Raumbezug Gottes zu denken. Und eine
Beziehung Gottes zum Raum ist, wie gleich noch zu zeigen ist, drittens
logisch notwendig, da alle Gottesaussagen, schon die Existenzbehauptung,
einen räumlichen Bezug zur sprechenden Person implizieren.

So hat Ingolf Dalferth dargelegt, dass jede Aussage, die das Wort „Gott“
enthält, eine Relation impliziert zwischen der Person, welche die Aussage
äußert, und dem Gehalt, auf den es sich bezieht. „Gott“ impliziert also
einen relationalen Bezug zwischen Gott und Mensch. Die Aussage „Gott
existiert.“ als elementare Gottesaussage, heißt: Gott existiert in Bezug auf
mich, es bezieht sich eine sprechende Person auf Gott, wodurch sie sich
spezifisch lokalisiert.17

17 I. U. Dalferth, Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche, Tübingen 1992, 23–
50.

Ulrich Beuttler

34

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allerdings ist für solche Lokalisation der geometrische Raum ungeeignet.
Luco van den Brom hat kritisiert, dass ein lokaler Bezug von Gottesaussa‐
gen auf lokale Raumpunkte in eine Aporie führe. Wenn die Aussage „Gott
existiert.“ bedeuten würde, dass Gott hier ist am Ort P1, genau am Ort
des Sprechers realräumlich lokalisiert ist, dann hieße dies ja, dass er mit
dieser Aussage an P2 nicht lokalisiert wäre, da örtliche Lokalisationen
ortsexklusiv sind. Oder Gott müsste raumübergreifend sein, um sowohl an
P1 als auch an P2 lokalisiert zu sein, wodurch er aber eine Art Körper
(body) oder Größe (size) erhielte, die sich über die Raumpunkte erstreckt.
Aus dieser Aporie schließt v.d. Brom nun aber nicht etwa, dass vielleicht
die räumliche, ortsexklusive Lokalisation der Fehler ist, sondern dass man
Gottesaussagen überhaupt nicht lokalisieren kann. Gott, so schließt v.d.
Brom mit dem Mainstream des Theismus, ist raumlos allgegenwärtig, er sei
nicht als räumliches Wesen mit Teilbarkeit und Körperlichkeit zu denken,
sondern als raumlose Entität (spaceless entity), und seine Allgegenwart sei
als raumlose Präsenz (spaceless presence) zu denken18.

Setzt man den Raumbegriff v.d. Broms voraus, hat er natürlich recht. In
der Tat kann man Gott keinen geometrischen Raumbezug zumessen, wie
bei ortsexklusiven Raumdingen, das wäre philosophisch primitiv, dazu reli‐
giös fatal. Das hat aber auch niemand je behauptet. Der Raumbezug, von
dem Dalferth spricht, ist natürlich keine ortsgeometrische Raumrelation,
sondern ein gemeinsames „Identifikationssystem“ von Gott und Mensch.
Das wäre ausführlich zu diskutieren.

Entscheidend für uns ist, dass nur der euklidische, geometrische Raum‐
begriff einen Raumbezug Gottes ausschließt. Ein Raumbezug Gottes ist
damit nicht überhaupt ausgeschlossen, aber er hängt am Raumbegriff. Um
einen Raumbezug Gottes positiv formulieren zu können, braucht es einen
andern Raumbegriff.

Kurz gesagt: Wir brauchen keinen homogenen, isotropen, geometrischen
Raum, sondern einen nicht homogenen, nicht isotropen, gegliederten
Raum, der Anwesenheit und Nähe ebenso wie Ferne und Absenz zu denken
ermöglicht, der weder Gott verräumlicht, noch den Raum vergöttlicht. Wir
brauchen aber eben auch einen Raumbegriff, der nicht zu einer raumlosen,
d.h. überall gleichförmigen und damit religiös unbedeutenden Allgegen‐

18 LJ. v.d. Brom, Divine Presence in the World. A Critical Analysis of the Notion of
Divine Omnipresence, Kampen 1993, 229.

Gott und der Raum

35

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wart führt. Dazu möchte ich im Folgenden einen Vorschlag machen und
Schicht für Schicht einen geeigneten Raumbegriff aufbauen.19

4. Der gelebte Raum und seine religiöse Struktur

Geeignet für das Vorhaben erscheint mir der sogenannte gelebte Raum, den
Eugen Minkowski in seinen Überlegungen zur gelebten Zeit und Graf Karl‐
fried Dürckheim in seinen „Untersuchungen zum gelebten Raum“ (1932)
eingeführt haben:

„Es gibt aber einen gelebten Raum, wie es eine gelebte Zeit gibt.“20 Dieser
Raum ist vom mathematisch-geometrischen fundamental unterschieden,
es handelt sich um einen „amathematischen und ageometrischen Raum“.
Denn der Raum, in dem wir leben und handeln, in dem sich unser Le‐
ben abspielt, „beschränkt sich für uns nicht auf geometrische Verhältnisse,
Verhältnisse, die wir aufstellen, wie wenn wir uns, selbst auf die einfache
Rolle von wissbegierigen Beobachtern oder von Gelehrten beschränkt, au‐
ßerhalb des Raumes befinden würden. Wir leben und handeln im Raum,
und im Raum spielt sich sowohl unser persönliches Leben als auch das
kollektive Leben der Menschheit ab. Das Leben breitet sich im Raum
aus, ohne deshalb eigentliche geometrische Ausdehnung zu haben.“21 Der
gelebte Raum hat eine Vielzahl von räumlichen Eigenschaften wie Distan‐
zen, Ausdehnungen, Richtungen, die den geometrischen entsprechen, aber
anders geartet sind, da sie „rein qualitativen Charakter“22 haben. Daneben
trägt er weitere qualitative Eigenschaften wie Tönungen, Stimmungen, An‐
mutungen und Vitalqualitäten, die Graf Dürckheim eindrücklich analysiert
hat. Hier wird besonders deutlich, wie der gelebte Raum mit dem Selbst
verwoben ist.

Ich möchte im Anschluss daran folgende vier aufeinander aufbauende
Strukturmerkmale des gelebten Raums unterscheiden und jeweils nach der
entsprechenden Räumlichkeit der Gegenwart Gottes fragen, die sich an die
jeweilige Struktur von Raum anschließt.

19 Ausführlicher Beuttler, Gott und Raum (Anm.1), II.2.-3., 257–353.
20 E. Minkowski, Die gelebte Zeit, Bd. II, Über den zeitlichen Aspekt psychopathologi‐

scher Phänomene, Salzburg 1971, 233.
21 Ebd.
22 A.a.O., 236.

Ulrich Beuttler

36

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der gelebte Raum und die Räumlichkeit des menschlichen Daseins sind

A präreflexiv präsent,
B elementar bezogen,
C gestimmt und getönt,
D gerichtet und leiborientiert strukturiert.

Analog dazu ist Gott jeweils auf jede Schicht des gelebten Raumes in reli‐
giöser Wahrnehmung, religiöser Erfahrung und religiösem Vollzug in einer
bestimmten Weise, die der Raumstruktur entspricht, bezogen.

A Der unthematisch gegenwärtige Raum läuft immer mit als ungegen‐
ständlicher Hintergrund aller Objektwahrnehmung. Er ist in allem bewuss‐
ten und unbewussten Wahrnehmen und Erleben immer ‚mitgegeben’ und
‚mit da’. Andererseits ist er nicht an sich immer da, sondern als ein Dasein
für mich, als ein mir Mitgegebensein. Der unthematisch mitgegebene Raum
ist „tiefer in uns selbst verankert als die aus ihm sich abhebenden gegen‐
ständlich bewußten Dinge. Wir kommen immer schon von dem Raum,
in dem wir sind, her, wenn wir auf einzelne Dinge ‚im’ Raum achten. In
diesem unthematischen Haben des Raumes sind wir geradezu mit dem
Raum eins. …“23 Dieser gelebte Raum ist „in seiner jeweils leibhaftigen und
bedeutungsvollen Ganzheit ‚gegenwärtig’ in Gesamteinstellung, Haltung,
Gerichtetheit und Zumutesein, man hat ihn im ‚Innesein’, hat ihn in den
Gliedern und im Gefühl, in Leib und Herz.“24

Der gelebte Raum, der einem unmittelbar gegenwärtig ist und in dem
man sich unwillkürlich einbezogen weiß und umgeben spürt, eignet sich
besonders dazu, eine elementare Form der Gegenwart Gottes zu symboli‐
sieren. In strukturell analoger Weise ist dem gläubigen und bewusst religiös
lebenden Menschen sein Glaube und dasjenige, auf den er sich richtet,
Gott, in seiner Gesamteinstellung, seiner Haltung, seiner Gerichtetheit und
seinem Zumutesein gegenwärtig. Die allgemeine Gegenwart Gottes kann
als ein unthematisch gegenwärtiger Raum beschrieben werden, der in allem
Erleben, Wahrnehmen und Tun immer mitgegeben ist, sozusagen immer
mitläuft. Dieser Raum der Gegenwart Gottes durchdringt einen selbst, ist
aber doch ein äußerer, umgebender Raum. Er ist der Hintergrund des gan‐
zen christlich-gelebten Daseins. Doch ist diese Gegenwart Gottes nicht an

23 W. Gölz, Dasein und Raum. Philosophische Untersuchungen zum Verhältnis von
Raumerlebnis, Raumtheorie und gelebtem Dasein, FPA II, Habil. Universität Tübin‐
gen, Tübingen 1970, 202.

24 Graf K. v. Dürckheim, Untersuchungen zum gelebten Raum, Frankfurt a.M. 2005,
26.

Gott und der Raum

37

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich, sondern immer nur für jemand mitgegeben. Diese Art der Gegenwär‐
tigkeit erfordert einen Latenzzustand der Aufmerksamkeit meinerseits, ein
dieser umräumlichen Gegenwart Gottes inneseiende Einstellung. Sie färbt
als Hintergrund mein übriges Gesamterleben, wobei der Aufmerksamkeits‐
grad darauf erhöht und abgesenkt werden kann. Wir stoßen hier auf eine
elementare Räumlichkeit der Gegenwart Gottes.

B Der gelebte Raum ist das das menschliche Dasein als leibhaftiges Da‐
sein ermöglichende Worin. Dies Worin ist ein ungegenständliches Worin:
Der gelebte Raum umlagert und umwebt das Dasein, dass es als ein solches
existieren kann. Der gelebte Raum ist das Worin gelebten Daseins. Er ist
der das leibhafte Leben ermöglichende Raum und als sein Worin zugleich
der Grund, auf dem jenes sich aufbaut und entfaltet. Der gelebte Raum ist
aber nicht der kausale Verursacher des Daseins oder gar der vorfindlichen
Existenz des Menschen, sondern mit dieser gleichursprünglich. Er ist mit
dem Dasein mitgesetzt. Da er nicht mit mir selbst identisch ist, sondern
mit mir geht als Um-herum meines Daseins, können wir religiös analog
dazu Gott als das Worin menschlichen, allgemein: geschöpflichen Daseins
ansprechen.

C Jeder Raum löst eine affektive Stimmung aus, die noch vor der bewuss‐
ten Wahrnehmung seiner Größe, Formen und Farben liegt. Räume haben
von sich her eine Färbung, eine Tönung, eine Stimmung, die sich unmittel‐
bar überträgt. Ein Raum hat, die sinnlich wahrnehmbaren Raumqualitäten
und -quantitäten grundierend, eine eigene Vitalität, eine je eigene Art von
Lebendigkeit, gewissermaßen eine „Seele“, die sich unmittelbar mitteilt.
Theodor Lipps hat in seiner Ästhetik von einer „Raumseele“ gesprochen,
die in der spezifischen „Stimmung“ des Raumes gegenwärtig ist.

Die Gestimmtheit ist eine primäre Eigenschaft des gelebten Raumes.
Sie teilt sich mit als das Anwesendsein des Raumes, als seine unauffällige
Gegenwart für uns, im Sprechakt eines „schweigende[n] Sprechen[s]“25.
Der Raum trägt eine Anmutung, die sowohl für den jeweiligen Raum als
auch für mein Dasein in diesem Raum charakteristisch ist.

Der gestimmte Raum ereignet sich in vielfältiger Weise: als machtvoll
dröhnender oder sanft schweigender Raum, als leerer oder voller, weiter
oder enger Raum, hell oder dunkel, freundlich oder abweisend, einladend
oder ausgrenzend, bergend oder feindlich, schützend oder bedrohend, wi‐
derständig oder sich einfühlend.

25 Gölz, Dasein und Raum (Anm. 23), 203.

Ulrich Beuttler

38

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der gestimmte Raum ermöglicht unmittelbare und mittelbare religiöse
Raumerfahrungen.

Der gestimmte Raum symbolisiert das dauerhafte und kommunizierende
Anwesendsein eines anderen meiner selbst, das mich fundamental betrifft,
indem es mein Dasein tönt und stimmt und in Kommunikation mit mir
tritt. Der gestimmte Raum bringt das Angeredet-sein durch das Um-mich-
herum zum Ausdruck und verweist auf das leibhafte Ummichsein der An-
(oder Ab-)wesenheit Gottes, die mich in bestimmter und stimmender Wei‐
se ergreift, als Fülle oder Leere, als schweigendes Sprechen oder beredtes
Schweigen. Der gestimmte Raum wechselwirkt mit mir. Es kommt zu einer
„eigentümlichen Kommunikation des Erlebnisichs mit einem je anderen
ausdrucksbeseelten Raum“26. Der gestimmte Raum kommuniziert als unge‐
genständlich Anwesender mit mir, wie der unsichtbare Gott mir nahe ist
und sich als Nähe (oder Ferne) zuspricht. Dabei begegnet Gott nicht als
abgegrenztes Gegenüber, sondern als ausgebreitete Atmosphäre, in die ich
hineinbezogen bin.27

D Der gelebte Raum wird zum orientierten Raum, wenn der Leib als sein
Zentrum ihn konstituiert. Der durch den Leib erschlossene Raum ist weder
homogen noch isotrop. Er hat einen ausgezeichneten Mittelpunkt, von
dem her er sich erschließt, und ist mit einem Elementarkoordinatensystem
versehen, einem natürlichen Achsensystem.

Die drei durch das Körperschema ausgezeichneten Richtungen und
Gegensatzpaare oben-unten, vorne-hinten, rechts-links sind phänomeno‐
logisch keineswegs gleichwertig und keineswegs erst durch den aufrecht
stehenden Menschen vorgegeben. Denn „aufrecht stehen“ setzt den Unter‐
schied oben und unten und eine vertikale Achse schon voraus. Oben und
unten sind außerdem im Unterschied zu links und rechts, sowie vorne
und hinten nicht vertauschbar und nicht ineinander überführbar. Sie blei‐
ben bei allen möglichen Bewegungen und Körperhaltungen des Menschen
gleich. Ob man steht, liegt, läuft, sich dreht: oben und unten sind leibphä‐
nomenologisch objektive Richtungen.

Die mythischen und religiösen Räume sind nach den phänomenologi‐
schen Analysen von Ernst Cassirer, Gerhard van der Leeuw und Mircea
Eliade wie der leiborientierte Raum inhomogen. „Für den religiösen Men‐

26 E. Ströker, Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M. 1965, 23.
27 Ausführlich zum Konzept der Atmosphären, die Hermann Schmitz als ausgebreitete

Gefühle resp. gestimmte Räume beschrieben und als „Halbdinge“ charakterisiert hat,
vgl. Beuttler, Gott und Raum (Anm.1), 317–335.

Gott und der Raum

39

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen ist der Raum nicht homogen; er weist Brüche und Risse auf: Er
enthält Teile, die von den übrigen qualitativ verschieden sind.“28 Man denke
nur an bekannte biblische Erzählungen wie Jakobs Traum von der Him‐
melsleiter, an Moses Berufung am Dornbusch oder Jesajas Thronvision.
Jeweils wird ein „heiliger“ Ort, Bereich oder Raum vom übrigen, profanen
Raum herausgehoben und abgetrennt.

Der inhomogene Bruch im Raum konstituiert einen festen Punkt, eine
Mittelachse, von der jede künftige Orientierung ausgeht. Die Hierophanie,
die Erscheinung des Heiligen, markiert im vorher homogenen, grenzenlo‐
sen Raum eine absolute Orientierung durch einen absolut festen Punkt,
ein Zentrum. Der horizontale Bruch ist verbunden mit einer Öffnung nach
oben, in die himmlisch-göttliche Welt, und der Unterscheidung zwischen
unten und oben, zwischen dem irdischen und dem himmlischen, göttli‐
chen, wahren Bereich.

Die Hierophanie etabliert ein absolutes Achsensystem mit den
Fundamentaldifferenzen oben-unten und innen-außen. Es wird erhalten,
fortgeführt und gepflegt durch religiöse Riten, welche die religiöse Orien‐
tierung im religiös orientierten Raum ermöglichen.

5. Die existentiellen und religiösen Schichten des gelebten Raums

Der gelebte Raum hat dementsprechend mehrere Schichten, die mit je an‐
deren Erkenntnishaltungen, Einstellungen und Handlungsweisen des Selbst
verknüpft sind.

Auf der ersten, elementarsten Stufe ist der Raum das präreflexiv präsente
Worin des menschlichen Daseins. Dies Worin ist mit einer elementaren
Orientierung nach unten und oben verbunden. Dieses In-Sein ist nicht
explizit oder gar intentional als In-einem-Raum-sein bewusst, sondern als
Um-Raum in präreflexivem, unbewusstem Innesein unthematisch gegen‐
wärtig. Für das Dasein ist dieser elementare Raum aber höchst fundamen‐
tal. Der gelebte Raum bildet das Fundament, den Erlebnishintergrund und
Horizont der ganzen leibhaften Existenz „Erst bezogen auf menschliches
Dasein ist der Raum Horizont, Hintergrund, Fundament der Existenz.“29.
Der gelebte Raum ist außer mit einer elementaren Orientierung mit einer

28 M. Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen, Frankfurt a.M.
1990, 23.

29 Gölz, Dasein und Raum (Anm. 23), 216.

Ulrich Beuttler

40

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Färbung, Stimmung und Tönung verbunden, die für das Dasein nicht
akzidentiell, sondern wesentlich, d.h. konstitutiv für sein Sein ist. Die
Gestimmtheit bildet mit dem Selbst eine Sinneinheit, sie ist als Erlebnishin‐
tergrund immer mit da, macht den Raum zu einem Raum für mich. Der
gelebte Raum erst konstituiert das Selbst als Selbst, d.h. als selbstbezügliche
und leibhafte Person, indem er die Basis und Grundierung für das aktive
Orientieren, Strukturieren und Handeln im Raum legt.

Analog dazu kann theologisch Gott als Fundament und Grund, als
Hintergrund und Horizont der geschöpflichen und glaubenden Existenz
des Menschen angesprochen werden. Gott ist für die gläubige Person das
immer mitlaufende, ihr nicht durchweg bewusste, aber unthematisch ge‐
genwärtige Fundament und Hintergrund ihres Lebens, er ist ihr, vermittelt
durch bewusste und unbewusste Glaubensvollzüge, in Gesamteinstellung,
Haltung, Gerichtetheit und Zumutesein gegenwärtig. Gott bewirkt beim
Menschen durch den Glauben eine Art Färbung des Gesamtlebens, was
zum Empfinden von Gottesnähe, von Gehalten- und Orientiertsein führt.

Gott ist hier nicht an sich, sondern als An- bzw. als Abwesender präsent,
wie auch der gelebte Raum als Fundament das Dasein nicht gegenständlich,
sondern ungegenständlich fundiert und stimmt.

Gott kann analog als Fundament und Hintergrund des geschöpflichen
Seins und des religiösen Erlebens bestimmt werden. Diese Gegenwart
kommt der klassischen Allgegenwart am nächsten, sie ist am unkonkre‐
testen und am wenigsten spezifisch. Sie erstreckt sich über die gesamte
Ausdehnung des gelebten Raums hinweg, hat aber – im Unterschied zur
raumlosen, flächigen Allgegenwart – am Ort jedes religiösen Individuums
ein Zentrum, wo sie auftauchen und hervortreten kann.

Die höhere, aktivere Schicht, ist der durch den Leib orientierte Raum,
dessen Dimensionen vielfache Transzendenzen aufweisen, besonders die
eigentliche Raum-Dimension der Tiefe und Weite. Gott kann entsprechend
als Tiefe oder Grund, als Woher und Worin des geschöpflichen Seins ange‐
sprochen werden. Dies ist eine phänomenologische Einholung von Gott
als Schöpfer und Erhalter meiner Existenz und der „Elemente“ meines
gelebten Raumes.

Dann können wir noch eine weitere reflexive Schicht namhaft machen,
sie bezieht sich auf die Orientierung im Raum durch subjektive und ob‐
jektive Prinzipien, durch den eigenen Leib sowie durch Perspektiven und
Orientierungspunkte. Entsprechend kann Gott metaphorisch als zentraler
Orientierungspunkt und der Glaube als Lebensperspektive verstanden wer‐

Gott und der Raum

41

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den. Das Sich im Leben, im Glauben und im Denken Orientieren hat
jedenfalls eine äquivalente phänomenologische Struktur.

„Gott“ erscheint auf dieser reflexiven Stufe nicht als Element des gelebten
Raumes selbst (als Worin oder Woher oder Wohin), sondern als reflexiv
gebildeter Begriff einer letzten, von der Welt unterschiedenen Instanz, auf
die alles, was ist, bezogen ist, und von dem her es seinen ‚Ort’ und Sinn
erhält. Die Lokalisierung Gottes geschieht solcherart innerhalb eines ge‐
meinsamen, Gott und Mensch übergreifenden Identifikationssystems, dem
Glauben an den dreieinigen Gott als Schöpfer, Versöhner und Vollender,
innerhalb dessen alles in einer Perspektive coram Deo betrachtet werden
kann. Diese Perspektive ist umfassend im Symbolsystem des Glaubens
theoretisiert, aber realisiert stets in einer konkreten pragmatischen Situati‐
on. Wer den Ausdruck „Gott“ gebraucht, loziert sich coram Deo und stellt
sich damit im religiösen Gebrauch in die Gegenwart Gottes, von der er
oder sie spricht. Er oder sie gebraucht damit Gott als konkreten, tatsächli‐
chen Horizont seines oder ihres Lebens.

Erst mit dieser letzten Stufe haben wir die abstrakträumliche Raumrelati‐
on erreicht, die der reflexiven Gegenwart Gottes am Ort eines Sprechers,
der sich in der Gegenwart Gottes loziert erreicht. Damit wird das gemein‐
same, Gott und Mensch übergreifende Identifikationssystem aufgebaut,
von dem Ingolf Dalferth spricht. Es ist hier klar ersichtlich, dass die Ge‐
genwart Gottes eine reale Raumgegenwart meint, die aber keinen geometri‐
schen Ortsbegriff impliziert.

Erst recht wurde bei den elementareren Schichten des gelebten Raumes
und seiner religiösen Analogien deutlich, wie hier eine Raumgegenwart
Gottes so gedacht werden kann, dass religiöse Raum- und Gotteserfahrun‐
gen eingeschlossen und vermittelt werden können, ohne dass eine naive,
körperliche Raumgegenwart Gottes daraus resultierte, die man mit einem
theistischen Gottesbegriff leicht abwehren könnte. Der Raumbegriff, den
wir hier entwickelt haben, ist jedoch in der Lage, auch umgekehrt elemen‐
tare und für das religiöse Leben wesentliche Raum- und Gotteserfahrungen
zu erschließen, woraus sich ergibt, dass der raumlose, theistische Gottesbe‐
griff ebenso fern von den tatsächlichen Gotteserfahrungen ist, die der reli‐
giös glaubende Mensch macht, wie er fern ist einem angemessenen religiö‐
sen Raumbegriff. Wir meinen, mit dem stufenweise aufgebauten Raumbe‐
griff nicht nur einen religiös brauchbaren Raumbegriff klar bestimmt zu
haben, sondern auch einen Weg zur Erschließung von religiösen Raum-
und räumlichen Gotteserfahrungen gewiesen zu haben.

Ulrich Beuttler

42

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abschließend soll an einem konkreten Beispiel diese existentielle und
religiöse Raumtheorie auf einen konkreten Raum in aller Kürze angewandt
werden, nämlich auf den gottesdienstlichen oder Kirchenraum. Eine detail‐
lierte Aufarbeitung der Diskussion um den Kirchenraum kann hier nicht
erfolgen. Es soll lediglich in einigen Sätzen angedeutet werden, inwiefern
die ausgearbeiteten Konzepte von Raum hier Anwendung finden und zur
Lösung strittiger Punkte beitragen können.

In der Diskussion wurde vielfach die These vertreten, dass es evangeli‐
scherseits eigentlich keinen „heiligen“ oder Sakralraum geben könne, da der
Kirchenraum nicht an sich heilig oder religiös sei, sondern allenfalls durch
das gottesdienstliche Geschehen zu einem solchen werde.

Diese einfache Alternative trennt jedoch Raum und Zeit, und isoliert den
Raum von dem Geschehen in ihm, und spaltet damit den Raum in essen‐
tiale und funktionale Bezüge. Dies übersieht, dass u.E. Raum ein komplexes
Gebilde ist, in dem Form und Inhalt, Gestalt und Vollzug aufeinander
bezogen sind. Das gilt, wie für jeden Raum, auch für Kirchenräume.

Der Kirchenraum ist eine konkrete Form von gelebtem Raum. Er trägt
Vitalqualitäten. Der Mensch ist ebenso im Raum wie dieser in ihm. Der
Raum ist psychisch und physisch nicht neutral, er präsentiert ebenso sich
als Raum, hat einen lebendig-sprechenden Ausdrucksgehalt, wie er die
Vollzüge in ihm aufnimmt, einspeichert und spiegelt.

Der Kirchenraum, so kann man kurz sagen, ist ein Resonanzraum des
Geschehens, das sich in ihm ereignet. Diese Wirkung ist ein Korrespon‐
denzphänomen. Sie ist vermittelt durch die Atmosphäre, die im Raum
und unter den Hörenden herrscht. Zu diesem Klima, zu diesem atmosphä‐
rischen Raum tragen alle Raumvollzüge bei, der physische Raum selbst
in seiner Gestalt und Anordnung, die in ihm Gottesdienst feiernden Men‐
schen, die sich auf Zeit dort befinden und in Wechselwirkung treten mit
dem Raumgeschehen, sowie das verkündigte Wort selbst in mehrfacher
Gestalt. Insofern ist ein Kirchenraum auch Resonanzraum des Wortes, wel‐
ches im Raum ergeht und wirkt. Dieser geistig-pneumatische Innenraum
ist durch den äußeren Raum gestützt und unterstützt, steht aber auch in
Kontrast zu ihm.

Theologisch gesagt: Was eine Kirche ist, nämlich Ort des Gottesdienstes
und der Gottesbegegnung, bringt der Raum nach innen und außen durch
seine Präsenz zur Geltung: Ort der Transzendenz Gottes und zugleich
Raum der Nähe und Gemeinschaft von Gott und Menschen. Es ist ein
Raum, den es gar nicht „gibt“, er ist komplex ineinander geschichteter Ort
der Gegenwart Gottes in der Welt, also eine Heterotopie, wie Foucault sagt,

Gott und der Raum

43

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Gegenort, ein Andersort, der mehrfache Raum der Gottespräsenz, der
je da und je anders da ist.

Literatur

Augustinus, Confessiones (= conf.)
Beuttler, Ulrich, Gott und Raum. Theologie der Weltgegenwart Gottes, FSÖTh 127,

Habil. Universität Erlangen-Nürnberg, Göttingen 2010.
Brom, Luco Johan van den, Divine Presence in the World. A Critical Analysis of the

Notion of Divine Omnipresence, Kampen 1993.
Campanella, Thomas, De sensu rerum et magia, Frankfurt a.M. 1620.
Dalferth, Ingolf Ulrich, Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche, Tübin‐

gen 1992.
Dürckheim, Karlfried Graf von, Untersuchungen zum gelebten Raum, Frank‐

furt a.M. 2005.
Eliade, Mircea, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen, Frank‐

furt a.M. 1990.
Flasch, Kurt, Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen, München 2011.
Gölz, Walter, Dasein und Raum. Philosophische Untersuchungen zum Verhältnis

von Raumerlebnis, Raumtheorie und gelebtem Dasein, FPA 11, Habil. Universität
Tübingen, Tübingen 1970.

Heidegger, Martin, Die onto-theologische Verfassung der Metaphysik, in: ders.,
Identität und Differenz, Pfullingen 71957,31–67.

Kant, Immanuel, De mundi sensibilis (1770), in: Schriften zur Metaphysik und Lo‐
gik/1, Werke in zwölf Bd., hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. V, Frankfurt a.M.
81993, 7–107.

Luther, Martin, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis 1528, hg. von F. Thiele /
O. Brenner, WA 26, 241–509.

Minkowski, Eugen, Die gelebte Zeit, Bd. II, Über den zeitlichen Aspekt psy‐
chopathologischer Phänomene, Salzburg 1971.

Newton, Isaac, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Opera quae exstant
omnia, hg. von Samuel Horsley, Bd. III, London 1782, 1–176.

Raphson, Joseph, De spatio reali seu ente infinito, London 1702.
Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, Der christliche Glaube nach den Grund‐

sätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1830/31), hg. von
Martin Redeker, Bd. I, Berlin 71960.

Ströker, Elisabeth, Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M.
1965.

Weizsäcker, Carl Friedrich von, Die Unendlichkeit der Welt. Eine Studie über das
Symbolische in der Naturwissenschaft, in: ders., Zum Weltbild der Physik, Stuttgart
131990, 118–157.

Ulrich Beuttler

44

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27 - am 23.01.2026, 18:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Gottes Gegenwart im Raum
	2. Die Gegenwart Gottes und der Raum
	3. Die dreifache Forderung eines Raumbezuges Gottes
	4. Der gelebte Raum und seine religiöse Struktur
	5. Die existentiellen und religiösen Schichten des gelebten Raums

