I. GRENZZIEHUNGEN

1.1 Zur Konstruktion kollektiver Identitat

I.1.1 Die Schaffung von Einheit durch das Vergessen der
Vielheit: Ernest Renan iiber die Nation

In einem an der Pariser Sorbonne gehaltenen Vortrag stellte sich der His-
toriker und Philologe Ernest Renan 1882 die Frage: »Was ist eine Nati-
on?« Seine Antwort scheint aus heutiger Perspektive in vielerlei Hinsicht
ihrer Zeit voraus, und dementsprechend kniipfen neuere, konstruktivisti-
sche Arbeiten zu Nation und Nationalismus gerne am Renan’schen Vor-
trag an: Benedict Anderson zitiert Renan in seinem einflussreichen Buch
Imagined Communities (vgl. Anderson, B. 1983: 15) und Homi Bhabha
gibt den Text in dem — wiederum stark an Anderson angelehnten — Band
Nation and Narration wieder (Bhabha 1990: 8-22).!

Ohne sie als Konzept und Gegenstand an sich in Frage stellen zu
wollen, richtet sich Renan in seinem Vortrag gegen alle Versuche einer
Naturalisierung der Nation. Nationen, erklirt er, (und bezieht sich dabei
ausdriicklich nur auf die modernen europdischen Nationen) seien ein
menschengemachtes Produkt relativ neuen Datums; die Antike habe sie
nicht gekannt (vgl. Renan 1947: 888). Ebenso wenig, und dies ist viel-

1 Es ist nicht das Ziel des vorliegenden Kapitels, die umfangreiche, in ver-
schiedenen Disziplinen und Sprachen gefithrte Diskussion zu Nation und
Nationalismus zusammenzufassen, wie sie sich spitestens mit den dicht
aufeinanderfolgenden Publikationen von Anderson (1983), Gellner (1983)
und Hobsbawm/Ranger (1983) entfacht hat. Nicht die Theorie der Nation
ist es, die hier an Renans Vortrag interessiert, sondern lediglich seine Idee
der Konstruktion von Einheit durch das Vergessen der Vielheit, die sich
auch auf andere Bereiche, in denen kollektive Identitéten ausgebildet wer-
den, iibertragen ldsst. An die besagte Nationalismus-Debatte angelehnt ist
allerdings der im Folgenden entwickelte konstruktivistische Ansatz, der seit
der Veroffentlichung der oben genannten Biicher von verschiedenen Seiten
differenziert und erginzt worden ist. Dies nicht nur von Bhabha (1990a),
sondern z.B. auch von Hall (1999: 414-424) und Wodak et al. (1998), die
von der »Erzéhlung« bzw. »diskursiven Konstruktion« der Nation spre-
chen.

21

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

leicht noch entscheidender, sei der nationale Einheitsgedanke naturgege-
ben: »L’unité se fait toujours brutalement« (ebd., 891), die Einheit sei
stets etwas, zum Beispiel durch eine Invasion, Aufgezwungenes. Dem-
entsprechend setze das Berufen auf eine gemeinsame, homogene Ge-
schichte und Abstammung das Vergessen jener faktischen Vielheit vo-
raus, die durch den Prozess der Nationenbildung gewaltsam verdringt
worden sei: »Das historische Vergessen, ich wiirde sogar sagen der histo-
rische Irrtum, sind ein wesentlicher Faktor der Nationenbildung, und da-
her ist der Fortschritt historischer Untersuchungen oft eine Gefahr fiir die
Nationalitit« (ebd.; meine Ubers.).

In seinen folgenden Ausfiihrungen rdumt Renan der Reihe nach mit
den géngigen Kriterien auf, mit denen die Einheit einer Nation gemein-
hin begriindet wurde. Weder konne mit Rasse, Sprache oder Religion ar-
gumentiert werden — denn diese seien in keiner Nation je >rein< oder ein-
heitlich gewesen —, noch sei die Nation schlicht auf eine Gemeinsamkeit
der Interessen oder auf geographische Gegebenheiten zuriickzufiihren
(vgl. ebd., 895ff.). Renan stort sich insbesondere an der, wie er sagt,
»ethnographischen« Definition von Nationen, das heift der Gleichset-
zung von >Rasse< und >Nation¢, die zu dieser Zeit bekanntermalen
durchaus geldufig war (als das Konzept der »Rassec seine — allerdings
noch weit ins 20. Jahrhundert hineinreichende — Bliite erlebte). »So sehr
das Prinzip der Nationen gerecht und legitim ist«, schreibt Renan, »so
sehr ist das vom Urrecht der Rassen eng und voller Gefahren fiir den
wahren Fortschritt« (ebd., 895; meine Ubers.). Gerade Frankreich,
Deutschland, Italien und England machten deutlich, dass das Kriterium
der Rasseneinheit bei der Bildung der modernen Nationen keinerlei Rolle
gespielt habe: »Die Wahrheit ist, dass es keine reine Rasse gibt«; die Po-
litik auf einer »ethnographischen Analyse« aufzubauen bedeute dement-
sprechend, sie auf einer »Schimére« (ebd., 896; meine Ubers.) aufzubau-
en. »Neing, fasst Renan seine Einwéinde zusammen,

»der Boden macht genauso wenig wie die Rasse eine Nation. [...] Der Mensch
ist alles bei der Bildung jener heiligen Sache, die wir ein Volk nennen. Nichts
Materielles geniigt dazu. Eine Nation ist ein geistiges Prinzip, das aus den tie-
fen Komplikationen der Geschichte resultiert, eine Familie im Geiste, nicht ei-
ne durch die Beschaffenheit des Bodens bestimmte Gruppe.« (Ebd., 903; meine
Ubers.)

Die Nation als »geistiges Prinzip«: Auf diesen Gedanken griff einhundert
Jahre spéter Benedict Anderson zuriick, als er Nationen, allerdings mit
anderer Argumentation, als »imagined communities« (Anderson, B.
1983) definierte. »Imagined« ersetzt bei Anderson das weitaus emphati-
schere und ambivalentere >spirituel« Ernest Renans. Jede Nation ist eine

22

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

vorgestellte Gemeinschaft, da sie weder auf natiirlicher Verwandtschaft,
noch auf personlicher Bekanntschaft beruht, wie sich Renan mit Ander-
son verkiirzt ergdnzen lasst: »[ The nation] is imagined because the mem-
bers of even the smallest nation will never know most of their fellow-
members, meet them, or even hear of them, yet in the minds of each lives
the image of their communion« (ebd., 15).

Wie bereits angedeutet, stellt Renan in seinem Vortrag die Nation
selbst nie in Frage; seine Kritik gilt einzig der Vorstellung naturgegebe-
ner Einheit. Der kritischen Auseinandersetzung mit dem Mythos der
Einheit schliefit er eine positive Bestimmung der Nation an. Neben dem
gemeinschaftlichen Erbe an Erinnerungen, so fiihrt er aus, hielten das
gegenwirtige Einvernehmen sowie der Wunsch zusammenzuleben die
Nation aufrecht (vgl. Renan 1947: 904). Die Nation erscheint bei Renan
schlussendlich als Willensgemeinschaft. Es ist augenfillig, dass Renan
die Idee des Staates und einer gemeinsamen Verfassung dabei ganz aus
seinen Betrachtungen ausklammert (oder vielmehr stillschweigend vo-
raussetzt), was in seiner Beantwortung der Frage »Was ist eine Nation?«
eine entscheidende Liicke entstehen ldsst. Der Grund fiir diese Auslas-
sung konnte aber darin liegen, dass sich Renan primér fiir ein Wir-Gefiihl
interessiert, das eben nicht auf der konstitutionellen Organisation des Zu-
sammenlebens beruht, sondern auf dem, was der Agyptologe Jan Ass-
mann das >kulturelle Gedéchtnis< nennt. In seiner komprimiertesten Be-
griffsbestimmung des kulturellen Geddchtnisses definiert Assmann die-
ses als »ein kollektiv geteiltes Wissen vorzugsweise (aber nicht aus-
schlieBlich) tiber die Vergangenheit, auf das eine Gruppe ihr BewuBtsein
von Einheit und Eigenart stiitzt« (Assmann 1988: 15). Und in seinem
Buch Das kulturelle Geddchtnis fugt er hinzu: »Fir das kulturelle Ge-
dichtnis zdhlt nicht die faktische, sondern nur erinnerte Geschichte«
(Assmann 1997: 52). Die Nation kann, in Anschluss an diese Definition,
als eine Gemeinschaft definiert werden, die sich eine kollektive Ge-
schichte konstruiert — in dem Sinne, dass sie die (ethnische, sprachliche,
religiose etc.) Pluralitit und Heterogenitit der ihr Zugehorenden weniger
stark, einheitsstiftende historische Ereignisse dagegen stirker akzentuiert
und ein in diesem Sinne homogenisiertes kulturelles Gedéchtnis instituti-
onalisiert.” Dieses Gedichtnis wird zur Grundlage fiir die Definition kol-
lektiver Identitét.

An dieser Stelle ist moglichen Missverstidndnissen vorzubeugen, die
das historisch belastete und auch in anderer Hinsicht problematische

2 Teil dieses Gedidchtnisses sind auch »erfundene Traditionen«, invented tra-
ditions im Sinne Eric Hobsbawms, deren Bedeutung fiir die Nationenbil-
dung dieser in seiner Definition des Begriffes hervorhebt. Vgl. Hobsbawm
1983: 13f.

23

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Konzept der >kollektiven Identitdt< mit sich bringen kann. In seiner um-
fangreichen Polemik Kollektive Identitit. Heimliche Quellen einer un-
heimlichen Konjunktur hat der Historiker Lutz Niethammer jiingst die
These vertreten, dass die »Bestimmtheit des Ausdrucks« nicht iiber die
»Vagheit des Inhalts« (Niethammer 2000: 625) hinwegtiduschen konne;
»kollektive Identitdt< bleibe letztlich ohne konkreten Gehalt. Mit seinen
Implikationen von Homogenitdt und Kontinuitét griinde der Begriff we-
der in der Geschichte noch in der Gesellschaft, auf die er aber doch be-
zogen sei. Aus diesem Grund werde auch immer wieder auf »Letzt-
begriindungen« aus anderen Bereichen zuriickgegriffen, wenn der Be-
griff konkretisiert werde, und zwar auf »Glaubensiiberlieferungen oder
scheinbar natiirliche Gegebenheiten, grob gesprochen: auf Religion und
Rasse« (ebd.). »Insofern«, begriindet Niethammer sein Unbehagen ange-
sichts des gegenwirtig so viel bemiihten Konzepts, »ist kollektiver Iden-
titdt die Tendenz zum Fundamentalismus und zur Gewalt inhdrent«
(ebd.).

Den Versuch, das Konzept >kollektive Identitdt« zu konkretisieren,
ohne es dabei in solcher Weise zu naturalisieren oder zu ideologisieren,
hat Jan Assmann in seinem bereits zitierten Buch Das kulturelle Ge-
ddichtnis von 1997 unternommen. Kollektive Identitét ist demnach eben-
so ein Konstrukt wie das Selbstbild, auf dem sie beruht. Ein Konstrukt,
das nicht von auflen hypostasiert und einer bestimmten Gruppe zuge-
schrieben wird, sondern das ausschlieflich in Abhingigkeit von denen
existiert, die sich mit ihm identifizieren bzw. an ihm orientieren:

»Unter einer kollektiven oder Wir-Identitdt verstehen wir das Bild, das eine
Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich deren Mitglieder identifizieren. Kol-
lektive Identitit ist eine Frage der Identifikation seitens der beteiligten Indivi-
duen. Es gibt sie nicht »an sich¢, sondern immer nur in dem Mafle, wie sich be-
stimmte Individuen zu ihr bekennen.« (Assmann 1997: 132)

Der Psychologe Jiirgen Straub hat diese Abhingigkeit der kollektiven
Identitdt von ihren individuellen Trigern noch deutlicher hervorgehoben.
»Kollektive Identititen«, schreibt er in Anschluss an Assmann, »finden
im ibereinstimmenden praktischen Verhalten sowie in qualitativen
Selbst- und Weltbeschreibungen Ausdruck, in denen Menschen iiberein-
kommen« (Straub 1998: 103), wobei er erginzt, dass es sich hierbei nicht
unbedingt um eine bewusste, oder sogar explizite Ubereinkunft handeln
muss — wie Assmann zu implizieren scheint —, sondern dass kollektive
Identitdt die Form eines facit knowledge annehmen kann (vgl. ebd.). Mit
der von Renan und Assmann beschriebenen (Re-)Konstruktion einer ge-
meinsamen Geschichte ist allerdings erst eine Seite der Konstitution kol-
lektiver Identitdt benannt. Die andere hat der norwegische Ethnologe

24

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

Fredrik Barth bereits 1969 im Vorwort zu dem von ihm herausgegebenen
Band Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organization of Cul-
ture Difference thematisiert. Anstatt kulturelle Gemeinschaften als in-
nerlich kontinuierliche Formationen zu begreifen, die ihr Selbstverstind-
nis einzig aus sich selbst — das heifit aus ihrer Abstammung und Ge-
schichte — schopfen, akzentuiert Barth die konstitutive Bedeutung eines
Anderen, Aufen fiir die Konstruktion und Aufrechterhaltung kultureller
Identitdt. Der Fokus verschiebt sich damit von der internen Konstitution
und Geschichte einzelner Gruppen auf die kulturellen Grenzen zwischen
ihnen sowie auf die Erhaltung dieser Grenzen, einen Prozess, den Barth
als »boundary maintenance« (Barth 1969: 10) beschreibt. Auch dieses
Modell verortet kollektive Identitéit in den handelnden Subjekten und re-
flektiert dabei die Situationsgebundenheit und Wandelbarkeit dieser
Konstruktion. Demzufolge sind ethnische Gruppen »Kategorien der Zu-
schreibung und Identifizierung« (ebd.; meine Ubers.); sie basieren auf
Selbst-, wie Barth unterstreicht aber auch auf Fremdzuschreibungen. In-
nerhalb der Ethnologie bedeuteten diese Uberlegungen eine entscheiden-
de Fokusverschiebung bei der Betrachtung ethnischer Gruppen.’ Der
Unterschied zu den oben referierten Ansdtzen Renans und Assmanns
lasst sich wie folgt zusammenfassen: »Where Assmann emphasizes the
relevance of self-ascriptions that make up the collective self-image of a
cultural group, Barth stresses the significance of other-ascriptions which
enable the group to define its boundaries« (Frank, M.C. 2005: 166). Dies
muss keineswegs als Widerspruch verstanden werden. Der Blick auf
Fremdzuschreibungen und mithin auf die Grenze ist eher als notwendige
Ergidnzung zur Fokussiering auf Selbstzuschreibungen (in der Form ge-
meinsamen Erinnerns und Vergessens) zu verstehen:*

3 Die von Barth eingeleiteten Untersuchungen waren laut Karl-Heinz Kohl
beteiligt an einer grundlegenden »Revision der essentialistischen Auffas-
sung [...], die Ethnien als konstante genealogische und durch gemeinsame
objektivierbare Merkmale wie Sprache, Abstammung, Religion usw. zu
bestimmen versuchte. Demgegeniiber wurde nun der relationale und situa-
tive Charakter der ethnischen Gruppe betont: Das ethnische Identitétsbe-
wulltsein konstituiert sich in Abgrenzung von anderen ethnischen Gruppen«
(Kohl 1998: 275). Wondak et al. (1998: 27f.) weisen auf die Wichtigkeit
dieses Ansatzes auch fiir die Rekonzeptualisierung von Nation und nationa-
ler Identitét hin.

4 Bei Assmann selbst taucht das Konzept der Grenze zumindest in seinem
Aufsatz »Kollektives Gedéchtnis und kulturelle Identitét« auf, wo es heif3t:
»Der im kulturellen Gedachtnis gepflegte Wissensvorrat ist gekennzeichnet
durch eine scharfe Grenze, die das Zugehorige vom Nichzugehorigen, d.h.
das Eigene vom Fremden trennt« (Assmann 1988: 13)

25

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

»In order to avoid an excessively one-sided emphasis, the imagination of com-
munity should be understood as a process necessarily involving both, the
drawing of cultural boundaries and the (re-)construction of a common history.
These processes are mutually informing. Every group needs to have some no-
tion of who it is (and were it comes from) in order to define its difference from
other, neighboring groups; on the other hand, only after a boundary has been
drawn between »us< and >them« can a group tell where its own particular history
begins.« (Ebd., 166f.)

In den folgenden Abschnitten soll ein entsprechender Blick auf Europa
und die von ihm gezogenen kulturellen Grenzen geworfen werden. Aus-
gangspunkt ist die Annahme, dass das, was laut den hier diskutierten the-
oretischen Texten fiir Nationen (Renan) bzw. kulturelle (Assmann) und
ethnische (Barth) Gruppen gilt, in noch héherem Mafle auf Gemeinschaf-
ten zutreffen muss, die groBer als Nationen sind, ja mehrere Nationen
umschlieBen. Europa — erst recht der »Westen< — ist ein solches Gebilde.
Die Grenzen dieses Vergleichs sind offensichtlich. Alle berechtigten
Einwénde lassen sich aber vielleicht dadurch entkréften, dass im Folgen-
den nicht eine Quasi-Nation Europa postuliert werden soll, sondern dass
lediglich eine (im Sinne Andersons) vorgestellte Bezugsgrofie beschrie-
ben wird, die in Texten erscheint. Zur Diskussion steht eine »imagined
identity«, eine textuell konstruierte, imaginative Identitit. Eine Identitit,
die in ihrer Qualitit als diskursives Konstrukt offenen Charakter hat, die
also — mit Stuart Hall — als ein Prozess zu denken ist: »Perhaps [...] we
should think [...] of identity as a »production< which is never complete,
always in process, and always constituted within, not outside, representa-
tion« (Hall 1994: 392) — eine Betrachtungsweise, die Hall an anderer
Stelle den diskursiven Ansatz nennt (vgl. Hall 1996: 2).

Auch fiir die diskursive Konstruktion Europas gilt, dass dabei die
gemeinsame Religion, Kultur, Geschichte hervorgekehrt wird, wihrend
zugleich Differenzen benannt werden, die »die Européer< kollektiv etwa
von »den Orientalen< und »den Afrikanern< unterscheiden. Bei allen in-
nereuropdischen Konflikten und Differenzen existiert demzufolge doch
eine Grenze, die als geographische Demarkationslinie einen Raum kenn-
zeichnet, in dem sich eine unterscheidbare und so gesehen relativ einheit-
liche europiische Kultur befindet (wenn auch selten definitiv beantwortet
wird, wer, das heifit welche Nationen genau dazugezahlt werden und sich
diese Zugehorigkeiten stets verschieben). Anhand eines Beispiels ldsst
sich am besten konkretisieren, wie diese diskursive Konstruktion funkti-
oniert.

26

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

I.1.2 Die Entdeckung Europas
in der Kontrasterfahrung

In seiner Reise um die Welt, dem zuerst 1777 auf englisch und 1778-1780
in eigener Ubersetzung auf deutsch erschienenen Bericht seiner Weltum-
segelung an Bord von Kapitin Cooks Resolution, unterscheidet Georg
Forster wiederholt nach »National-Character«. Von einem spezifischen
»National-Character« spricht er nicht nur, wenn er aullereuropdische Ge-
sellschaften charakterisiert und miteinander vergleicht, sondern auch,
wenn er den Besuch europiischer tiberseeischer Ansiedlungen oder das
Zusammentreffen europdischer Schiffe unterschiedlicher Herkunft the-
matisiert. Als »nationale« Eigenschaft kann dabei eine spezifische Men-
talitdt — etwa das »sanfte Wesen« (Forster 1983: 243) der Bewohner Ta-
hitis — ebenso erscheinen wie ein charakteristisches Stadtbild. So offen-
baren die in seinen Augen vollig unfunktionalen Kanile in der Kap-
Kolonie den »hollindische[n] National-Character« (ebd., 86). Der Be-
griff fasst Charakteristika sowohl ethnischer, kultureller als auch sozialer
Art zusammen, er dient Forster zur Unterteilung der Welt in verschiede-
ne, aufgrund duBerer Merkmale klar voneinander abgrenzbare Gemein-
schaften (Forster sagt: »Nationen«), innerhalb wie auflerhalb von Europa.

In seinen Beschreibungen benennt Forster nicht nur Differenzen zwi-
schen Nationen. Zur Sprache kommen bei ihm auch Unterschiede inner-
halb dieser Gemeinschaften, vor allem soziale Hierarchien — die unglei-
che Stellung nach Stand und nach Geschlecht — betreffend, die jede Nati-
on noch einmal in Gruppen oder Schichten mit spezifischen Eigenschaf-
ten unterteilt. Angesichts dieser mehrfachen Unterscheidungen {iber-
rascht es, in welcher Weise Forster seinen Bericht nach fast tausend Sei-
ten recht unvermittelt abschliet. In seinem Fazit gibt er die vergleichs-
weise groflere Differenziertheit seiner vorherigen Beschreibungen zu-
gunsten eines einfachen Binarismus auf. Er erklért:

»Durch die Betrachtung dieser verschiedenen Volker, miissen jedem Un-
partheyischen die Vortheile und Wohlthaten, welche Sittlichkeit und Religion
iiber unsern Welttheil verbreitet haben, immer deutlicher und einleuchtender
werden. Mit dankbarem Herzen wird er jene unbegreifliche Giite erkennen,
welche ihm ohne sein Verdienst einen wesentlichen Vorzug iiber so viele andre
Menschen gegeben, die ihren Trieben und Sinnen blindlings folgen, denen die

5 Der Nationalcharakter wirkt dieser Passage zufolge geradezu zwanghaft:
Obwohl es an Wasser fehlt und einzelne Teile des Kanals dementsprechend
austrocknen, »die denn eben keinen angenehmen Geruch ausduften« (Fors-
ter 1983: 86), verzichten die Holldnder in ihren {iberseeischen Ansiedlun-
gen gegen alle Vernunft und zum Schaden der Einwohner nicht auf den
gewohnten Stadtebau, so Forster.

27

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Tugend nicht einmal dem Namen nach bekannt, und fiir deren Féhigkeiten der
Begrif [sic] von einer allgemeinen Harmonie des Weltgebdudes noch viel zu
hoch ist, als daf3 sie daraus den Schopfer gehorig erkennen sollten.« (Ebd., 998)

Am Ende von Forsters Reisebericht stehen sich zwei imaginire, mehr
oder weniger homogene Kollektive gegeniiber: »Wir¢, die Européder, und
»sie¢, die Bewohner anderer Kontinente. Zu dem in der neuzeitlichen eu-
ropdischen Reiseliteratur wohl dltesten Unterscheidungskriterium, dem
christlichen Gottesglauben, gesellt sich das Ideal der Sittlichkeit. Die eu-
ropdische Tugend wird mit den Trieben und Sinnen der Anderen kontras-
tiert, die ihren vorzivilisatorischen Zustand (noch) nicht iberwunden ha-
ben. Die so bindr konstruierte kulturelle Differenz, die Forster in ver-
schiedene Oppositionspaare fasst — wir/sie, Christentum/Unglaube, Sitt-
lichkeit/Triebhaftigkeit —, wird dabei zugleich mit rdumlichen und zeitli-
chen Grenzen und Distanzen assoziiert. Der bessere Zustand ist derjenige
in »unserem Weltteil«, Europa, sowie in unserer Gegenwart; jenseits die-
ses Kulturraums — und das heif3t zugleich: vor diesem Stadium der kultu-
rellen Entwicklung — ist der andere, nicht-europiische Zustand anzutref-
fen.

Das Ende von Forsters Reisebericht zeigt in dieser Wendung hin zu
einer einfachen Dichotomie exemplarisch auf, dass bei aller noch so in-
tensiven innereuropdischen Grenzziehung Konzeptionen von etwas exis-
tierten, demgegentiiber diese Innengrenzen zwar nicht aufgehoben waren
(beide Grenzziehungsprozesse liefen vielmehr gleichzeitig ab und iiber-
lagerten sich vielfach), demgegeniiber sie aber doch an Bedeutung verlo-
ren. Angesichts dieses Anderen erschienen die Européer relativ gleich.
Der Kontrast betonte die Gemeinsamkeiten, lief die innere Heterogenitét
in den Hintergrund riicken (und Gleiches gilt fiir die dulere). Nicht zufdl-
lig ist ab dem Zeitpunkt vermehrt von >Europa< und den >Europdern< die
Rede, als die europdischen Kolonialmichte zunehmend mit den Bewoh-
nern anderer Kontinente in Berithrung kommen. »Durch die Expansion
Europas ist die Bestimmung des Unterschiedes zwischen Europa und
Nicht-Europa zu einer konstitutiven Frage der Herausbildung eigener
und fremder Identititen geworden«, stellt Jirgen Osterhammel (2001:
217) fest. Und er fiigt hinzu: »Europder beginnen dort, {iber sich selbst
nachzudenken, wo sie auf Zivilisationen treffen, mit denen sie wenig
unmittelbar Selbstverstiandliches verbindet« (ebd.).

Vergleicht man Forsters Beschreibung seines zweiten Aufenthalts am
Kap der guten Hoffnung mit der Schilderung des ersten, wird dies be-
sonders deutlich. Nach iiber zwei, teils duflerst strapaziésen Jahren im
Stidpazifik trifft Cooks Expedition am Kap auf holldndische, schwedi-
sche, didnische, englische, franzosische, portugiesische und spanische

28

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

Schiffe. Forster ist erleichtert, wieder unter »Europdern« zu sein (vgl.
Forster 1983: 954-958). Er schreibt:

»Wer kann sich vorstellen, wie viel der Umgang mit Europédern nach einer so
langwierigen Reise, dazu beytrug, alle verhafiten Eindriicke des erlittenen
Elends zu verwischen, und unsre ganze Lebhaftigkeit wieder herzustellen, die
so viele Umstidnde bisher nieder gedruckt hatten?« (Ebd., 958)

So wie bei dem holldndischen Gouverneur Brand, der die Riickkehrer bei
sich empfingt, wird an dieser Stelle ganz generell in Bezug auf Europa
»alle[r] National-Character verg[essen]« (ebd., 957) — nach den Fremd-
heitserfahrungen in der Stdsee féllt die Identifikation mit anderen euro-
péischen Nationen leicht. Und so nimmt Forster gerne in Kauf, »nach
Hollandischer Gewohnheit, gegen ein Uhr, das ist, gerade da die Hitze
am unleidlichsten war« (ebd.) zu speisen, ohne dieses weitere Kennzei-
chen holldndischen »National-Characters« allerdings unerwihnt zu las-
sen.

Die Identifikation ist abhingig vom jeweiligen Bezugsrahmen. In
welcher Zusammenstellung und nach welchen Kriterien ein Eigenes be-
stimmt wird, ergibt sich aus der Konstellation des jeweils Anderen. Die
Binnengrenzen werden — voriibergehend — ausgeblendet, wenn die Au-
Bengrenze Europa/Nicht-Europa in den Blickpunkt riickt: »Die Erfahrung
des Fremden ist Voraussetzung fiir die BewuBltwerdung des Eigenen«
(Osterhammel 2001: 217). Nur durch eine solche Alterititserfahrung
wird die genaue Qualitdt des Eigenen erkennbar: »Was >Europa< aus-
macht, erweist sich erst aus der Kontrasterfahrung« (ebd.). Nicht impli-
ziert werden sollte damit allerdings, dass die Grenzziehung zwischen Eu-
ropa und Nicht-Europa auf vorurteilsfreien, empirischen Differenzerfah-
rungen basiert, die dann lediglich in Fremdbilder tibersetzt werden. Aus-
gangspunkt jener von Osterhammel beschriebenen Kontrasterfahrung
waren vielmehr immer schon vorgefertigte Selbst- und Fremdbilder, die
in mehr oder minder konkreter Form eine Ahnung von dem vermitteln,
was jenseits des Vertrauten, Eigenen, in anderen Weltregionen auf3erhalb
von Europa lag.® Schon lange bevor moderne Reise- und Kommunika-
tionstechnologien >eigene« Einblicke erméglichten, vermittelten Texte
Vorstellungen und Bilder von dem, was jenseits des Bekannten und Ver-
trauten lag, sie inszenierten Alteritdt und halfen so, das Eigene zu kontu-
rieren bzw. konstruieren.

6 Am Beispiel Christoph Kolumbus’ aufgezeigt hat dies Tzvetan Todorov
(vgl. Todorov 1985: Kap. 2). Fiir eine grundsitzliche Diskussion der Pro-
blematik textgenerierter (Erwartungs-)Haltungen — »textual attitudes« — bei
der Konfrontation mit fremden Kulturen vgl. Said 1995: 92f.

29

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Die folgenden, einleitenden Abschnitte widmen sich diesem Prozess
der kulturellen Grenzziehung, genauer: der Arbeit an der Grenze in der
europdischen Reiseliteratur des Kolonialismus. Zu unterstreichen ist da-
bei, dass hier keine universale Theorie der Grenzzichung entwickelt wer-
den kann und soll. Gegenstand sind Grenzziehungen, die im konkreten
Kontext der europdischen kolonialen Expansion vonstatten gingen. So
erklért sich der Rekurs auf Autoren, die dieses Machtverhéltnis in ihren
Theorien beriicksichtigen.” Des Weiteren beschrinken sich die folgenden
Ausfithrungen auf das 19. Jahrhundert. Ohne Zweifel ergébe sich bei der
Erweiterung des Fokus auf andere Jahrhunderte ein anderes Bild. Gerade
eine gewisse historische Differenzierung ist aber ein Ziel dieser Untersu-
chung. Die Sperzifitit der kulturellen Grenzziehungen des 19. Jahrhun-
derts, nicht ein vermeintlich immergleiches Muster der Abgrenzung, soll
herausgearbeitet werden. Allgemeiner gesprochen: Das Konzept der kul-
turellen Grenze soll dynamisiert und diese im historischen Wandel be-
schrieben werden.

7 In der interdisziplindren kulturwissenschaftlichen Forschung lésst sich ein
Boom des Themas >Grenze«< konstatieren, der in der zweiten Hilfte der
1990er Jahre einsetzte. Die Grenze wurde hier zum Gegenstand verschiede-
ner Sammelbinde, weshalb Dirk Hohnstriter nicht zu Unrecht bemerkt:
»Langst zeichnet sich ab, daB3 /iminal studies zu einem festen Bestandteil
kulturwissenschaftlicher Forschung geworden ist« (Hohnstrater 1999: 231).
Beispiele hierfiir sind neben Henderson 1995 vor allem zahlreiche deutsch-
sprachige Publikationen, etwa Faber/Naumann 1995, Bauer/Rahn 1997,
Benthien/Kriiger-Fiirhoff 1999 und Goérner/Kirkbright 1999. In diesen Ban-
den sind Beitrdge zu sehr diversen Themen gesammelt, in denen es grofiten-
teils um #uBerst spezifische (mal konkrete, mal abstrakte bzw. metaphori-
sche) Grenzen geht. Eine grundlegende theoretische Auseinandersetzung
fehlt zumeist (vgl. aber die allgemeinen philosophischen Reflexionen Nor-
bert Wokarts in Faber/Naumann 1995). Dies gilt auch fiir die beiden ger-
manistischen Monographien Gérner 2001 und Lamping 2001, die Lektiiren
deutschsprachiger Literatur unter dem Aspekt »Grenze« prisentieren. Wie
sich in den folgenden Abschnitten dieses Kapitels zeigen wird, ist meine
eigene Theorie der kulturellen Grenzziehung mehr der englischsprachigen
Forschung diskursanalytischer Pragung verpflichtet, welche im Umfeld der
post-colonial theory im Grenzbereich der Disziplinen Philosophie, Ethno-
logie, Geschichte und Literaturwissenschaft entstanden ist. Verwiesen sei
an dieser Stelle aber darauf, dass auch Markus Bauer und Thomas Rahn im
Titel des von ihnen edierten Bandes den Begriff >Inszenierung< in Bezug
auf die Grenze verwenden, wobei diese Bezeichnung allerdings von keinem
der Einzelbeitrage explizit aufgegriffen und erldutert wird (vgl. Bauer/Rahn
1997).

30

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

1.2 Arbeit an der Grenze

1.2.1 Kulturelle Grenzziehung nach
Michel Foucault und Edward Said

In seinem programmatischen Vorwort zu Wahnsinn und Gesellschaft
(Folie et déraison, 1961) verwendet auch Michel Foucault die Metapher
der kulturellen Grenze. Er entwirft hier ein Modell, wonach sich eine
Kultur dadurch definiert, dass sie »etwas zuriickweist, was fiir sie aufer-
halb liegt« (Foucault 1995: 9), indem sie also gewisse Bereiche absteckt
und als ihre Grenzen markiert. Kulturelle Identitdt stiitzt sich diesem
Modell zufolge auf die kontrastive Gegeniiberstellung eines »Anderens,
auf das Bewusstsein von Alteritdt. Erst die negative » Abgrenzung« des
Nicht-Identischen, so Foucault, verleiht einer Kultur »den Ausdruck ihrer
Positivitdt« (ebd.). Entscheidend ist dabei, dass das Eigene dem Anderen
nicht als Gegebenheit vorausgeht. Umgekehrt stellt die Verdrangung des
Anderen die Bedingung fiir die Moglichkeit des Eigenen her: »Eine Kul-
tur {iber ihre Grenzerfahrungen zu befragen, heilit, sie an den Grenzen
der Geschichte iiber eine Absplitterung, die wie die Geburt ihrer Ge-
schichte ist, zu befragen« (ebd.).

Foucaults konkretes Beispiel ist die Konstitution der »Vernunft« im
Abendland des klassischen Zeitalters. Moglichkeitsbedingung fiir die
Herausbildung der aufklédrerischen Vernunftkultur, so argumentiert Fou-
cault, war eine scharfe Abgrenzung vom Anderen der Vernunft. Foucault
nennt vier Bereiche — Orient, Traum, Sexualitit und Wahnsinn —, die
dementsprechend aus der »abendldndischen Welt« ausgegrenzt worden
seien. Unbeantwortet bleibt, wie er gerade zu dieser Auswahl kommt; die
Liste des Verdringten liee sich sicherlich modifizieren bzw. erweitern.
Fest steht jedenfalls, dass die folgende Studie zur Histoire de la folie a
I’dge classique nur »die erste und wahrscheinlich einfachste« (ebd., 10f.)
jener vier »Geschichte[n] der Grenzen« (ebd., 9) ist, die laut Foucault
noch zu schreiben sind. Dem abendléndischen Verhéltnis zum Orient hat
Foucault zwar selbst keine eigene Untersuchung gewidmet, in seinem
Vorwort zu Wahnsinn und Gesellschaft prasentiert er dafiir jedoch eine
Art Entwurf:

»In der Universalitdt der abendlédndischen Ratio gibt es den Trennungsstrich,
den der Orient darstellt: der Orient, den man sich als Ursprung denkt, als
schwindeligen Punkt, an dem das Heimweh und die Versprechen auf Riickkehr
entstehen, der Orient, der der kolonisatorischen Vernunft des Abendlandes an-
geboten wird, der jedoch unendlich unzugénglich bleibt, denn er bleibt stets die
Grenze. Er bleibt Nacht des Beginns, worin das Abendland sich gebildet hat,

31

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

worin es aber auch eine Trennungslinie gezogen hat. Der Orient ist fiir das
Abendland all das, was es selbst nicht ist, obwohl es im Orient das suchen muf3,
was seine urspriingliche Wahrheit darstellt. Die Geschichte dieser Trennung
wihrend der Entwicklung des Abendlandes miissen wir schreiben und in ihrer
Kontinuitdt und in ihrem Wechsel verfolgen; zugleich miissen wir sie aber auch
in ihrer tragischen Versteinerung erscheinen lassen.« (Ebd., 10)

Dieses Beispiel verdeutlicht, welche Rolle die Grenzziehung Foucault
zufolge bei der Konstitution einer Kultur spielt. Der Orient ist nicht das
Konstrukt eines als solchen bereits existenten Okzidents, sondern beide
werden durch die hier beschriebene Abspaltung vielmehr gleichzeitig
hervorgebracht. Die Idee des Okzidents entsteht in Abgrenzung zu der
des Orients. Dementsprechend prekir ist ihre Trennung: Als konstitutiver
Bestandteil des eigenen Selbstverstindnisses bleibt der Orient im Okzi-
dent stets prdsent. Kulturelle Grenzkonstruktionen sind grundsitzlich
ambivalent; sie trennen zwar das Eigene vom Anderen, bleiben aber
durchlissig, insofern das Andere das Eigene mitbestimmt.®

Die Untersuchung, die Foucault in dieser wenig beachteten Passage
anregte, folgte 1978 in Form von Edward Saids Orientalism, das Haupt-
initiator der »postkolonialen Wende« (vgl. Bachmann-Medick 1996: 38)
in den Geisteswissenschaften wurde. Interessanterweise hat Foucault die
oben zitierten Textstellen fiir die zweite Auflage seines Buches aus der
Einleitung gestrichen; fiir die englische Ubersetzung wurde die neue,
kiirzere Fassung {ibernommen. Das mag ein Grund sein, warum Saids
Studie kaum je als Einlésung des von Foucault in Wahnsinn und Gesell-
schaft entworfenen Programms gelesen worden ist.” Mit dieser friihen
Schrift hat sie aber mindestens ebenso viel gemein wie mit Foucaults
diskurstheoretischen Werken der siebziger Jahre, auf die sich Said mehr-

8 Wie Norbert Wokart hervorhebt, gilt ganz allgemein fiir Grenzziehungen,
dass die Abgrenzung nicht bedeutet, »von dem anderen abzusehen«, son-
dern, »das andere als notwendige Bedingung fiir die gemeinsame Grenze
und somit als konstitutiv fiir die intendierte Sache anzuerkennen« (Wokart
1995: 279). Wokart geht noch weiter: »In ihrer Funktion, eine Sache durch
Begrenzung zu bestimmen, ist die Grenze eine innere Bestimmung der be-
grenzten Sache selbst. Die Grenze gehort damit zur Qualitdt dessen, was
begrenzt ist« (ebd., 280).

9 Vgl. aber den Aufsatz »Imaginative Geographies« von Derek Gregory, der
die entsprechende Passage aus Foucaults Vorwort ins Englische tibersetzt
und daran die Bemerkung anschlie3t: »[...] Orientalism can, 1 think, be read
as Said’s attempt to reconstruct the missing history of Foucault’s »great di-
vide« between Occident and Orient« (Gregory 1995: 457).

32

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

fach beruft und die dementsprechend zu vergleichenden Kritiken heran-
gezogen wurden. '

Said riickt in seiner Studie das Verhiltnis des »Westens< zu dem in
den Blick, was uns aus der Literatur als »>der Orient« bekannt ist. Er
spricht von einer grundsétzlichen abendlédndischen »Denkweise [style of
thought]« (Said 1995: 2), die dieses Verhiltnis von Beginn an bestimmt
habe; demnach griindet das kulturelle Selbstverstindnis des Okzidents
auf einer fundamentalen ontologischen und epistemologischen Unter-
scheidung vom Orient (vgl. ebd.). Bereits an dieser Stelle wird deutlich,
dass Said seine Gratwanderung zwischen einer radikalen Kritik an ori-
entalistischen Essentialismen und einem eigenen essentialistischen Dis-
kurs — der seinerseits als »Okzidentalismus« bezeichnet werden konnte
(vgl. Clifford 1988: 259) — nicht immer gelingt. Dem Abendland wird ei-
ne spezifische Denkweise unterstellt, die als Teil der ihm eigenen Konsti-
tution erscheint. Dies ist nicht weniger problematisch als die von Said
kritisierten Stereotypen orientalischer Wesenheit. Doch argumentiert
Said grundsitzlich anti-essentialistisch, mit einer konstruktivistischen Er-
kenntnistheorie. In einem spédteren Vortrag betont er noch einmal: »the
Orient and the Occident are facts produced by human beings« (Said
1985: 15; Hervorh. hinzugefiigt)."" Wie Foucault beschreibt Said den
Orient als das dem Okzident Gegentibergestellte, als Anderes Gedachtes
und Fixiertes, das dem Abendland ex negativo zu seiner Identitit ver-
half/verhilft: »[T]he Orient has helped to define Europe (or the West) as
its contrasting image, idea, personality, experience« (Said 1995: 1f.); »it
is [...] one of its deepest and most recurring images of the Other« (ebd.,
1). Gegenstand von Saids Analyse ist das grole Korpus européischer und
US-amerikanischer Texte, die sich in verschiedenen institutionellen
Rahmen mit dem Orient befasst haben (akademisch oder »imaginativ«),
wobei sein Schwerpunkt auf der Literatur seit dem 18. Jahrhundert liegt.
Nach Said stehen diese Texte in einem engen intertextuellen Verhiltnis.
Von Text zu Text, Autor zu Autor und Epoche zu Epoche sei im Abend-
land an einem Orientbild fortgeschrieben worden, das sich bis in die Ge-
genwart hinein erhalten konnte — immer wieder aktualisiert, im Wesent-

10 Von den zahllosen Reaktionen auf Saids Buch sei hier nur die Lektiire
James Cliffords genannt (Clifford 1988), in der Orientalism recht differen-
ziert als »a pioneering attempt to use Foucault systematically in an exten-
ded cultural analysis« (ebd., 264) gewiirdigt und kritisiert wird. Zu Saids
Gebrauch der Foucault’schen Diskurstheorie der 1970er Jahre vgl. aufler-
dem Frank, M.C. 2004b.

11 Vgl. die entsprechende Passage in Orientalism: »[Als both geographical
and cultural entities — to say nothing of historical entities — such locales, re-
gions, geographical sectors as »Orient< and »Occident< are man-made« (Said
1995: 5).

33

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

lichen (seiner Eigenschaft, genaues Gegenbild zum Westen zu sein) je-
doch konstant: »Orientalism assumed an unchanging Orient, absolutely
different (the reasons change from epoch to epoch) from the West« (ebd.,
96).

Bedingung fiir die Mdoglichkeit eines solchen Orientalismus ist das
Schweigen des Orients, »[the] Oriental silence« (ebd., 94). Das, was in
Anschluss an Said héufig die »Definitionsmacht< genannt wird, lag Said
zufolge von jeher allein beim Westen. Der Orient blieb auf einen reinen
Objektstatus reduziert, wie Said in einem Vortragstext unterstreicht:
»The Orient was [...] not Europe’s interlocutor, but its silent Other« (Said
1985: 17). Diesbeziiglich erinnert Saids Orient — als Objekt des Diskur-
ses — deutlich an den Wahnsinn nach Michel Foucault (vgl. Osterhammel
1997b: 599). Denn fiir den Wahnsinn gilt mit seiner Internierung ab Mit-
te des 17. Jahrhunderts dhnlich: »er ist seiner Sprache beraubt; und wenn
auch tiber ihn gesprochen werden konnte — ihm ist es unméglich, tiber
sich selbst zu sprechen« (Foucault 1968: 106).'* Hier wie dort ist es ein
gewaltsam auferlegtes Schweigen, das einen monologischen Diskurs er-
moglicht (das, was Foucault »die Psychologie« nennt auf der einen Seite,
Saids »Orientalismus« auf der anderen), einen Diskurs, der eben auch
und vor allem Machtdiskurs ist.

1.2.2 Grenzarbeit:
Diskontinuitdat in der Kontinuitat

Im Gegensatz zum Orientalismus steht der Diskursbegriff Foucaults zu-
mindest in der von Said angefiihrten Archdologie des Wissens allerdings
ganz im Zeichen des Wandels. Foucault propagiert hier ein »Denken der
Diskontinuitdt« (Foucault 1981: 13), genauer: eine Art der historischen
Analyse, die auf das Denken der Einheit, Totalitdt und Kontinuitit ver-
zichtet und dementsprechend Konzepte verabschiedet, die ein solches
voraussetzen. Bereits in Die Ordnung der Dinge, seiner 1966 erschiene-
nen Archdologie der Humanwissenschaften hatte Foucault Diskontinuité-
ten thematisiert, indem er den Ubergang von einer epochenspezifischen
Episteme zur ndchsten als radikalen Bruch definierte und zwei solcher
Epochenwechsel beschrieb. Die Rede war dort von der »Tatsache, daf3
eine Kultur mitunter in einigen Jahren aufhért zu denken, wie sie es bis

12 Der Wahnsinn, so formuliert es Foucault an dieser Stelle, »begibt sich ins
Schweigen« (Foucault 1968: 106). In Wahnsinn und Gesellschaft fiigt er
hinzu: »Die Sprache der Psychiatrie, die ein Monolog der Vernunft iiber
den Wahnsinn ist, hat sich nur auf einem solchen Schweigen errichten kén-
nen« (Foucault 1995: 8).

34

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

dahin getan hat, und etwas anderes und anders zu denken beginnt« (Fou-
cault 1974b: 83). So sehr Foucault damit aber auch die Diskontinuitit
zwischen Epochen in den Blick riickte, so sehr schien sein Epochenbe-
griff selbst »monolithisch geschlossen« (Frank, M. 1988: 37). In Archdio-
logie des Wissens werden Diskontinuititen deshalb nicht langer nur auf
der Ebene der Diachronie, sondern auch auf der der Synchronie behaup-
tet. Eine Diskontinuitét besteht demnach sowohl zwischen verschiedenen
zeitgendssischen »diskursiven Formationen« als auch innerhalb einer je-
den Formation selbst, fiir deren Einzel-Aussagen (die laut Foucault Er-
eignischarakter haben) es keine »strukturellen Einheitskriterien« (Fou-
cault 1981: 126) gibt.

Wie Foucaults strukturalistisches Vokabular andeutet, kommt aber
auch die diskursive Formation, bei aller Kontingenz der einzelnen Aus-
sagen, nicht ginzlich ohne die Annahme von Einheit, Totalitdt und vor
allem einer gewissen RegelmiBigkeit aus. Sie wird geradezu tiber eine
solche RegelmiBigkeit definiert:

»In dem Fall, wo man in einer bestimmten Zahl von Aussagen ein dhnliches
System der Streuung beschreiben konnte, in dem Fall, in dem man bei Objek-
ten, den Typen der AuBerung, den Begriffen, den thematischen Entscheidungen
eine RegelméBigkeit (eine Ordnung, Korrelationen, Positionen und Ablaufe,
Transformationen) definieren koénnte, wird man iibereinstimmend sagen, daf}
man es mit einer diskursiven Formation zu tun hat, wodurch man Worter ver-
meidet, die ihren Bedingungen und Konsequenzen nach zu schwer, tibrigens
zur Bezeichnung einer solchen Dispersion auch inaddquat sind: wie »>Wissen-
schaft¢, »Ideologie«, »Theorie« oder »Objektivititsbereich«. Man wird Formati-
onsregeln die Bedingungen nennen, denen die Elemente dieser Verteilung un-
terworfen sind (Gegenstinde, AuBerungsmodalitit, Begriffe, thematische
Wahl). Die Formationsregeln sind Existenzbedingungen (aber auch Bedingung
der Koexistenz, der Aufrechterhaltung, der Modifizierung und des Verschwin-
dens) in einer gegebenen diskursiven Verteilung.« (Ebd., 58)

Die Spannung zwischen Foucaults theoretischer Betonung der Diskonti-
nuitdt und Kontingenz einerseits und seiner praktischen Konstatierung
von Kontinuitdt und RegelmiBigkeit andererseits wird besonders deut-
lich, wenn er von der »Positivitit eines Diskurses wie dessen der Natur-
geschichte, der Politischen Okonomie oder der Klinischen Medizin«
spricht, die dessen »Einheit durch die Zeit hindurch und weit tiber die in-
dividuellen Werke, die Biicher und die Texte hinaus« (ebd., 183) charak-
terisiere. Solche Formulierungen erinnern an den Orient-Diskurs bei Ed-
ward Said.

Saids Orientalismus ist jedenfalls insofern der Inbegriff der Kontinui-
tét, als er, ungeachtet aller nationalen Besonderheiten und vor allem his-

35

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

torischen Diskontinuititen, die ungebrochene Existenz eines Orientbildes
behauptet, was ihm vielfach den Vorwurf eingebracht hat, »unhistorisch
und statisch« (Osterhammel 1997b: 602) zu sein. In der Tat konnen Saids
Ausfithrungen den Anschein erwecken, die Ost-West-Grenzziehung sei
génzlich unwandelbar. So besteht der Orientalismus-Diskurs Saids Defi-
nition zufolge in einem bloBen Weiterreichen immer identischer idées
regues, die von einem Kontext in den anderen iibergehen, ohne wesent-
lich modifiziert zu werden (vgl. Said 1995: 94)."* Mit dem Aspekt der
»Versteinerung« ist, wie Foucault in seinem Vorwort zu Wahnsinn und
Gesellschaft deutlich macht, jedoch nur ein Merkmal der Geschichte der
»Trennung« von Okzident und Orient benannt. Der andere kann als ein
Zugleich von »Kontinuitit« und »Wechsel« beschrieben werden (s.0.) —
dies scheint mir, gleichsam als Kompromiss zwischen Saids Kontinui-
titsthese und der Annahme radikaler Diskontinuitit, die fiir den Gegen-
stand angemessene Formulierung zu sein.

Im Nachwort zur 1995 erschienenen Neuauflage von Orientalism
geht Said kurz auf die hier skizzierte Problematik ein, indem er die Not-
wendigkeit einer stindigen Neukonstruktion der Grenzen herausstreicht,
die das Eigene vom Anderen trennen. Um die Grenzzichungen dauerhaft
aufrechtzuerhalten, miisse die Alteritidt des Anderen immer neu interpre-
tiert werden:

»The construction of identity [...] involves establishing opposites and >others<
whose actuality is always subject to the continuous interpretation and re-
interpretation of their differences from >us<. Each age and society re-creates its
»Others<. Far from a static thing then, identity of self or of »other< is a much
worked-over historical, social, intellectual, and political process that takes place
as a contest involving individuals and institutions in all societies.« (Ebd., 332)

Die Fremd- und Selbstbilder werden demzufolge nicht einfach als Gege-
benheiten weitertradiert, sondern in jedem neuen Kontext nach den alten
Vorlagen neu bestimmt. Said ergénzt so sein Modell, indem er die histo-
rische und gesellschaftliche Kontextabhéngigkeit der Differenzkonstruk-
tionen hervorhebt, indem er also ihre diachronische und synchronische
Diskontinuitdt beriicksichtigt. Die Aufrechterhaltung der Grenzziehun-

13 Dies hat am vehementesten Dennis Porter kritisiert, der in einem polemi-
schen Aufsatz die Ahistorizitit von Orientalism beméngelt. Dort heif3t es:
»[Ulnlike Foucault, who posits not a continuous discourse over time but
epistemological breaks between different periods, Said asserts the unified
character of Western discourse on the Orient over some two millennia [...].
He is thus led to claim a continuity of representation between the Greece of
Alexander the Great and the United States of President Jimmy Carter, a
claim that seems to make nonsense of history.« (Porter, D. 1994: 151)

36

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

gen Uber diese Diskontinuititen hinweg erklért er als eine stindige Re-
Interpretation, die er nun nicht mehr als eine Wiederholung, ein bloBes
Nachziehen bereits vorhandener Grenzen zu verstehen scheint, sondern
als ein immer andauerndes, prozessuales Hervorbringen dieser Grenzen.

Mit einer Beobachtung Homi Bhabhas iiber das Funktionieren des
Stereotyps ldsst sich der prozessuale Charakter der Grenzziehung noch
zusitzlich verdeutlichen:

»[...] the stereotype [...] is a form of knowledge and identification that vacillates
between what is always »in place¢, already known, and something that must be
anxiously repeated... as if the essential duplicity of the Asiatic or the bestial
sexual licence of the African that needs no proof, can never really, in discourse,
be proved.« (Bhabha 1994: 66)

Das Stereotyp ist geprigt durch eine grundlegende Ambivalenz: einer-
seits impliziert es, was Bhabha als »fixity« bezeichnet — Kontinuitit,
Stabilitét, das Fixiert-Sein in Raum und Zeit —, andererseits muss es ge-
radezu zwanghaft wiederholt, bestitigt, stets aufs Neue festgeschrieben
werden: »[TThe stereotype is a complex, ambivalent, contradictory mode
of representation, as anxious as it is assertive« (ebd., 70). Dasselbe gilt
fiir die Grenzziehungen, die auf stereotypen Fremdbildern beruhen. Die
(vermeintliche) Bestindigkeit dieser Grenzziehungen besteht in einem
andauernden Prozess der Selbst- und Fremdzuschreibung. Diese unun-
terbrochene Arbeit an der Grenze ist aber gerade kein Zeichen der Stabi-
litdt, sondern eines der drohenden Auflésung der Grenzkonstruktionen,
die immer neu diskursiv fixiert werden miissen — im Diskurs selbst, wie
Bhabha betont, aber eben nicht endgiiltig gesichert werden konnen. Die
Arbeit an der Grenze kommt zu keinem eigentlichen Abschluss.

1.3 Raum- und Zeitgrenzen:
Die doppelte Distanzierung des Anderen

1.3.1 Imaginative Geographie

Auch wenn seine Argumentation dies teilweise zu implizieren scheint,
soll Edward Saids Konzept der kulturellen Grenzziehung nicht allein fiir
den Okzident, oder sogar nur die Ost-West-Grenzziehung, gelten. Viel-
mehr entwirft er ein universalistisches Modell (wobei dieser Universali-
tatsanspruch freilich seinerseits kritisiert werden kann). Said spricht von
einer »universal practice of designating in one’s mind a familiar space
which is »ours< and an unfamiliar space beyond >ours< which is >theirs««

37

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

(Said 1995: 54), wobei er betont, dass diese Art der geographischen Un-
terscheidung génzlich willkiirlich sein kann. Individuen wie Gesell-
schaften festigten ihre Identitdt, »by dramatizing the distance and dif-
ference between what is close [...] and what is far away« (ebd., 55). Said
spricht in Bezug auf diese Praxis von »imaginativer Geographie«. In der
Einleitung seines Buchs verweist er auf Giovanni Battista Vico, dessen
Einsicht, dass die Menschen sich ihre Geschichte selber machten, er auf
die Geographie tibertragen wolle (vgl. ebd., 4f.). Dementsprechend wird
»imaginative Geographie< mit >imaginativer Geschichte< parallelisiert
(vgl. ebd., 55). Es gibt aber noch einen anderen, wie ich meine viel ein-
schligigeren Vordenker dieses Konzepts, dessen 1903 formulierte Uber-
legungen zur »Soziologie des Raumes« (Simmel 1983) Saids sehr knap-
pen Ausfithrungen einige interessante und wichtige Gedanken vorausha-
ben: Georg Simmel.

Simmel ist an den rdumlichen Bedingungen der Vergesellschaftung
interessiert (vgl. ebd., 222). In diesem Zusammenhang macht er auf die
besondere Bedeutung von Grenzen aufmerksam. Er beginnt mit der Fest-
stellung, dass »sich der Raum fiir unsere praktische Ausnutzung in Stii-
cke zerlegt, die als Einheiten gelten und — als Ursache wie als Wirkung
hiervon — von Grenzen eingerahmt sind« (ebd., 226). Egal ob nun »Kon-
figurationen der Erdoberfliche« Rahmen vorgében oder »ideelle Linien«
den Raum begrenzten, stets werde der Raum, den eine gesellschaftliche
Gruppe in »irgendeinem Sinne« erfiille, als Einheit gedacht (ebd.). Hierin
erkennt Simmel die Grundbedingung fiir die Entstehung einer gesell-
schaftlichen Gruppe. Dadurch, dass sie einen solchen, nach auflen hin
klar umgrenzten Raum ausfiille, konstituiere sich die Gesellschaft als
Einheit:

»So ist eine Gesellschaft dadurch, daf3 ihr Existenzraum von scharf bewuf3ten
Grenzen eingefalit ist, als eine auch innerlich zusammengehdorige charakteri-
siert, und umgekehrt: die wechselwirkende Einheit, die funktionelle Beziehung
jedes Elementes zu jedem gewinnt ihren rdumlichen Ausdruck in der einrah-
menden Grenze.« (Ebd.)

Schon in diesem Text des frithen 20. Jahrhunderts findet sich also der
Zusammenhang zwischen (duBlerer) Grenze und (innerer) Einheit aus-
formuliert. Simmels Uberlegungen zur Grenze laufen auf den priignan-
ten, aphoristischen Satz hinaus: »Die Grenze ist nicht eine rdumliche
Tatsache mit soziologischen Wirkungen, sondern eine soziologische Tat-
sache, die sich rdumlich formt« (ebd., 229). Auch hier wird die Grenze
von allem Anschein der natiirlichen Gegebenheit befreit. »Der Natur ge-
geniiber«, erklart Simmel, »ist jede Grenzsetzung Willkiir« (ebd., 227),
was er am Beispiel des scheinbar auf natiirlichste Weise umgrenzten

38

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

Raumes illustriert: der Insel. Selbst bei insularer Lage sei die Grenzset-
zung willkiirlich, da doch prinzipiell auch das Meer »in Besitz genom-
men« (ebd.) werden konne. Wie Said pladiert Simmel fiir eine Denatura-
lisierung des Raumes und der Grenze, wobei insbesondere eine Formu-
lierung an die oben zitierten Sdtze aus Orientalism erinnert: »Nicht die
Form rdumlicher Ndhe oder Distanz schafft die besonderen Erscheinun-
gen der Nachbarschaft oder Fremdheit, so unabweislich dies scheinen
mag. Vielmehr sind [...] dies rein durch seelische Inhalte erzeugte Tatsa-
chen« (ebd., 222). »Seelisch« kann hier iibersetzt werden mit >imagina-
tiv<. Jede Gesellschaft beruht auf der Konstruktion einer imaginativen
Geographie (eines imaginativen Raumes), die als »Tétigkeit der Seele«
(ebd.) Einheit nach innen, Differenz und Distanz nach auBen schafft."*
Von der kulturellen Grenze zur imaginativen Geographie: Letzteres
Konzept ergénzt dasjenige der Grenzziehung insofern, als es das Schema
von der kulturellen Inklusion und Exklusion konkretisiert und erweitert.
Der Begriff der kulturellen Grenze ist hier keine bloe Metapher mehr.
In der Tat, so Said, wird das Andere geographisch konzipiert — und dis-
tanziert. Man kann von einer weit iiber einfache Grenzvorstellungen hin-
aus verrdumlichten Differenzkonzeption sprechen, die zugleich dynami-
scher als die der Grenze ist. Die imaginative Geographie ldsst Zwischen-
stufen der Ndhe und der Ferne zu, Grade der Alteritit. Die Bewegung im
Raum, die die Reisenden vollziehen, ist keine einmalige Uberschreitung
einer geographischen/kulturellen Grenze, sondern eine graduelle Entfer-
nung von dem, was als der eigene >Kulturraum« vorgestellt wird; die
Idee kultureller Differenz ist gekoppelt an diejenige rdumlicher Distanz.

14 Gerade auch fiir Nationen, betont Simmel, ist diese Funktion der imaginati-
ven Grenzziehung von besonderer Bedeutung. Die eingangs referierten
Ausfithrungen Renans (und auch diejenigen Andersons) werden dadurch
um einen entscheidenden Punkt ergénzt. »Es gibt vielleicht nichts«, schreibt
Simmel, »was die Kraft insbesondere des staatlichen Zusammenhaltes so
stark erweist, als daf} diese soziologische Zentripetalitit, diese schlielich
doch nur seelische Kohdrenz von Personlichkeiten zu einem wie sinnlich
empfundenen Bilde einer fest umschlieBenden Grenzlinie aufwéchst. Man
macht sich selten klar, wie wunderbar hier die Extensitit des Raumes der
Intensitdt der soziologischen Beziechungen entgegenkommt, wie die Konti-
nuitdt des Raumes, gerade weil sie objektiv nirgends eine absolute Grenze
enthilt, eben deshalb iiberall gestattet, eine solche subjektiv zu legen«
(Simmel 1993: 226f.). Imagined communities, so die damit implizierte The-
se, sind Nationen vor allem durch das kollektive Imaginieren der eigenen
rdumlichen Umgrenzung, der Einrahmung durch eine geographisch klar de-
finierte Linie. Nicht zufillig bergen — wie Simmel weiter ausfiihrt — vor al-
lem rein politische Grenzziehungen, die auf keinerlei geographische Fakto-
ren (wie Gebirge, Fliisse, Meere, Eindden) zuriickgreifen kénnen, Konflikt-
potenzial in sich (vgl. ebd., 227), da sich die Arbeit an der Grenze hier not-
wendigerweise als besonders prekér erweist.

39

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

I.3.2 Die Verweigerung der Gleichzeitigkeit

Allerdings ist auch das Konzept der imaginativen Geographie noch er-
ginzungsbediirftig. Denn nicht nur raumlich hat sich das Abendland vom
kulturell Anderen abgegrenzt, sondern auch zeitlich. Der Ethnologe Jo-
hannes Fabian hat diese zweite Art der Grenzziehung als »Verweigerung
der Gleichzeitigkeit [denial of coevalness]« beschrieben (vgl. Fabian
1983: 25-35). In seinem Buch Time and the Other deutet er auf die
grundsitzliche Tendenz innerhalb der modernen westlichen Anthropolo-
gie hin, fremde Kulturen in einer anderen Zeit zu verorten und sie so
temporal zu distanzieren. Inbegriff dieser Distanzierungsstragie ist der
Evolutionismus, den Fabian als zentrales Beispiel anfiihrt. Fremde Kultu-
ren werden hier auf einer Zeitskala gemessen, die der Evolution der ok-
zidentalen Kultur entspricht — welche mithin als das universale Maf} ge-
setzt wird. Danach ist das gegenwiértige »Primitive< fiir eine ungeféhre
entwicklungsgeschichtliche Entsprechung des eigenen historischen bzw.
prdhistorischen >Primitiven< zu erachten: »The other is constructed as a
system of coordinates (emanating [...] from a real center — the Western
metropolis) in which given societies of all times and places may be plot-
ted in terms of relative distance from the present« (ebd., 26).

Das Phianomen >Verweigerung der Gleichzeitigkeit< resultiert nach
Fabians Argumentation aus der Ablosung der mittelalterlichen Zeitauf-
fassung im Sinne der Heilsgeschichte durch das sikularisierte Zeitkon-
zept der Aufkldrung im Sinne der Naturgeschichte. Mit der »Naturalisie-
rung der Zeit« (ebd.; meine Ubers.) einher ging Fabian zufolge die Un-
terscheidung zwischen der eigenen Zeit — das heif3it der eigenen Stellung
innerhalb einer universalen Naturgeschichte — und der Zeit der Anderen.
Diese Distanzierungsstrategie kritisiert er als eine Machtpraktik, die, zu
einem wichtigen Instrument des Kolonialismus geworden, so fest im
anthropologischen Diskurs verankert sei, dass sie andere Distanzierungs-
strategien bis heute {iberdaure (vgl. ebd., 35).

Die von Fabian kritisierte Praxis der zeitlichen Distanzierung wie-
derholt auf einer temporalen Ebene die rdumliche Distanzierung durch
die imaginative Geographie. Kulturelle Differenz wird nicht nur mit geo-
graphischer, sondern auch mit temporaler Distanz gleichgesetzt. Zwar
richtet sich Fabians Kritik in erster Linie gegen das wissenschaftliche
Schreiben, gegen die Ethnologie als Disziplin, doch kénnen seine Aus-
fuhrungen als Ergénzung zum allgemeineren kulturtheoretischen Modell
Edward Saids gelesen werden (das ja ebenfalls vom Orientalismus als ei-
nem wissenschaftlichen Diskurs ausgeht): Die Selbstkonstitution des Ok-
zidents geschieht nicht nur in Abgrenzung zu einem >Aullen< — durch die
Gleichsetzung von rdaumlicher Distanz mit kultureller Differenz —, son-
dern auch zu einem >Frither< — durch eine zeitliche Grenzziehung. Fabian

40

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

veranschaulicht diese zweifache Grenzziehung anhand eines Koordina-
tensystems, dessen eine Achse die geographische Entfernung (hier/dort)
und dessen andere Achse die zeitliche Distanz (jetzt/damals) anzeigt
(vgl. ebd., 27). Er schreibt:

»[...] by allowing Time to be resorbed by the tabular space of classification,
nineteenth-century anthropology sanctioned an ideological process by which
relations between the West and its Other, between anthropology and its object,
were conceived not only as difference, but as distance in space and Time.«
(Ebd., 147)

Die Grenzarbeit manifestiert sich hier in Form einer doppelten Distanzie-
rung. Die imaginative Geographie als rdumliche Distanzierung wird un-
termauert durch eine temporale Geographie, die Kultur-Raume mit spezi-
fischen Zeit-Raumen in Verbindung bringt. Beide Distanzierungsstrate-
gien zusammen ergeben ein Grundschema, das man mit Tzvetan Todo-
rov wie folgt zusammenfassen kann: »Sie (dort) sind jetzt, wie wir (hier)
friiher waren« (Todorov 1985: 201).

Dieses Grundschema lésst sich als ein Paradigma im Sinne des ame-
rikanischen Wissenschaftstheoretikers Thomas Kuhn beschreiben. In ei-
nem Nachtrag zu seinem einflussreichen Buch The Structure of Scientific
Revolutions erlautert Kuhn, dass er den Begriff Paradigma, der nach Er-
scheinen seiner Studie schnell inflationdr verwendet wurde, mit zwei Be-
deutungen versehen hat (vgl. Kuhn 1996: 174-210; hier: 175). >Paradig-
mac bezeichnet demnach erstens das Repertoire an Uberzeugungen, Wer-
ten und Techniken, das einer bestimmten wissenschaftlichen Gemein-
schaft'’ zur Verfligung steht, um ihre spezifische Interpretation der Welt
zu formulieren (vgl. ebd.). Zweitens steht der Begriff (in seiner engeren
Bedeutung) fiir besondere Elemente innerhalb dieser allgemeinen dis-
ziplindren Matrix.'® Kuhns Wissenschaftsgeschichte verfolgt hier ein tie-
feres erkenntnistheoretisches Interesse: »Paradigmac« steht fiir eine mo-
dellhafte Veranschaulichung eines Problems oder einer Sachlage, an der
sich die Wissenschaftler orientieren, aus der sie immer neue Erkldrungen
ableiten und die so ihren Blick auf die Welt prégt und strukturiert, bis, in
Folge einer wissenschaftlichen Revolution, ein Paradigmenwechsel ein-
tritt und das Beispiel durch ein anderes abgelost wird. Es ist diese zweite
Verwendung des Paradigmabegriffs, die es nahelegt, die oben beschrie-
bene Uberlagerung riumlicher und zeitlicher Grenzziehungen als das

15 Eine »wissenschaftliche Gemeinschaft« kann laut Kuhn unterschiedlich de-
finiert werden als die Gemeinschaft aller Naturwissenschaftler oder, immer
weiter differenziert, als die Gemeinschaft einer einzelnen Disziplin, einer
bestimmten Richtung, Schule, Gruppe etc. Vgl. Kuhn 1996: 177.

16 Zum Begriff »disciplinary matrix« vgl. Kuhn 1996: 182ff.

M

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

evolutionistische Paradigma zusammenzufassen, das die Wahrnehmung
und Beschreibung des Anderen im europdischen Alteritatsdiskurs des 19.
Jahrhunderts bestimmt.

Laut Anthony Pagden war es bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts
zu einem Gemeinplatz geworden, »to think of the distances between
peoples in space as capable of expression in terms of distances in time«
(Pagden 1993: 148). Als Beleg hierfiir fithrt Pagden, wie schon Fabian,
unter anderem einen Text Joseph-Marie de Gérandos aus dem Jahre 1800
an. De Gérando, ein Mitglied der franzdsischen Société des observateurs
de I’homme, richtet sich in diesem Text an verschiedene Forscher, die
wenig spéter nach Australien und ins innere Afrikas aufbrechen sollten.
Er will ihnen methodische Hinweise zur richtigen Beobachtung der »wil-
den Volker« mit auf den Weg geben und bedient sich dabei des Bildes
der Reise im Raum als einer Zeitreise (eines Bildes, das spiter zu einem
zentralen Topos der europdischen Reiseliteratur geworden ist — und das
uns dementsprechend in dieser Arbeit noch wiederholt begegnen wird).
»Der philosophische Reisende«, erklart de Gérando,

»der in die entferntesten Teile der Erde reist, durchquert in Wahrheit die Abfol-
ge der Zeitalter; er reist in die Vergangenheit; jeder Schritt, den er macht, ist ein
Jahrhundert, das er zuriicklegt. Die unbekannten Inseln, die er erreicht, sind fiir
ihn die Wiege der menschlichen Gesellschaft. Jene Vélker, die unsere ignorante
Eitelkeit verachtet, geben sich ihm als antike und majestédtische Monumente
vom Ursprung der Zeiten zu erkennen [...].«

Und weiter heilit es, die fremden Volker zeigten dem Reisenden den
»Zustand unserer eigenen Vorfahren«, die »fritheste Geschichte der
Welt« auf (De Gérando 1978: 131f.; meine Ubers.). Vorausgesetzt wird
nicht nur eine prinzipielle Vergleichbarkeit, sondern geradezu eine Ent-
sprechung der heutigen >Primitiven< mit den >primitiven< Urahnen der
Européer, die Riickschliisse von den einen auf die anderen zulésst. Diese
Gleichsetzung wurde zum Grundinstrumentarium der modernen anthro-
pologischen Theorie. Einer ihrer Hauptvertreter war Edward Burnett Ty-
lor, nach dessen grundlegenden Biichern Primitive Culture (1871) und
Anthropology (1881) sich die gesamte Menschheit in drei Entwicklungs-
stadien unterteilen ldsst. Alle Volker sind entweder »wild«, »barbarisch«
oder »zivilisiert« (Tylor 1946: I, 18f.; meine Ubers.). Diese Entwick-
lungsstadien, die das zivilisierte Europa nacheinander durchlaufen hat,
existieren heute nebeneinander — alles jenseits von Europa ist, so be-
trachtet, vor Europa (vgl. McGrane 1989: 94). So sind die Ureinwohner
Brasiliens wild, diejenigen Neuseelands barbarisch, und beide zusammen
konnen den Europdern Auskunft geben tiber den »Fortschritt der Zivilisa-

42

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

tion« (Tylor 1946: 1, 19; meine Ubers.).!” Alle Differenzen werden er-
klart als bloBe Entwicklungsunterschiede in einem ansonsten fiir alle
Menschen identischen Evolutionsprozess. Das Andere wird angeglichen
an das Eigene, von dem ausgegangen wird und das als universaler Mal-
stab gesetzt wird, was die behaupteten Unterschiede zu reduzieren
scheint."® Gleichzeitig impliziert diese Theorie jedoch ein duBerst rigides
Differenzkonzept. »Wir< und >siec stechen demzufolge weder in rdumli-
cher noch in zeitlicher Hinsicht auf gemeinsamem Boden. Folgerichtig
ist in einem 1878 erschienenen Reisebericht des beriihmten Afrikafor-
schers Henry M. Stanley iiber die schwarzen Einwohner Sansibars zu le-
sen, diese seien soeben erst in die »Eisenzeit« eingetreten und sdhen sich
nun Nationen ausgesetzt, die sie mit mehr als 4000 Jahren des Fort-
schritts abgehingt — Stanley sagt wortlich: »hinter sich gelassen« — hit-
ten (Stanley 1988: 1, 38; meine Ubers.). Was beide trennt, ist ein unein-
holbarer kulturevolutionérer Vorsprung.

1.4 Zum historischen Wandel der
europaischen Grenzkonstruktionen

Wie schon der Ethnologe Nicholas Thomas bemerkt hat, ist in der Flut
von Arbeiten zu europdischen Selbst- und Fremdbildern auffallend wenig
zum historischen Wandel dieser Bilder — und vor allem zum Wechsel ih-
rer epistemologischen bzw. diskursiven Voraussetzungen — geschrieben
worden (vgl. Thomas 1994: 68). Rekonstruktionen >kolonialer Diskurse«
in der Tradition von Edward Saids Orientalism tendieren hiufig dazu,
diese Diskurse als statisch und monolithisch zu begreifen. So kontinuier-
lich sich der Prozess der Grenzziehung aber auch tiber Epochen hinweg
fortsetzte, so sehr dnderte sich die Episteme, auf deren Grundlage die
Grenzen definiert wurden. Das Andere blieb zwar das Andere (wenn
auch in unterschiedlichen Besetzungen), die Unterscheidungskriterien
blieben jedoch keinesfalls dieselben, das heifit, die Art und Weise, die
Alteritit des Anderen zu definieren, wandelte sich. Nun ist es freilich
problematisch, diese Verdnderungen im Sinne vollkommener Briiche und
Ablosungen festzumachen und historisch zu generalisieren. Mindestens
ebenso problematisch ist es allerdings, ginzlich auf eine solche Histori-
sierung zu verzichten. Denn solange die Frage nach der historischen Spe-

17 An anderer Stelle bemerkt Tylor entsprechend: »[...] the European may
find among the Greenlanders or Maoris many a trait for reconstructing the
picture of his own primitive ancestors« (Tylor 1958: 21).

18 V.Y. Mudimbe spricht diesbeziiglich von »intellectual procedures for redu-
cing non-Western otherness to Western sameness« (Mudimbe 1988: 72).

43

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

zifitdt bestimmter Alteritdtskonzepte nicht gestellt wird, kann potenziell
jede Fallstudie als allgemeingiiltig fiir »die« westliche Beziehung zum
Anderen tiberhaupt betrachtet werden (egal ob sie nun frithneuzeitliche
spanische Texte tiber die Neue Welt behandelt oder englische Afrika-
Reiseberichte des spéten 19. Jahrhunderts zum Thema hat). Mit anderen
Worten: Die Alternative zu einer gewissen historischen Generalisierung
ist die Gefahr einer noch gréferen Generalisierung, wie auch Thomas zu
bedenken gibt (vgl. ebd., 69).

Den ersten Versuch, eine »history of the different conceptions of
difference« (McGrane 1989: ix) zu schreiben, hat Bernard McGrane in
seinem Buch Beyond Anthropology. Society and the Other unternommen.
In jeweils einem Kapitel analysiert McGrane das dominante Bild des
»nicht-europdischen Anderen« in insgesamt drei Epochen, der Renais-
sance, der Aufklarung und dem 19. Jahrhundert. Dabei argumentiert er
abwechselnd mit dem bereits erlduterten Kuhn’schen Begriff des Para-
digmenwechsels und Michel Foucaults Konzept der epochenspezifischen
Episteme.” Eine hiufig von ihm verwendete Metapher ist die des (Wis-
sens-)Horizonts, womit er das umschreibt, was andernorts auch als »ge-

19 In seinem 1966 erschienenen Buch Die Ordnung der Dinge stellt Michel
Foucault die Frage nach den Bedingungen, durch die Erkenntnisse moglich
werden. Foucault zufolge sind die Erkenntnisméglichkeiten begrenzt, man
kann sagen: epistemologisch determiniert. Alles, was die gegebene Ord-
nung eines bestimmten »epistemologische[n] Feld[s]« (Foucault 1974b: 24)
verldsst, ist schlicht »unméglich zu denken« (ebd., 17). Da sie laut Foucault
historische Aprioris darstellen (vgl. zu diesem Begriff v.a. Foucault 1981:
183-190), lassen sich die Epistemen beschreiben als »Vorbedingungen des
Erkennens wie die transzendentalen Formen, die sich aber nur wihrend ei-
ner begrenzten Periode der Geschichte halten und ihren Platz anderen abtre-
ten, sobald ihre Kraft sich erschopft« (Piaget 1973: 126) — in dieser Eigen-
schaft mit Thomas Kuhns Paradigmen vergleichbar, wie schon der hier zi-
tierte Jean Piaget in seinem Buch Le structuralisme von 1968 unterstrich
(vgl. ebd., 126f.). Dazu ist zu sagen, dass Foucault, was die Klassifikation
seines Werkes betraf, wohl nichts mehr hasste, als die Zuordnung zum
Strukturalismus und dass er — gelinde gesagt — dementsprechend wenig mit
Piagets Buch anfangen konnte, dessen Foucault-Kapitel den Titel »Ein
Strukturalismus ohne Strukturen« trdgt (vgl. Foucaults abfillige Bemer-
kungen tiber Piaget in Foucault 2001: 396f.). Dem kann allerdings zweierlei
entgegensetzt werden. Erstens verbietet einem auch Foucaults Bezeichnung
all jener, die in seiner Archédologie strukturalistische Ziige erkennen, als
»Dummkéopfe, Naivlinge und Ignoranten« (ebd., 397) nicht, Parallelen fest-
zustellen. Zweitens haben auf die Analogie zu Thomas Kuhn auch Autoren
verwiesen, die Foucault ausdriicklich »[jlenseits des Strukturalismus« ver-
orten. Dreyfus und Rabinow weisen in dem so betitelten Abschnitt ihres
Buchs wiederholt auf Analogien zwischen Kuhn und Foucault hin und deu-
ten an, dass Foucaults Archiologie von einer Auseinandersetzung mit
Thomas Kuhns Paradigmabegriff hitte profitieren kénnen (vgl. Dreyfus/
Rabinow 1994: 77-104; hier: 84f., 102f.).

44

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

neral interpretive paradigm« (ebd., x) bezeichnet wird: das Paradigma,
auf dessen Grundlage das Andere interpretiert und beschrieben wird, das
also das Wissen vom Anderen bestimmt. Den Ubergang von einem Para-
digma zum néchsten schildert McGrane als radikalen Bruch. So wurde
Alteritat ihm zufolge in der Renaissance (impliziert wird: nur in der Re-
naissance) liber Glaubensunterschiede definiert; das Andere begann dort,
wo das Christentum endete. In der Aufkldrung dagegen wurde das Ande-
re tiber das Fehlen eines aufgekldarten Wissens identifiziert, als abergldu-
bisch und unwissend. Im 19. Jahrhundert schlieBlich dringte sich die
geologische und evolutiondre Zeit zwischen Europa und das nicht-
europdische Andere, ein Paradigmenwechsel, welcher in McGranes Dar-
stellung einen weit groferen Einschnitt bedeutete. Mit einigem Pathos
beschreibt er die Herausbildung dieses Paradigmas als eine Flutwelle, die
langsam aber stetig auf dem flachen Horizont der Aufklarung aufgestie-
gen sei, um eine »sudden, epistemologically violent eruption of time into
space« (ebd., 88f.) herbeizufiihren. Diese Formulierung, die den Para-
digmenwechsel anschaulich dramatisiert, aber wenig erklart, zeigt eine
Schwiche der McGrane’schen Argumentation: Sie préisentiert die Ge-
schichte der europdischen Alterititskonzepte als eine Abfolge miteinan-
der unvereinbarer Paradigmen, die als Revolutionen aus dem Nichts zu
kommen scheinen. Dieses Problem teilt McGranes Arbeit mit der von ihr
als Modell verwendeten Ordnung der Dinge Michel Foucaults.® Hat

20 Anders als Kuhns Paradigma bleibt die Episteme Foucaults seltsam ano-
nym. Sie ist nicht riickfithrbar auf den revolutiondren Ansatz eines be-
stimmten, identifizierbaren Autors, der sich erfolgreich durchsetzt, um fort-
an das wissenschaftliche Denken und Schreiben zu lenken, und ebenso we-
nig scheint sie abhingig vom bestimmenden Einfluss anderer duflerer Fak-
toren. Infolgedessen erscheint der Ubergang von einer Episteme zur néichs-
ten — ein »radikales Ereignis« (Foucault 1974b: 269), das laut Foucault mit
»Plotzlichkeit« und »Griindlichkeit« nicht nur eine Wissenschaft »reorgani-
siert«, sondern »dhnliche Verdnderungen in offensichtlich sehr verschiede-
nen Disziplinen« (ebd., 12) herbeifiihrt — als etwas, das einfach geschieht,
»archdologisch« rekonstruierbar, aber nicht erklirbar. Foucaults Art der his-
torischen Analyse sagt nur, dass der Wechsel stattgefunden hat, nicht wa-
rum (aufgrund welcher historischen Krifte geschweige denn Subjekte). Im
Vorwort zur deutschen Ausgabe von Die Ordnung der Dinge kommt Fou-
cault ausdriicklich auf das »Problem der Kausalitét« (ebd., 13) zu sprechen.
Aufgrund seiner Skepsis gegeniiber wtraditionellen Erklarungen« (ndmlich:
»Zeitgeist, technologische oder soziale Verdnderungen, Einfliisse verschie-
dener Art«), erkldrt Foucault hier, habe er es vorgezogen, die »Frage nach
den Ursachen« beiseite zu lassen und sich stattdessen darauf zu beschrén-
ken, »die Transformationen selbst zu beschreiben« (ebd., 14). Foucault er-
hebt demzufolge also gar nicht den Anspruch, vermeintliche Ursachen be-
nennen zu konnen, sondern sein Ansatz will eher deskriptiv als erkldrend
sein. Dagegen kann allerdings eingewandt werden, dass die Rede von ei-
nem s>historischen Aprioric< letztlich doch eine — noch dazu problematische —

45

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Said, wie oben argumentiert wurde, den Fokus zu stark auf die histori-
sche Kontinuitdt spezifischer Differenzkonstruktionen gelegt, so klam-
mert McGrane (wie Foucault in Die Ordnung der Dinge) seinerseits die
Kontinuitdt in der Diskontinuitdt aus. Dies ist nicht minder problema-
tisch, wie schon das erste hier beschriebene Paradigma zeigt: Die religic-
se Definition kultureller Grenzen blieb keineswegs auf die Renaissance
beschrinkt, wie bereits die zu Beginn von Abschnitt I.1.2 zitierte Passage
aus Georg Forsters Reise um die Welt deutlich macht; sie wurde spéter
allenfalls durch andere Unterscheidungskriterien iiberlagert und verlor an
Gewicht — als einer jener »ways of perceiving alterity that remain salient
and available, if in varying forms, over time« (Thomas 1994: 68). Der
von McGrane verwendete Paradigmabegriff ist insofern irrefithrend, als
er die epochale AusschlieBlichkeit bestimmter Arten und Weisen, das
Andere zu denken, behauptet. Statt von vollstindigen Ablosungen sollte
eher von Akzentverschiebungen gesprochen werden. Denn wie eine ver-
gleichende Analyse von Texten aus unterschiedlichen historischen Kon-
texten nahelegt, ist weniger von einem Nacheinander verschiedener
Wahrnehmungs- und Darstellungsformen auszugehen als vielmehr von
einem Nebeneinander von Moéglichkeiten, die, je nach Kontext, unter-
schiedlich akzentuiert werden.

Zumindest ansatzweise in diese Richtung geht auch Nicholas Tho-
mas in seinen Ausfithrungen zur Entwicklung der europiischen Alteri-
titskonzepte, wenn er von »long-term shifts« (ebd.) spricht. Gleicherma-
Ben an Fabian wie an McGrane ankiipfend, beschreibt Thomas nicht
zwel, sondern nur eine solche Verschiebung (vgl. ebd., Kap. 3). Demzu-
folge wurde der Unterschied zwischen den europdischen Eroberern und
den Bewohnern der »Neuen Weltc in Renaissancetexten noch hauptséch-
lich an der Religion festgemacht (man konnte hinzufiigen: an kulturellen
Praktiken im Allgemeinen), ab dem 18. Jahrhundert dagegen berief man
sich zunehmend auf »natiirliche<, das heiflt anatomische, physiognomi-
sche und auch psychologische Unterscheidungskriterien. In Anschluss an
Fabians Begriff der Naturalisierung der Zeit kann dieser Prozess als Na-
turalisierung der Differenz beschrieben werden. Exemplarisch hierfiir ist
der von Thomas angefiihrte Titel eines Abschnittes der Observations

Art von Kausalitdt konstruiert: »Im nachhinein wird jeweils alles so be-
schrieben, als hitte es sich als notwendige Ableitung aus einem »>histori-
schen Apriori< ergeben miissen, wahrend das historische Apriori doch nur
ein ins Transzendentale [...] projizierter Rechtfertigungsgrund fiir den fakti-
schen Bestand dieser existierenden diskursiven Ordnung ist« (Frank, M.
1984: 148). Oder, einfacher gesagt: »[D]ie »archdologischen Definitionen<
Foucaults laufen darauf hinaus, hintennach zu erzdhlen, was geschehen ist,
als ob dies a priori aus der Kenntnis ihrer episteme hitte abgeleitet werden
konnen« (Piaget 1973: 125).

46

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

made during a Voyage round the World von 1778, in der Johann Rein-
hold Forster (der Vater des bereits zitierten Georg Forster) seinen Ge-
genstand wie folgt benennt: »the VARIETIES of the HUMAN SPECIES, rela-
tive to COLOUR, SIZE, FORM, HABIT, and NATURAL TURN OF MIND in the
NATIVES of the SOUTH-SEA ISLES« (zit. n. ebd., 84). Wie Nicholas Tho-
mas zu Recht hervorhebt, ist die hier deutlich werdende Verlagerung der
Grenzen von der Ebene der Religion auf die der Natur von weit grundle-
genderer Bedeutung fiir die Geschichte der europdischen Alteritétskon-
zepte als die hdufig betonte Entwicklung von weitgehend positiv konno-
tierten Fremdbildern — dem >edlen Wilden< — im spiten 18. Jahrhundert
zum zunehmenden Rassismus der ethnographischen Beschreibungen im
19. Jahrhundert (vgl. ebd., 79f.). Denn egal ob »noble« oder »ignoble,
der »Wilde« wurde von nun an »in terms of naturalized typification and
essentialized difference« (Edmond 1997: 7) betrachtet. Andere Volker,
Gesellschaften oder Rassen (Kategorien, die haufig synonym verwendet
wurden) konnten fortan mittels ihnen von >Natur aus< eigener Charakte-
ristika klassifiziert werden, was die Erstellung scheinbar objektiver evo-
lutionistischer Hierarchien erméglichte.

Betrachtet man die Geschichte europdischer Selbst- und Fremdbilder
in der kolonialen Reiseliteratur genauer, so zeigt sich, dass die beiden
hier beschriebenen Akzentverschiebungen — von der kulturellen zur »na-
tiirlichen< Differenz, von der rdumlichen zur zeitlichen Distanz — zu-
sammen wirkten (vgl. ebd., 8). Je nachdem, wie die Grenzen primér defi-
niert wurden, anhand von Kulturunterschieden oder von )natiirlichenc,
sprich rassischen Differenzen, stand die raumliche oder die zeitliche Di-
mension im Vordergrund. Die oben beschriebene Gleichsetzung von
geographischer und zeitlicher Distanz ging mit der Neudefinition der
Grenzen im Sinne der Naturgeschichte einher. Dabei handelte es sich,
wie gesagt, um keine vollstindige Ablosung. Rdumliche und zeitliche
Distanzierung blieben vielmehr tiberlagert und verstérkten sich gegensei-
tig. Es lésst sich aber deutlich eine Akzentverschiebung beobachten. Ein
Ziel der nichsten Kapitel wird sein, die hier angedeutete Durchsetzung
des evolutionistischen Paradigmas sowie dessen Wandel in der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts anhand ausfiihrlicherer Textanalysen nach-
zuzeichnen. Diese diskurshistorische Entwicklung, so soll gezeigt wer-
den, war eine entscheidende Voraussetzung fiir die verschiedenen Er-
scheinungsformen der kulturellen Einflussangst in der Reiseliteratur des
19. Jahrhunderts: Mit der Naturalisierung der Differenz riickte das Ande-
re in bedrohliche Nihe, die Grenze wurde zunehmend instabil.

Wenn Literatur den in diesem Kapitel beschriebenen Beitrag zur dis-
kursiven Konstruktion kultureller Identitdt und Alteritit leistet, indem sie
Grenzen inszeniert, so ist es von besonderem Interesse, wie sie das Phi-
nomen der Grenziiberschreitung in diese Inszenierung integriert. In sei-

47

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

ner »Préface a la transgression« macht Michel Foucault eine grundsitz-
liche Feststellung, die einen fiir die hier verfolgte Fragestellung &uflerst
relevanten und leicht zu ibersehenen Zusammenhang betont: »Die Gren-
ze und die Uberschreitung verdanken einander die Dichte ihres Seins: ei-
ne Grenze, die nicht iiberschritten werden konnte, wire nicht existent;
eine ﬁbersohreitung, die keine wirkliche Grenze iibertrite, wire nur Ein-
bildung« (Foucault 1974a: 37). Daraus ergibt sich fiir die diskursive
Grenzarbeit eine scheinbar paradoxe Situation. Einerseits muss die rdum-
liche und zeitliche Distanz zwischen Europa und Nicht-Europa von den
Autoren, Erzihlern oder Protagonisten immer wieder {iberwunden wer-
den, damit die kulturelle Differenz zwischen dem Eigenen und dem An-
deren aufgezeigt, die Grenze also sichtbar gemacht werden kann; ande-
rerseits muss die Distanz aufrechterhalten werden, damit die Grenze
sichtbar bleibt. Die rdumliche Grenziiberschreitung darf mit anderen
Worten keine kulturelle sein. Das zweite und wichtigste Ziel dieser Ar-
beit wird sein, das Zusammenspiel von Grenzziechung und Transgression
in der literarischen Inszenierung kultureller Grenzen zu analysieren. Mit
der These von der Tabuisierung der Grenziiberschreitung wird dafiir im
néchsten Kapitel eine Grundlage geschaffen.

48

- am 14.02.2026, 12:58:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839405352-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

