Einleitung: Warum sich die Mithe machen?

»Wir kritisieren nicht um der Kritik willen, sondern
um dauerhaftere und umfassendere Werte zu errei-
chen und zu fixieren. «

(Dewey 1995[1929]: 377)

»Even if something is not your own thing crafts-
manship has got its own beauty, and even if it misses
your own taste, you cannot escape liking it. It makes
its own statement and if it is well done, you have to
appreciate it.«

(Gedichtniszitat)

Warum sich die Mithe machen und tiber Verantwortung und Kritik
nachdenken? Hat die Kritik die Rede von >Verantwortung« nicht lingst
als Machteffekt enttarnt? Und warum Anthropologie? Widersprechen
nicht auch die Anspriiche der Kritik denen der Anthropologie? Ich den-
ke, es gibt einen versteckten Pfad durch das Dickicht dieser altbekannten
Themen. Einige Abschnitte dieses Weges sind stark ausgetreten, die Ver-
bindungspfade hingegen weitgehend verwachsen. Es ist deswegen umso
schwieriger, die wichtigen Abzweigungen nicht zu verpassen. An dieser
Stelle erst einmal eine kurze Wegbeschreibung, damit die Leserin oder
der Leser entscheiden konnen, ob sie den ganzen Weg mit mir gehen wol-
len oder ob sie mir nur auf kurzen Abschnitten folgen.

Zwischenmenschliche Dimensionen der Kritik

Was Kritik ist und wie ein kritischer Standpunkt begriindet werden
kann, ist zwar eine akademische Frage, aber Kritik ist nicht nur etwas
fiur Theoretikerinnen und Theoretiker. Kritik hat menschliche Dimen-
sionen, die unter anderem daher rithren, dass wir als empfindsame so-
ziale Wesen nicht immer rational argumentieren. Kritik bedeutet immer
auch Konfrontation und 16st damit Gefiihle aus, nicht nur bei den Kriti-
sierten, sondern auch bei den Kritikerinnen und Kritikern selbst. Wann
ist es also angebracht, Kritik zu erheben?

Mit vielen Dinge, die uns widerstreben, konnen wir ganz ungezwun-
gen umgehen. Sie sind uns in ihrer Widerspenstigkeit bereits vertraut ge-
worden. Doch oftmals trifft uns ein Funke der Emporung unvermittelt
und tief. Dann entsteht Wut. Doch die ungebandigte Wut zeigt uns nur

9

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

selten einen klaren Grund fir ihr Widerstreben an. Wollen wir produk-
tiv mit dieser Wut umgehen, dann miissen wir sie erst als eine Emotion
betrachten und sie rationalisieren. Um eine Beschwerde formulieren zu
konnen, miissen wir erst einmal selbst verstehen, was genau uns derart
stort. Nur so kann Emporung zum Initial einer Kritik werden, die nicht
nur dem Unmut Luft macht, sondern produktiv auf Verdnderung abzielt.
Diese zwischenmenschliche Dimension von Kritik ist aber bisher nur sel-
ten Thema der Theorie der Kritik.

In vielen gesellschaftlichen Bereichen bestehen soziale Konventio-
nen, um die emotionalen Krifte der Kritik zu ziigeln, etwa fiir Ar-
beitszeugnisse oder als Regeln der Bewertung von Referaten innerhalb
universitidrer Seminare. Derartige Praktiken des Kritisierens erschei-
nen nicht ohne Grund wenig authentisch, unehrlich oder doppelziin-
gig. Arbeitszeugnisse bedienen sich eines Codes, der die wahre Bedeu-
tung der Worte verschleiert. Aber auch in weniger formalisierten Fallen
sind Praktiken der Kritik nicht vollstindig offen. Viele Dinge bleiben
unausgesprochen, sei es, um das Gegeniiber nicht zu verletzen, weil wir
keine Chance sehen, mit unserer Meinung anerkannt zu werden, oder
aber um der bewussten Tauschung willen. Wir haben also auch keine
Garantie dafir, dass man uns gegentuiber immer ehrlich ist. Darum zu
wissen, macht uns tendenziell misstrauisch. Jeder Mensch weifs, dass
er auf die ein oder andere Weise in der Kritik steht. Er kann aber nicht
unbedingt damit rechnen, dass dies auch offen geschieht. Die Frage, ob
ein Gegentiber ehrlich ist, konnen wir nur indirekt, also tiber eine In-
terpretation des Verhaltens dieser Person ergriinden. Gleichzeitig wis-
sen wir aber, dass wir niemals die tatsichlichen Meinungen unseres Ge-
geniibers werden aufdecken kénnen. Diese Zusammenhinge begriinden
den hohen Stellenwert der Ebrlichkeit. Ressentiments entstehen weni-
ger durch offene Gespriche tiber divergierende Meinungen — Missver-
stindnisse einmal ausgeschlossen — als vielmehr durch die Vermutung,
es konne unausgesprochene Vorbehalte oder Unehrlichkeiten geben.
Aber Ehrlichkeit um jeden Preis ist auch keine Losung. Es wire egoma-
nisch, wiirde man seine Mitmenschen tiber alle Regungen des eigenen
Empfindens informieren. Alle noch so kleinen negativen Gefiihle dem
Anderen gegenuber zur Sprache zu bringen, verkennt die Verantwor-
tung, die man vor sich selbst hat. Es gilt mit den eigenen Gefuhlen um-
zugehen. Wo aber liegt die Schwelle, ab der etwas angesprochen werden
sollte, und in welchen Fillen ist es besser, einen Arger fiir sich zu behal-
ten? Vorbehalte zu verschweigen erscheint als Unehrlichkeit und wird
in der Regel als Vertrauensbruch oder gar Respektlosigkeit empfun-
den. Wann also sprechen und wann schweigen? Misstrauen und Res-
sentiments belasten Beziehungen langanhaltend und nachhaltig. Einmal
etabliert, konnen sie nur schwer ausgerdumt werden, aber Vermittlung
kann helfen, die Situation zu kliren.

I0

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

Die Personen aus dem engsten Kreis unserer Angehorigen und Freun-
de sind uns besonders wichtig. Untersuchen wir unsere Anspriiche an
diese Personen, konnen wir der Frage nach moglichen Formen der Arti-
kulierung von Kritik noch niher kommen. Bei uns nahestehenden Men-
schen ist uns Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit besonders wichtig, weil wir
uns insbesondere im privaten Umfeld unbefangen und sicher fithlen wol-
len. Bei Freundschaften geht es nicht nur um Passung im Sinne gleicher
Interessen. Wir erwarten, dass Freunde uns auch in unseren unbeque-
men Eigenschaften annehmen und akzeptieren konnen. Dariiber hinaus
vertrauen wir ihnen, dass sie uns im Falle unangemessenen Verhaltens
dies auf eine Art und Weise zu verstehen geben, die wir auch annehmen
konnen. Oft sind sie vielleicht sogar die einzigen, von denen wir solche
Zurechtweisungen akzeptieren. Wahrscheinlich erwarten wir auch, dass
sie, sofern das notig wird, Interesse an einer ehrlichen Aussprache ha-
ben. Potenzielle Freunde beurteilen wir also auch dahingehend, ob sie
die menschliche GrofSe haben, uns zu sagen, wenn sie etwas stort. Sind
wir einigermaflen selbstkritisch, dann mochten wir wohl kaum, dass je-
mand lediglich versucht, durch Schmeicheleien aufserlich den Frieden zu
bewahren, wo schon lange Zwietracht brodelt.

Diese erste zwischenmenschliche Dimension von Kritik verweist da-
mit auf eine gesellschaftstheoretisch kaum beachtete Kategorie, namlich
die der Beziehung. In verschiedenen Kontexten setzen sich Parteien ge-
genseitig in einer ihnen eigenen Weise in Bezug zueinander, nicht nur als
>Freunde<, >Geschiftspartner< oder >politische Rivalenc. Ihre Beziehungen
werden durch die spezifischen Verhaltensweisen hervorgebracht, die sie
zwischen einander etablieren. Damit fixieren sich die Parteien auf eine
bestimmte Haltung der jeweils anderen gegentiber. Diese kann beispiels-
weise vertrauens- oder erwartungsvoll sein. Damit pragen sie auch ihre
Dispositionen beztglich gemeinsamer Angelegenheiten fur die Zukunft.
Eine Beziehung verdndert die Beteiligten, sodass sie ohne den Anderen
nicht das wiren, was sie schlieSlich geworden sind. Beziehungen entste-
hen durch und zwischen den beteiligten Parteien und sind dabei mehr als
die Summe der Einzelparteien, sie sind die besondere Qualitit des Da-
zwischen. Beziehungen entstehen pfadabhingig und die gegenseitige Kri-
tik ist ein wesentlicher Einflussfaktor fir ihre Entwicklung. Kritik kann
rational und offen getibt werden, sie kann zur offenen Anfeindung wer-
den, sie kann sich als verblumter Hinweis tarnen oder aber komplett ver-
schwiegen werden. Je nachdem welche Formen sie annimmt, bestimmt
sie den Charakter einer Beziehung.

Kritik birgt immer auch die Gefahr tiefer Krankungen und dies ver-
weist auf ihre zweite zwischenmenschliche Dimension, die schon an-
gesprochene gesellschaftliche Konventionalisierung. Es gibt kulturelle
Konventionen fiir Kritik, die nur schwer zu ergriinden sind. In der ame-
rikanischen Einschatzung >there is room for improvement«liege, so wird

IT

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

gesagt, freundlich verpackt sehr scharfe Kritik. Im asiatischen Kontext
sollte im Bereich geschiftlicher Beziehungen besser keine Kritik getibt
werden, denn sie wiirde unweigerlich als Beleidigung empfunden. In
Deutschland hingegen schitzen wir, zumindest giangigen Lippenbekennt-
nissen zufolge, die sachliche, angemessene und dadurch — so nehmen wir
an — produktive Kritik. Wahrend wir versuchen, Studierenden in wis-
senschaftlichen Seminaren derartiges Kritisieren beizubringen und der-
artige Kritik anzunehmen, legen wir aber in anderen Bereichen ein voll-
kommen anderes Verhalten an den Tag. So bestehen Gutachten, wie auch
die schon erwihnten Arbeitszeugnisse, nicht selten aus Superlativen des
Lobes. Dadurch verbleibt die wirkliche Einschdtzung des Gutachters im
Nebel und die Bewertung ist offen fiir verschiedenste Interpretationen.
Es gibt also kontextbedingte Praktiken der Kritik, die vom Wunsch zeu-
gen, gewisse Regeln dafur zu haben, wie wir angemessen mit der zwi-
schenmenschlich heiklen Tatsache umgehen sollen, dass wir jemanden
bewerten mussen.

Kontextspezifische Kulturen der Kritik folgen Richtlinien, die jeweils
fur das spezifische Anwendungsgebiet den Umgang mit den in diesem
Kontext relevanten Moralvorstellungen regeln. In diesem Komplex sind
in der Regel nicht nur die Verantwortlichkeiten der zu kritisierenden Per-
son verfasst, sondern auch die Regeln der Kritik. Im Sinne von Bezie-
hungsweisen regeln Konventionen der Kritik die spezifischen Verant-
wortlichkeiten sozialer counterparts untereinander, etwa die zwischen
Studierenden und Lehrenden, Biirgern und Verwaltungsangestellten oder
Tatverdichtigen und Richterinnen und Richtern. Im Falle gerichtlicher
Entscheidungen wird dies deutlich: Es wird besonderes Augenmerk auf
die Regelhaftigkeit des Verfahrens gelegt, denn es geht darum zu kliren,
ob einer angeklagten Partei Schuld zugesprochen werden kann oder nicht.
Es soll geklart werden, ob eine Person fiir bestimmte Folgen ihres Han-
delns verantwortlich gemacht werden kann. Dabei wird die Entscheidung
iiber das Strafmafs aber nicht nur am Vergehen selbst, sondern auch an
der Schuldfihigkeit und am MafS der Einsicht der oder des Angeklagten
festgemacht. Zudem wird erortert, ob nicht bestimmte Bedingungen, un-
ter denen die Tat stattfand, als strafmildernd anerkannt werden konnen.
Praktiken des Kritisierens umfassen demnach nicht nur das Verfahren
und die Regeln, sondern auch, wie diese auf die jeweiligen Besonderhei-
ten des Einzelfalls bezogen werden sollen. Dies verweist auf eine im Rah-
men dieser Untersuchung wichtige Tatsache. Urteile tiber Personen soll-
ten immer unter Betrachtung der konkreten Bedingungen des Einzelfalles
gefillt werden, andernfalls werden sie moglicherweise nicht als gerecht
empfunden. Es gibt kontextspezifische Praktiken der Kritik, die die spe-
zifische Verantwortung von Personen in spezifischen Verantwortungsbe-
reichen tiberpritfen. Kritik selbst ist wiederum ein Mittel, diese Praktiken
auf einer hoheren Ebene zu priifen und weiterzuentwickeln.

I2

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

An der Aufgabe, die Kritik ibernehmen soll, orientiert sich ihre drit-
te zwischenmenschliche Dimension. Kritisieren ist eine ganz alltigliche
Tatigkeit. Sie soll regulieren. Wir duflern Kritik, wenn wir unzufrieden
sind, wenn uns etwas missfallen hat. Wir dufSern Kritik, wenn wir wol-
len, dass sich bestimmte Dinge dndern. Was uns stort, soll nicht wieder
vorkommen. Kritik erfiillt damit eine soziale Funktion, denn sie regle-
mentiert, gleicht aus und triagt, wenn moglich, zu Verbesserungen bei.
Dabei hat sie aber wie schon angedeutet eine gewisse zwischenmensch-
liche Brisanz. Sie riittelt an Emotionen. Es ist nicht angenehm, gesagt zu
bekommen, etwas nicht richtig gemacht zu haben. Es ist schmerzlich zu
horen, sich wohl unangemessen verhalten oder die Erwartungen, die in
einen gesetzt wurden, nicht erfiillt zu haben. Es bedarf einer gewissen
menschlichen GrofSe, um Kritik annehmen zu konnen. Wird vor initial
aufkommenden negativen Gefuhlen kapituliert, ist es unmoglich zu er-
kennen, welche Chancen des Wachsens in diesen Momenten liegen. Ge-
lingt es, aus der Kritik zu lernen, kann dies retrospektiv durchaus als
zufriedenstellend erlebt werden. Zu der hierzu notwendigen Selbster-
kenntnis ist in der Regel aber das Eingestandnis eines Fehlverhaltens not-
wendig, ebenso wie die Anerkennung der Position des Anderen und die
Einsicht in die Effekte des eigenen Handelns. Es bedarf eines gewissen
Empfindens von Scham oder Schuld, um sich fiir die Zukunft ein ver-
andertes Verhalten vorzunehmen. Es erfordert eine selbstkritische Hal-
tung. Um derartige >menschliche Grofle« zu beschreiben, ist ein Begriff
von Personlichkeit notwendig, der allerdings, wie auch der Begriff der
Beziehung, in den Geistes- und Gesellschaftswissenschaften eher stief-
miitterlich behandelt wird.

Es ist naheliegend, dass Kritik unter bestimmten Umstidnden elemen-
tar zur Entwicklung der Personlichkeit eines Menschen beitragen kann.
Kritik ist immer ein wenig aufregend, wenn nicht gar anstrengend. Men-
schen haben deswegen in unterschiedlichem MafSe die Tendenz, Kritik
zu meiden. Viele lassen sich nicht gerne in Frage stellen und kritisieren
deswegen auch ihre Mitmenschen nicht gerne. Weil aber Kritik Gefiihle
evoziert, ist es nicht gleichgiiltig, wie sie gedufSert wird. Kritik kann nur
ihr progressives Potenzial entfalten, wenn sie nicht nur den Impuls eines
feindlichen Dagegens enthilt, sondern auch die Fahigkeit besitzt, diesen
in einen vermittelnden Impetus zu verwandeln. Kritik fordert die Kriti-
kerinnen und Kritiker wie auch die Kritisierten in ihren Personlichkeiten
heraus. Manche Personen haben Strategien entwickelt, jeglichen Ansatz
von Kritik zu unterbinden. Autoritidre Personlichkeiten versuchen ger-
ne, Kritik mundtot zu machen. Eine tibermifSig selbstbewusste Person-
lichkeit kann geflissentlich alle Anzeichen von Kritik tibersehen und eine
unsichere Personlichkeit kann versuchen, Kritik zu umgehen, indem sie
in vorauseilendem Gehorsam gefillig handelt. Derartige Vermeidungs-
strategien verhindern, dass Kritik offen ausgehandelt wird. Auch wenn

13

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

wir vielleicht Angst vor Kritik haben, so wollen wir letztlich aber doch
wissen, was unsere Mitmenschen von uns denken, ob sie etwa gerne
mit uns arbeiten oder privat tatsichlich gerne Zeit mit uns verbringen.
Nichts ist entwiirdigender, als zu erkennen, dass uns jemand schon seit
langem nach dem Mund redet. Wir sind dieser Person dann offensicht-
lich kein Gegentiber, das es wert wire, sich mit ihm auseinanderzuset-
zen. Wir wissen aber auch, dass wir manche Menschen darauf hinweisen
miissen, dass sie uns gegeniiber gerne Kritik duflern konnen. Zu erken-
nen was angemessen ist, erfordert Achtsamkeit gegentiber den Signalen,
Reaktionen und Bewertungen der Mitmenschen. Personlichkeitsbildung
bedeutet demnach auch, die Fahigkeit zu scharfen, soziale Situationen
zu beurteilen. Personlichkeit bedarf demnach nicht nur einer selbstkriti-
schen Haltung, sondern auch einer offenen Haltung gegeniiber anderen.

Manche Menschen aber sind sich selbst die scharfsten Kritiker.* Wird
Selbstkritik zu tiefgreifend, kann es auch geschehen, dass sich ein Indi-
viduum in seinen aktuellen Lebensbeziigen selbst behindert. Um ein gu-
tes Leben zu fithren, bedarf es auch der Fahigkeit, die Widerspriiche des
eigenen Lebens annehmen zu konnen. Ab einem bestimmten Punkt muss
man sich selbst zugestehen, dass es unmoglich ist, alle moralischen Er-
wartungen, seien es die eigenen oder die anderer Menschen, hundert-
prozentig zu erfiillen. In Demut muss darauf vertraut werden, dass auch
andere von dieser Voraussetzung ausgehen und kein perfektes Verhalten
von sich und anderen erwarten. Es tragt mafSgeblich zur Starkung der
eigenen Personlichkeit bei, wenn man Ambiguititstoleranz entwickelt,
also die Fahigkeit, das soziale Leben in seinen Widerspriichlichkeiten
annehmen zu konnen. Nur so kann man sich, trotz des Wissens um die
eigene Fehlbarkeit, im sozialen Leben angenommen fiihlen und soziale
Sicherheit empfinden. Es muss vorausgesetzt werden, dass die Mitmen-
schen Toleranz fiir ein gewisses Maf$ an Fehlverhalten haben, so wie man
selbst auch ihnen Fehler zugesteht und Respekt entgegenbringt. Man
muss erst einmal in Vorleistung gehen, um sehen zu kénnen, ob dieses
Vertrauen erwidert wird. Beziehungen sind immer asymmetrisch und be-
diirfen deswegen eines gefestigten eigenen Standpunktes.

Aber auch einer Personlichkeit mit gut ausgebildetem Selbstbewusst-
sein bleibt im sozialen Leben immer eine Restunsicherheit. Es bleibt im-
mer eine Spannung zwischen dem, was eine Person als eine gesellschaft-
liche Erwartungshaltung erkennt, und dem, was sie bereit ist, tatsachlich
fiir die Gemeinschaft zu leisten. Es gibt wohl keinen Menschen, der nicht
von Zeit zu Zeit auch mit einigen etablierten Regelungen und Verfah-
rensweisen in Konflikt gerat. Auf der einen Seite tendiert wohl jede Per-
son zur Anpassung, denn ihr sind die Urteile der anderen in der Regel

1 Generisches Maskulinum, da hier eine Funktion angesprochen ist, keine Per-
son.

4

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

nicht unwichtig. Auf der anderen Seite aber fiihlt sie auch wiederholt
den Stachel der Emporung. Jede Person muss fiir sich selbst diese Gren-
ze zwischen Anpassung und Selbstbehauptung ziehen. Wann ist es ge-
rechtfertigt, mich zu emporen? Wann ist es Zeit, offen Kritik zu tiben?
Bin ich zu hart mit meinen Urteilen? Muss ich im Umkehrschluss nicht
auch damit rechnen, dass mir mit gleicher Hérte begegnet wird? In die-
ser Dialektik des Selbst werden Individuen durch Kritik und Selbstkritik
bestindig zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und Selbstbehaup-
tung innerhalb der Gemeinschaft hin und her geworfen. In dieser Dialek-
tik bildet jedes Individuum einen ihm eigenen Willen zur Verantwortung
aus. Indem sie ihre Verantwortung fiir andere und fiir sich selbst bestim-
men, werden Individuen zu Personen. Dabei ist im Spektrum moglicher
Auspragungen eine grenzenlose Vielfalt moglich. Gemeinschaften sind
damit notwendigerweise divers.

Der Begriff der Person verweist auf die grundlegende Sozialitit des
menschlichen Lebens und auf die Idee einer gelingenden Vergemeinschaf-
tung von Individuen. Aber der Prozess der Personlichkeitsbildung muss
nicht zwingend in dem Sinne gelingen, als dass die entstehenden Person-
lichkeiten sich letztlich tatsachlich auch gemeinschaftsvertriglich verhal-
ten. Ein Personalismus muss sich also immer auch tber die Grenzen an-
gemessenen Verhaltens verstindigen. Diese Tatsache hat der klassischen
Philosophie der Person den Vorwurf eingebracht, sie stelle in der Formu-
lierung der Bedingungen, unter denen sich menschliche Wiirde verwirk-
licht, immer auch die Frage, was nicht mehr als ein menschenwiirdiges
Leben angesehen werden kann. In konservativer Manier werde dabei
hiufig die Geschlossenheit von Gemeinschaften gegenseitiger Anerken-
nung beschworen und damit auch AusschliefSungen aus dieser Anerken-
nungsgemeinschaft begriindet. In Abgrenzung dazu formuliert ein kriti-
scher Personalismus ein dreifaches Aufgabenfeld. Er betont erstens die
Tatsache, dass die Moglichkeiten, wie sich individuelle Personlichkeits-
entwicklungen in einer Gemeinschaft auspragen konnen, von den sozi-
alen Bedingungen in dieser Gemeinschaft abhiangig sind. Er untersucht
also verschiedene Praxiszusammenhinge auf ihre personlichkeitspragen-
de Wirkung. Damit erscheint Personlichkeitsbildung als Verhandlungs-
feld des Politischen. Daruber hinaus aber nimmt ein kritischer Persona-
lismus zweitens die Verantwortung der Gemeinschaft ernst, im Sinne des
Gemeinwohls auch Grenzen akzeptablen Verhaltens festlegen zu mus-
sen. Es muss verhandelt werden, was als untragbares Verhalten justi-
ziabel sein soll, was als pathologisch angesehen werden kann und wie
solche Fille verhandelt werden. Auch kommen Personlichkeitsbilder in
den Blick, die ihre Tragerinnen und Triger dazu neigen lassen, entgegen
dem Gemeinwohl Ungerechtigkeit, Ungleichheit oder 6kologische Pro-
blematiken zu befordern und, wo vorhanden, ihren gesellschaftlichen
Einfluss oder ihre Stellung entsprechend auszunutzen. Zudem erscheint

15

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

Personlichkeit als Verhandlungsfeld des Politischen in Fragen danach,
welche Fihigkeiten und Dispositionen fur spezifische Berufe, Stellungen
oder Amter als erforderlich oder geeignet angesehen werden sollen. Da-
ruber hinaus erkennt der kritische Personalismus drittens die personlich-
keitspragende Wirkung der Kritik und sieht entsprechend die Notwen-
digkeit, nicht nur Gegnerschaft, sondern auch einen vermittelten Impuls
zu pflegen. Streit und Konflikt sind nichts Schlechtes, solange auch wie-
der Versohnung stattfindet. Auseinandersetzungen sind eine Moglich-
keit, Standorte deutlich zu machen. Von hier aus kann sich gegenseitiges
Verstiandnis entwickeln. Dies gelingt allerdings nur, sofern auch wieder
ein Schulterschluss der Kontrahenten stattfindet. Findet keine Annihe-
rung statt, dann fithren Konflikte zu langanhaltenden Spannungen und
womoglich zu Spaltung. In individualisierten Gesellschaften aber, in de-
nen Menschen sich scheinbar flexibel neuen sozialen Kontakten zuwen-
den konnen, scheint die Fahigkeit zur Versohnung zu schwinden. Es ldsst
sich damit eine besondere Verantwortung der Kritik erkennen.

Zum Aufbau dieses Buches

Dieses Buch beschreitet einen Weg von der empirischen Forschung in
die Theorie und wieder zuriick. Die Motivation, es zu schreiben, hat ih-
ren Ursprung in ethnographischen Felderfahrungen im stidlichen Afri-
ka, zahlreichen Projekten in deutschen Stadten und den Erfahrungen
als Nachwuchswissenschaftler in einer sozialwissenschaftlichen Diszi-
plin. Empirische Forschung im Globalen Stiden zu betreiben, fithrt un-
weigerlich zum Kontakt mit Positionen, die diese Art der Forschung
vehement kritisieren. So war zu beobachten, wie einige Kolleginnen
und Kollegen iiber die Auseinandersetzung mit identitits- und inter-
sektionalitatstheoretischen Argumenten, postkolonialen Theorien oder
der Postdevelopmentdebatte scheiterten und sich von der empirischen
Forschung abwendeten. Griinde, an dieser Arbeit festzuhalten, konnen
hingegen sein, dass sich darin irgendwie doch eine Moglichkeit der Ver-
staindigung erkennen lasst, eine Hoffnung darauf, Bricken bauen zu
konnen und eventuell sogar einen Beitrag hin zu einer Symmetrie in
den internationalen Beziehungen leisten zu kénnen. Genau diese Hal-
tung aber erfordert heute mehr denn je eine Begrindung und so ge-
schieht die Bewegung von der Praxis in die Theorie in der Hoffnung,
Theoretikerinnen und Theoretiker diesbeziiglich auf eine vielleicht neue
Art anzusprechen. Die empirische Erfahrung hat mich zu verschiedenen
Theoriekomplexen gefihrt. Ich sehe meine Aufgabe deswegen weniger
darin, diese in ihrer ganzen Breite und Tiefe darzustellen, als vielmehr
zu beschreiben, wie sie im Zusammenhang meiner Erfahrungen Sinn

16

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM AUFBAU DIESES BUCHES

ergeben. Im weitesten Sinne ist dieses Buch also eine Grounded Theo-
7y, die nicht zuletzt dazu befihigen soll, empirisches Arbeiten verant-
wortungsvoll zu gestalten.

Das erste Kapitel beginnt damit, iiberbordende Effekte der Kritik zu
beschreiben. Es ist weniger die Theorie der Kritik als vielmehr die prak-
tisch gelebten Formen von Kritik, die als Ursachen fur die Krise der
Kritik angesehen werden (u.a. Latour; Nassehi; Weifs; Edlinger). Wenn
Kritik hier auf dem Priifstand steht, dann nicht, um generell diskredi-
tiert zu werden. Vielmehr geht es darum, die Schlagseite aufzuzeigen,
die die Kritik bekommen hat. Schlagseite entsteht, wenn sich Gewichte
ungleichmaflig auf eine Seite verschieben. Erster Schritt ist es also, den
Ort ausfindig zu machen, an dem sich zu viel Gewicht angesammelt hat.
Dann muss es darum gehen, zu sehen, wo Platz fiir ein Gegengewicht ist.
Gelingt es dann, auch der anderen Seite wieder mehr Gewicht zu verlei-
hen, besteht Hoffnung, dass sich das Schiff wieder aufrichtet. Dazu wird
Kritik in verschiedenen theoretischen Grundlegungen reflektiert. Der
Blick auf den Praxisbezug kritiktheoretischer Arbeiten (u.a. Boltanski;
Stahl; Celikates; Jaeggi) identifiziert einen weit verbreiteten Hang der
Kritik, sich als Opposition zu verstehen. Eine genealogische Betrachtung
(Rottgers) zeigt aber, dass Kritik dabei Gefahr l4uft, einen zentralen As-
pekt ihrer selbst zu verlieren, nimlich den der Vermittlung (Dewey).

Das zweite Kapitel folgt dem Begriff der Verantwortung von den De-
batten der 1970er und 8oer Jahre (u.a. Jonas; Apel; Habermas; Gilligan)
uber die Kritik an der Responsibilisierung, die sich im Zuge der konser-
vativen Revolution entwickelte (Mounk), hin zu jliingeren Arbeiten, die
Verantwortung verstarkt im Sozialen verortet sehen (u.a. Banzhaf; Bud-
deberg; Nida-Rumelin). Fragen der Verantwortung zeigen sich dabei als
ein Kern von Kritik. Wir kritisieren das, was wir fur verantwortungslos
halten, und entwickeln einen jeweils individuellen Willen zur Verant-
wortung. Das Kapitel thematisiert die in einigen Arbeiten angedeute-
te theoretische Abzweigung in Richtung Personalitit und Personlich-
keit, bis diese schliefSlich als ein Ansatzpunkt fur eine anthropologische
Bestimmung von Verantwortung erkennbar wird. Verantwortung geht
demnach aller Sozialitit voraus (Lévinas) und widerspricht der rationa-
listischen Suche nach Gewissheit (Dewey). Das Paradox der Verantwor-
tung zeigt sich darin, dass jede Person, die Verantwortung ubernehmen
mochte, das in dem Wissen dariiber tun muss, dass sie sie nicht vollstin-
dig wird beherrschen konnen. Verantwortung zeigt sich in der Bejahung
des sozialen Zusammenhangs (Gilligan), in den man als Mensch gewor-
fen wurde und in dem man bestiandig versucht, sich geeignet zu positi-
onieren. Die Reflexion tiber den individuellen Sinn von Verantwortung
ist der Zugang zu den Werthaltungen hinter unseren Uberzeugungen. In
der Regel glauben wir etwas oder vertreten eine Meinung, weil wir da-
von iberzeugt sind, dass sich dadurch verantwortungsvolles Verhalten

17

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

begrunden lasst. Im Falle vollkommen eigenntitzigen Verhaltens wird
dies auch nicht selten mit derartigen Rechtfertigungen getarnt.

Das dritte Kapitel bildet den Kern dieser Abhandlung und formuliert
eine transaktionale Anthropologie. Es beginnt mit einer Reflexion tiber
die Grenzen und Mdglichkeiten anthropologischer Perspektiven (Hon-
neth & Joas). In einem Zwiegesprach zwischen wissenschaftlichen Er-
kenntnissen und phinomenologischer Introspektion wird ein Bild davon
entwickelt, was es bedeutet, ein Mensch in Gemeinschaft zu sein. Das
Prinzip der Transaktion (Dewey & Bentley) dient dabei als Ausgangs-
punkt. Es geht davon aus, dass sich die Menschen in einem sozialen Zu-
sammenhang gegenseitig in ihrer Subjektivitat hervorbringen. Sie ver-
weisen sich gegenseitig auf individuelle Platze. SchliefSlich nimmt jedes
Individuum Kraft seiner Personalitit eine individuelle Position in einer
Gemeinschaft ein und bestimmt gleichzeitig andere Individuen in deren
Positionen. Dabei sind die Individuen weder vollkommen fremd- noch
vollkommen selbstbestimmt. In einer Dialektik des Selbst bemiihen sie
sich einerseits um Anpassung an die Gemeinschaft. Dabei geraten sie an-
dererseits partiell immer wieder in Konflikt mit den Regeln der Gemein-
schaft und entwickeln dadurch auch einen Impuls zur Selbstbehauptung.

Die Philosophie der Person (u.a. Spaemann; Quante; Frankfurt;
Geertz; Wiredu) enggefihrt mit einer kritischen Reflexion neurowissen-
schaftlicher Erkenntnisse (Searle; Libet; Roth; Singer) und Ansitzen der
transaktionalen Personlichkeitspsychologie (Allport) ergibt eine Vorstel-
lung eingeschrinkter menschlicher Autonomie. Die transaktionale Per-
sonlichkeitspsychologie beschreibt Personlichkeit als bestimmt durch in-
dividuelle psychophysische Voraussetzungen, Einfliisse der Umwelt und
eigene kognitive Leistungen. Nur letztere 6ffnen die Tiur einer begrenz-
ten agency. Der Mensch hat die Moglichkeit, langfristig Einfluss auf sei-
ne Personlichkeitsentwicklung zu nehmen. Die Moglichkeit zur Reflexi-
on Uber das eigene Verhalten begriindet die Befahigung, langfristig einen
Willen zur Einflussnahme auf die Voraussetzungen des eigenen situativen
Verhaltens zu festigen und zu befolgen. Der psychologische Begriff der
Personlichkeit umschreibt das Fremd- und Selbstverhiltnis einer Person
und die klassischen Personlichkeitsmerkmale beziehen sich im Wesentli-
chen auf Sozialverhalten und soziale Kompetenzen. Eine etablierte Kate-
gorisierung dieser Merkmale sind die sogenannten big five. Hierzu geho-
ren Offenheit fiir neue Erfahrungen, Gewissenhaftigkeit, Extraversion,
Vertraglichkeit und Neurotizismus. Mit ihrer Personlichkeit bildet eine
Person also primir die individuellen Verhaltensweisen aus, mit denen sie
sich sozial orientiert und der Gemeinschaft gegentiber positioniert. Da-
mit entwickelt jede Person einen individuellen Willen zur Verantwortung
durch den sie auch der gesellschaftlichen Position, die sie bekleidet, und
den Rollen, die sie iibernimmt, ein individuelles Gesicht gibt. Vergemein-
schaftung bedeutet demnach zwingend Diversitit. Damit miissen auch

18

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM AUFBAU DIESES BUCHES

Dissens und Konflikte als zwingende Elemente von Gemeinschaft aner-
kannt werden. Gemeinschaften sind keine >starken< Gemeinschaften un-
eingeschriankt geteilter Werte, sondern immer ein gemeinsames Ringen
darum, welche Werte aktuell Geltung erhalten und wie diese Werte inter-
pretiert und angewendet werden sollen. Es geht also nicht im rationalis-
tischen Sinne um die Universalitit von Moral, sondern um situative Be-
stimmungen der Grenzen akzeptablen Verhaltens. Hieraus ergibt sich die
Notwendigkeit einer Kritik als Mediation, denn der Hinweis auf Ratio-
nalitit alleine wird biopsychophysisch konstituierte Menschen niemals
dazu veranlassen, herrschaftsfreie, gleichberechtigte Diskurse zu fithren.
Kritik verstanden als Mediation kann Hilfestellung zum gegenseitigen
Verstiandnis leisten und dartiber hinaus auch kritisch iiber das Verfahren
der Verstandigung wachen. Dabei sollte sie sich um Verfahrensgerech-
tigkeit bemiihen, indem sie versucht, wenn moglich, bestehende Asym-
metrien auszugleichen.

Das vierte Kapitel fasst die wesentlichen Aspekte des vorangegan-
genen Kapitels zusammen, damit im darauffolgenden Kapitel daraus
methodologische Schlusse abgeleitet werden konnen. Es ergibt sich ein
subjektkritisches Denken (Foucault; Butler; Dewey), dass aber auch
Handlungsfreiheit konzipiert und dadurch einen Begriff moralischer
Reife formulieren kann, die in der Fihigkeit einer Personlichkeit be-
steht, sich im Sinne des Gemeinwohls selbst zu regulieren. In diesem Zu-
sammengang werden auch Fragen des Widerstandes und Moglichkeiten
herrschaftsfreier Vergemeinschaftung diskutiert.

Das fiinfte Kapitel zeigt, auf welche Weise Fragen der Positionalitat
im kritischen Denken, insbesondere in identitidtspolitischen Ansitzen,
einen zentralen methodologischen Stellenwert einnehmen (u.a. Bour-
dieu; Foucault & Deleuze; Spivak; Haraway). Die Unterscheidung zwi-
schen identifizierendem und vermittelndem Denken (Dewey; Lévinas)
erlaubt es, die Betrachtung von Positionalitit in eine Verhandlung ver-
schiedener Grade von Parteilichkeit zu tiberfithren. Anstelle der Identifi-
zierung einzelner Positionen wird gefragt, was an diesen Positionen fiir
die jeweils anderen Beteiligten unverstandlich ist. Mediation hat dem-
nach die Aufgabe, einen gemeinsamen Verstehenshorizont herzustellen.
Es wird deutlich, dass die damit verbundenen vermittelnden Anspriiche
von All- und Uberparteilichkeit leichter und ehrlicher vertreten werden
konnen als die bei genauerer Betrachtung doch sehr pauschale Forde-
rung nach Reflexion der eigenen Positionalitit.

Im sechsten Kapitel werden zentrale Aspekte einer Kritik als Me-
diation vorgestellt. Dabei geht es insbesondere darum zu klaren, wel-
che besonderen Anspriiche sich fiir akademisches Arbeiten ergeben.
Zu Mediation als Methode der Konfliktlosung in konkreten interper-
sonalen Situationen existiert umfangreiche Literatur, die unterschied-
liche Verfahren, Anwendungsbereiche und Fallstricke beschreibt. Diese

19

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

Charakteristika von Mediation werden systematisch auf akademisches
Arbeiten ubertragen. Zudem wird auf Fragen von Macht, Herrschaft
und Gewalt eingegangen und erklirt, warum Kritik als Mediation auch
tatsachlich kritisch ist. Es werden auch unterschiedliche Anwendungs-
bereiche und Vorgehensweisen identifiziert.

Das siebte Kapitel fasst das Selbstverstandnis einer Kritik als Media-
tion zusammen. Es zeigt sich, dass Kritik immer sowohl Opposition wie
auch Mediation braucht und dass eine Kritik jeweils abschitzen sollte,
welche Haltung im vorliegenden Fall angemessen ist. Dabei ist es insbe-
sondere wichtig, die Grenzen von Mediation zu kennen.

Das letzte Kapitel bezieht die zentralen Aspekte des Buches auf einen
breiteren gesellschafts- und sozialtheoretischen Kontext (u.a. Rawls;
Sandel; Sen; Hoffmann-Riem). Fragen von Gerechtigkeit und Freiheit in
der Demokratie zeigen, dass weder im kommunitaristischen Sinne >Ge-
meinschaft< noch im libertiren Sinn >Freiheit« idealisiert werden sollte.
Gemeinschaft und Freiheit bedingen sich gegenseitig. Dabei darf we-
der das eine noch das andere ein Primat iiber das jeweils andere erhal-
ten. Jede Einzelperson entwickelt ihre Personlichkeit innerhalb einer
Gemeinschaft und damit auch einen individuellen Willen zur Verant-
wortung. Personlichkeitsentwicklung aber kann nicht allein dem Indi-
viduum angelastet werden. Seine Fahigkeit zur reflexiven Selbstfiihrung
kann allein niemals ausreichen, die paradoxe Unmoglichkeit von Ver-
antwortung zu erfiillen. Deswegen darf Personlichkeit auch keinesfalls
repressiv sanktioniert werden. Repression sollte allein der Rechtsstaat-
lichkeit obliegen. Es gibt aber ein breites Spektrum sozialen Verhaltens,
das als ungerecht empfunden wird, aber nicht justiziabel ist. Werden
derartige Falle nicht beachtet, dann besteht nicht nur die Gefahr, dass
Empfindungen von Unrecht andauern, sondern auch, dass sich Prakti-
ken entwickeln, die dieses Unrecht etablieren und normalisieren. Der-
artige Falle bediirfen in besonderem Mafe des Versuches, sie verstan-
digungsorientiert als unangemessenes Verhalten zu identifizieren. Unter
Umstinden konnen so auch die Grenzen der Rechtsfihigkeit angemes-
sen angepasst werden.

Wenn erkannt wird, dass Gemeinschaft immer Diversitit im Sinne
einer unendlichen Vielfalt individueller Personlichkeiten bedeutet und
dass damit zwingend Dissens entsteht, dann lisst sich die Notwendigkeit
von Mediation erkennen. Mediation verschreibt sich der Gemeinschafts-
bildung. Dabei strebt sie aber keine Gemeinschaft an, die sich durch
eine s>starke< identititsstiftende affektive Bindungskraft an gemeinsame
Werte auszeichnet, sondern eine Gemeinschaft der weichen Bindungen
im gegenseitigen Erkennen der Andersartigkeit eines jeden Einzelnen.
Weder Vergemeinschaftung noch Freiheit sind moglich, wenn individu-
elle Interessen, Befindlichkeiten, Ansichten und Personlichkeiten nicht
verstindigungsorientiert verhandelt werden. Da dies in Assoziationen

20

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR GENDERSENSIBLEN SPRACHE

biopsychosozialer Wesen aber nicht allein der erkennenden Rationali-
tat iberantwortet werden kann, ist eine vermittelnde Instanz notwen-
dig. Kritik als Mediation kann hier ihren Beitrag zur Gemeinschaftsbil-
dung leisten.

Anmerkungen zur gendersensiblen Sprache

In dieser Arbeit mochte ich dem Umstand Rechnung tragen, dass nicht
alle Bezeichnungen gleichermafSen die Vorstellung mannlicher wie auch
weiblicher Personen evozieren. Ich werde mich also um gendersensible
Sprache bemiihen. Da das Binnen-I und das Gender-* nach den Recht-
schreibregeln falsch sind, werde ich diese nicht einsetzen. Ich werde also
meist sowohl die weibliche als auch die mannliche Form ausschreiben.

Bestimmte Termini verwende ich als technische Neutren. So zeich-
net sich beispielsweise der Begriff »Akteur< dadurch aus, dass er allerlei
Korperschaften, etwa Betriebe oder Vereine benennen kann. Diese Fa-
higkeit verliert er augenblicklich, wenn er gegendert wird. Einen >Men-
schen« von einer »Menschin« zu unterscheiden wiirde auch der Funkti-
on des Terms »Mensch« als Gattungsbegriff widersprechen. Auch die
Begriffe >Partner« oder »Gegner« verstehe ich als Bezugnahmen auf ein
Beziehungsverhiltnis, in dem das Geschlecht der Einzelpersonen nicht
das wesentliche Merkmal ist. Deutlicher wird das insbesondere bei
>Ehepartnern<. Dieser Term bezeichnet eine Einheit zwischen wie auch
immer geschlechtlich gearteten Einzelpersonen. Hier jeweils >Partnerin-
nen und Partner« einzusetzen, wiirde die spezifische Beziehungshaftig-
keit, von der gesprochen werden soll, auseinanderreifSen. Ebenso ver-
hilt es sich im Fall des >Biirgers«. Als technischer Terminus bezeichnet
>Biirger« ein spezifisches Verhiltnis des Individuums zum Staat und be-
darf meines Erachtens nicht des Genderns. Anders verhilt es sich na-
tiirlich, wenn Menschen direkt angesprochen werden, beispielsweise
wenn zu einer Veranstaltung eingeladen wird. In der Annahme, dass
Frauen sich vielleicht weniger adressiert fithlen konnten, ist es in die-
sem Fall angemessen, >Biirgerinnen und Biirger< anzuschreiben. Wiede-
rum aber ist das Gendern bei zusammengesetzten Substantiven wenig
sinnvoll, also etwa, wenn Biirgerinnen und Biirger protestieren. Dies
als >Biirgerinnen- und Biirgerproteste« zu bezeichnen, spaltet die Vor-
stellung einer sozialen Bewegung auf unschone Weise, schliefSlich ha-
ben wir es hierbei nicht mit zwei getrennt marschierenden Gruppen
zu tun. Ebenso ist das Gendern von Gruppenbezeichnungen nicht ziel-
fuhrend, beispielsweise >Patientinnen- und Patientenkohorte«. Wo sich
derartige Termini nicht vermeiden lassen, verwende ich das generische
Maskulinum.

21

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

In diesem Buch wird viel von Individuen und deren Umgang mit sich
selbst und anderen die Rede sein. Nicht selten miissen viele Relativ-
satze das Gesagte prizisieren. Das Vorhaben, dabei immer sowohl die
weibliche wie auch die mannliche Form auszuschreiben, kann demnach
sehr umstindlich werden. In manchen Nebensitzen werde ich deswe-
gen vereinfachen. In der Regel stehen bestimmte Subjekte im Zentrum
der Aufmerksamkeit. Diese werden in jedem Fall gegendert. Im weite-
ren Zusammenhang werden aber meist noch viele weitere Identititska-
tegorien benannt. Fiir diese Nebendarstellerinnen und -darsteller werde
ich, wenn moglich, eine generische Form wihlen, insbesondere wenn es
andernfalls unschone Wortschlangen zur Folge hitte. Es kann also vor-
kommen, dass in einem Abschnitt nur die Subjekte gegendert werden,
die im Sinnzusammenhang aktiv sind. In einigen Fillen entscheide ich
mich in dieser Arbeit aber auch bewusst fiir das generische Maskulinum
oder Femininum. Dies geschieht etwa, wenn spezifische Sachverhalte in
Beispielen exemplarisch anhand der Vorstellung einer Einzelperson ver-
deutlicht werden sollen. Diese Einzelperson kann naturgemafS nur ent-
weder mannlich, weiblich oder divers sein. Wenn moglich entscheide
ich mich dann fiir die Form, die intuitiv weniger wahrscheinlich ist. Die
Idee dahinter ist, einen mit diesen Termini méglicherweise einhergehen-
den gender-bias zu visibilisieren. Das ist selbstverstandlich jeweils eine
subjektive Einschitzung.

Ich wihle also keinen konsequenten, sondern einen willkiirlichen Um-
gang mit den Genderformen. Uberall dort, wo eine Thematik oder ein
Beispiel eingefithrt wird, werde ich dariiber nachdenken, ob systemische
Ungleichheiten beziiglich dieser Thematik zu beachten sind. Ich wer-
de mich jeweils fiir die in meinen Augen angemessene Form entschei-
den. Eine gendersensible Sprache soll ein Bewusstsein fiir bestehende
Ungleichheiten schaffen. In der Regel sind es Frauen oder diverse Men-
schen, die sich nicht angemessen reprasentiert fihlen. Das dies nicht in
jedem Fall gleichermaflen ein Moment der Benachteiligung ist, zeigt sich
insbesondere dort, wo in dieser Arbeit von unrihmlichen Kategorien,
wie etwa >Psychopathinnen< und >Psychopathen<, die Rede ist. Das gene-
rische Maskulinum hat keineswegs immer den Effekt, Frauen und Men-
schen, die sich in keine der bindren Geschlechterkategorien einordnen
konnen, aus der Vorstellung statushoher sozialer Kategorien auszublen-
den. In gleichem Maf3e blendet das generische Maskulinum sie auch po-
tenziell von negativ konnotierten Bezeichnungen aus. Ich verstehe Gen-
dern deswegen nicht in allen Fillen im Sinne der Gleichberechtigung
fiir gleichermafSen zwingend oder angemessen. Auch verkompliziert das
konsequente Gendern manche Redeweisen derart, dass dies dem Lese-
fluss massiv abtriglich ist, wie etwa in folgendem Fall: »Es zeigt sich,
dass jede und jeder fiir sich selbst die Pflicht hat, seine oder ihre person-
liche Verantwortung in Bezug auf ihre oder seine Mitarbeiterinnen und

22

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR GENDERSENSIBLEN SPRACHE

Mitarbeiter zu bestimmen«. Dariiber hinaus gibt es fiir manche Sinnzu-
sammenhinge auch tatsichlich keine funktionierende Losung. Was ist
zum Beispiel das richtige personliche Firwort bei einem sichlichen Be-
griff wie dem >Individuum<? Wird es in >seiner< oder sihrer« Freiheit be-
schriankt? Auch gibt es firr den Fall, dass man von Berufen sprechen
mochte, keine Losung. Wenn ich vom Beruf >Backer« spreche, dann neh-
me ich damit nicht einzelne Bickerinnen oder Biacker und auch nicht
Backende in den Blick, sondern einen gesellschaftlichen Aufgaben- und
Funktionszusammenhang, der sich nicht in der Tatigkeit des Backens
erschopft. Trotz all dieser Schwierigkeiten mochte ich die Leserinnen und
Leser aber nicht mit Floskeln abspeisen, wie etwa der Beteuerung, dass
mit den mannlichen Formen selbstverstandlich alle Geschlechter ange-
sprochen seien. Ich mache es mir deswegen zur Aufgabe, im Einzelfall
eine angemessene Entscheidung zu treffen.

23

Ittps://dol.org/10.5771/9783748912576-8 - am 20.01.2026, 03:17:54. [



https://doi.org/10.5771/9783748912576-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

