
XVIII. Zusammenfassung

Auf einem langen Weg sind wir der Frage nach dem Wesen – nach der
Seinsstruktur, dem Sinn und der inneren Dynamik – des Leidens ge-
folgt. Der Weg zog sich länger hin, als ursprünglich erwartet. Das in-
tuitiv so einfach und klar anmutende Phänomen »Leiden« erwies sich
als hochkomplexer, vielseitiger und vielschichtiger Sachverhalt. Diese
Komplexität ist jedoch keineswegs Ausdruck einer sinnlos verwor-
renen Kompliziertheit, sondern offenbart eine überraschende, ja »wun-
derbare« Ordnung, die tief in das Wesen des Menschen bzw. überhaupt
in das Wesen der zum Leiden befähigten Geschöpfe blicken lässt. In
gewissem Sinne ist richtig, was Buddha und viele andere aussprachen:
Alles Werden, alles Leben, ja vielleicht sogar alles kosmische Sein ist
Leiden, sei es, weil es der Vergänglichkeit und dem Selbstverlust aus-
gesetzt ist, sei es, weil es in einem allgemeinen Kampf steht und immer
verletzt werden kann, oder sei es, weil es von einem unlöschbaren
Durst, einer auf das Ganze gehenden Sehnsucht getrieben wird, die
aus sich allein nie zur Ruhe kommt. Die innere Natur des Leidens, die
wir als dynamisch-gehemmte, dialektische Diskrepanz bestimmt ha-
ben, bestätigt diesen Befund: Leiden ist im Kern mangelhaftes, ge-
spanntes, zwiespältiges, aufbegehrendes, oft sogar zerrissenes Leben,
das zu immer neuer Synthese und Versöhnung aufruft. Nichts mag
dies eindringlicher zu veranschaulichen als der altägyptische Mythos
von Osiris, Seth und Isis: Seth tötet seinen Bruder Osiris und zerstreut
seine Glieder im Land, die dann von Isis, der Schwester und Gattin des
Osiris, unter Seufzen und Klagen wieder aufgesammelt und zusam-
mengesetzt werden. So erleidet der große Gott Osiris, das menschliche
Selbst, Tod und Wiederauferstehung, muss den Weg durch die Unter-
welt gehen, wo er zum Gott des Todesreiches erhoben wird, und garan-
tiert so die Kontinuität von Tag und Nacht, Leben und Tod, Geburt und
Sterben.

Fünf Grundmomente waren es, die an der ontologischen Basis des

437

https://doi.org/10.5771/9783495998403-437 - am 16.01.2026, 08:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-437
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leidens gefunden werden konnten: der Mangel, der Zwiespalt, die
Spannung, die Hemmung und die Zwietracht (der Konflikt). Sie bilden
eine »Mehreinheit«, die unauflösbar ist und auf Grundlegenderes nicht
zurückgeführt werden kann. Im konkreten menschlichen Leben kon-
stituieren sie sich in einem eigentümlichen Aktgefüge, eben der dyna-
misch-dialektischen Diskrepanz: Aus einer unfreiwilligen Leidannah-
me, Leidposition, die auf der Leidwahrnehmung beruht, entspringt
über ein intuitives Wertungsgeschehen (das Missfallen, Missbehagen)
die freiwillige, aber vergebliche Leidverneinung, Leidnegation (Auf-
begehren im Leiden), aus der, zusammen mit der Leidbejahung, als
drittes Aktmoment die Leidensdiskrepanz, die Leidenszwietracht her-
vorgeht, die gerade in ihrer Zwietracht die spezifische Seinseinheit des
Leidens konstituiert. Dieses Geschehen erfolgt nicht in einer zeitlichen
Sukzession, sondern überzeitlich, a-sukzessiv, allerdings in einfacher,
echter und endlicher Dauer. Auch bleibt es in der Regel nicht dabei, da
die innere Dynamik des Leidens sogleich einen echt sukzessiv entsprin-
genden und durchaus neuen Doppelakt im Leiden generiert, das Ver-
wünschen des Leids und das Erwünschen des Heils. Auch hierin spie-
gelt sich das Diskrepanzwesen des Leidens wider. Leiden, so wird
offenbar, stiftet Zeit, seine eigene Zeit, es ist also alles andere als passiv,
es ist keineswegs nur Erleiden (Affektion). Doch hebt alles Leiden auf
der Grundlage eines Erleidens an, womit es je schon hin zu Welt, An-
dersheit und Vielheit transzendiert ist. In einer absolut solipsistischen
Welt wäre Leiden unmöglich. Das Leiden ist der nachdrücklichste Ga-
rant für »Realität«, d.h. für eine nicht nur phänomenal-erscheinende,
sondern substanziale Welt.1

In den nächsten Kapiteln der Arbeit galt es dann, die große Ge-
staltenfülle des Leidens in ihren Grundfiguren und ihrer Grundord-
nung zu ermitteln, was mittels eines Leidenskalküls und seiner Aus-
faltung in den Grundbereichen des Lebens, den praktischen,
theoretisch-kognitiven und poietisch-affektiven Lebenszweigen ge-
lang. In der Tat durchzieht das Leiden alle Lebensregionen, selbst die
»reine« Schau der Theoria ist nicht frei davon. Damit kann auch sie
nicht, wie z.B. Schopenhauer (1959, Bd. I, S. 233 ff.) erhoffte, die Erlö-

438

Zusammenfassung

1 Es dürfte überraschen, dass die Wesensermittlung genau des Phänomens, das nach
Buddha die Scheinhaftigkeit und Nicht-Insistenz allen Seins beweisen soll, eben das
Leiden, in Wahrheit genau die Substanzialität bzw. Insistenz des Seins, wenigstens im
Grunde, offenbart.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-437 - am 16.01.2026, 08:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-437
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sung vom Leiden bringen, wenigstens dauerhaft und grundlegend
nicht.

Alles Leiden wird in der Gegenwart erlitten, es ist so präsent wie
kaum ein anderes Erleben. Und dennoch nährt es sich aus einer unab-
geschlossenen, mitgeführten und nach Bewältigung verlangenden Ver-
gangenheit, deren Überwindung naturgemäß aus der Zukunft herein-
ragt. Das Leiden zeitigt also eine eigene Einheit der drei Zeitekstasen,
die weitgehend der Zeitlehre Heideggers in »Sein und Zeit« (EA 1929)
entspricht. Alles Leiden reißt einen Seinshorizont auf, der die Unmög-
lichkeit einer Nicht-Zukunft impliziert und also ein Mehr an Sein ein-
fordert, das, weil ja gerade nicht gegeben, das Sein zum Geheimnis
werden lässt: Wie kann etwas werdenmüssen, das im Moment absolut
nicht besteht? Woher? Aus welchem Grund? Hier verweist das Leiden
in einen unendlichen Grund des Seins, ohne den Leiden, tiefer gesehen,
nicht gedacht werden kann. Da dies unter die Metaphysik des Leidens
fällt, wurde es hier nur im Rahmen eines Ausblickes angedeutet.

Anders verhält es sich mit jenen Phänomenen, die auf der »Gren-
ze« des Phänomenalen liegen: Leib, Unbewusstes und Sozialität. We-
nigstens holzschnittartig nahmen wir sie in den Blick und fanden viele
wichtige Zusammenhänge, an denen weitergearbeitet werden kann
und muss. Mit der Kausalitätsfrage überschritten wir dann definitiv
den rein phänomenalen Bereich, konnten aber auch hier wohl erstmals
sehr interessante Kausalfiguren des Leidens aufdecken, die vor allem
für die Medizin und Psychotherapie von unumgänglicher Bedeutung
sind. Den Abschluss dieser Arbeit bildet ein Desiderat, von dem ich
hoffe, dass es in der Zukunft eingelöst werden kann: die Metaphysik
und die Ethik des Leidens. Erst durch diese beiden Wissenschaften (er-
gänzt durch eine Religionsphilosophie des Leidens) würde der Kreis des
Leidens geschlossen. Sollte dies nicht gelingen, würde auch darin zum
Ausdruck kommen, was die Grundaussage dieser Schrift ist: Alles Le-
ben ist Leiden; alles Leben ist gefährdet; und alles Leben erreicht in
dieser Welt nicht sein letztlich erfüllendes Ziel. Doch genau auf diese
– leidvolle – Weise verbindet sich mit dem Leiden eine grundlegende,
alles werdende Sein überflügelnde Hoffnung, deren Berechtigung al-
lerdings nur erwünscht, erahnt, an dieser Stelle in ihrem Wirklich-
keitsgehalt noch nicht aufgewiesen werden kann.

439

Zusammenfassung

https://doi.org/10.5771/9783495998403-437 - am 16.01.2026, 08:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-437
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

