
1 Einleitung

1.1 Problemaufriss

Es gibt Zeiten, in denen erweist sich das soziale Zusammenleben als allgegenwärtige

Herausforderung. Gemeint sind nicht Phasen gewaltvoller Konflikte, wirtschaftlicher

Rezession oder humanitärer Krisen. Schaut man aus der Vogelperspektive, scheint die

lebensweltliche Tektonik in vielen Ländern Europas und den USA seit geraumer Zeit

auch ohne offizielle Notstandssituation auseinanderzudriften. So ist mit Blick auf die

erste Dekade des 21. Jahrhunderts von einem »entsicherten Jahrzehnt« (Heitmeyer 2015)

die Rede, indem sich abwertende Haltungen gegenüber ›Fremden‹ und ›Nutzlosen‹ mit

Desintegrations- und Abstiegsängsten verbinden. Auch die Melange aus rechter Politik

und rechtspopulistischer Rhetorik zeigt sich im euro-amerikanischen Raum, innerhalb

und jenseits der Parlamente, als zunehmend erfolgreich (vgl. Salzborn 2015). Aktiv wi-

dersprochen wird ihnen in Gestalt zivilgesellschaftlicher Initiativen, die für Solidarität,

gelebte Vielfalt und antirassistischen Widerstand eintreten (vgl. Stjepandić & Karaka-

yali 2018).Was ferner den öffentlichen Diskurs angeht, beobachten Expert*innen schon

länger tiefgreifende Polarisierungs- und Fragmentierungstendenzen, welche diskurs-

ethische Öffentlichkeitsmodelle wie Träume aus dem Elfenbeinturm erscheinen lassen.

Migration und kulturelle Pluralisierung, Globalisierung, Digitalisierung und wach-

sende sozioökonomische Disparitäten stellen als makrosoziale Wandlungsprozesse das

gesellschaftliche Gefüge moderner Industrienationen unter Spannung. Lebensweltli-

che Gewissheiten, tradierte Orientierungshilfen, sozial geteilte Werte werden dabei

automatisch neu verhandelt. So überrascht es wenig, dass soziale Entfremdungspro-

zesse auch in den kleinen, vermeintlich krisengeschützten Situationen des Alltags ih-

ren Niederschlag finden. Familienfeiern, Gespräche mit Freunden und der Small Talk

unter Kolleg*innen: In ihnen führen beiläufige Bemerkungen über die ›kulturellen Un-

terschiede der Neuen‹, deren ›fundamentalistische religiöse Identitäten‹, ›Merkels Mi-

grationspolitik‹ oder den ›Verfall nationaler Werte‹ schnell zu hitzigen Debatten. Eine

Allensbach-Umfrage stellte 2019 fest, dass die Mehrheit der Deutschen öffentliche Aus-

sagen zu vermeintlichen Tabuthemen meidet; zu diesen zählen Flüchtlingspolitik, die

AfD, ›Muslim*innen‹ und die deutsche Nazivergangenheit (vgl. Köcher 2019). Nur im

privaten Kreis erlauben sich die Befragten laut eigener Aussage offeneMeinungsbekun-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Grauzonen des Alltagsrassismus

dungen. Viele wird dabei vermutlich die Angst vor sozialer Isolation leiten, ein sozial-

psychologisches Phänomen, das die Kommunikationswissenschaft als »Schweigespira-

le« bezeichnet (vgl. Noelle-Neumann 1989). Das hierfür zentrale kontrollierte Sprechen

ist keinesfalls neu, stellten Bergmann und Erb (1991) doch schon in den 1980er Jahren

fest, dass antisemitische Haltungen in der BRD einer öffentlichen Kommunikationsla-

tenz unterliegen: Während sie öffentlich als unsagbar gelten, überdauern sie weitest-

gehend ungestört im Privaten (vgl. Beyer & Krumpal 2010).

Die heute insbesondere von rechtspopulistischen Akteur*innen besetzte Rede von

der fehlenden Meinungsfreiheit gilt es jedoch kritisch zu hinterfragen. So zeigen kom-

munikationstheoretische Überlegungen, dass die Forderung uneingeschränkter Rede-

freiheit in pluralen Gesellschaften schnell zu einem egoistischen und ethnozentrischen

Akt gerät (vgl. Husband 2000: 208). Zudem belegen demoskopische Studien seit Jahren

weit verbreitete rassistische Ablehnungswerte – insbesondere gegenüber ›Muslim*in-

nen‹ und ›Migrant*innen‹ – in Deutschland, Europa und den USA (vgl. Zick, Küpper

& Wolf 2010; Pew Research 2017). In ihnen wird deutlich, dass Rassismus nicht zum

sozialen Randphänomen erklärt werden kann. Während das Konzept in Deutschland

bis in die 1990er Jahre jedoch akademisch wie politisch auf nationalsozialistische und

rechtsextreme Gruppierungen beschränkt wurde (vgl. Mecheril & Scherschel 2009: 40),

machen aktuelle rassismustheoretische Arbeiten kritisch auf dessen produktiven, sinn-

stiftenden und gesellschaftsordnenden Charakter aufmerksam (z.B. Attia 2013; Scher-

schel 2006; Terkessidis 1998). Rassismus wird dabei als »Dominanzkultur« konzipiert,

als ein gesellschaftliches Verhältnis, in dem »unsere ganze Lebensweise, unsere Selbst-

interpretation sowie Bilder, die wir von anderen entwerfen, in Kategorien der Über-

und Unterordnung gefasst sind« (Rommelspacher 1995: 22).

Wenn wir unter den derzeitigen gesellschaftlichen Spannungsverhältnissen also

nach Erscheinungsformen von Rassismus fragen, so gilt es zunächst, dessen allgemeine

Funktionsweise zu klären. Trotz oder gerade wegen der moralisch-politischen Aufla-

dung des Begriffs, wie sie in der momentanen Gesellschaftsstimmung sicherlich einen

Höhepunkt findet,muss der Fokus sowohl auf dessen bedeutungsstiftende Funktionen,

historische Tradierungslinien sowie auf die diversen Verflechtungen von rassistischen

Diskursen, institutionellen Praxen und gesellschaftlichen Strukturen gelenkt werden.

Mit ihrem Interesse an derzeitigen kommunikativen Formen von Rassismus, wie sie

sich gerade in informellen Alltagskontexten zeigen, will die vorliegende Arbeit an eben

diese Sichtweise anknüpfen.

1.1.1 Rassismus im Alltag – Sprechen über ›Muslim*innen‹

Rassismus im Alltag ist überaus facettenreich. Seine praktische Gestalt reicht von klei-

nen Gesten und irritierenden Fragen (vgl. Bühl 2017: 269) bis hin zu verbaler und kör-

perlicher Gewalt: ein Blick, die Frage »Woher kommst du?«, eine Beleidigung, ein tät-

licher Angriff. Weil Alltagsrassismus nicht selten in latenter, auch unbewusster Form,

auftritt, wird er vonseiten Nichtbetroffener häufig in Frage gestellt. Der Begriff des All-

tagsrassismus wird dabei zum Kampffeld: Während Betroffene von allgegenwärtigen

Konfrontationen berichten, fehlen ›weißen‹ Personen oft die Erfahrungs- bzw. Wis-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 11

sensbezüge, welche für entsprechende Alltagssituationen sensibilisieren. Es scheint, es

führe ein Weg zur Verständigung nur über stark vermintes Gelände.

Jüngere Forschungen plädieren daher seit einiger Zeit für eine Stärkung der Be-

troffenenperspektive (z.B. Terkessidis 2004; Essed 1990, 1991), die sich vom Fokus der

klassischen Stereotypen- und Vorurteilsforschung auf dominante Gesellschaftsgrup-

pen emanzipiert und die Erfahrungswelten rassifizierter1 Personen in den Blick nimmt.

Statt wiederholt nach den rassistischen Einstellungen und Interpretationsmustern der

»Mehrheiten« zu fragen, lässt sie diejenigen, die der Rassismus zu ›Anderen”2 erklärt,

selbst sprechen. Die gesellschaftliche und wissenschaftliche Notwendigkeit dieser Ar-

beiten liegt auf der Hand, in politischer Hinsicht geht von ihnen ein enormes Potential

zur Stärkung und Anerkennung marginalisierter Perspektiven aus. Personen ohne ras-

sistische Alltagserfahrungen bieten sie die Chance zum Sichtwechsel.

Die vorliegende Arbeit versucht nun einen zweiten Weg zu beschreiten. Sie lenkt

den Blick zurück auf diejenigen, die mit Rassismus ebenfalls konfrontiert sind, aller-

dings nicht als Betroffene, sondern als potentielle Produzent*innen. Rassismus wird

hier nicht als persönlich-moralische Fehlleistung, als Ergebnis kognitiven Versagens

oder individueller Verlustängste verstanden, sondern als gesellschaftlich dominantes,

institutionell verankertes und lebensweltlich »normalisiertes« Wissen, das den Einzel-

nen in alltäglichen Prozessen der Sinnstiftung zur Verfügung steht. Im Lichte einer sol-

chen Theoretisierung wird das Alltagsgespräch nicht zur Austauschplattform fertiger,

konsistenter Haltungen. Vielmehr fungiert es als Kommunikationsraum, in dem he-

gemoniale rassistische Deutungsressourcen von den Sprechenden aktiv reproduziert,

aufgebrochen und umgewandelt oder ihnen kritisch widersprochen werden kann. Die

hier im Fokus stehende ›weiße”3 Person ist dabei weder von rassistischen Diskursen de-

1 Als Rassifizierung (auch »Rassenkonstruktion«) wird ein Prozess der Bedeutungsproduktion be-

zeichnet, durch den Personen auf Basis selektiver Merkmale als ›natürliche‹ Gruppe zusammen-

gefasst und fixiert werden. Siehe im Theorieteil dieser Arbeit Kap. 2.1.2.1.

2 Eine Anmerkung zur Schreibweise und zu häufig verwendeten Begriffen: Einfache Anführungs-

striche (›‹) werden im Text verwendet, um auf das soziale Gemachtsein des Begriffs hinzuweisen

und sich so von einer naturalistischen Lesart zu distanzieren. Dies trifft u.a. auf die Bezeichnungen

›Muslim*in‹, ›der Islam‹, ›Rasse‹, ›Andere‹ und ›weiß‹ zu. Da es sich dabei um soziale Konstruktio-

nen handelt, die mit den selbstgewählten Identitäten der So-Markierten keineswegs korrelieren

müssen (nicht jede als ›Muslimin‹ wahrgenommene und bezeichnete Frau gehört ›dem Islam‹ an

bzw.würde diese Selbstbezeichnung für sich und in sämtlichen Lebenssituationenbeanspruchen),

wird mit dieser Schreibweise gleichzeitig auf die gesellschaftlichen Verhältnisse hingewiesen, in

denen jene Attribuierungen produziert werden. Zudem wird in der Arbeit das Gendersternchen

zur Bezeichnung von Personen verschiedener Geschlechtsidentitäten verwendet. Die Bezeichnun-

gen »Mann« und »Frau«werden ebenfalls als soziale Konstruktionen verstanden; sie verweisen auf

Personen, die im hegemonialen Diskurs als männlich bzw. weiblich gelesen werden. Da der Fokus

der vorliegenden Untersuchung auf religions- bzw. kulturbezogenen Rassifizierungen (und nicht

auf hetereonormativen bzw. sexistischen Zuschreibungen) liegt, werden diese jedoch nicht ge-

sondert hervorgehoben.

3 Bei der Kategorie des Weißseins handelt es sich um eine gesellschaftliche Konstruktion, die den

privilegierten Zugang zu materiellen und symbolischen Ressourcen anzeigt, und nicht etwa um

ein phänotypisches Merkmal. Frankenberg definiert Weißsein erstens als »a location of structural

advantage, of race privilege. Second, it is a ›standpoint‹ a place from which white people look at

[…] others, and at society. Third, ›whiteness‹ refers to a set of cultural practices that are usually

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Grauzonen des Alltagsrassismus

terminiert, noch wird sie als Entstehungsstätte rassistischer Positionierungen gehan-

delt. Sie wird zur aktiven Produzentin sozialerWirklichkeit, indem sie im individuellen

Sprechen aktiv Bedeutungen – in unserem Fall: Bedeutungen über ›Muslim*innen‹ und

›den Islam‹ – herstellt.

Der Vorteil einer solchen Blickrichtung liegt in der analytischen Zugänglichkeit

verdeckter Veranderungen4, alltagsrhetorischer Techniken sowie offenerWidersprüche

und feiner Ambivalenzen, die nicht zwingend auf bewusste Argumentationspolitiken

zurückzuführen sind. Gerade neo-rassistische Deutungslogiken operieren mit Fremd-

zuschreibungen und Differenzmarkierungen, die auf den ersten Blick unverdächtig

scheinen und erst durch diskursanalytische Entschlüsselungen zum Vorschein kom-

men. Die vorliegende Arbeit macht sich mit der Frage nach den Formen kommunikativer

Alltagsrassismen im Kontext eines antimuslimischen Wissens die Herausarbeitung eben die-

ser Latenzen und Ambivalenzen zum Ziel.

Ihr Zuschnitt auf antimuslimische5 Spielarten des Rassismus leitet sie dabei aus all-

gegenwärtigen Orientalismen ab, die etwa in Gestalt popkultureller Produkte wie Film,

Literatur undMusik in die alltäglichen Lebenswelten der Leute eindringen und dort zur

Normalisierung antimuslimischer Bilder und Narrative beitragen (vgl. Shaheen 2000;

Attia 2009b; Shooman 2014). Zudemzeugen kommunikationswissenschaftliche Studien

seit Jahrzehnten von der Konfliktzentrierung islambezogener Medienberichterstattung

(z.B. Hafez 2002a, 2002b, 2010; Hafez & Richter 2007), die insbesondere für Personen

ohne persönliche Kontakterfahrungen als exklusive Informations- und Erfahrungsquel-

le fungieren. Schließlich liefert auch die Tatsache, dass ›der Islam‹ imReligionsvergleich

sowohl in den USA als auch in Deutschland mit den stärksten Ressentiments konfron-

tiert ist (vgl. Gallup 2010; Pollack & Müller 2013: 37) – wobei er gleichzeitig als äußerer

und innerer Feind gilt (vgl. Cesari 2004: 2) – Anlass, die alltagskommunikativen Um-

gangsweisen ›weißer‹ Personen nach ihren Deutungs-, Erklärungs- und Argumentati-

onsmustern zu befragen.

1.1.2 Begründung der Forschungsperspektive

Im Mittelpunkt der vorliegenden Arbeit stehen also kommunikative Alltagsrassismen, wie

sie sich im halb-öffentlichen Sprechen über ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ und im

Spiegel eines gesellschaftlich verfügbaren antimuslimischen Wissens entfalten. Mit ih-

rem Erkenntnisinteresse nimmt die Untersuchung eine grundlegend wissenssoziologi-

sche Perspektive ein, die die Entstehungszusammenhänge rassistischer Sprechweisen

weder primär im Individuum noch ausschließlich in gesellschaftlichen Strukturen ver-

ortet. Vielmehr werden subjektive Äußerungen, welche sich rassistischer Logiken be-

unmarked and unnamed.« (2009: 519) Weißsein lässt sich in Übertragung auf einen deutschen

Kontext auch als »Dominanzkultur« konzeptualisieren, ein innerhalb der deutschsprachigen Ras-

sismusforschung zentraler Begriff (s.o.) (vgl. Rommelspacher 1995: 22).

4 Veranderung wird hier im Sinne des Othering als kommunikativer Konstruktionsprozess verstan-

den, durch den Personen – in unserem Fall ›Muslim*innen‹ – zu ›Anderen‹ gemacht werden (zu-

sätzliche theoretische Ausführungen befinden sich in Kap. 2, Fußnote 17).

5 Zur Verwendungdes Begriffs antimuslimischer Rassismus unddessenAbgrenzung von anderenKon-

zepten wie Islamfeindlichkeit oder Islamophobie siehe Kap. 2.1.3.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 13

dienen, als alltagsdiskursive Reproduktionen hegemonialer Ideologien verstanden, die

dem bzw. der Einzelnen u.a. über Sozialisationsprozesse und Mediendiskurse nahege-

legt werden. Jene Ideologien sind Bestandteil symbolischerWissensumwelten, in denen

sich das Individuum alltäglich bewegt und durch eigene Sinn- und Bedeutungsproduk-

tionen fortlaufend positioniert.Wir wollen dieseTheorieperspektive in den konzeptuel-

len Grundlegungen dieser Arbeit genauer erläutern (vgl. Kap. 2). Ziel dabei ist auch, die

Wahl der analytischen Blickrichtung zu begründen, wobei ihr Potential zur Ergänzung

bisheriger Forschungenmit Blick auf alternativeTheoriezugänge herausgearbeitet wer-

den soll. Letzteres vorwegnehmend wird nachfolgend die Forschungstradition der In-

dividual- und Sozialpsychologie – zumeist als Forschung über ›Fremdenfeindlichkeit‹

bezeichnet – einer näheren Betrachtung unterzogen. Solcherart Perspektivdiskussio-

nen lassen sich umfangreich, scharfsinnig und durchaus kritisch an diversen Stellen

im Feld rassismuskritischer Forschung finden (z.B. Terkessidis 1998; Wetherell & Potter

1992; Billig 1991), sodass hier keine erschöpfende Grundlagendebatte versucht werden

soll. Vielmehr geht es darum, einige der wesentlichen Argumente für die theoretische

Anlage dieser Arbeit im Spiegel der v.a. in Deutschland etablierten Sozialpsychologie

anzuführen.

Eine kurze Diskussion Individual- und Sozialpsychologischer Perspektiven auf Rassismus

Die sozialpsychologische Vorurteilsforschung entwickelte im Laufe ihres Bestehens ei-

ne Vielzahl unterschiedlicher Erklärungsansätze zu den Ursachen und Funktionen ne-

gativer Einstellungen, Stereotypen und Vorurteile gegenüber Personen bzw. Personen-

gruppen und zu potentiellen Präventionsmaßnahmen. Folgt man Zicks umfassender

Systematisierung des Forschungsdiskurses (1997), so zeigt sich, dass die theoretischen

Perspektiven dabei zeitlichen Konjunkturen unterlagen. Die klassische Vorurteilsfor-

schung etwa führte bis in die 70er Jahre v.a. individuelle Determinanten als Erklärungs-

variablen für Vorurteile ins Feld (vgl. ebd.: 54). Paradigmatisch für diese Zeit stehen

die Studien zum autoritären Charakter von Adorno und Forscherkolleg*innen, die sich der

Persönlichkeitsanalyse des »potentiell faschistische[n] Individuum[s]« verschrieben haben

(Adorno et al. 1973: 1, Herv.i.O.). Deren Fokus lag auf der Identifikation psychologischer

Determinanten, die den Menschen für rassistische Ideologien empfänglich machen.

Daneben wurden mit verschiedenen kognitions- und motivationspsychologischen Er-

klärungsmodellen, dem Konzept der Relativen Deprivation6 etwa, der Frustrations-Ag-

6 Die Theorie der relativen Deprivation (Runciman 1966) beschreibt in ihren Grundannahmen sub-

jektive Frustrationserfahrungen als das Resultat sozialer Vergleichsprozesse »und zwar nicht nur

zwischen den eigenen Erwartungen und der eigenen Realität, sondern auch Vergleiche mit rele-

vanten Bezugsgruppen. Relative Deprivation kann sich also auch dann einstellen, wenn bei gleich-

bleibenden objektiven Lebensbedingungen sich durch einen Wechsel von Bezugsgruppen die

Wert- und Realisierungserwartungen verändern; oder auch dann, wenn sich in der Gesellschaft et-

wa aufgrund ethnischer, sozialer, generationsspezifischer oder auch kultureller Differenzierung-

und Segregationsprozesse spezifische Subkulturen mit eigenen Realitätsdefinitionen und Erwar-

tungen ausbilden; und auch dann, wenn neue Gruppen in die Gesellschaft integriert werden, die

als Konkurrenz z.B. um knappe Güter (Transferleistungen, Wohnungen, Arbeitsplätze) oder all-

gemein um gesellschaftliche Positionen erfahren werden können.« (Willems 1992: 440) Was wir

alsomeinen, als Angehörige einer bestimmten Gruppe zu besitzen, hängt weniger von den objek-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Grauzonen des Alltagsrassismus

gressions-Hypothese7 oder der Sündenbock-Theorie weitere Partikulartheorien entwi-

ckelt. All diese Ansätze stellen exklusive Erklärungsmodelle dar (vgl. Zick 1997: 56f.),wel-

che das Individuum als Träger und primäre Entstehungsstätte von Vorurteilen begrei-

fen. Jener Fokus auf intrapersonale Vorgänge erfuhr mit Ausdifferenzierung des Feldes

jedoch zunehmend Kritik, damit ihm gewisse analytische Limitierungen einhergingen.

Betont wurde dabei v.a. die Notwendigkeit, das Individuum stärker im Kontext seiner

vielfältigen sozialen Beziehungen zu betrachten und damit über dessen Modellierung

als Informationsverarbeitungs- und Bedürfnisapparat hinauszugehen. Entsprechend

wurden in den 1980er Jahren verstärkt Ansätze entwickelt, die die soziale Verortung

und (vielfältigen) Gruppenzugehörigkeiten des bzw. der Einzelnen stärker in den theo-

retischen Brennpunkt rückten. Besondere Beachtung erfuhr hier etwa die Theorie der

Sozialen Identität, die negative Fremdzuschreibungen mit dem individuellen Bedürf-

nis nach vorteilhaften Gruppenvergleichen und einem positiven Selbstbild begründet

(vgl. Tajfel & Turner 1979).

In der genaueren Betrachtung kognitions- und motivationspsychologischer Ansätze zeigt

sich nun, dass Rassismus – den wir als mehrdimensionales Phänomen konzeptualisie-

ren, das neben subjektiven Erscheinungsformen (individuelle Äußerungen und Verhal-

tensweisen) auch diskursive, institutionelle und strukturelle Ausprägungen aufweist

(Rassifizierung, Ausgrenzung und Macht) (vgl. Attia 2013: 6) – hier v.a. in seinen sub-

jektiven Dimensionen erfasst wird. Intraindividuelle Zustände, kognitive Prozesse und

emotionale Motivlagen stehen hier im Mittelpunkt. Für die sozialpsychologische For-

tiv verfügbaren Gütern ab, als davon »wie es uns unserer Meinung nach im Vergleich zu anderen

geht« (Spears & Tausch 2014: 534, Herv.i.O.). Von zentraler Relevanz sind dabei subjektive Kon-

kurrenz- und Bedrohungsempfindungen, die sich aus intergruppalen Vergleichen ableiten. Eine

entscheidende Rolle spielt das Gefühl, gegenüber der ›Fremdgruppe‹ mangelhaft ausgestattet zu

sein bzw. zukünftig Nachteile erfahren zu müssen.

7 Die Frustrations-Aggressions-Hypothesewurde 1939 vonDollard et al. entwickelt und u.a. von Ber-

kowitz (1989) reformuliert. In ihrer ursprünglichen Fassung behauptet sie, dass Frustration stets

Aggression zur Folge habe. Frustration sei als ein »universeller Mechanismus der Aggressions-

genese anzusehen« (Wiswede 2004: 12). Heute gilt diese Annahme als widerlegt (vgl. ebd.: 175),

da Frustration verschiedene non-aggressive Reaktionen wie etwa Resignation auslösen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 15

schung sind dabei die Konzepte Einstellung8 sowie Stereotyp9 und Vorurteil10 para-

digmatisch. Sie beschreiben individuelle Denkmuster, für deren Qualität und Entste-

hung sie sich interessieren. Rassistische Überzeugungen und Äußerungen gelten da-

bei zumeist als unzulässige Generalisierungen, als Ergebnis komplexitätsreduzierender

kognitiver Schemata oder anthropologischer Bedürfnisse. Die rassismustheoretische

Perspektive dieser Arbeit trägt nun dazu bei, jenen individualpsychologischen Analy-

sefokus zu erweitern: Mit ihr geraten die vielfältigen und wechselseitigen Verflechtun-

gen zwischen subjektiven Erfahrungen und gesellschaftlicherWirklichkeit in den Blick,

8 Ehrlich (1979: 13) definiert Einstellungen als »ein Gefüge wechselseitig aufeinander bezogener Be-

wertungen eines Objektes oder einer Klasse von Objekten, wobei diese Bewertungen in der ko-

gnitiven, der affektiven und der verhaltensbezogenen Dimension organisiert sind.« Die kognitive

Dimension umfasse dabei laut Güttler u.a. Wissen, Glauben und Vorstellungen einer Person über

ein Einstellungsobjekt. Auf der affektiven Ebene seien alle Arten von Emotionen angesiedelt. Die

konative Einstellungsebene schließlich beinhaltet die Bereitschaft des Individuums, sich auf Ba-

sis seiner Einstellungen zu verhalten bzw. zu handeln (vgl. 2003: 103f.). In diversen Arbeiten zur

Bestimmung von Einstellungen, Vorurteilen und Stereotypen finden sich Passagen, in denen sich

die Autor*innen um eine plausible Abgrenzung der Begriffe bemühen (z.B. Schäfer & Six 1978;

Zick 1997; Ehrlich 1979; Brigham 1971). Dennoch kann hier keinesfalls von einem wissenschaftli-

chen Konsens gesprochen werden. Während zwischen Vorurteilen und Stereotypen sowohl em-

pirische Korrelationen als auch funktionale Verknüpfungen postuliert wurden (vgl. Vinacke 1949:

288), finden sich ebenso Konzeptualisierungen, die auf einer terminologischen Trennung der Be-

griffe bestehen (vgl. Aboud 1988: 5). Ehrlich plädiert (vgl. 1979: 54) dafür, den Stereotypenbegriff

der kognitiven Dimension von Einstellungen zuzuordnen. Eine Zuordnung des Vorurteilbegriffs

zur zweiten, affektiven Dimension ist in der Literatur ebenfalls verbreitet (vgl. Kleinert 2004: 87).

9 Historische Herleitungen legen die wissenschaftliche Geburtsstunde des Stereotypenbegriffs mit

Walter Lippmanns berühmter Arbeit Public Opinion zusammen. In ihr bestimmt er Stereotype als

tradierte und erlernte Vorannahmen über die Welt. Sie funktionieren als kognitive Schemata, die

unsereWahrnehmungderart strukturieren undfiltern, dass uns dasÜberangebot anUmweltinfor-

mationen nicht erschöpft: »We are told about the world before we see it. We imagine most things

before we experience them. And those preconceptions, unless education has made us acutely

aware, govern deeply the whole process of perception. They mark out certain objects as famil-

iar or strange, emphasizing the difference, so that the slightly familiar is seen as very familiar, and

the somewhat strange as sharply alien.« (Lippmann 1997 [1922]: 59) Lippmans weite Definition

hat es nachfolgenden Forscher*innen erlaubt, eine beachtliche Bandbreite an eigenen Konzep-

tualisierungen hervorzubringen, die in den meisten Fällen entweder das Kriterium der fehlenden

Faktizität oder das Kriterium der Rigidität betonen (vgl. Brigham 1971: 15). Schäfer und Six (vgl.

1978: 19f.) zufolge konzentrierten sich einige Definitionen zudem auf die Ursachen stereotyper

Denkprozesse – etwa, wenn unverbürgte Informationsquellen den Generalisierungen zugrunde

liegen (z.B. Klineberg 1951). Andere betonten die Funktionalität von Stereotypen, wenn diese als

»kognitive Organisationssysteme« theoretisiert werden (z.B. Vinacke 1957).

10 Vorurteile werden imDrei-Komponenten-Modell sozialer Einstellungen gemeinhin der affektiven

Dimension zugeordnet. ImVergleich verschiedener Einführungs- undÜberblickswerke der Sozial-

psychologie erscheint eine Arbeit als besonders richtungsweisend: In TheNature of Prejudice liefert

GordonW. Allport nach einleitenden Reflexionen zur Frage, wie »ordinary errors of prejudgment«

von »prejudices« unterschieden werden können, folgende Definition: »Ethnic prejudice is an an-

tipathy based upon a faulty and inflexible generalization. It may be felt or expressed. It may be

directed toward a group as awhole, or toward an individual because he is amember of that group.«

(1958: 9) Allport beschreibt ethnische Vorurteile hier als auf inkorrekten Generalisierungen beru-

hend, mit Affekten verknüpft und sich letztlich gegen Gruppen richtend.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Grauzonen des Alltagsrassismus

zwischen kollektiven Repräsentationen von ›Anderen‹, wie sie in Schule, Popkultur und

Medien zirkulieren, und deren individuell-lebensweltliche Aneignung. Diskursive, in-

stitutionelle sowie alltagspraktische Aspekte von Rassismus, die individualpsychologi-

sche Konzepte weitestgehend im Hintergrund belassen, werden dabei explizit berück-

sichtigt.

Daraus folgt nun auch ein anderer Blick auf das Individuum. So wird es hier nicht

als Träger ablehnender Einstellungen konzipiert, die es aufgrund ressourcenabhängiger

mentaler Verarbeitungsprozesse oder Konkurrenzgefühlen gegenüber ›Fremden‹ ent-

wickelt. Legte man dieses Verständnis zugrunde, würde Rassismus zum Problem ein-

zelner Personen, denen aufgrund kognitiver Defizite Perzeptionsfehler unterliefen. Die

Erkenntnisse der Sozialpsychologie über intraindividuelle Prozesse der Wirklichkeits-

verarbeitung durchaus berücksichtigend, soll das Individuum hier vielmehr als ausge-

setzt und eingebunden in transindividuelle rassistische Ideologien verstanden werden.

Deren tiefe Verankerung in alltägliche Prozesse sozialer Erkenntnis (vgl. Terkessidis

1998: 59f.), wie sie in lebensweltlichen Interaktionen oft als fraglos und »normal« gel-

ten, wird für diese Arbeit so zum theoretisch-analytischen Ausgangspunkt.

Zudem muss auch die Annahme einer objektiven Wirklichkeit, wie sie Konzepten

über verzerrteWahrnehmungen impliziert sind, vom Standpunkt dieser Arbeit in Frage

gestellt werden.Wie wir imTheorieteil en detail erläutern werden, basiert das vorliegen-

de Verständnis von sozialer Realität auf wissenssoziologischen Prämissen, die mensch-

liche Wahrnehmungen als bedeutungsstiftende Konstruktions- und Aushandlungspro-

zesse begreifen. Auch wenn physische und soziale Gegenstände selbstverständlich auch

außerhalb symbolischer Sinnwelten existieren, ist die Bedeutung, die sie für uns haben,

stets eine sozial gemachte, eine kommunikativ hergestellte. Rassismus kann aus die-

sem Grund verschiedene sprachliche Formen annehmen, unterschiedliche Personen-

gruppen objektivieren und mit diversen Exklusionspraxen verflochten sein. Er ist in

seinen empirischen Erscheinungsformen variabel und wandelbar.

Ein ähnliches Argument gilt auch für die theoretische Beschreibung der Betroffe-

nen von Rassismus. Mit dessen Bezeichnung als ›Fremdenfeindlichkeit‹ werden Perso-

nen undGruppen, die ablehnenden Äußerungen undVerhaltensweisen ausgesetzt sind,

als ›Fremde‹ fraglos festgeschrieben. Demgegenüber gehen rassismuskritische Ansätze

davon aus, dass ›Fremdheit‹ nicht einfach existiert, sondern durch Veranderungstech-

niken diskursiv hergestellt wird. Die Frage aus Sicht dieser Arbeit ist mithin nicht, was

haben wir gegen ›die Fremden‹ und warum? Sondern: Wie werden ganz bestimmte

Personen durch uns ›zu Fremden‹ gemacht?

Schauen wir zusätzlich auch auf gruppenpsychologische Erklärungsansätze fällt zu-

nächst auf, dass diese deutlich stärker die sozialen Kontexte, innerhalb derer rassisti-

sche Denk- und Redeweisen entstehen, ins Blickfeld rücken. So definiert Tajfel in seiner

Theorie der Sozialen Identität diese als »den Teil des Selbstkonzepts eines Individuums

[…], der sich aus seinem Wissen um seine Mitgliedschaft in sozialen Gruppen und aus

dem Wert und der emotionalen Bedeutung ableitet, mit der diese Mitgliedschaft be-

setzt ist« (Tajfel 1982: 102). Die Bedeutsamkeit der eigenen Gruppenmitgliedschaft(en)

kann dabei nach zeitlichem und situativem Kontext variieren. Gruppenpsychologische

Ansätze kommen sozialkonstruktivistischen Grundlegungen insofern näher, als sie

betonen, dass Individuen ihre Identitäten dynamisch aushandeln und dass sich ver-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 17

schiedene Gruppenzugehörigkeiten durchaus nicht gegenseitig ausschließen, sondern

sich ergänzen, aber auch ambivalente Beziehungen miteinander eingehen können

(vgl. Fischer & Wiswede 2009: 731). Das Konzept sozialer Kategorisierungen (Tajfel

et al. 1971) ist zudem dem diskursiven Prozess der Rassifizierung ähnlich, den wir

als Kernelement von Rassismus noch genauer erläutern werden. Es geht davon aus,

dass Personen ›Andere‹ aufgrund spezifischer Merkmale Gruppen zuordnen und dass

derlei Klassifikationen in einem funktionalen Spiegelverhältnis zum persönlichen bzw.

kollektiven Selbstbild steht (Othering).

Trotz ihrer soziologischen Fundierung und partiellen Öffnung gegenüber sozial-

konstruktivistischen Ideen, will die vorliegende Arbeit jene Ansätze v.a. in zwei Punk-

ten komplementieren: Erstenswird hier davon ausgegangen, dass soziale Gruppen nicht

per se existieren, sondern dass sie diskursiv – etwa durch Mediendiskurse über ›Mi-

grant*innen‹ – oder strukturell – durch die Institutionalisierung nationaler Zugehörig-

keit im Konzept der Staatsbürgerschaft – hergestellt werden. Wenn Personen sich also

als Deutsche oder Europäer*innen bezeichnen, aktivieren sie dabei diskursiv verfüg-

bare Gemeinschaftsnarrative und reproduzieren diese. Sie tun mithin weitaus mehr,

als sich nur einer möglichen Referenzgruppe zuzuordnen. Zweitenswollen wir uns hier

stärker dafür sensibilisieren, dass Vorurteile, Stereotypen und Einstellungen in kon-

kreten sozialen, historischen und politischen Kontexten entstehen. Es gilt mithin, jene

gesellschaftlichen Verhältnisse zu berücksichtigen, die in rassismuskritischer Sicht von

Machtbeziehungen und Abhängigkeitsverhältnissen durchdrungen sind. Jene folgen

nicht selten einer eigenen Genealogie, in der bestimmte Personengruppen als ›Fremde‹

markiert sind. Diese bekommen innerhalb einer sozialen Matrix aus Privilegien und

Diskriminierungen einen spezifischen Ort zugewiesen. Wir verstehen Rassismus folg-

lich als umfassendes »gesellschaftliches Verhältnis«, das in die subjektiven Wahrneh-

mungen Einzelner hineinragt und sich gleichzeitig in institutioneller Benachteiligung

und einem strukturellen Machtgefälle ausdrückt. Da auch Rassismus nicht jenseits

gesellschaftlicher Wirklichkeit existiert, sondern durch symbolisches und praktisches

Ausagieren fortwährend erhalten bzw. erneuert werden muss, eröffnet sich für das In-

dividuum ein Raum für potentielle Verschiebungen und Widerstand. Dieser kann sich

zur nachhaltigen Transformation rassistischer Verhältnisse zwar nicht allein auf sub-

jektiver Ebene vollziehen, sondern muss gesamtgesellschaftlich erprobt werden (vgl.

Attia 2013: 19). Die vorliegende Arbeit setzt sich dennoch zum Ziel, im Kleinen zu er-

mitteln, inwiefern in den Alltagserzählungen der Leute Reproduktionen, Ambivalenzen

und Widerstände in der Aneignung rassistischer Diskurse auftreten.

Zum methodischen Zuschnitt der Arbeit

Allerdings erschöpft sich darin das hiesige Erkenntnisinteresse nicht. Wie wir im Ver-

lauf der Einleitung und genauer noch in der Betrachtung existierender Forschungen zu

rassistischen Alltagsdiskursen sehen werden, weisen diese Schwerpunktsetzungen auf,

die sich nur partiell mit dem Fokus dieser Arbeit überschneiden. So geht es Wetherell

und Potter (1992) etwa um die Identifikation rassistischer Interpretationsrepertoires,

wie sie auf indigene Gesellschaftsgruppen11 angewendet werden, während Attia (2009a)

11 In diesem Fall auf die Māori in Neuseeland.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Grauzonen des Alltagsrassismus

sich insbesondere auf die Übernahme tradierter Orientalismen und antimuslimischer

Rassismen in Alltagsdiskurse konzentriert. Leiprecht (2001), Scherschel (2006) und Jä-

ger (1996) ermitteln ebenfalls rassistische Alltagsdiskurse, allerdings eher solche mit

antimigrantischer Symbolik, wobei ersterer zudem die spezielle Zielgruppe (deutscher

und niederländischer) Jugendlicher in den Blick nimmt. Und wieder andere Arbeiten

sind zwar im Gegenstandsbereich antimuslimischer Rassismus angesiedelt, konzen-

trieren sich jedoch auf spezifische Thematiken wie den Moscheebau (Sammet 2007)

oder auf andere Kommunikationsgenres wie informelle Zuschriften an muslimische

Verbände (Shooman 2014).

Mit der vorliegenden Arbeit soll das Erkenntnisinteresse nun (ebenfalls) dezidiert

auf antimuslimische Bedeutungsproduktionen gelenkt werden, wie sie in alltagskom-

munikativen Zusammenhängen entstehen. Im Fokus stehen dabei insbesondere die

interpretatorischen Gestaltungsspielräume der Individuen, die sich in Prozessen lebenswelt-

licher Aneignung zwischen hegemonialen Ideologien, persönlichen Erfahrungen und

episodischen Alltagsdiskursen aufspannen. Diese zeigen sich etwa in artikulierten

Wertorientierungen, in Selbst- und Fremdbildern sowie den realisierten rhetorischen

Umgangsweisen der Interviewpartner*innen. Ziel ist es, sowohl Konsistenzen als

auch Inkonsistenzen zu identifizieren und zu beschreiben, die sich innerhalb anti-

muslimischer Bedeutungsproduktionen vollziehen. Diese können einerseits innerhalb

subjektiver Positionierungen auftreten, aber auch zwischen Individuum und den

umgebenden dominierenden Wissensstrukturen angesiedelt sein. Auf welche Weise

kommen antimuslimische Wissenselemente in den Gesellschaftsbeobachtungen und

Erfahrungsschilderungen der Interviewpartner*innen zum Einsatz? Wie genau ver-

binden sich diese mit (positiven) Primärerfahrungen und der Wertschätzung liberaler

Gesellschaftsverhältnisse? Inwiefern werden dabei etwaige ideologische Paradoxien

im Gespräch thematisiert, argumentativ integriert und sprachlich geglättet? Insge-

samt geht es also 1) um eine konsequente Aneignungsperspektive auf den alltäglich-

lebensweltlichen Umgang mit antimuslimischen Ideologien, durch die individuelle

Handlungsspielräume anerkannt werden, 2) um die systematische Beschreibung ideo-

logischer Konsistenzen und Inkonsistenzen, wie sie u.a. aufgrund des episodischen,

wenig elaborierten Charakters von Alltagssprache vermutet werden sowie 3) um die

Frage, wie antimuslimische Symboliken gleichzeitig aufgerufen/reproduziert und – im

Sinne eines Interessensmanagements (vgl. Kap. 2.3.2.1) – rhetorisch gekontert werden.

In aktuellen theoretischen Auseinandersetzungen um den Rassismus-Begriff wird

immer wieder betont, dass postkoloniale Migrationsbewegungen sowie die öffentliche

Diskreditierung des ›Rassen‹-Konzepts zu einer inhaltlichen Verschiebung rassistischer

Diskurse geführt haben (vgl. Balibar 1992; Miles 1991). So werde nun nicht mehr von ge-

netisch fundierten Wertunterschieden zwischen ›Menschenrassen‹ ausgegangen, son-

dern von kulturellen Differenzen und Unvereinbarkeiten. Jene neue Form des Rassis-

mus operiert dabei als »Rassismus ohne Rassen« (Hall 1989a), was insbesondere auch

auf die Veranderungslogik des antimuslimischen Rassismus zutreffe (vgl. Shooman

2014: 63; Fritzsche 2016: 27ff.). Es stellt sich allerdings die Frage, inwiefern dieser ge-

sellschaftlich »akzeptiertere« und somit vermeintlich unverfängliche Rassismus nicht

ebenfalls mit Techniken der Verdeckung, der Verundeutlichung und Relativierung ein-

hergeht. Sind neo-rassistische Zuschreibungen tatsächlich derart gesellschaftlich ak-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 19

zeptiert, dass sie gegenüber Fremden (entspricht der Rolle der Autorin innerhalb der

Interviewsituation) offen und explizit verwendet werden? Oder lassen sich kommunika-

tive Formen eines »Alltagsrassismus ohne Rassen« finden, die sich nur in Andeutungen

und Latenzen zu erkennen geben? Mit anderen Worten: Ist der kulturalistische Neo-

Rassismus tatsächlich immer noch der »Neue« Rassismus? Oder gibt es nicht schon

längst aktuellere Formen der sprachlichen Veranderung, gegenüber denen man sich

rassismuskritisch sensibilisieren muss?

Mit dem so definierten Erkenntnisinteresse wird ein methodischer Zugang erfor-

derlich, der es erlaubt, die ideologischen Bezüge,Wertorientierungen und rhetorischen

Techniken der Interviewpartner*innen herauszuarbeiten. Anders als in repräsentativen

Studien, in denen mittels standardisierter Erhebungsinstrumente Bewertungsparado-

xien und sprachliche Variabilitäten zugunsten verallgemeinerbarer Einstellungsermitt-

lungen zwangsläufig vernachlässigt werden (vgl. kritisch dazu Billig 1991), sollen hier

individuelle Orientierungen, Erfahrungsressourcen und antimuslimischer Symboliken

in ihren konkreten Erscheinungsformen rekonstruiert werden. Das offene Leitfaden-

interview sowie die Auswertungsmethodologie der GroundedTheorie und die kritische

Diskursanalyse bieten das hierfür notwendige Instrumentarium (vgl. Kap. 3).

Für die Zusammenstellung des vorliegenden Samples haben die ausgeführtenÜber-

legungen nun ebenfalls Konsequenzen: Da uns die banalen, vermeintlich unverdächti-

gen Formen eines antimuslimischen Alltagsrassismus interessieren, besteht ein beson-

deres Interesse an Personen, die nicht als rechtsextreme Hardliner oder überzeugte

»Islamfeind*innen« auffallen, sondern eher als politisch-moderate, gut-gebildete All-

tagsakteur*innen bezeichnet werden können. Entsprechend wurde entschieden, das

Sample nicht auf einen einzelnen Gesellschaftskontext zu beschränken, sondern aus

zwei urbanen/suburbanen Lebensumfeldern zu rekrutieren: der deutschen Metropol-

region Rhein-Ruhr und der US-amerikanischen Metropolregion Chicagoland. Im Zen-

trum steht dabei das Interesse an möglichst vielfältigen Einblicken in existierende le-

bensweltliche Aneignungsmuster, die in den USA vermutlich zusätzliche Facetten und

Qualitäten aufweisen.

So ist einerseits anzunehmen, dass in den USA aufgrund ihrer Geschichte zivilge-

sellschaftlicher Kämpfe um Gleichberechtigung und Anerkennung (Bürgerrechtsbewe-

gung, Affirmative Action) eine stärkere Sensibilität gegenüber essentialistischen bzw.

rassistischen und rassismusaffinen Zuschreibungen vorherrscht. Andererseits stellen

die kollektiven Erfahrungen von 9/11 sowie diverser militärischer Interventionen in

mehrheitlichmuslimischen Ländern (Militärintervention im Ersten Golfkrieg, Führung

der Militärkoalition in den Golfkriegen Zwei und Drei, Afghanistankrieg) – begleitet

von einem pro-amerikanischen Medienframing insbesondere unter dem Schlagwort

»War on Terror« – antimuslimische Deutungsressourcen öffentlich zur Verfügung, die

mutmaßlich auch alltagskommunikativ aufgegriffen und reproduziert werden.

Das Einbeziehen US-amerikanischer Interviewpartner*innen vervielfältigt die Da-

ten im vorliegenden Sample. Da vermutet werden kann, dass verschiedene Kollekti-

verfahrungen und variable öffentliche Deutungsressourcen dazu beitragen, dass sich

das Spektrum potentieller Aneignungsmuster erweitert, soll mit der binationalen Aus-

richtung des Samples eine zusätzliche Diversifizierung der vertretenen lebensweltli-

chen Perspektiven und Erfahrungen erreicht werden. Der Arbeit geht es folglich nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Grauzonen des Alltagsrassismus

umeinen nationalräumlich orientierten Vergleich, den die verhältnismäßig kleine Sam-

plegröße und die Konzentration auf die Funktionsqualitäten der Aneignungsmuster

auch nicht leisten könnte, sondern um die detaillierte Beschreibung des Prozesses der

Herstellung kommunikativer Alltagsrassismen.

1.1.3 Aufbau der Arbeit

Die Arbeit folgt dem klassischen Aufbau einer empirischen Qualifikationsschrift, wobei

sie trotz ihres qualitativ-explorativen Charakters diverse theoretische Vorüberlegungen

anstellt, welche die Analyseperspektive schärfen und eine allgemeine konzeptuelle Ver-

ortung des Untersuchungsgegenstands kommunikativer Alltagsrassismus gewährleis-

ten sollen. Nachdem im Problemaufriss bereits der gesellschaftliche Kontext der Unter-

suchung und die Relevanz der Fragestellung geklärt wurden, steht im nachfolgenden,

zweiten Teil der Einleitung die Verortung der Arbeit im Forschungsfeld zum antimusli-

mischen Rassismus an.

Im anschließendenTheorieteil erfolgt die Bestimmung des epistemologischen Stand-

orts der Untersuchung sowie eine Aufschlüsselung der für die Arbeit notwendigen theo-

retischen Konzepte. Der Theorieteil ist in drei Teile untergliedert: Im ersten Teil wird

das Kernkonzept Rassismus vorgestellt, wobei der klassische Rassismusbegriff von Ro-

bertMiles einer kritischen Diskussion unterzogen und dabei Schritt für Schritt konzep-

tuell erweitert wird. Im zweiten Theorieteil folgen dann wissenssoziologische Grund-

legungen zu den Begriffen Lebenswelt, soziale Wirklichkeit, Wissen und Alltag. Sie

ermöglichen uns, die Alltagsaussagen der Interviewten als Bedeutungsproduktionen zu

fassen, die die Einzelnen in der Auseinandersetzung mit gesellschaftlich verfügbaren

rassistischen Wissensressourcen aktiv herstellen. Der Begriff des Wissens, das wer-

den die theoretischen Vorüberlegungen genauer zeigen, wird dabei nicht im ontologi-

schen Sinne gebraucht. Vielmehr wird er als sozial hergestellter, historisch tradierter

und dabei durchaus wandelbarer Bestand an Deutungen und Vorstellungen über ›den

muslimischen Anderen‹ verstanden. Der dritte Teil nimmt die textliche Gestalt der In-

terviewdaten in den Blick, indem er sowohl Rassismus als auch Alltagskommunikati-

on aus diskursanalytischer Perspektive betrachtet. Hier werden zudem auch die Dis-

kursumwelten von Alltagsgesprächen unter Berücksichtigung öffentlichkeitstheoreti-

scher und kommunikationswissenschaftlicher Überlegungen genauer aufgeschlüsselt:

Von welchen Repräsentationen wird unser Sprechen über ›Muslim*innen‹ geprägt? In

welcher Form stehen uns entsprechende Deutungsressourcen zur Verfügung und über

welche Kanäle werden diese vermittelt? Am Ende des Theorieteils werden zur Vorbe-

reitung der Interviewanalyse zudem die verschiedenen rhetorischen Funktionen und

Techniken rassistischer Alltagssprache betrachtet.

In Überleitung auf den Ergebnisteil erfolgt imMethodenteil die Vorstellung, Diskus-

sion und Begründung von Datengewinnung und Sampling sowie des Auswertungsver-

fahrens und der konkreten Datenanalyse. Geklärt wird zudem auch die transnationale

Perspektive der Untersuchung.

Im Hauptteil der Arbeit, ihrem Ergebnisteil, werden sämtliche empirische Beob-

achtungen im Hinblick auf das Erkenntnisinteresse transparent und nachvollziehbar

dargestellt, interpretiert, diskutiert und an die theoretischen Vorüberlegungen rück-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 21

gebunden. Hier zeigt sich, dass die Interviewpartner*innen eine enorme Bandbreite

verschiedener Diskurspraxen zur Anwendung bringen, mittels derer sie sich zum ras-

sistischen Gesellschaftswissen individuell positionieren. Fasst man diese Diskurspra-

xen zusammen, lassen sich übergeordnete Aneignungsmuster erkennen – hegemoni-

al, polarisiert, dilemmatisch und widerständig – die als zentrale Ausprägungen eines

kommunikativen Alltagsrassismus gelesen werden können.

1.2 Forschungsstand: Erscheinungsformen von Rassismus
gegenüber ›Muslim*innen‹

Zu den einführenden Präliminarien einer Forschungsarbeit gehört es, diejenigen Fa-

cetten des Untersuchungsgegenstands zu beleuchten, die durch vorhergehende For-

schungsaktivitäten bereits ermittelt wurden. Das nachfolgende Kapitel widmet sich

dieser Aufgabe. Sein Ziel ist es, einen Überblick über empirisch nachgewiesene For-

men antimuslimischen Rassismus zu geben, wobei der hier zugrundeliegende Ras-

sismusbegriff als mehrdimensionales Phänomen konzeptualisiert wird (vgl. Kap. 2).

Mit Attia lassen sich vier Ebenen unterscheiden, auf denen sich Rassismus realisiert:

strukturell (Rassismus als gesellschaftliches Strukturmerkmal), institutionell (routinisier-

te Handlungsabläufe, die zu Benachteiligungen führen), diskursiv (soziale und kulturel-

le Repräsentationen, etwa in Mediendiskursen) sowie subjektiv (individuelle Äußerun-

gen und Verhaltensweisen) (vgl. 2013: 6). Ihre Systematisierung soll den nachfolgenden

Forschungsüberblick orientieren. Die gesellschaftlicheWahrnehmung sowie Alltagsdiskurse

werden dabei als Schnittmengen subjektiver Perzeptionsweisen und verbreiteter anti-

muslimischer Repräsentationen verstanden,Mediendiskurse bilden letztere ab. Institutio-

nelle und strukturelle Ausgrenzungen stellen antimuslimische Diskriminierungen auf den

entsprechenden Ebenen dar.

1.2.1 Gesellschaftliche Wahrnehmung

In den letzten Jahren sind diverse Studien zur öffentlichen Wahrnehmung von ›Mus-

lim*innen‹ und der Religion des Islams in Europa und den USA erschienen. In der Tra-

dition sozialpsychologischer Forschung stehen dabei zumeist Einstellungen nichtmus-

limischer Bürger*innen im Fokus des Erkenntnisinteresses. Während ›Muslim*innen‹

im US-Kontext erst mit den Ereignissen des 11. Septembers in die öffentliche Aufmerk-

samkeit gerieten (vgl. Cesari 2004: 37), sind in Deutschland bereits in den 1990er Jahren

erste Studien zur Wahrnehmung ›des Islams‹ angestrengt worden (vgl. Noelle-Neu-

mann & Köcher 1997).12 Wir wollen nachfolgend die Befunde dieser Arbeiten zusam-

mentragen. Deren Fülle macht es jedoch erforderlich, eine Auswahl zu treffen. So sollen

auf deutscher Seite die drei wichtigsten Langzeitstudien Berücksichtigung finden: Die

Deutschen Zustände des Forscherkollektivs um Wilhelm Heitmeyer zum Phänomen der

Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) (2002–2011), die sogenannten Mitte-

12 DasAllensbach-Institut brachte diverse Studien zurWahrnehmung ›des Islams‹ inDeutschland her-

aus, z.B. Noelle & Petersen 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

