1 Einleitung

1.1 Problemaufriss

Es gibt Zeiten, in denen erweist sich das soziale Zusammenleben als allgegenwirtige
Herausforderung. Gemeint sind nicht Phasen gewaltvoller Konflikte, wirtschaftlicher
Rezession oder humanitirer Krisen. Schaut man aus der Vogelperspektive, scheint die
lebensweltliche Tektonik in vielen Lindern Europas und den USA seit geraumer Zeit
auch ohne offizielle Notstandssituation auseinanderzudriften. So ist mit Blick auf die
erste Dekade des 21. Jahrhunderts von einem »entsicherten Jahrzehnt« (Heitmeyer 2015)
die Rede, indem sich abwertende Haltungen gegeniiber »Fremden< und >Nutzlosen< mit
Desintegrations- und Abstiegsingsten verbinden. Auch die Melange aus rechter Politik
und rechtspopulistischer Rhetorik zeigt sich im euro-amerikanischen Raum, innerhalb
und jenseits der Parlamente, als zunehmend erfolgreich (vgl. Salzborn 2015). Aktiv wi-
dersprochen wird ihnen in Gestalt zivilgesellschaftlicher Initiativen, die fir Solidaritit,
gelebte Vielfalt und antirassistischen Widerstand eintreten (vgl. Stjepandi¢ & Karaka-
yali 2018). Was ferner den 6ffentlichen Diskurs angeht, beobachten Expert*innen schon
linger tiefgreifende Polarisierungs- und Fragmentierungstendenzen, welche diskurs-
ethische Offentlichkeitsmodelle wie Triume aus dem Elfenbeinturm erscheinen lassen.

Migration und kulturelle Pluralisierung, Globalisierung, Digitalisierung und wach-
sende soziodkonomische Disparititen stellen als makrosoziale Wandlungsprozesse das
gesellschaftliche Gefiige moderner Industrienationen unter Spannung. Lebensweltli-
che Gewissheiten, tradierte Orientierungshilfen, sozial geteilte Werte werden dabei
automatisch neu verhandelt. So itberrascht es wenig, dass soziale Entfremdungspro-
zesse auch in den kleinen, vermeintlich krisengeschiitzten Situationen des Alltags ih-
ren Niederschlag finden. Familienfeiern, Gespriche mit Freunden und der Small Talk
unter Kolleg*innen: In ihnen fithren beiliufige Bemerkungen tiber die skulturellen Un-
terschiede der Neuens, deren >fundamentalistische religiése Identititenc, sMerkels Mi-
grationspolitik« oder den >Verfall nationaler Werte« schnell zu hitzigen Debatten. Eine
Allensbach-Umfrage stellte 2019 fest, dass die Mehrheit der Deutschen 6ffentliche Aus-
sagen zu vermeintlichen Tabuthemen meidet; zu diesen zihlen Fliichtlingspolitik, die
AfD, >Muslim*innen< und die deutsche Nazivergangenheit (vgl. Kdcher 2019). Nur im
privaten Kreis erlauben sich die Befragten laut eigener Aussage offene Meinungsbekun-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grauzonen des Alltagsrassismus

dungen. Viele wird dabei vermutlich die Angst vor sozialer Isolation leiten, ein sozial-
psychologisches Phinomen, das die Kommunikationswissenschaft als »Schweigespira-
le« bezeichnet (vgl. Noelle-Neumann 1989). Das hierfiir zentrale kontrollierte Sprechen
ist keinesfalls neu, stellten Bergmann und Erb (1991) doch schon in den 1980er Jahren
fest, dass antisemitische Haltungen in der BRD einer 6ffentlichen Kommunikationsla-
tenz unterliegen: Wihrend sie 6ffentlich als unsagbar gelten, iiberdauern sie weitest-
gehend ungestort im Privaten (vgl. Beyer & Krumpal 2010).

Die heute insbesondere von rechtspopulistischen Akteur*innen besetzte Rede von
der fehlenden Meinungsfreiheit gilt es jedoch kritisch zu hinterfragen. So zeigen kom-
munikationstheoretische Uberlegungen, dass die Forderung uneingeschrinkter Rede-
freiheit in pluralen Gesellschaften schnell zu einem egoistischen und ethnozentrischen
Akt gerit (vgl. Husband 2000: 208). Zudem belegen demoskopische Studien seit Jahren
weit verbreitete rassistische Ablehnungswerte — insbesondere gegeniiber >Muslim*in-
nen«< und >Migrant®innen< — in Deutschland, Europa und den USA (vgl. Zick, Kiipper
& Wolf 2010; Pew Research 2017). In ihnen wird deutlich, dass Rassismus nicht zum
sozialen Randphinomen erklirt werden kann. Wihrend das Konzept in Deutschland
bis in die 1990er Jahre jedoch akademisch wie politisch auf nationalsozialistische und
rechtsextreme Gruppierungen beschrinkt wurde (vgl. Mecheril & Scherschel 2009: 40),
machen aktuelle rassismustheoretische Arbeiten kritisch auf dessen produktiven, sinn-
stiftenden und gesellschaftsordnenden Charakter aufmerksam (z.B. Attia 2013; Scher-
schel 2006; Terkessidis 1998). Rassismus wird dabei als »Dominanzkultur« konzipiert,
als ein gesellschaftliches Verhiltnis, in dem »unsere ganze Lebensweise, unsere Selbst-
interpretation sowie Bilder, die wir von anderen entwerfen, in Kategorien der Uber-
und Unterordnung gefasst sind« (Rommelspacher 1995: 22).

Wenn wir unter den derzeitigen gesellschaftlichen Spannungsverhiltnissen also
nach Erscheinungsformen von Rassismus fragen, so gilt es zunichst, dessen allgemeine
Funktionsweise zu kliren. Trotz oder gerade wegen der moralisch-politischen Aufla-
dung des Begriffs, wie sie in der momentanen Gesellschaftsstimmung sicherlich einen
Hoéhepunkt findet, muss der Fokus sowohl auf dessen bedeutungsstiftende Funktionen,
historische Tradierungslinien sowie auf die diversen Verflechtungen von rassistischen
Diskursen, institutionellen Praxen und gesellschaftlichen Strukturen gelenkt werden.
Mit ihrem Interesse an derzeitigen kommunikativen Formen von Rassismus, wie sie
sich gerade in informellen Alltagskontexten zeigen, will die vorliegende Arbeit an eben
diese Sichtweise ankniipfen.

1.1.1  Rassismus im Alltag - Sprechen iiber >Muslim*innen¢

Rassismus im Alltag ist iiberaus facettenreich. Seine praktische Gestalt reicht von klei-
nen Gesten und irritierenden Fragen (vgl. Bithl 2017: 269) bis hin zu verbaler und kor-
perlicher Gewalt: ein Blick, die Frage »Woher kommst du?«, eine Beleidigung, ein tit-
licher Angriff. Weil Alltagsrassismus nicht selten in latenter, auch unbewusster Form,
auftritt, wird er vonseiten Nichtbetroffener hiufig in Frage gestellt. Der Begriff des All-
tagsrassismus wird dabei zum Kampffeld: Wihrend Betroffene von allgegenwirtigen
Konfrontationen berichten, fehlen >weifen< Personen oft die Erfahrungs- bzw. Wis-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

sensbeziige, welche fiir entsprechende Alltagssituationen sensibilisieren. Es scheint, es
fithre ein Weg zur Verstindigung nur iiber stark vermintes Geldnde.

Jungere Forschungen plidieren daher seit einiger Zeit fiir eine Stirkung der Be-
troffenenperspektive (z.B. Terkessidis 2004; Essed 1990, 1991), die sich vom Fokus der
klassischen Stereotypen- und Vorurteilsforschung auf dominante Gesellschaftsgrup-
pen emanzipiert und die Erfahrungswelten rassifizierter Personen in den Blick nimmt.
Statt wiederholt nach den rassistischen Einstellungen und Interpretationsmustern der
»Mehrheiten« zu fragen, lisst sie diejenigen, die der Rassismus zu >Anderen” erklirt,
selbst sprechen. Die gesellschaftliche und wissenschaftliche Notwendigkeit dieser Ar-
beiten liegt auf der Hand, in politischer Hinsicht geht von ihnen ein enormes Potential
zur Stirkung und Anerkennung marginalisierter Perspektiven aus. Personen ohne ras-
sistische Alltagserfahrungen bieten sie die Chance zum Sichtwechsel.

Die vorliegende Arbeit versucht nun einen zweiten Weg zu beschreiten. Sie lenkt
den Blick zuriick auf diejenigen, die mit Rassismus ebenfalls konfrontiert sind, aller-
dings nicht als Betroffene, sondern als potentielle Produzent*innen. Rassismus wird
hier nicht als persénlich-moralische Fehlleistung, als Ergebnis kognitiven Versagens
oder individueller Verlustingste verstanden, sondern als gesellschaftlich dominantes,
institutionell verankertes und lebensweltlich »normalisiertes« Wissen, das den Einzel-
nen in alltiglichen Prozessen der Sinnstiftung zur Verfiigung steht. Im Lichte einer sol-
chen Theoretisierung wird das Alltagsgesprach nicht zur Austauschplattform fertiger,
konsistenter Haltungen. Vielmehr fungiert es als Kommunikationsraum, in dem he-
gemoniale rassistische Deutungsressourcen von den Sprechenden aktiv reproduziert,
aufgebrochen und umgewandelt oder ihnen kritisch widersprochen werden kann. Die

”3

hier im Fokus stehende >weifRe”® Person ist dabei weder von rassistischen Diskursen de-

1 Als Rassifizierung (auch »Rassenkonstruktion«) wird ein Prozess der Bedeutungsproduktion be-
zeichnet, durch den Personen auf Basis selektiver Merkmale als >natiirliche« Gruppe zusammen-
gefasst und fixiert werden. Siehe im Theorieteil dieser Arbeit Kap. 2.1.2.1.

2 Eine Anmerkung zur Schreibweise und zu hiufig verwendeten Begriffen: Einfache Anfithrungs-
striche () werden im Text verwendet, um auf das soziale Gemachtsein des Begriffs hinzuweisen
und sich so von einer naturalistischen Lesart zu distanzieren. Dies trifft u.a. auf die Bezeichnungen
>Muslim*in, »der Islamy¢, sRasse¢, s>Andere<und >weifd zu. Da es sich dabei um soziale Konstruktio-
nen handelt, die mit den selbstgewdhlten Identitaten der So-Markierten keineswegs korrelieren
missen (nicht jede als >Muslimin<wahrgenommene und bezeichnete Frau gehort >dem Islam<an
bzw. wiirde diese Selbstbezeichnung fiir sich und in samtlichen Lebenssituationen beanspruchen),
wird mit dieser Schreibweise gleichzeitig auf die gesellschaftlichen Verhaltnisse hingewiesen, in
denen jene Attribuierungen produziert werden. Zudem wird in der Arbeit das Gendersternchen
zur Bezeichnung von Personen verschiedener Geschlechtsidentitaten verwendet. Die Bezeichnun-
gen»Mann«und»Frau«werden ebenfalls als soziale Konstruktionen verstanden; sie verweisen auf
Personen, die im hegemonialen Diskurs als mannlich bzw. weiblich gelesen werden. Da der Fokus
der vorliegenden Untersuchung auf religions- bzw. kulturbezogenen Rassifizierungen (und nicht
auf hetereonormativen bzw. sexistischen Zuschreibungen) liegt, werden diese jedoch nicht ge-
sondert hervorgehoben.

3 Bei der Kategorie des Weif3seins handelt es sich um eine gesellschaftliche Konstruktion, die den
privilegierten Zugang zu materiellen und symbolischen Ressourcen anzeigt, und nicht etwa um
ein phanotypisches Merkmal. Frankenberg definiert Weifdsein erstens als »a location of structural
advantage, of race privilege. Second, it is a >standpoint«<a place from which white people look at
[..] others, and at society. Third, swhiteness« refers to a set of cultural practices that are usually

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grauzonen des Alltagsrassismus

terminiert, noch wird sie als Entstehungsstitte rassistischer Positionierungen gehan-
delt. Sie wird zur aktiven Produzentin sozialer Wirklichkeit, indem sie im individuellen
Sprechen aktiv Bedeutungen — in unserem Fall: Bedeutungen tiber sMuslim*innen< und
>den Islam« - herstellt.

Der Vorteil einer solchen Blickrichtung liegt in der analytischen Zuginglichkeit
verdeckter Veranderungen®, alltagsrhetorischer Techniken sowie offener Widerspriiche
und feiner Ambivalenzen, die nicht zwingend auf bewusste Argumentationspolitiken
zuriickzufiihren sind. Gerade neo-rassistische Deutungslogiken operieren mit Fremd-
zuschreibungen und Differenzmarkierungen, die auf den ersten Blick unverdichtig
scheinen und erst durch diskursanalytische Entschliisselungen zum Vorschein kom-
men. Die vorliegende Arbeit macht sich mit der Frage nach den Formen kommunikativer
Alltagsrassismen im Kontext eines antimuslimischen Wissens die Herausarbeitung eben die-
ser Latenzen und Ambivalenzen zum Ziel.

Thr Zuschnitt auf antimuslimische® Spielarten des Rassismus leitet sie dabei aus all-
gegenwirtigen Orientalismen ab, die etwa in Gestalt popkultureller Produkte wie Film,
Literatur und Musik in die alltiglichen Lebenswelten der Leute eindringen und dort zur
Normalisierung antimuslimischer Bilder und Narrative beitragen (vgl. Shaheen 2000;
Attia 2009b; Shooman 2014). Zudem zeugen kommunikationswissenschaftliche Studien
seit Jahrzehnten von der Konfliktzentrierung islambezogener Medienberichterstattung
(z.B. Hafez 2002a, 2002b, 2010; Hafez & Richter 2007), die insbesondere fiir Personen
ohne personliche Kontakterfahrungen als exklusive Informations- und Erfahrungsquel-
le fungieren. Schliefilich liefert auch die Tatsache, dass >der Islam«im Religionsvergleich
sowohl in den USA als auch in Deutschland mit den stirksten Ressentiments konfron-
tiert ist (vgl. Gallup 2010; Pollack & Miiller 2013: 37) — wobei er gleichzeitig als duferer
und innerer Feind gilt (vgl. Cesari 2004: 2) — Anlass, die alltagskommunikativen Um-
gangsweisen >weifler« Personen nach ihren Deutungs-, Erklirungs- und Argumentati-
onsmustern zu befragen.

1.1.2  Begriindung der Forschungsperspektive

Im Mittelpunkt der vorliegenden Arbeit stehen also kommunikative Alltagsrassismen, wie
sie sich im halb-6ffentlichen Sprechen iiber >Muslim*innen< und >den Islam« und im
Spiegel eines gesellschaftlich verfiigbaren antimuslimischen Wissens entfalten. Mit ih-
rem Erkenntnisinteresse nimmt die Untersuchung eine grundlegend wissenssoziologi-
sche Perspektive ein, die die Entstehungszusammenhinge rassistischer Sprechweisen
weder primdr im Individuum noch ausschliefilich in gesellschaftlichen Strukturen ver-
ortet. Vielmehr werden subjektive Auerungen, welche sich rassistischer Logiken be-

unmarked and unnamed.« (2009: 519) Weiftsein lasst sich in Ubertragung auf einen deutschen
Kontext auch als »Dominanzkultur« konzeptualisieren, ein innerhalb der deutschsprachigen Ras-
sismusforschung zentraler Begriff (s.0.) (vgl. Rommelspacher1995: 22).

4 Veranderung wird hier im Sinne des Othering als kommunikativer Konstruktionsprozess verstan-
den, durch den Personen—in unserem Fall >Muslim*innen<—zu >Anderen< gemacht werden (zu-
satzliche theoretische Ausfiihrungen befinden sich in Kap. 2, Funote 17).

5 ZurVerwendung des Begriffs antimuslimischer Rassismus und dessen Abgrenzung von anderen Kon-
zepten wie Islamfeindlichkeit oder Islamophobie siehe Kap. 2.1.3.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

dienen, als alltagsdiskursive Reproduktionen hegemonialer Ideologien verstanden, die
dem bzw. der Einzelnen u.a. iber Sozialisationsprozesse und Mediendiskurse nahege-
legt werden. Jene Ideologien sind Bestandteil symbolischer Wissensumwelten, in denen
sich das Individuum alltiglich bewegt und durch eigene Sinn- und Bedeutungsproduk-
tionen fortlaufend positioniert. Wir wollen diese Theorieperspektive in den konzeptuel-
len Grundlegungen dieser Arbeit genauer erliutern (vgl. Kap. 2). Ziel dabei ist auch, die
Wahl der analytischen Blickrichtung zu begriinden, wobei ihr Potential zur Erginzung
bisheriger Forschungen mit Blick auf alternative Theoriezuginge herausgearbeitet wer-
den soll. Letzteres vorwegnehmend wird nachfolgend die Forschungstradition der In-
dividual- und Sozialpsychologie — zumeist als Forschung iiber >sFremdenfeindlichkeit«
bezeichnet — einer niheren Betrachtung unterzogen. Solcherart Perspektivdiskussio-
nen lassen sich umfangreich, scharfsinnig und durchaus kritisch an diversen Stellen
im Feld rassismuskritischer Forschung finden (z.B. Terkessidis 1998; Wetherell & Potter
1992; Billig 1991), sodass hier keine erschépfende Grundlagendebatte versucht werden
soll. Vielmehr geht es darum, einige der wesentlichen Argumente fiir die theoretische
Anlage dieser Arbeit im Spiegel der v.a. in Deutschland etablierten Sozialpsychologie
anzufithren.

Eine kurze Diskussion Individual- und Sozialpsychologischer Perspektiven auf Rassismus

Die sozialpsychologische Vorurteilsforschung entwickelte im Laufe ihres Bestehens ei-
ne Vielzahl unterschiedlicher Erklirungsansitze zu den Ursachen und Funktionen ne-
gativer Einstellungen, Stereotypen und Vorurteile gegeniiber Personen bzw. Personen-
gruppen und zu potentiellen Priventionsmafinahmen. Folgt man Zicks umfassender
Systematisierung des Forschungsdiskurses (1997), so zeigt sich, dass die theoretischen
Perspektiven dabei zeitlichen Konjunkturen unterlagen. Die klassische Vorurteilsfor-
schung etwa fithrte bis in die 70er Jahre v.a. individuelle Determinanten als Erklirungs-
variablen fir Vorurteile ins Feld (vgl. ebd.: 54). Paradigmatisch fiir diese Zeit stehen
die Studien zum autoritiren Charakter von Adorno und Forscherkolleg*innen, die sich der
Personlichkeitsanalyse des »potentiell faschistische[n] Individuum[s]« verschrieben haben
(Adorno et al. 1973: 1, Herv.i.0.). Deren Fokus lag auf der Identifikation psychologischer
Determinanten, die den Menschen fiir rassistische Ideologien empfinglich machen.
Daneben wurden mit verschiedenen kognitions- und motivationspsychologischen Er-
klirungsmodellen, dem Konzept der Relativen Deprivation® etwa, der Frustrations-Ag-

6 Die Theorie der relativen Deprivation (Runciman 1966) beschreibt in ihren Grundannahmen sub-
jektive Frustrationserfahrungen als das Resultat sozialer Vergleichsprozesse »und zwar nicht nur
zwischen den eigenen Erwartungen und der eigenen Realitdt, sondern auch Vergleiche mit rele-
vanten Bezugsgruppen. Relative Deprivation kann sich also auch dann einstellen, wenn bei gleich-
bleibenden objektiven Lebensbedingungen sich durch einen Wechsel von Bezugsgruppen die
Wert- und Realisierungserwartungen verindern; oder auch dann, wenn sich in der Gesellschaft et-
wa aufgrund ethnischer, sozialer, generationsspezifischer oder auch kultureller Differenzierung-
und Segregationsprozesse spezifische Subkulturen mit eigenen Realitatsdefinitionen und Erwar-
tungen ausbilden; und auch dann, wenn neue Gruppen in die Gesellschaft integriert werden, die
als Konkurrenz z.B. um knappe Giiter (Transferleistungen, Wohnungen, Arbeitsplatze) oder all-
gemein um gesellschaftliche Positionen erfahren werden kénnen.« (Willems 1992: 440) Was wir
also meinen, als Angehdrige einer bestimmten Gruppe zu besitzen, hingt weniger von den objek-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grauzonen des Alltagsrassismus

gressions-Hypothese’ oder der Siindenbock-Theorie weitere Partikulartheorien entwi-
ckelt. All diese Ansitze stellen exklusive Erklirungsmodelle dar (vgl. Zick 1997: 56f.), wel-
che das Individuum als Trager und primire Entstehungsstitte von Vorurteilen begrei-
fen. Jener Fokus auf intrapersonale Vorginge erfuhr mit Ausdifferenzierung des Feldes
jedoch zunehmend Kritik, da mit ihm gewisse analytische Limitierungen einhergingen.
Betont wurde dabei v.a. die Notwendigkeit, das Individuum stirker im Kontext seiner
vielfiltigen sozialen Beziehungen zu betrachten und damit itber dessen Modellierung
als Informationsverarbeitungs- und Bedirfnisapparat hinauszugehen. Entsprechend
wurden in den 1980er Jahren verstirkt Ansitze entwickelt, die die soziale Verortung
und (vielfiltigen) Gruppenzugehdorigkeiten des bzw. der Einzelnen stirker in den theo-
retischen Brennpunkt riickten. Besondere Beachtung erfuhr hier etwa die Theorie der
Sozialen Identitit, die negative Fremdzuschreibungen mit dem individuellen Bedirf-
nis nach vorteilhaften Gruppenvergleichen und einem positiven Selbstbild begriindet
(vgl. Tajfel & Turner 1979).

In der genaueren Betrachtung kognitions- und motivationspsychologischer Ansitze zeigt
sich nun, dass Rassismus — den wir als mehrdimensionales Phinomen konzeptualisie-
ren, das neben subjektiven Erscheinungsformen (individuelle Auferungen und Verhal-
tensweisen) auch diskursive, institutionelle und strukturelle Auspragungen aufweist
(Rassifizierung, Ausgrenzung und Macht) (vgl. Attia 2013: 6) — hier v.a. in seinen sub-
jektiven Dimensionen erfasst wird. Intraindividuelle Zustinde, kognitive Prozesse und
emotionale Motivlagen stehen hier im Mittelpunkt. Fir die sozialpsychologische For-

tiv verfiighbaren Gitern ab, als davon »wie es uns unserer Meinung nach im Vergleich zu anderen
geht« (Spears & Tausch 2014: 534, Herv.i.0.). Von zentraler Relevanz sind dabei subjektive Kon-
kurrenz- und Bedrohungsempfindungen, die sich aus intergruppalen Vergleichen ableiten. Eine
entscheidende Rolle spielt das Gefiihl, gegentber der>Fremdgruppe«< mangelhaft ausgestattet zu
sein bzw. zukinftig Nachteile erfahren zu mussen.

7 Die Frustrations-Aggressions-Hypothese wurde 1939 von Dollard et al. entwickelt und u.a. von Ber-
kowitz (1989) reformuliert. In ihrer urspriinglichen Fassung behauptet sie, dass Frustration stets
Aggression zur Folge habe. Frustration sei als ein »universeller Mechanismus der Aggressions-
genese anzusehen« (Wiswede 2004: 12). Heute gilt diese Annahme als widerlegt (vgl. ebd.: 175),
da Frustration verschiedene non-aggressive Reaktionen wie etwa Resignation auslésen kann.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

schung sind dabei die Konzepte Einstellung® sowie Stereotyp’ und Vorurteil® para-

digmatisch. Sie beschreiben individuelle Denkmuster, fiir deren Qualitit und Entste-

hung sie sich interessieren. Rassistische Uberzeugungen und Auferungen gelten da-

bei zumeist als unzulissige Generalisierungen, als Ergebnis komplexititsreduzierender

kognitiver Schemata oder anthropologischer Bediirfnisse. Die rassismustheoretische

Perspektive dieser Arbeit trigt nun dazu bei, jenen individualpsychologischen Analy-

sefokus zu erweitern: Mit ihr geraten die vielfiltigen und wechselseitigen Verflechtun-

gen zwischen subjektiven Erfahrungen und gesellschaftlicher Wirklichkeit in den Blick,

Ehrlich (1979:13) definiert Einstellungen als »ein Gefiige wechselseitig aufeinander bezogener Be-
wertungen eines Objektes oder einer Klasse von Objekten, wobei diese Bewertungen in der ko-
gnitiven, der affektiven und der verhaltensbezogenen Dimension organisiert sind.« Die kognitive
Dimension umfasse dabei laut Giittler u.a. Wissen, Glauben und Vorstellungen einer Person (iber
ein Einstellungsobjekt. Auf der affektiven Ebene seien alle Arten von Emotionen angesiedelt. Die
konative Einstellungsebene schlieflich beinhaltet die Bereitschaft des Individuums, sich auf Ba-
sis seiner Einstellungen zu verhalten bzw. zu handeln (vgl. 2003: 103f.). In diversen Arbeiten zur
Bestimmung von Einstellungen, Vorurteilen und Stereotypen finden sich Passagen, in denen sich
die Autor*innen um eine plausible Abgrenzung der Begriffe bemiihen (z.B. Schifer & Six 1978;
Zick 1997; Ehrlich 1979; Brigham 1971). Dennoch kann hier keinesfalls von einem wissenschaftli-
chen Konsens gesprochen werden. Wahrend zwischen Vorurteilen und Stereotypen sowohl em-
pirische Korrelationen als auch funktionale Verkntpfungen postuliert wurden (vgl. Vinacke 1949:
288), finden sich ebenso Konzeptualisierungen, die auf einer terminologischen Trennung der Be-
griffe bestehen (vgl. Aboud 1988: 5). Ehrlich pladiert (vgl. 1979: 54) dafiir, den Stereotypenbegriff
der kognitiven Dimension von Einstellungen zuzuordnen. Eine Zuordnung des Vorurteilbegriffs
zur zweiten, affektiven Dimension ist in der Literatur ebenfalls verbreitet (vgl. Kleinert 2004: 87).
Historische Herleitungen legen die wissenschaftliche Geburtsstunde des Stereotypenbegriffs mit
Walter Lippmanns berithmter Arbeit Public Opinion zusammen. In ihr bestimmt er Stereotype als
tradierte und erlernte Vorannahmen iiber die Welt. Sie funktionieren als kognitive Schemata, die
unsere Wahrnehmung derart strukturieren und filtern, dass uns das Uberangebot an Umweltinfor-
mationen nicht erschopft: »We are told about the world before we see it. We imagine most things
before we experience them. And those preconceptions, unless education has made us acutely
aware, govern deeply the whole process of perception. They mark out certain objects as famil-
iar or strange, emphasizing the difference, so that the slightly familiar is seen as very familiar, and
the somewhat strange as sharply alien.« (Lippmann 1997 [1922]: 59) Lippmans weite Definition
hat es nachfolgenden Forscher*innen erlaubt, eine beachtliche Bandbreite an eigenen Konzep-
tualisierungen hervorzubringen, die in den meisten Féllen entweder das Kriterium der fehlenden
Faktizitat oder das Kriterium der Rigiditat betonen (vgl. Brigham 1971: 15). Schiafer und Six (vgl.
1978: 19f.) zufolge konzentrierten sich einige Definitionen zudem auf die Ursachen stereotyper
Denkprozesse —etwa, wenn unverbiirgte Informationsquellen den Generalisierungen zugrunde
liegen (z.B. Klineberg 1951). Andere betonten die Funktionalitit von Stereotypen, wenn diese als
»kognitive Organisationssysteme« theoretisiert werden (z.B. Vinacke 1957).

Vorurteile werden im Drei-Komponenten-Modell sozialer Einstellungen gemeinhin der affektiven
Dimension zugeordnet. Im Vergleich verschiedener Einfithrungs- und Uberblickswerke der Sozial-
psychologie erscheint eine Arbeit als besonders richtungsweisend: In The Nature of Prejudice liefert
Cordon W. Allport nach einleitenden Reflexionen zur Frage, wie »ordinary errors of prejudgment«
von »prejudices« unterschieden werden konnen, folgende Definition: »Ethnic prejudice is an an-
tipathy based upon a faulty and inflexible generalization. It may be felt or expressed. It may be
directed toward a group as a whole, or toward an individual because he is a member of that group.«
(1958: 9) Allport beschreibt ethnische Vorurteile hier als auf inkorrekten Generalisierungen beru-
hend, mit Affekten verknlpft und sich letztlich gegen Gruppen richtend.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grauzonen des Alltagsrassismus

zwischen kollektiven Reprisentationen von >Anderens, wie sie in Schule, Popkultur und
Medien zirkulieren, und deren individuell-lebensweltliche Aneignung. Diskursive, in-
stitutionelle sowie alltagspraktische Aspekte von Rassismus, die individualpsychologi-
sche Konzepte weitestgehend im Hintergrund belassen, werden dabei explizit beriick-
sichtigt.

Daraus folgt nun auch ein anderer Blick auf das Individuum. So wird es hier nicht
als Triger ablehnender Einstellungen konzipiert, die es aufgrund ressourcenabhingiger
mentaler Verarbeitungsprozesse oder Konkurrenzgefiihlen gegeniiber >Fremden« ent-
wickelt. Legte man dieses Verstindnis zugrunde, wiirde Rassismus zum Problem ein-
zelner Personen, denen aufgrund kognitiver Defizite Perzeptionsfehler unterliefen. Die
Erkenntnisse der Sozialpsychologie iiber intraindividuelle Prozesse der Wirklichkeits-
verarbeitung durchaus beriicksichtigend, soll das Individuum hier vielmehr als ausge-
setzt und eingebunden in transindividuelle rassistische Ideologien verstanden werden.
Deren tiefe Verankerung in alltigliche Prozesse sozialer Erkenntnis (vgl. Terkessidis
1998: 59f.), wie sie in lebensweltlichen Interaktionen oft als fraglos und »normal« gel-
ten, wird fiir diese Arbeit so zum theoretisch-analytischen Ausgangspunkt.

Zudem muss auch die Annahme einer objektiven Wirklichkeit, wie sie Konzepten
tiber verzerrte Wahrnehmungen impliziert sind, vom Standpunkt dieser Arbeit in Frage
gestellt werden. Wie wir im Theorieteil en detail erliutern werden, basiert das vorliegen-
de Verstindnis von sozialer Realitit auf wissenssoziologischen Primissen, die mensch-
liche Wahrnehmungen als bedeutungsstiftende Konstruktions- und Aushandlungspro-
zesse begreifen. Auch wenn physische und soziale Gegenstinde selbstverstindlich auch
auflerhalb symbolischer Sinnwelten existieren, ist die Bedeutung, die sie fiir uns haben,
stets eine sozial gemachte, eine kommunikativ hergestellte. Rassismus kann aus die-
sem Grund verschiedene sprachliche Formen annehmen, unterschiedliche Personen-
gruppen objektivieren und mit diversen Exklusionspraxen verflochten sein. Er ist in
seinen empirischen Erscheinungsformen variabel und wandelbar.

Ein dhnliches Argument gilt auch fiir die theoretische Beschreibung der Betroffe-
nen von Rassismus. Mit dessen Bezeichnung als sFremdenfeindlichkeit« werden Perso-
nen und Gruppen, die ablehnenden Auflerungen und Verhaltensweisen ausgesetzt sind,
als >Fremde« fraglos festgeschrieben. Demgegeniiber gehen rassismuskritische Ansitze
davon aus, dass >Fremdheit« nicht einfach existiert, sondern durch Veranderungstech-
niken diskursiv hergestellt wird. Die Frage aus Sicht dieser Arbeit ist mithin nicht, was
haben wir gegen »>die Fremden< und warum? Sondern: Wie werden ganz bestimmte
Personen durch uns >zu Fremden«< gemacht?

Schauen wir zusitzlich auch auf gruppenpsychologische Erklirungsansitze fillt zu-
nichst auf, dass diese deutlich stirker die sozialen Kontexte, innerhalb derer rassisti-
sche Denk- und Redeweisen entstehen, ins Blickfeld riicken. So definiert Tajfel in seiner
Theorie der Sozialen Identitit diese als »den Teil des Selbstkonzepts eines Individuums
[...], der sich aus seinem Wissen um seine Mitgliedschaft in sozialen Gruppen und aus
dem Wert und der emotionalen Bedeutung ableitet, mit der diese Mitgliedschaft be-
setzt ist« (Tajfel 1982: 102). Die Bedeutsamkeit der eigenen Gruppenmitgliedschaft(en)
kann dabei nach zeitlichem und situativem Kontext variieren. Gruppenpsychologische
Ansitze kommen sozialkonstruktivistischen Grundlegungen insofern niher, als sie
betonen, dass Individuen ihre Identititen dynamisch aushandeln und dass sich ver-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

schiedene Gruppenzugehdorigkeiten durchaus nicht gegenseitig ausschliefen, sondern
sich erginzen, aber auch ambivalente Beziehungen miteinander eingehen kénnen
(vgl. Fischer & Wiswede 2009: 731). Das Konzept sozialer Kategorisierungen (Tajfel
et al. 1971) ist zudem dem diskursiven Prozess der Rassifizierung dhnlich, den wir
als Kernelement von Rassismus noch genauer erliutern werden. Es geht davon aus,
dass Personen >Andere« aufgrund spezifischer Merkmale Gruppen zuordnen und dass
derlei Klassifikationen in einem funktionalen Spiegelverhiltnis zum personlichen bzw.
kollektiven Selbstbild steht (Othering).

Trotz ihrer soziologischen Fundierung und partiellen Offnung gegeniiber sozial-
konstruktivistischen Ideen, will die vorliegende Arbeit jene Ansitze v.a. in zwei Punk-
ten komplementieren: Erstens wird hier davon ausgegangen, dass soziale Gruppen nicht
per se existieren, sondern dass sie diskursiv - etwa durch Mediendiskurse tiber >sMi-
grant*innen«< — oder strukturell - durch die Institutionalisierung nationaler Zugehorig-
keit im Konzept der Staatsbiirgerschaft — hergestellt werden. Wenn Personen sich also
als Deutsche oder Europier*innen bezeichnen, aktivieren sie dabei diskursiv verfiig-
bare Gemeinschaftsnarrative und reproduzieren diese. Sie tun mithin weitaus mehr,
als sich nur einer moglichen Referenzgruppe zuzuordnen. Zweitens wollen wir uns hier
stirker daftir sensibilisieren, dass Vorurteile, Stereotypen und Einstellungen in kon-
kreten sozialen, historischen und politischen Kontexten entstehen. Es gilt mithin, jene
gesellschaftlichen Verhiltnisse zu beriicksichtigen, die in rassismuskritischer Sicht von
Machtbeziehungen und Abhingigkeitsverhiltnissen durchdrungen sind. Jene folgen
nicht selten einer eigenen Genealogie, in der bestimmte Personengruppen als sFremde«
markiert sind. Diese bekommen innerhalb einer sozialen Matrix aus Privilegien und
Diskriminierungen einen spezifischen Ort zugewiesen. Wir verstehen Rassismus folg-
lich als umfassendes »gesellschaftliches Verhiltnis«, das in die subjektiven Wahrneh-
mungen Einzelner hineinragt und sich gleichzeitig in institutioneller Benachteiligung
und einem strukturellen Machtgefille ausdriickt. Da auch Rassismus nicht jenseits
gesellschaftlicher Wirklichkeit existiert, sondern durch symbolisches und praktisches
Ausagieren fortwihrend erhalten bzw. erneuert werden muss, eréffnet sich fiir das In-
dividuum ein Raum fiir potentielle Verschiebungen und Widerstand. Dieser kann sich
zur nachhaltigen Transformation rassistischer Verhiltnisse zwar nicht allein auf sub-
jektiver Ebene vollziehen, sondern muss gesamtgesellschaftlich erprobt werden (vgl.
Attia 2013: 19). Die vorliegende Arbeit setzt sich dennoch zum Ziel, im Kleinen zu er-
mitteln, inwiefern in den Alltagserzihlungen der Leute Reproduktionen, Ambivalenzen
und Widerstinde in der Aneignung rassistischer Diskurse auftreten.

Zum methodischen Zuschnitt der Arbeit

Allerdings erschopft sich darin das hiesige Erkenntnisinteresse nicht. Wie wir im Ver-
lauf der Einleitung und genauer noch in der Betrachtung existierender Forschungen zu
rassistischen Alltagsdiskursen sehen werden, weisen diese Schwerpunktsetzungen auf,
die sich nur partiell mit dem Fokus dieser Arbeit iberschneiden. So geht es Wetherell
und Potter (1992) etwa um die Identifikation rassistischer Interpretationsrepertoires,
wie sie auf indigene Gesellschaftsgruppen™ angewendet werden, wihrend Attia (2009a)

1 In diesem Fall auf die M3ori in Neuseeland.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grauzonen des Alltagsrassismus

sich insbesondere auf die Ubernahme tradierter Orientalismen und antimuslimischer
Rassismen in Alltagsdiskurse konzentriert. Leiprecht (2001), Scherschel (2006) und Ji-
ger (1996) ermitteln ebenfalls rassistische Alltagsdiskurse, allerdings eher solche mit
antimigrantischer Symbolik, wobei ersterer zudem die spezielle Zielgruppe (deutscher
und niederlindischer) Jugendlicher in den Blick nimmt. Und wieder andere Arbeiten
sind zwar im Gegenstandsbereich antimuslimischer Rassismus angesiedelt, konzen-
trieren sich jedoch auf spezifische Thematiken wie den Moscheebau (Sammet 2007)
oder auf andere Kommunikationsgenres wie informelle Zuschriften an muslimische
Verbinde (Shooman 2014).

Mit der vorliegenden Arbeit soll das Erkenntnisinteresse nun (ebenfalls) dezidiert
auf antimuslimische Bedeutungsproduktionen gelenkt werden, wie sie in alltagskom-
munikativen Zusammenhingen entstehen. Im Fokus stehen dabei insbesondere die
interpretatorischen Gestaltungsspielriume der Individuen, die sich in Prozessen lebenswelt-
licher Aneignung zwischen hegemonialen Ideologien, persénlichen Erfahrungen und
episodischen Alltagsdiskursen aufspannen. Diese zeigen sich etwa in artikulierten
Wertorientierungen, in Selbst- und Fremdbildern sowie den realisierten rhetorischen
Umgangsweisen der Interviewpartner®innen. Ziel ist es, sowohl Konsistenzen als
auch Inkonsistenzen zu identifizieren und zu beschreiben, die sich innerhalb anti-
muslimischer Bedeutungsproduktionen vollziehen. Diese konnen einerseits innerhalb
subjektiver Positionierungen auftreten, aber auch zwischen Individuum und den
umgebenden dominierenden Wissensstrukturen angesiedelt sein. Auf welche Weise
kommen antimuslimische Wissenselemente in den Gesellschaftsbeobachtungen und
Erfahrungsschilderungen der Interviewpartner®innen zum Einsatz? Wie genau ver-
binden sich diese mit (positiven) Primirerfahrungen und der Wertschitzung liberaler
Gesellschaftsverhiltnisse? Inwiefern werden dabei etwaige ideologische Paradoxien
im Gespriach thematisiert, argumentativ integriert und sprachlich geglittet? Insge-
samt geht es also 1) um eine konsequente Aneignungsperspektive auf den alltiglich-
lebensweltlichen Umgang mit antimuslimischen Ideologien, durch die individuelle
Handlungsspielrdume anerkannt werden, 2) um die systematische Beschreibung ideo-
logischer Konsistenzen und Inkonsistenzen, wie sie u.a. aufgrund des episodischen,
wenig elaborierten Charakters von Alltagssprache vermutet werden sowie 3) um die
Frage, wie antimuslimische Symboliken gleichzeitig aufgerufen/reproduziert und — im
Sinne eines Interessensmanagements (vgl. Kap. 2.3.2.1) — rhetorisch gekontert werden.

In aktuellen theoretischen Auseinandersetzungen um den Rassismus-Begriff wird
immer wieder betont, dass postkoloniale Migrationsbewegungen sowie die 6ffentliche
Diskreditierung des >Rassen<-Konzepts zu einer inhaltlichen Verschiebung rassistischer
Diskurse gefithrt haben (vgl. Balibar 1992; Miles 1991). So werde nun nicht mehr von ge-
netisch fundierten Wertunterschieden zwischen sMenschenrassen«< ausgegangen, son-
dern von kulturellen Differenzen und Unvereinbarkeiten. Jene neue Form des Rassis-
mus operiert dabei als »Rassismus ohne Rassen« (Hall 1989a), was insbesondere auch
auf die Veranderungslogik des antimuslimischen Rassismus zutreffe (vgl. Shooman
2014: 63; Fritzsche 2016: 27fF.). Es stellt sich allerdings die Frage, inwiefern dieser ge-
sellschaftlich »akzeptiertere« und somit vermeintlich unverfingliche Rassismus nicht
ebenfalls mit Techniken der Verdeckung, der Verundeutlichung und Relativierung ein-
hergeht. Sind neo-rassistische Zuschreibungen tatsichlich derart gesellschaftlich ak-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

zeptiert, dass sie gegeniiber Fremden (entspricht der Rolle der Autorin innerhalb der
Interviewsituation) offen und explizit verwendet werden? Oder lassen sich kommunika-
tive Formen eines »Alltagsrassismus ohne Rassen« finden, die sich nur in Andeutungen
und Latenzen zu erkennen geben? Mit anderen Worten: Ist der kulturalistische Neo-
Rassismus tatsichlich immer noch der »Neue« Rassismus? Oder gibt es nicht schon
langst aktuellere Formen der sprachlichen Veranderung, gegeniiber denen man sich
rassismuskritisch sensibilisieren muss?

Mit dem so definierten Erkenntnisinteresse wird ein methodischer Zugang erfor-
derlich, der es erlaubt, die ideologischen Beziige, Wertorientierungen und rhetorischen
Techniken der Interviewpartner*innen herauszuarbeiten. Anders als in reprisentativen
Studien, in denen mittels standardisierter Erhebungsinstrumente Bewertungsparado-
xien und sprachliche Variabilititen zugunsten verallgemeinerbarer Einstellungsermitt-
lungen zwangsliufig vernachlissigt werden (vgl. kritisch dazu Billig 1991), sollen hier
individuelle Orientierungen, Erfahrungsressourcen und antimuslimischer Symboliken
in ihren konkreten Erscheinungsformen rekonstruiert werden. Das offene Leitfaden-
interview sowie die Auswertungsmethodologie der Grounded Theorie und die kritische
Diskursanalyse bieten das hierfir notwendige Instrumentarium (vgl. Kap. 3).

Fiir die Zusammenstellung des vorliegenden Samples haben die ausgefithrten Uber-
legungen nun ebenfalls Konsequenzen: Da uns die banalen, vermeintlich unverdichti-
gen Formen eines antimuslimischen Alltagsrassismus interessieren, besteht ein beson-
deres Interesse an Personen, die nicht als rechtsextreme Hardliner oder iiberzeugte
»Islamfeind*innen« auffallen, sondern eher als politisch-moderate, gut-gebildete All-
tagsakteur*innen bezeichnet werden konnen. Entsprechend wurde entschieden, das
Sample nicht auf einen einzelnen Gesellschaftskontext zu beschrinken, sondern aus
zwei urbanen/suburbanen Lebensumfeldern zu rekrutieren: der deutschen Metropol-
region Rhein-Ruhr und der US-amerikanischen Metropolregion Chicagoland. Im Zen-
trum steht dabei das Interesse an moglichst vielfiltigen Einblicken in existierende le-
bensweltliche Aneignungsmuster, die in den USA vermutlich zusitzliche Facetten und
Qualititen aufweisen.

So ist einerseits anzunehmen, dass in den USA aufgrund ihrer Geschichte zivilge-
sellschaftlicher Kimpfe um Gleichberechtigung und Anerkennung (Biirgerrechtsbewe-
gung, Affirmative Action) eine stirkere Sensibilitit gegeniiber essentialistischen bzw.
rassistischen und rassismusaffinen Zuschreibungen vorherrscht. Andererseits stellen
die kollektiven Erfahrungen von 9/11 sowie diverser militirischer Interventionen in
mehrheitlich muslimischen Lindern (Militirintervention im Ersten Golfkrieg, Fithrung
der Militarkoalition in den Golfkriegen Zwei und Drei, Afghanistankrieg) — begleitet
von einem pro-amerikanischen Medienframing insbesondere unter dem Schlagwort
»War on Terror« — antimuslimische Deutungsressourcen 6ffentlich zur Verfiigung, die
mutmaflich auch alltagskommunikativ aufgegriffen und reproduziert werden.

Das Einbeziehen US-amerikanischer Interviewpartner*innen vervielfiltigt die Da-
ten im vorliegenden Sample. Da vermutet werden kann, dass verschiedene Kollekti-
verfahrungen und variable 6ffentliche Deutungsressourcen dazu beitragen, dass sich
das Spektrum potentieller Aneignungsmuster erweitert, soll mit der binationalen Aus-
richtung des Samples eine zusitzliche Diversifizierung der vertretenen lebensweltli-
chen Perspektiven und Erfahrungen erreicht werden. Der Arbeit geht es folglich nicht

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Grauzonen des Alltagsrassismus

um einen nationalriumlich orientierten Vergleich, den die verhiltnismifig kleine Sam-
plegréfie und die Konzentration auf die Funktionsqualititen der Aneignungsmuster
auch nicht leisten konnte, sondern um die detaillierte Beschreibung des Prozesses der
Herstellung kommunikativer Alltagsrassismen.

1.1.3 Aufbau der Arbeit

Die Arbeit folgt dem klassischen Aufbau einer empirischen Qualifikationsschrift, wobei
sie trotz ihres qualitativ-explorativen Charakters diverse theoretische Voriiberlegungen
anstellt, welche die Analyseperspektive schirfen und eine allgemeine konzeptuelle Ver-
ortung des Untersuchungsgegenstands kommunikativer Alltagsrassismus gewihrleis-
ten sollen. Nachdem im Problemaufriss bereits der gesellschaftliche Kontext der Unter-
suchung und die Relevanz der Fragestellung geklart wurden, steht im nachfolgenden,
zweiten Teil der Einleitung die Verortung der Arbeit im Forschungsfeld zum antimusli-
mischen Rassismus an.

Im anschliefenden Theorieteil erfolgt die Bestimmung des epistemologischen Stand-
orts der Untersuchung sowie eine Aufschliisselung der fiir die Arbeit notwendigen theo-
retischen Konzepte. Der Theorieteil ist in drei Teile untergliedert: Im ersten Teil wird
das Kernkonzept Rassismus vorgestellt, wobei der klassische Rassismusbegriff von Ro-
bert Miles einer kritischen Diskussion unterzogen und dabei Schritt fiir Schritt konzep-
tuell erweitert wird. Im zweiten Theorieteil folgen dann wissenssoziologische Grund-
legungen zu den Begriffen Lebenswelt, soziale Wirklichkeit, Wissen und Alltag. Sie
ermoglichen uns, die Alltagsaussagen der Interviewten als Bedeutungsproduktionen zu
fassen, die die Einzelnen in der Auseinandersetzung mit gesellschaftlich verfiigbaren
rassistischen Wissensressourcen aktiv herstellen. Der Begriff des Wissens, das wer-
den die theoretischen Voriiberlegungen genauer zeigen, wird dabei nicht im ontologi-
schen Sinne gebraucht. Vielmehr wird er als sozial hergestellter, historisch tradierter
und dabei durchaus wandelbarer Bestand an Deutungen und Vorstellungen tber >den
muslimischen Anderen<verstanden. Der dritte Teil nimmt die textliche Gestalt der In-
terviewdaten in den Blick, indem er sowohl Rassismus als auch Alltagskommunikati-
on aus diskursanalytischer Perspektive betrachtet. Hier werden zudem auch die Dis-
kursumwelten von Alltagsgesprichen unter Beriicksichtigung dffentlichkeitstheoreti-
scher und kommunikationswissenschaftlicher Uberlegungen genauer aufgeschliisselt:
Von welchen Reprisentationen wird unser Sprechen iiber sMuslim*innen«< gepragt? In
welcher Form stehen uns entsprechende Deutungsressourcen zur Verfiigung und tiber
welche Kanile werden diese vermittelt? Am Ende des Theorieteils werden zur Vorbe-
reitung der Interviewanalyse zudem die verschiedenen rhetorischen Funktionen und
Techniken rassistischer Alltagssprache betrachtet.

In Uberleitung auf den Ergebnisteil erfolgt im Methodenteil die Vorstellung, Diskus-
sion und Begriindung von Datengewinnung und Sampling sowie des Auswertungsver-
fahrens und der konkreten Datenanalyse. Geklirt wird zudem auch die transnationale
Perspektive der Untersuchung.

Im Hauptteil der Arbeit, ihrem Ergebnisteil, werden simtliche empirische Beob-
achtungen im Hinblick auf das Erkenntnisinteresse transparent und nachvollziehbar
dargestellt, interpretiert, diskutiert und an die theoretischen Voriiberlegungen riick-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @



https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

gebunden. Hier zeigt sich, dass die Interviewpartner*innen eine enorme Bandbreite
verschiedener Diskurspraxen zur Anwendung bringen, mittels derer sie sich zum ras-
sistischen Gesellschaftswissen individuell positionieren. Fasst man diese Diskurspra-
xen zusammen, lassen sich iibergeordnete Aneignungsmuster erkennen — hegemoni-
al, polarisiert, dilemmatisch und widerstindig — die als zentrale Ausprigungen eines
kommunikativen Alltagsrassismus gelesen werden kénnen.

1.2 Forschungsstand: Erscheinungsformen von Rassismus
gegeniiber >Muslim*innen¢

Zu den einfithrenden Priliminarien einer Forschungsarbeit gehort es, diejenigen Fa-
cetten des Untersuchungsgegenstands zu beleuchten, die durch vorhergehende For-
schungsaktivititen bereits ermittelt wurden. Das nachfolgende Kapitel widmet sich
dieser Aufgabe. Sein Ziel ist es, einen Uberblick iiber empirisch nachgewiesene For-
men antimuslimischen Rassismus zu geben, wobei der hier zugrundeliegende Ras-
sismusbegrift als mehrdimensionales Phinomen konzeptualisiert wird (vgl. Kap. 2).
Mit Attia lassen sich vier Ebenen unterscheiden, auf denen sich Rassismus realisiert:
strukturell (Rassismus als gesellschaftliches Strukturmerkmal), institutionell (routinisier-
te Handlungsabliufe, die zu Benachteiligungen fithren), diskursiv (soziale und kulturel-
le Reprisentationen, etwa in Mediendiskursen) sowie subjektiv (individuelle Auflerun-
gen und Verhaltensweisen) (vgl. 2013: 6). Ihre Systematisierung soll den nachfolgenden
Forschungsiiberblick orientieren. Die gesellschafiliche Wahrnehmung sowie Alltagsdiskurse
werden dabei als Schnittmengen subjektiver Perzeptionsweisen und verbreiteter anti-
muslimischer Reprasentationen verstanden, Mediendiskurse bilden letztere ab. Institutio-
nelle und strukturelle Ausgrenzungen stellen antimuslimische Diskriminierungen auf den
entsprechenden Ebenen dar.

1.2.1 Gesellschaftliche Wahrnehmung

In den letzten Jahren sind diverse Studien zur 6ffentlichen Wahrnehmung von >Mus-
lim*innen< und der Religion des Islams in Europa und den USA erschienen. In der Tra-
dition sozialpsychologischer Forschung stehen dabei zumeist Einstellungen nichtmus-
limischer Biirger*innen im Fokus des Erkenntnisinteresses. Wihrend >Muslim*innens
im US-Kontext erst mit den Ereignissen des 11. Septembers in die 6ffentliche Aufmerk-
samkeit gerieten (vgl. Cesari 2004: 37), sind in Deutschland bereits in den 1990er Jahren
erste Studien zur Wahrnehmung >des Islams«< angestrengt worden (vgl. Noelle-Neu-
mann & Kécher 1997)."”* Wir wollen nachfolgend die Befunde dieser Arbeiten zusam-
mentragen. Deren Fiille macht es jedoch erforderlich, eine Auswahl zu treffen. So sollen
auf deutscher Seite die drei wichtigsten Langzeitstudien Beriicksichtigung finden: Die
Deutschen Zustinde des Forscherkollektivs um Wilhelm Heitmeyer zum Phinomen der
Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) (2002—-2011), die sogenannten Mitte-

12 DasAllensbach-Institut brachte diverse Studien zur Wahrnehmungsdes Islams<in Deutschland her-
aus, z.B. Noelle & Petersen 2006.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-002 - am 14.02.2026, 10:18:20. /dele @

21


https://doi.org/10.14361/9783839460535-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

