
1 Rebellische Körper

Eine Geschichte der Performance-Kunst

„Art can only be done in destructive soci-

eties that have to be rebuilt.“1

Der menschliche Körper ist ein altbekanntes Sujet der bildenden Künste und ein

prädestiniertes Instrument der Veranschaulichung sozialer, kultureller, politischer

und ideologischer Maximen. An ihmwurden stets die soziokulturellen Normen so-

wie die hegemonialen Verwerfungsmechanismen verdeutlicht.Ob dermenschliche

Körper nun in der Antike den Göttern irdische Gestalt verlieh, ob er im Mittelalter

zur Übermittlung der christlichen Glaubensinhalte diente oder in der Neuzeit zur

Idealisierung des Männlichen und der Darstellung der Schönheit des Weiblichen,

der menschliche Körper war stets privilegiertes Motiv der Künste. Dem realen, be-

wegten menschlichen Körper wurde jedoch im Bereich der Bildenden Kunst erst

im Zuge der Historischen Avantgarde Bedeutung beigemessen2. Hier konnte der

menschliche Körper als ästhetisches Material deshalb relevant werden, weil die

Aktionskunst, beginnend mit ihren Anfängen in der Avantgarde, Ausdruck einer

Ästhetik ist, in der dem künstlerischen Subjekt Autonomie zugestanden wird. Mit

dem Körper wurden fortan die Diskurse über den Körper – auch in ihren ethischen

und politischen Dimensionen – verhandelt3.

Aus diesem Grund soll hier der Terminus »Performance-Kunst«, in Anlehnung

an RoseLee Goldberg, so weit gefasst werden, dass die avantgardistischen Kunstak-

tionen der klassischen Moderne, aber auch die Aktionskunst der 1950er-Jahre un-

ter diesen Begriff subsumiert werden können, obwohl er gemeinhin nur auf jene

1 Abramović, zit. nach Kaplan, Janet A. (1999): Deeper and Deeper: Interview with Marina

Abramović. In: Art Journal 58(2), 13.

2 Vgl. Bonnet, Anne-Marie (2002): „Body Turn“ von Bildern und Körpern [unveröffentlichtes

Manuskript], 1f. Mit der Performance-Kunst kam es zu einer kategorialen Verschiebung im

Umgang mit dem Körper als Thema und Medium in der Kunst, sodass sich Körperdarstel-

lungen nicht mehr durch ihre enge Verwobenheit mit ikonografischen Herleitungen, mit

vorgängigen Texten wie der Bibel oder Texten der griechischen Mythologie oder durch ihre

Funktion bei der Erforschung medizinischer oder antatomischer Fragen auszeichneten (vgl.

Flach, 2003: 12).

3 Vgl. Flach, 2003: 12 u.16.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


24 Ästhetik der Autonomie

Künste angewendet wird, die sich im Zuge der performativenWende entwickelten,

also seit den 60er-Jahren des 20. Jahrhunderts4.

Unter »Performance-Kunst« werden im Rekurs auf Sybille Krämer im Folgen-

den jene an die Aufführung singulärer Ereignisse geknüpften Künste des Han-

delns verstanden5, die die Körper der KünstlerInnen oder die anderer, wie die

der RezipientInnen, zum Medium der Kunst machen. So werden unter dem Be-

griff »Performance-Kunst«, der eine große Spannweite von Ereignissen und Kon-

texten umfasst, diverse künstlerische Praktiken gebündelt, die auf den Prozess

des Kunstschaffens mehr Wert legen als auf das resultierende Objekt6. Dabei ist

die Performance-Kunst Teil der bildenden Kunst7, nicht nur weil sie von bilden-

den KünstlernInnen als Grenzüberschreitung der traditionellen Kunstgattungen

betrieben wurde, sondern weil ihre TeilnehmerInnen, die KünstlerInnen und das

Publikum, in einem realen Raum-Zeit-Kontext ausschließlich sie selbst sind und

so eben nicht dem theatralen Als-ob folgen8 – nichts ist gespielt, alles ist echt9.

So lässt sich auch die Aussage Susan Sontags über die Zentralität der intendier-

ten Unbestimmtheit des Happenings generell auf Performance-Kunst übertragen.

Es wird nichts hergestellt und es kann auch nichts verkauft werden. Am Happe-

ning kann nur teilgenommen werden, es wird an Ort und Stelle verbraucht, seine

4 Erstmals 1979 beschreibt RoseLee Goldberg die Geschichte der Performance-Kunst ausge-

hend von ihren Anfängen im Futurismus. In der zweiten Ausgabe ihres Werkes Performance

Art, from Futurism to the Present zeichnet sie die Entwicklungslinien der Performance-Kunst

bis in die 1980er-Jahre nach und ergänzt dies in der vierten Ausgabe, die 2014 auch in deut-

scher Übersetzung erschien, um die Entwicklung jener Kunstform bis in das beginnende 21.

Jahrhundert.

5 Vgl. Krämer, 2005: 16f.

6 Vgl. Dennis, Kelly (1998): Performance Art. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclopedia of Aesthet-

ics. Volume 3. Oxford, 467 u. Fiebach, Joachim (2002): Performance. In: Barck, Karlheinz

u.a. (Hrsg.): Ästhetische Grundbegriffe. HistorischesWörterbuch in sieben Bänden (Band 4).

Stuttgart/Weimar, 741f. Die Performance-Kunst wird auch als »body art«, »post-object art«,

»live art« und »event art« bezeichnet.

7 Obwohl eine distinkte Abgrenzung zwischen Theater, Tanz und Bildender Kunst anhand der

Literatur zur Performance-Kunst nicht möglich ist, soll im Folgenden die Performance-Kunst

als Teil der Bildenden Kunst betrachtet werden.

8 Zur Unterscheidung zwischen Performance und anderenmusikalischen oder theatralen Auf-

führungsverfahren äußert sich Keti Chukhrovwie folgt: „Performances entstehen und entfal-

ten sich quasi ‚ex nihilo‘ [...]. Der Sinn einer Performance artikuliert sich also imGegensatz zu

einer Aufführungshandlung in einer zeitlichen Dimension, die sich von der an Rhythmus ori-

entierten Zeitspanne einer Theater- oder Musikaufführung wesentlich abhebt“ (Chukhrov,

Keti (2012): Anthropologie des Aufführens. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer, Georg/Weibel,

Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. Katalog zur Ausstel-

lungMoments. EineGeschichte der Performance in 10Akten. ZKM,Museum fürNeueKunst, Karls-

ruhe, 8. März-29. April 2012. Köln, 39f.).

9 Vgl. Jappe, Elisabeth (1993): Performance, Ritual, Prozeß. Handbuch der Aktionskunst in Eu-

ropa. München/New York, 9f. u. Fiebach, 2002: 741f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 25

Zeit ist die Gegenwart. Happenings, und diesen Aspekt unterstreicht Sontag, sind

nicht Theater, selbst wenn das Theater als reines Schauspiel verstanden wird, da

sie keiner festgelegten „Partitur“ folgen. Im Happening gibt es weder Schauspie-

lerInnen noch Bühne. Die Distanz zwischen DarstellerInnen und ZuschauerInnen

wird aufgehoben und die ZuschauerInnen werden körperlich einbezogen10.

Gerade in der physischen Präsenz der KünstlerInnen und in der Aktivierung

des Publikums liegt also das innovative Moment der Performance-Kunst. Die Be-

trachtenden sind nicht mehr KonsumentInnen, sondern aktiver Bestandteil des

»Ereignisses«11. Die KünstlerInnen initiieren zwar die Performance, letztlich lie-

gen die Entwicklung und der Ausgang des Ereignisses jedoch in den Händen aller

Beteiligten. Performances sind demnach aufgrund der ihnen immanenten Singu-

larität weder wiederholbar noch ausstellbar. Hier steht kein rezipierendes Subjekt

einem Kunstobjekt gegenüber, hier treffen Subjekte aufeinander, die die Grenzen

zwischen ihrem Selbst und dem der anderen im freien Raum der Kunst erst aus-

loten müssen.

Die Performance-Kunst ist ein nahezu unbegrenzt erweiterbares Medium,

das sich, so Goldberg, durch seine permanenten Tabubrüche, durch seine endlose

Variabilität auszeichnet und im Kern anarchisch ist. Von KünstlerInnen ausgeübt,

die die Begrenzungen etablierter Kunstgattungen sprengen wollten, sollte die

Performance-Kunst von Beginn ihres Erscheinens an das Publikum direkt anspre-

chen12. Ihr ephemerer Charakter und die ihr immanente Prozessualität sowie das

Fehlen von Kunstobjekten erschwert trotz der Dokumentation der Performances

durch Fotografie oder Film, trotz ihrer Verschränkung mit der Medienkunst13,

10 Vgl. Sontag, Susan (2006): Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen. Frankfurt amMain,

312ff.

11 Der Begriff »Ereignis«, der ein zentraler Terminus in der wissenschaftlichen Auseinander-

setzung mit Performance-Kunst ist, geht ursprünglich auf Martin Heidegger zurück (siehe

hierzuWallenstein, Sven-Olov (2012): Ereignis-Denken. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer, Ge-

org/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. Katalog

zur AusstellungMoments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. ZKM, Museum für Neue

Kunst, Karlsruhe, 8. März-29. April 2012. Köln, 23ff.). Dem Potenzial und der Problematik, die

diesem Rekurs auf Heideggers Terminologie für eine Betrachtung der Performance-Kunst

innewohnen, soll im Kapitel 2.3 nachgegangen werden.

12 Vgl. Goldberg, RoseLee (1988): Performance Art. From Futurism to the Present. London, 9.

13 Siehe zur Verschränkung von Körperkunst und Medienkunst die Arbeit Sabine Flachs Körper-

Szenarien. Zum Verhältnis von Körper und Bild in Videoinstallationen. Flach schreibt hier: „[D]ie

Kunst der Postmoderne [wird] als eine ‚transmediale‘ ästhetische Praxis verstanden, für die

als Methode das ‚Cross-Over‘ zwischen den Künsten ausgemacht werden kann, um gleich-

zeitig dennoch die Strategien des Modernismus unter veränderten Vorzeichen fortzuführen.

Damit ist es dieser Kunst möglich, Differenzen aufzuspüren, Zwischenräume zu markieren

und sich dort zu situieren.Mit dieser Tendenz, der die Präsentation veränderter Raumvorstel-

lungen der gegenwärtigen Kultur inhärent ist, vermag diese Kunst es umso mehr, kontextu-

elle Bezüge aufzubauen. […] [Sie zeigt], daß die Einführung technischer Mittel in ein ästhe-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


26 Ästhetik der Autonomie

ihre Ausstellbarkeit und kapitalistische Verwertbarkeit. Sie entzieht sich durch die

sinnesübergreifenden Effekte und den Einsatz diverser künstlerischer und außer-

künstlerischer Materialien der Kategorisierung, sodass der Performance-Kunst

ein nahezumythischer Charakter anhaftet. Durch das Fehlen etablierter Gattungs-

grenzen wurde die Performance zum Experimentierfeld einiger der originellsten

und radikalsten künstlerischen Ausdrucksweisen. Sie wurde in Japan, Europa

und den USA und nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion in großen Teilen

der Welt zur öffentlichen, provokativen Antwort auf globale Missstände und als

Mittel zur Veränderung der politischen, sozialen und künstlerischen Bedingungen

genutzt. Performances reflektieren dabei in besonders eindringlicher Weise den

Zeitgeist und den kulturellen Kontext, aus dem heraus sie entstehen14.

Die Geschichte der Performance-Kunst ist von ihrem Beginn an eine Geschich-

te politisch motivierter Kunst. Bereits die Wegbereiter der Performance, die Fu-

turistInnen und DadaistInnen, strebten die Überwindung der Trennung zwischen

Kunst und Leben an und verstanden ihre Kunst als Instrument der Emanzipation15.

Ziel war es, die herrschenden politischen Verhältnisse zu bekämpfen und eine neue

Gesellschaftsordnung zu etablieren. Sie sagten nicht nur der traditionellen Ästhe-

tik, sondern auch den herrschenden Weltanschauungen den Kampf an. Im Zuge

der historischen Entwicklung veränderte sich jedoch der Zeitgeist und mit ihm die

politischen Forderungen der Avantgarden und Performance-KünstlerInnen, sodass

die beiden Weltkriege ebenso wie beispielsweise die schrittweise globale Durch-

setzung des Neoliberalismus Zäsuren innerhalb der politischen Motivation dar-

stellen und sich eine Verschiebung der politischen und sozialen Kritik von den

Avantgarden der klassischen Moderne bis hin zur zeitgenössischen Performance-

Kunst abzeichnet. Dennoch hat die Performance-Kunst an politischer Sprengkraft

nichts eingebüßt. Laut Kristine Stiles stellt sie nach wie vor eine Herausforde-

rung an die gesellschaftlichen Konventionen undMoralvorstellungen dar, während

tisches Material nicht aus bloßer Euphorie an der Technik vollzogen wurde, sondern daß die

thematische Konzentration der Kunst auf den Körper, den Raumund die Interdependenz von

Ephemerisierung und Konkretisierung als künstlerische Praxis, die Technik überhaupt erst in

eine ästhetische Struktur aufnimmt. Phänomene der Kunst werden also nicht durch techni-

sche Prozesse ersetzt, sondern dieMediatisierungstendenzenwerden zu künstlerischen Pro-

zessen herangezogen und haben somit als ‚Kunst‘ Auswirkungen auf ästhetische Systeme“

(Flach, 2003: 16 u. 17f.).

14 Vgl. Carlos, Laurie (2004): introduction. Performance art was the one place where there were

so few definitions. In: Goldberg, RoseLee: Performance. live art since the 60s. NewYork, 9ff. u.

Stiles, Kristine (2000): Afterword: Quicksilver and Revelations. Performance Art at the End of

the Twentieth Century. In: Montano, Linda M. (ed.): Performance artists talking in the eight-

ies: sex, food, money/fame, ritual/death/compiled. London/Los Angeles, 477ff.

15 Vgl. Bürger, 2007: 72f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 27

sie die höchsten ethischen Prinzipien aufrechterhält und die angespannten leibli-

chen, dinglichen und gesellschaftlichen Bedingungen im weltweit sich radikal ver-

ändernden elektronischen und nuklearen Zeitalter spürbar macht16.

Trotz der soziopolitischen und damit auch notwendigen künstlerischen Ver-

änderungen, die sich von den avantgardistischen Anfängen, in denen der Körper

noch nicht primäres Medium der Kunst war, bis zu neoavantgardistischen und

postmodernen Formen entwickelten, die den realenmenschlichen Körper zum ele-

mentaren, ja oftmals zum einzigenMedium der Kunst erhoben, blieb die politische

Stoßrichtung imWesentlichen unverändert: Performance-Kunst stellt das, was un-

ter Kunst und Kultur verstanden werden kann, radikal infrage und bricht bewusst

mit den bisher bekannten Vorstellungen von Kunst und Ästhetik17. Ihr politischer

Anspruch, der mit dem Einsatz des realen menschlichen Körpers undmit der Akti-

vierung des Publikums in besonderem Maße thematisiert und transportiert wird,

zielt darauf ab, traditionelle Denkmodelle und Seinsweisen zu überwinden, und

reagiert direkt auf Veränderungen im Menschen- und Körperbild. Als Kunst der

Grenzüberschreitung18 nutzt sie den rebellischen Körper für das Projekt der Eman-

zipation in performativer Weise.

So verwundert es auch nicht, dass die Performance-Kunst im Zuge der „zwei-

ten Welle der Frauenbewegung“19 zum prädestinierten Medium von Künstlerin-

nen im Kampf um generelle Gleichberechtigung wurde, die sich im Medium der

Performance-Kunst die Macht über ihren Körper eroberten und die traditionelle

Rolle der Frau als Muse in der Kunstgeschichte zugunsten eines selbstbestimm-

ten Umgangs mit dem eigenen weiblichen Körper infrage stellten. Sie nutzten die

16 Vgl. Stiles, Kristine (1996): Performance Art. In: Stiles, Kristine/Selz, Peter (eds.): Theories

and Documents of Contemporary Art. A Sourcebook of Artists’ Writings. Berkeley/Los An-

geles/London, 694.

17 Vgl. Bonnet, 2002: 1f.

18 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 355.

19 In den Gender Studies wird grob zwischen drei Wellen der feministischen Theoriebildung

unterschieden: Die erste Phase wird durch den Gleichheitsfeminismus, die zweite Phase

durch den Differenzfeminismus und die dritte Phase durch den postmodernen Feminismus

markiert. Analog hierzu wird die Frauenbewegung in drei Wellen gegliedert: Die erste, dem

Gleichheitsfeminismus analoge, ist die Frauenbewegung, deren Wurzeln in den Thesen von

Mary Wollstonecraft verortet werden und die in der Suffragetten-Bewegung an der Schwel-

le zum 20. Jahrhundert mündete. Die zweite Welle, die theoretisch zurückgeht auf Simone

de Beauvoires Das andere Geschlecht und analog zum Differenzfeminismus betrachtet wer-

den kann, formierte sich im Zuge der Bürgerrechtsbewegungen der 1960er-Jahre. Die dritte

Welle der Frauenbewegung ab den 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts, die analog zum post-

modernen Feminismus betrachtet werden kann, geht auf die Kritik afroamerikanischer (z.B.

Patricia Hill Collins) und lesbischer (z.B. Judith Butler) Theoretikerinnen zurück (vgl. Scho-

mers, Bärbel (2018): Coming-out. Queere Identität zwischen Diskriminierung und Emanzi-

pation. Opladen, 105ff. u. Scott, John (ed./2014): Oxford Dictionary of Sociology. Feminism

(feminist theory). Oxford, 245f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


28 Ästhetik der Autonomie

Performance-Kunst als exemplarische Sphäre für die weibliche Rebellion gegen pa-

triarchale Geschlechterrollenbilder und als Instrument der Emanzipation, um im

Widerstand gegen die herrschendenDiskurse Freiheitsforderungen zu artikulieren

und die Neubestimmung des Subjekts zugunsten seiner geschlechtsunabhängigen

Autonomie zu forcieren. Da die Performance-Kunst in hohemMaße zeit- und kul-

turabhängig ist und auf jeweils aktuelle politische, soziale und kulturelle Entwick-

lungen reagiert, nutzen die Performance-KünstlerInnen immer jene Mittel, die in

ihrer Zeit die meiste Sprengkraft zu haben scheinen.

Im Folgenden wird eine kunsthistorische Skizze der Entwicklung der

Performance-Kunst versucht, die ausgehend von den Freiheitsforderungen der

FuturistInnen und DadaistInnen20 über die Erweiterung des Kunstbegriffes, bei-

spielsweise bei Joseph Beuys, hin zu zeitgenössischen Performances und schließ-

lich zur feministischen Performance-Kunst führt. Da sich die Performance-Kunst

zum einen aufgrund ihres Facettenreichtums der Einordnung in die gängigen

Kategorien der Bildenden Kunst entzieht und eine strikte Definition deshalb

unmöglich macht, und es zum anderen in der vorliegenden Arbeit im Kern um

die Auswirkungen der Teilnahme an einer Performance zu tun sein wird, wird der

Fokus auf jenen Performances liegen, die live vor Publikum stattfinden, und in

die die BetrachterInnen involviert sind. Videoperformances oder solche, die unter

Ausschluss des Publikums stattgefunden haben und die lediglich filmisch oder

fotografisch festgehalten wurden, werden nicht besprochen.

Anhand der Auseinandersetzung mit exemplarischen Arbeiten sollen der

künstlerische Umgang mit dem jeweiligen Zeitgeist und die damit einherge-

henden politischen und ethischen Forderungen der KünstlerInnen verdeutlicht

werden, um der Frage nachzuspüren, auf welche Missstände Performance-Kunst

reagiert und welche Aufforderungen an die RezipientInnen damit verknüpft sind.

Die nachfolgende kursorische Skizze soll einerseits die Basis für die Bestimmung

der wesensmäßigen Eigenschaften dieser Kunstform bilden, andererseits soll

sie als Fundament zur philosophischen Ergründung der Tragweite des in der

Performance-Kunst vollzogenen Paradigmenwechsels im Kunstschaffen und der

Rezeption dienen.

20 In Bezug auf die Avantgarde-Bewegung des 20. Jahrhundertsmüssen auch Kabarett, Theater

und Lebenskunst unter den Terminus »Performance-Kunst« subsumiert werden (vgl. Dennis,

1998: 467 u. Fiebach, 2002: 741f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 29

1.1 Kunst ist Politik: Avantgardistische Überschreitung ästhetischer
und gesellschaftlicher Konventionen

Bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts suchten KünstlerInnen die ästhetischen

und gesellschaftlichen Konventionen zu überschreiten sowie den Kunstbegriff zu

erweitern und ebneten so dem,was gemeinhin unter demTerminus »Performance-

Kunst« subsumiert wird, denWeg. In ihren Serate nutzten erstmals die FuturistIn-

nen ihre realen Körper als Medium ihrer Kunst und motivierten mittels Provokati-

on und Streit das Publikum zur aktiven Partizipation. Sie versuchten, die Trennung

von Bühne und Zuschauerraum zu überwinden und die Kunst zu einem integralen

Bestandteil des Lebens zu machen. Nach dem Ersten Weltkrieg griffen auch die

DadaistInnen auf den Körper als künstlerisches Ausdrucksmittel zurück und be-

zogen das Publikum als unerlässlichen und verantwortlichen Bestandteil in ihren

Schaffensprozess mit ein. Dabei verstanden sie Kunst als politische Handlung und

soziale Praxis. Obwohl der Zweite Weltkrieg eine signifikante Zäsur darstellt, wur-

de auch nach 1945 an die Grenzsprengung imKunstschaffen, in der Kunstrezeption

und in den Ausstellungspraktiken der historischen Avantgarden angeknüpft.

Im Folgenden sollen die Charakteristika, die zentralen Ziele, Aspekte und

Verdienste der Wegbereiter der Performance-Kunst vor und nach dem Ersten

Weltkrieg sowie direkt nach dem Zweiten Weltkrieg betrachtet werden, da sowohl

in den futuristischen und dadaistischen Aktionen als auch in der Aktionsmale-

rei der 1940er- und 1950er-Jahre Paradigmenwechsel vollzogen wurden, die die

Performance-Kunst seit den 1960er-Jahren erst möglich machten.

Diewohl bedeutendsten Verdienste der historischen Avantgarde-KünstlerInnen

waren der radikale Bruch mit der „Autonomie der Kunst“, also mit „l’art pour l’art“,

infolge ihrer Erweiterung des Kunstbegriffs, infolge ihres Bestrebens, die Tren-

nung von Kunst und Leben aufzuheben. In ihren Manifesten, die Wegweiser

heraus aus der traditionellen Kunst und Werkästhetik waren, propagierten sie

ihren politästhetischen Anspruch21. Sie verstanden sich als Vorhut, die Neuland

betraten, sowohl in politischen als auch in ästhetischen Belangen; sie wollten prak-

tisch werden, sie wollten eingreifen und am gesellschaftlichen Leben gestaltend

teilhaben. Von der Kunst aus wollten sie eine neue Lebenspraxis organisieren,

wobei ihre ästhetischen Strategien und politischen und gesellschaftlichen Ziele

stark divergierten22.

21 Vgl. Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter (1995): Einleitung. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders,

Walter (Hrsg.): Manifeste und Proklamationen der europäischen Avantgarde (1909-1938).

Stuttgart/Weimar, XVIff.

22 Vgl. Damus, Martin (2000): Kunst im 20. Jahrhundert. Von der transzendierenden zur affir-

mativen Moderne. Reinbek bei Hamburg, 20f. u. Bürger, 2007: 67.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


30 Ästhetik der Autonomie

Der Umschlag der modernen Ästhetik in die politästhetische Praxis der Avant-

garden vollzog sich mit der Veröffentlichung des futuristischen Gründungsmani-

fests im Jahre 190923. In diesemManifest kündigte Filippo Tommaso Marinetti den

Aufbruch in eine neue, radikale künstlerische Ära und die totale Abkehr von der

traditionellen Kultur an. Der italienische Futurismus zeichnete sich fortan durch

den Hass auf die überkommene Ästhetik und Ethik und den bürgerlichen Akade-

mismus aus. Die politische Haltung der FuturistInnen war gekennzeichnet durch

eine extreme Verherrlichung des Krieges und des Kampfes, des Nationalismus’ und

des Militarismus’, der Dynamik und des industriell-technischen Fortschritts sowie

durch ein heroischesMännlichkeitsideal und eine ausgeprägteMisogynie24. So war

bereits im Gründungsmanifest zu lesen: „Wir wollen den Mann besingen, der das

Steuer hält [...] Wir wollen den Krieg verherrlichen – diese einzige Hygiene der

Welt – den Militarismus, den Patriotismus [...] und die Verachtung des Weibes“25.

Überdies kam es zu einem Schulterschluss zwischen den italienischen Futuris-

tInnen und Faschisten26, und Marinetti selbst engagierte sich, beispielsweise als

Kulturminister, parteipolitisch unter Mussolini. Der Futurismus bildete damit die

einzige Avantgarde-Strömung, die sich explizit in einer reaktionären rechten Sze-

ne positionierte und somit Teil des bürgerlichen Diskurses war27.

Inhaltlich thematisierten die FuturistInnen in ihrer Kunst die Alltagswirklich-

keit der Moderne, die Technisierung, die Dynamisierung, den Kampf und den

Lärm und stellten so in ihren Serate einen futuristischenMikrokosmos des moder-

nen Lebens dar. Auch die Mechanisierung des menschlichen Körpers wurde zum

Thema ihrer Kunst28. Ihr Ziel war, die italienische Gesellschaft mithilfe der Kunst

23 Vgl. Ehrlicher, Hanno (2001): Die Kunst der Zerstörung. Gewaltphantasien und Manifestati-

onspraktiken europäischer Avantgarden. Berlin, 87.

24 Vgl. Bonnet, 2004: 23, Ehrlicher, 2001: 68ff. u. 131ff. u. De Ponte, Susanne (1999): Aktion im

Futurismus. Ein Versuch zur methodischen Aufarbeitung von „Verlaufsformen“ der Kunst.

Baden-Baden, 96ff. u. 137.

25 Marinetti, Filippo Tommaso (1909): Gründung undManifest des Futurismus. In: Asholt,Wolf-

gang/Fähnders,Walter (Hrsg./1995):Manifeste undProklamationender europäischenAvant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 5f.

26 Dempolitischen Programmdes italienischen Futurismus nach ist „alles [...] erlaubt, nur nicht

Feigling, Pazifist und Antiitaliener zu sein“ (Marinetti, Filippo Tommaso/Boccioni, Umber-

to/Carrà, Carlo/Russolo, Luigi (1913): Politisches Programm des Futurismus. In: Asholt, Wolf-

gang/Fähnders,Walter (Hrsg./1995):Manifeste undProklamationender europäischenAvant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 65).

27 Vgl. Foster, Hal/Krauss, Rosalind/Bois, Yve-Alain/Buchloh, Benjamin H. D. (2004): Art since

1900. Modernism. Antimodernism. Postmodernism. London, 96.

28 ZurMechanisierung desmenschlichen Körpers siehe beispielsweise die PerformanceMacchi-

na tipografica. Hier verkörperten zwölf Darsteller je einen spezifischen Teil einer rotierenden

Druckerpresse, während die bruitistische Hintergrundmusik ihre Mechanisierung symboli-

sierte und ihnen den Takt vorgab (vgl. Goldberg, 1988: 20ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 31

in ein futuristisches Universum zu transformieren, wobei sie durch ihre multime-

dialen Gesamtkunstwerke, durch die Vereinigung unterschiedlicher künstlerischer

Disziplinen und Gattungen zu einer Aktion, das aktive Erleben aller Beteiligten

provozierten29. Insbesondere in den theatralen Aufführungen der FuturistInnen

spiegelte sich diese Zielsetzung wider, denn:

„Das Varieté [...] lebt von Aktualität. [...] Das Varieté ist das einzige Theater, das

sich dieMitarbeit des Publikums zu nutzemacht. Dieses bleibt nicht unbeweglich

wie ein dummerGaffer, sondernnimmt lärmendanderHandlung teil [...] undweil

das Publikum auf diese Weise mit der Phantasie des Schauspielers zusammenar-

beitet, spielt sich die Handlung gleichzeitig auf der Bühne, in den Logen und im

Parkett ab.“30

Ihre Aktionen sollten zu einer „dynamische[n] Sprengung der Psyche des Zuschau-

ers“31 führen. Programmatisch für ihre Aktionen, in denen sie das „Kunstschöne“

als unzeitgemäß und überholt deklarierten, waren neben der dynamisch-aggres-

siven Sprache der FuturistInnen auch Tumulte, denn sie setzten die Inhalte ihrer

Werke auch formal in ihren Veranstaltungen um.

Von der Bühne aus proklamierten sie ihre politisch-weltanschaulichen Ziele,

ohne jedoch eine fiktive Atmosphäre zu kreieren, und schufen so ein neues künst-

lerisches Ausdrucksmittel. Später nutzten sie, zur Herstellung räumlicher Einheit

von KünstlerInnen und Publikum, vermehrt Galerien, die der Auflösung der Tren-

nung von Bühne und Zuschauerraum entgegenkamen. Indem sie sich selbst au-

thentisch, im jeweiligen gegenwärtigenMoment und im direkten Kontakt mit dem

Publikumpräsentierten, hoben sie die Grenzen zwischenKünstlerInnen und Publi-

kum auf. Sie schufen eine neue Stätte des grenzüberschreitenden, gleichberech-

tigten Zusammenwirkens verschiedener künstlerischer und außerkünstlerischer

Tätigkeiten und können als Urzelle der Performance-Kunst bezeichnet werden32.

Ihre Serate, letztlich Propagandaveranstaltungen, waren laut, chaotisch, ag-

gressiv und brutal. Das Publikum war Antagonist und Adressat der futuristischen

29 Vgl. Günzel, Ann-Katrin (2006): Eine frühe Aktionskunst: Die Entwicklung der arte-azione im

italienischen Futurismus zwischen 1910 und 1922. Frankfurt am Main, 227f. u. Gronen, Klaus

(2007): Bedeutung und Eignung des Begriffes Avantgarde für die zeitgenössische Kunst am

Beispiel Jonathan Meese und John Bock. Berlin, 38ff.

30 Marinetti, Filippo Tommaso (1913): Das Varieté. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter

(Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen Avantgarde (1909-1938).

Stuttgart/Weimar, 61f.

31 Šeršenevič, Vadim (1914): Deklaration über das futuristische Theater. In: Asholt, Wolf-

gang/Fähnders,Walter (Hrsg./1995):Manifeste undProklamationender europäischenAvant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 77.

32 Vgl. Wall, 2006: 96f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


32 Ästhetik der Autonomie

KünstlerInnen und wurde durch Anschuldigungen, Beleidigungen und Beschimp-

fungen provoziert, wobei die daraus resultierenden Tumulte von den FuturistIn-

nen intendiert waren, denn die heftigen Publikumsreaktionen, die gekennzeich-

net waren durch Lärm, impulsive Protestrufe, Beschimpfungen der KünstlerInnen,

das Schleudern von Wurfgeschossen sowie Zusammenstöße mit anderen künst-

lerischen Gruppen oder der Polizei, wurden als aktive Umsetzung der futuristi-

schen Weltanschauung und deren Grundbegriffen aufgefasst – Auseinanderset-

zung, Kampf und Dynamik33. Die von den FuturistInnen bewusst konstruierten

Konfliktsituationenwurden verlaufsbestimmend und das Kunstwerk zum gemein-

samen Erlebnis. Ihre Aktionen, die maßgeblich das gesamte Erscheinungsbild die-

ser Bewegung prägten und als entscheidender Teil der futuristisch-künstlerischen

Kommunikation fungierten, erhielten so zwangsläufig, eben durch das Bewusst-

machen von Alltagserfahrung, wirklichkeitskonstituierenden Charakter34.

Dem anfänglichen Schock und der Empörung wich jedoch bald die freudige

Erwartung auf die nächste skandalöse Aktion, sodass das Publikum in kürzester

Zeit die futuristischen Serate nicht nur akzeptierte, sondern sich auch auf die-

se einstimmte und vorbereitete, beispielsweise durch die Mitnahme von Wurfge-

schossen35. Die futuristischen Aktionen wurden zu Ritualen, in denen Gewalt im

Namen eines künstlerischen Ideals ausgeübt und legitimiert wurde. So scheinen

die futuristischen Serate letztlich vom Publikum zur eigenen Triebabfuhr genutzt

worden zu sein, und das bürgerliche Publikum schien die futuristischen Aktionen

als rechtsfreien Raum, in dem die gesellschaftlichen Konventionen für die Zeit des

Spektakels außer Kraft gesetzt waren, schnell schätzen gelernt zu haben.

Mit dem ErstenWeltkrieg endete schließlich die Blütezeit des Futurismus, und

es entstand, als Protestreaktion auf die Schrecken des Krieges, der Dadaismus in

Zürich. Die Eröffnung des Züricher Cabaret Voltaire am 5. Februar 1916 gilt als Ge-

burtsstunde der ultimativen, absolut modernen Avantgarde. Ganz im Gegensatz

zur politischen Stoßrichtung der FuturistInnen waren die DadaistInnen Antina-

tionalisten, Antimilitaristen und Antiimperialisten und setzten sich für eine proto-

globalisierte Identität ein, so dass sie schnell auch in den Zentren New York, Köln,

33 Vgl. Damus, 2000: 98.

34 Vgl. Günzel, 2006: 211ff.

35 Als Beispiel einer solchen Publikumsreaktion kann die Serata am 16. Januar 1914 im Teatro

dal Verme in Mailand angeführt werden, bei der es bereits vor Beginn des Auftritts der Fu-

turistInnen im Publikum zu gewalttätigen Zusammenstößen kam, die auch die Polizei nicht

zu verhindern vermochte. Die Auftritte der FuturistInnen wurden massiv durch Lärm und

Tumulte gestört, unter anderem ahmte das Publikum die onomatopoetischen Laute der fu-

turistischen Dichtung wie Kriegs- und Industriegeräusche nach, sodass die Auftritte nicht

wie geplant stattfinden konnten. Der Abend endete in einer regelrechten Schlacht zwischen

FuturistInnen, Publikum und Polizei (vgl. De Ponte, 1999: 64f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 33

Hannover, Berlin und Paris eine „ästhetische Guerilla“ bildeten36. Doch trotz ihrer

linkspolitischen Gesinnung, trotz ihrer kritischen, antibürgerlichen und progressi-

ven Kunstauffassungen und Subjektentwürfen wurden auch bei den DadaistInnen

künstlerisch produzierende Frauen nicht als gleichberechtigte Mitglieder betrach-

tet und waren die Ausnahme37. Als inhaltsästhetische Folie, als Rahmen für die for-

malästhetische und kunstpolitische Programmatik, dienten den DadaistInnen ins-

besondere der Anarchismus, aber auch der Kommunismus und der Nihilismus38.

Dada war streng genommen keine Kunstrichtung: „Dada [war] ein Geisteszustand.

[...] war der freie Gedanke in der Kunst [...] Dada [erkannte] nur den Instinkt an

[...] Die Moral und der Geschmack [...] durften keinerlei Rolle mehr spielen“39.

Als stärkste Negation aller kulturellen Wertmaßstäbe setzte Dada dem bürger-

lichen Kulturbegriff eine subversive Antikunst entgegen. Denn die DadaistInnen

zielten, im Gegensatz zu den FuturistInnen, die die Kunst modernisieren und dy-

namisierenwollten, auf die Abschaffung der Kunst, da diese unwiederbringlichmit

den kulturellen Werten verbunden war, die zum Krieg geführt hatten und demzu-

folge, wie auch der Künstlerbegriff selbst, obsolet geworden seien. Dada wurde

aus einem Moment der moralischen und intellektuellen Krise irgendwo zwischen

Kriegsdesaster undmodernerMedienkultur geboren, sodass sich die DadaistInnen

in ihrer radikalen Gesellschaftskritik bewusst außerhalb des von ihnen verachteten

bürgerlichen Diskurses positionierten40.

Das Zufallsprinzip wurde zum Wesenselement der Dadaphilosophie und die

Intermedialität wurde zum Kennzeichen ihres Kunstbegriffs. Die Essenz des da-

daistischen Kunstschaffens war dabei der Streit, die Kontroverse und das Prinzip

des Widerspruchs und des Wandels sowie der Zufall, der Unsinn, das Unbewusste

und das eigene Erleben, denn gerade der Mensch in seiner exzentrischen Einzig-

artigkeit stand im Zentrum ihres Interesses41.

36 Vgl. Bonnet, 2004: 24f. u. Wall, 2006: 98f.

37 Vgl. Wagener, Silke (2005): Zwischen Übernahme und Neukonstruktion. Die Haussprüche

Hannah Höchs. In: Erstić, Marijana/Schuhen, Gregor/Schwan, Tanja (Hrsg.): Avantgarde –

Medien – Performativität. Inszenierungs- undWahrnehmungsmuster zu Beginn des 20. Jahr-

hunderts. Bielefeld, 190f.

38 Vgl. Van den Berg, Hubert (1999): Avantgarde und Anarchismus. Dada in Zürich und Berlin.

Heidelberg, 448ff.

39 Breton, André (1920): Geographie Dada. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995):

Manifeste und Proklamationen der europäischenAvantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar,

188.

40 Vgl. Dickerman, Leah (2006): Introduction. In: Dickerman, Leah (ed.): Dada. Zurich, Berlin,

Hannover, Cologne, New York, Paris. Washington, 1ff., Wall, 2006: 98f. u. Bonnet, 2004: 24f.

41 Vgl. Carter, Curtis L. (1998): Dadaism. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclopedia of Aesthetics. Vo-

lume 1. New York/Oxford, 488, Forster, Iris (2005): Die Fülle des Nichts. Wie Dada die Kontin-

genz zur Weltanschauung macht. München, 146f. u. Riha, Karl (1987): Tatü Dada. Dada und

nochmals Dada bis heute. Aufsätze und Dokumente. Hofheim, 55ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


34 Ästhetik der Autonomie

„Wir wollen lachen, lachen, und tun, was unsere Instinkte heißen [...] wir wollen

nicht Wert und Sinn, die dem Bourgeois schmeicheln – wir wollen Unwert und

Unsinn! [...] Wir wollen alles selbst schaffen – unsere neue Welt [...] Der Dadaist

[...] ist: für das eigene Erleben!!!“42

Das Publikum, mit dem sich die DadaistInnen in ihren Aktionen unmittelbar aus-

einandersetzten, wurde, als konstitutiver Bestandteil des künstlerischen Vorgangs,

zur Quelle der Inspiration ihrer anarcho-kreativen Taten. Durch expressive Atta-

cken auf den öffentlichen Konsens beispielsweise von Kunst, Moral, Philosophie

und Religion erzeugten sie eine enthemmende Wirkung in ihren Aktionen, die

durch die offene Konfrontation des konservativen Publikumsmit der dadaistischen

Antikunst gekennzeichnet waren und in denen sie die psychische Belastbarkeit des

Publikums experimentell und vor Ort testeten. Neben der sich so bietenden Rei-

bungsfläche, die sie zur Ausformung der eigenen Persönlichkeit nutzten, führten

sie durch die erzeugten Dissonanzen die Relativität einer vermeintlich verbindli-

chen Perspektive vor Augen. Die Dadaistische Kunst war neben der Diagnose und

Kritik an der modernen Gesellschaft auch ein expliziter Verweis auf die Verant-

wortlichkeit des Publikums. Durch das Aufzeigen grundsätzlicher Unmöglichkei-

ten strebten sie einen Bewusstseinswandel an, mit dem sie gesellschaftliche Ände-

rungen forcieren wollten. Im Dadaismus wurde die Kunst zum Ärgernis und zum

Geschoss mit „taktiler Qualität“43.

So arbeiteten beispielsweise die Züricher DadaistInnen, die sich durch ihre

karnevaleske Kabarett-Kultur auszeichneten, in ihren Aktionen vor allem mit dem

Mittel der Unseriosität. Wesentlich für die Soiréen im Cabaret Voltaire waren die

aggressive Beziehung zum Publikum, die Provokationen, die chaotische Hem-

mungslosigkeit und die Infantilität, die als gewaltige moralische Reaktion auf die

tief empfundene ethische Verantwortung für die kulturelle Krise und als kollek-

tiver Kampf für die individuellen Rechte gewertet werden können. Hier wurde

der groteske Körper als das, was der Disziplin und Kontrolle Widerstand leistet,

zelebriert und die Performance dessen, was eigentlich privat ist, der primäre

Modus der Subversion gegen kulturelle Formen und soziale Autoritäten. Hier

wurde die Verantwortlichkeit im konspirativen Gelächter kultiviert. Letztlich kann

das Cabaret Voltaire neben dem Versuch, eine neue soziale Ordnung herzustellen,

als therapeutischer Effekt gegen die psychologischen Folgen des Krieges und als

subversive Travestie der hegemonialen Prinzipien verstanden werden, denn statt

42 Hausmann, Raoul (1919): Pamphlet gegen die Weimarische Lebensauffassung. In: Asholt,

Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen

Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 172.

43 Vgl. Forster, 2005: 147ff., Wall, 2006: 99f., Günzel, 2004: 227f. u. Benjamin,Walter (1963): Das

Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Frankfurt am Main, 38.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 35

der herkömmlichen Rationalität und Moralität wurden körperliche Impulse und

psychische Begierden zelebriert44.

Nicht nur in Zürich übernahmen die DadaistInnen in ihren Soiréen viele As-

pekte des Futurismus, wie zum Beispiel die Manifeste, den Lärm, die Provoka-

tion als Methode und die Vereinigung literarischer, theatralischer und musikali-

scher Beiträge möglichst ungewöhnlicher Art mit der Verkündigung von Manifes-

ten und ernsthaften Lesungen; auch die DadaistInnen in anderen Stätten machten

mit provokanten öffentlichen Aktionen auf sich aufmerksam, wobei jedoch jede

Gruppe ihre eigenen politischen und ästhetischen Schwerpunkte setzte. So tra-

ten beispielsweise die Berliner DadaistInnen, unter anderem mit ihren ironischen

Anknüpfungen an literarische Gebrauchsformen wie Flugblätter und Plakate, aus

der relativen Intimität des literarischen Kabaretts und der Galerie-Kunst heraus,

um noch aggressiver ihre weitaus extremere Gesellschaftskritik zu äußern. Auch

bei den späteren Dada-Aktionen, vor allem in Paris, verstärkte sich die Tendenz,

das Publikum aus seiner passiven Konsumhaltung herauszureißen und offensiv

als Kommunikationspartner in die Aktionen mit einzubeziehen. Der Tonfall wur-

de immer aggressiver und die Veranstaltungen waren weitaus proklamatorischer

als noch zu Beginn des Dadaismus in Zürich45.

Das Publikum fasste die dadaistischen Angriffe auf den traditionellen Kunstbe-

griff, aber vor allem auf die gesellschaftlichen Konventionen, als Skandal auf und

reagierte mit blinder Wut, sodass es immer wieder zu Tumulten, Ausschreitun-

gen und auch Anzeigen kam. Aber auch hier wurde der anfängliche Schock, der

Skandal schon bald vom Publikum erwartet46. Das Streitangebot wurde jedoch

interessanterweise im Feld der Kunst eher angenommen als in der gesellschaft-

lichen Sphäre. Im Bereich der Kunst setzte langsam ein Verständnis oder besser

gesagt die Bereitschaft ein, sich mit den dadaistischen Positionen auseinander-

zusetzen, um sie sich letztlich für den eigenen Wandel dienstbar zu machen und

anzueignen, während im gesellschaftlichen Bereich die dadaistischen Provokatio-

nen auf strikte Ablehnung und Widerstand stießen und man sie mit gesetzlichen

Mitteln im Keim zu ersticken versuchte. Möglicherweise ließ die Gesellschaft dem

avantgardistischen Streit und den Provokationen als künstlerisch-ästhetische Pra-

xis deshalb mehr Entfaltungsmöglichkeiten, um Dada von den gesellschaftlichen

Kernbereichen wie Religion und Politik fernzuhalten47.

44 Vgl. Dickerman, Leah (2006a): Zürich. In: Dickerman, Leah (ed.): Dada. Zurich, Berlin, Han-

nover, Cologne, New York, Paris. Washington, 21ff., Dickerman, 2006: 7ff. u. Carter, 1998: 488.

45 Vgl. Carter, 1998: 487, Damus, 2000: 112, Riha, 1987: 55ff. u. Forster, 2005: 146f.

46 Vgl. Bürger, 2007: 108.

47 Vgl. Orlich, Max (2008): Don’t be nice – it’s the kiss of death. Streitlust und Streitkultur der

Avantgarden. In: Gebhard, Gunther/Geisler, Oliver/Schröter, Steffen (Hrsg.): Streitkulturen.

Polemische und antagonistische Konstellationen in Geschichte und Gegenwart. Bielefeld,

106f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


36 Ästhetik der Autonomie

Entgegen der Ansicht Peter Bürgers und Martin Damus’, die dadaistische

Kunst besitze keine weltumwälzende Kraft, sondern sei lediglich Konsumgut48,

spricht gerade die extrem ablehnende Haltung des bürgerlichen Publikums im

gesellschaftlichen Bereich dafür, dass die DadaistInnen mit ihren Aktionen einen

zentralen Punkt getroffen hatten, der eben nicht einfach konsumiert werden

konnte, der so elementar war, dass es galt, die eigenen Wertmaßstäbe zu verteidi-

gen49. Und gerade der Kollektivcharakter futuristischer Serate und dadaistischer

Soiréen deutet nach Asholt und Fähnders darauf, dass das Prinzip der Aufhebung

einer Trennung von Kunst und Lebenspraxis zumindest hier ansatzweise realisiert

wurde50. So leisteten die DadaistInnen einen Anstoß zur Reflexion über die tra-

ditionellen kulturellen Wertbegriffe, indem sie bisher geltende Grenzen öffentlich

überschritten.

Sowohl der Futurismus als auch der Dadaismus erhoben die Kunst zur Agita-

tion, zur Tat, und vereinten so explizit und in radikaler Weise Ästhetik, Ethik und

Politik. Indem sie die Kunst als Teil der Lebenspraxis begriffen, verbanden sie sie

mit sozialer Kritik und Praxis, sodass auch der Dadaist Marcel Janco 1919 forderte:

„Die Kunst will undmuss wieder zum Leben zurückkehren. [...] Wir sind nicht nur

Künstler, sondern auch Menschen und fühlen uns verpflichtet, im Leben wieder

eine positiv wirkende Kraft zu werden. Eine ethisch hochstehende Kunst gehört

nicht nur einem Gehirn, sondern der ganzen Kraft, der ganzen Welt an.“51

Marinetti zufolge sollte solch eine Kunst nicht „Balsam“, sondern „Alkohol“ sein52,

und eben diese Trunkenheit charakterisierte den emporkommenden Kreis der

Künstlergruppen, die sich der Performance-Kunst zuwandten. Bis zur Mitte der

1920er-Jahre hatten die FuturistInnen die Performance als Medium der Kunst

vollständig etabliert, und KünstlerInnen in diversen Metropolen nutzten sie als

Methode zur Überschreitung ästhetischer und gesellschaftlicher Konventionen53.

48 Vgl. Bürger, 2007: 108 u. Damus, 2000: 112.

49 Als beispielsweise Johannes Baader 1918 in den vollbesetzten Berliner Dom ging und von der

Kanzel verkündete „Jesus Christus ist euch wurst“, wurde er verhaftet und wegen Erregung

öffentlichen Ärgernisses und Häresie verklagt. Und auch 30 Jahre später führte eine leicht

abgewandelte Wiederholung des Auftritts durch einige Lettristen in Paris zu Tumulten und

einer Anklage (vgl. Orlich, 2008: 105).

50 Vgl. Asholt/Fähnders, 1995: XXV.

51 Janco, Marcel (1919): Die Kunst will und muss wieder zum Leben zurückkehren... In: Asholt,

Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen

Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 162.

52 Vgl. Marinetti, Filippo Tommaso (1919): Jenseits vom Kommunismus. In: Asholt, Wolf-

gang/Fähnders,Walter (Hrsg./1995):Manifeste undProklamationender europäischenAvant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 182.

53 Vgl. Goldberg, 1988: 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 37

Die wesentliche Errungenschaft der FuturistInnen bestand letztlich darin, dass

sie erstmals der Handlung beziehungsweise der Geste künstlerische Bedeutung

beimaßen und so, indem sie das Schema der Kunst von Produktion-Rezeption zu

Aktion-Interaktion verschoben, die bisherigen Prinzipien des Kunstbetriebs infra-

ge stellten und das Kunstwerk zur Handlung machten. Die DadaistInnen negier-

ten schließlich gerade durch den ephemeren Charakter ihrer Aktionen die finan-

zielle Verwertbarkeit der Kunst, indem sie die künstlerische Aktion zum materiel-

len Kunstgegenstand erhoben. Mit ihren Aktionen griffen sie sowohl die Aura der

Kunst als auch ihrenMarktwert an und beraubten sie letztlich ihrer „Autonomie“54.

Darüber hinaus wären ohne die DadaistInnen, ohne die Tendenz zu Kunstak-

tionen und die Überschreitung der Kunst in Bereiche der Antikunst und Nicht-

kunst, Kunstformen wie die Performance kaum richtig zu begreifen. Insbesondere

Dada Berlin ist der ultimative Bezugspunkt aller bis heute relevanten Antikunst-

undNichtkunst-Tendenzen, und die durch den Berliner Dadaismus aufgeworfenen

Auseinandersetzungen mit der Kunst dauern bis heute an. Vor allem der aggressi-

ve Versuch der Berliner DadaistInnen, die künstlerische Isolation zu durchbrechen

und sich die Zersetzung der bürgerlichen Kultur für kulturelle Proteste zunutze zu

machen, wirkt nicht nur auf heutige Kunst-Avantgarde-Positionen, sondern auch

auf politische und gesellschaftliche Bereiche, wie linksengagierte und anarchisti-

sche Anknüpfungen zeigen55.

Die DadaistInnen, insbesondere Duchamp, der mit seinen Readymades die

Ideenkunst erschuf, zeigten zudem, dass Kunst kontextabhängig und der Künst-

ler als Genie obsolet geworden ist. Durch ihre Sprengung des Kunstbegriffs und

durch den von ihnen forcierten konzeptuellen und ästhetischenWandel wurden sie

zu Wegbereitern all derer, die in den darauffolgenden Jahren den Kunstbegriff zu

erweitern suchten. Sie veränderten in entscheidendemMaße die Konzepte,Metho-

den und ästhetischen Vorstellungen der Kunst des 20. Jahrhunderts, sodass sowohl

die Fluxus-Performances der 1960er- und 1970er-Jahre als auch die Performance-

KünstlerInnen des ausgehenden 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts ohne Dada

nicht denkbar wären56. Letztlich artikulierten die Avantgarden ihre Freiheitsforde-

rungen eben in jenen Grenzsprengungen, denn „der Kampf der Avantgarden [...]

[war] im Kern von Anfang an [...] eine Frage der Freiheit“57. Dass in diesem Kampf

um die Freiheit nun der Körper zum Medium der Kunst wurde und zwar gerade

im zeitlichen Umfeld des Ersten Weltkriegs, lässt sich wohl am plausibelsten da-

durch erklären, dass just zu jener Zeit der Körper zur „Masse“wurde, zumbedräng-

ten, nackten, geschundenen und in einer vorher nie dagewesenen Zahl geopferten

54 Vgl. Meyer, Helge (2008): Schmerz als Bild. Leiden und Selbstverletzung in der Performance

Art. Bielefeld, 16ff. u. Günzel, 2006: 208ff.

55 Vgl. Riha, 1987: 68. 

56 Vgl. Carter, 1998: 489f. u. Bonnet, 2004: 24.

57 Traeger, Jörg (2004): Kopfüber. Kunst am Ende des 20. Jahrhunderts. München, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


38 Ästhetik der Autonomie

Körper, der durch die höhergestellte Rationalität verfügbar gemacht wurde. Im

Zuge des Ersten Weltkriegs wurde Massenvernichtung, verschränkt mit Kapital-

und Nationalimperialismus, zu einer „Wunde“58, die zu einem bis heute andau-

ernden Sinnverlust führt, den auch Bocola als fundamentalen Paradigmenwechsel

im Seinsverständnis undWeltbild bestimmt und der die avantgardistischen Aktio-

nen als künstlerische Reaktionen auf die Sinn-, Halt- und Orientierungslosigkeit

erscheinen lässt, die im Umfeld des Ersten Weltkrieges entstand und die die „Un-

gewissheit“ zur Grundbedingung des Daseins der Gegenwart machte59.

Dass die Vorläufer der Performance-Kunst in direkter zeitlicher Nähe zum

Ersten Weltkrieg entstanden, dass hier erstmals der reale, lebendige Körper zum

künstlerischen Mittel des politischen Protests und der Artikulation von Freiheits-

forderungen wurde, resultiert also, so ist zu vermuten, aus einer Zäsur, die, mit

Agamben gesprochen, den „Ausnahmezustand“ zum herrschenden Paradigma

des Regierens machte und so dem Individuum zunehmend Autonomie sowie

„individuelle Freiheitsrechte“ absprach und in alle Bereiche des Lebens eingriff60.

Da sich dieser Zustand bis in die Gegenwart steigert, kann er nach wie vor als

impulsgebendes Moment für das politische Engagement der Performance-Kunst

gelten. In der drastischen Steigerung des biopolitischen Verdinglichungsprozesses

58 Vgl. Nancy, Jean-Luc (2014): Corpus. Zürich/Berlin, 43ff., 77ff., 88, 103 u. 124. Laut Nancy kam

es im Zuge des ErstenWeltkriegs zur folgenschweren Definition des Körpers als „Masse“. Der

Körper wurde ausgeschöpft, ihm wurde sein Sinn genommen, in ihn wurde eingeschnitten,

er wurde lebendig exponiert zurückgelassen, er wurde zu einem annullierten Zeichen; hier

wurde er zur geopferten Menschenmasse, hier wurde er zum „Kadaver“ (vgl. Nancy, 2014:

43ff., 77ff., 88, 103 u. 124).

59 Vgl. Bocola, Sandro (1987): Die ErfahrungdesUngewissen in der Kunst der Gegenwart. Zürich,

34ff. Marcel Duchamps erstes Readymade (1913), die Duchamp’sche „Geste“, gilt Bocola als

erste künstlerische Reaktion auf diese Veränderung des Selbst- und Weltbildes. Sie zeigte,

dass der Mensch einer fremden Welt gegenüberstehend auf sich selbst zurückgeworfen ist

und entlarvte den derWelt immanenten Sinn als Illusion. IndemDuchamp die Kategorie des

Absurden als Grundkonzept einführte und hinter der sichtbarenWelt das „Nichts“ aufdeckte

und zeigte, dass ausschließlich die menschliche Willkür der Erscheinung Sinn verleiht und

folglich dieser letztlich nur in der Ausübung der eigenen Freiheit bestehen kann, läutete er

einen fundamentalen Wandel in der Kunstproduktion und -rezeption ein, der auch für das

Verständnis der Performance-Kunst elementar erscheint (vgl. Bocola, 1987: 26ff.).

60 Vgl. Agamben, Giorgio (2004): Ausnahmezustand (Homo sacer II.1). Frankfurt amMain, 8ff.,

20, 26f., 40 u. 102. Für das Individuum bedeutet der Ausnahmezustand eine permanente

Zone der Ungewissheit, denn als politische Herrschaftskategorie verschiebt er die Grenzen

immer wieder aufs Neue und situiert das Leben jedes Einzelnen im Rahmen eines Schwel-

lenphänomens. So können auch zunehmende Entrechtungen und Freiheitsbeschneidungen

von staatlicher Seite ohne größere Widerstände verankert werden, denn im Ausnahmezu-

stand kann sich niemand sicher sein, dass die Verfügungen, denen man unterworfen ist, ein

Weiterleben ermöglichen (vgl. Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die Souveränität der

Macht und das nackte Leben. Frankfurt am Main, 177ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 39

führte er überdies zum Zweiten Weltkrieg – in dem die Tötungsmaschinerie der

Nationalsozialisten zu einer Materialisierung des Ausnahmezustands, zu einer

„stabilen räumlichen Einrichtung [wurde,] in der jenes nackte Leben wohnt, das

in wachsendem Maß nicht mehr in die Ordnung eingeschrieben werden kann“61.

Der Zweite Weltkrieg stellte eine jähe Zäsur der Bestrebungen der Avantgarde

dar. Der soziopolitische Kontext der Kunst erfuhr in diesem Zuge einen radikalen

Wandel, sodass es in dessen Folge nicht nur zu einer geografischen Verschiebung

des impulsgebenden Zentrums moderner Kunst in die USA kam, sondern auch

neue Themen inhaltlich relevant wurden.Die Vernichtung und Vertreibung bei-

spielsweise, denen FuturistInnen undDadaistInnen keine Bedeutung beigemessen

hatten, war in der Nachkriegszeit allgegenwärtig, aber auch der Kalte Krieg und

der Beginn des atomaren Zeitalters führten zu einer drastischen Veränderung der

Weltverhältnisse62.

„Die Re-Präsentation, oder noch besser, die Rückkehr der unterdrückten Traumata

der zwei Weltkriege, des Holocaust und des Abwurfs der Atombombe, ist der In-

halt der Neo-Avantgarde. Die Neo-Avantgarde ist nicht eine rein formaleWieder-

holung der historischen Avantgarde. Sie ist eine wirkliche Nachkriegskunst, eine

Kunst über Erinnerung, Vergessen, Unterdrückung, Traumata und dieWiederkehr

des Verdrängten.“63

Obwohl der Zweite Weltkrieg eine radikale Zäsur darstellte, knüpften die Künstle-

rInnen der Nachkriegsjahre dennoch an die Bestrebungen der Avantgarden an, das

traditionelle autonome Kunstwerk aufzulösen. Auch die Idee von Kunst als Kampf

und die entsprechende Metaphorik, die aus der Geschichte der modernen Kunst

61 Agamben, 2002: 184f. Agamben zeigt diesen biopolitischen Verdinglichungsprozess unter

anderem an den französischen Banlieues auf, als Beispiel für die »Lager«, die seines Erach-

tens das biopolitische Paradigma des Abendlandes sind (vgl. Agamben, 2002: 187ff.). Das

Wesen des Lagers besteht gerade in der Materialisierung des Ausnahmezustands, „in der

Schaffung eines Raumes, in dem das nackte Leben und die Norm in einen Schwellenraum

der Ununterscheidbarkeit treten“ (Agamben, 2002: 183). Als das „nackte Leben“ bezeichnet

er den rein biologischen Körper (zōé), der, umden Einschluss in eine politische Gemeinschaft

zu gewährleisten, ausgeschlossen werden muss und zwar im Status der Rechtlosigkeit, wie

sich in der Figur des »homo sacer« zeigt (vgl. Agamben, 2002: 186ff.). Nicht nur in den KZs der

Nazis, sondern beispielsweise auch in den „‚zones d’attente’ unserer Flughäfen wie in man-

chen Peripherien unserer Städte“ (Agamben, 2002: 185), lassen sich diese „Ortungen ohne

Ordnungen“ finden, sodass das »Lager« den politischen Raum der Moderne in entscheiden-

demMaße prägt (vgl. Agamben, 2002: 180ff.).

62 Vgl. Bonnet, 2004: 28ff.

63 Weibel, Peter (2008): Neo-Avantgarde und Politik. Re-Präsentation des Verdrängten. In:

Held, Jutta/Frohne, Ursula (Hrsg.): Kunst und Politik. Jahrbuch der Guernica-Gesellschaft,

Band 9/2007. Schwerpunkt: Politische Kunst heute. Göttingen, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


40 Ästhetik der Autonomie

nicht wegzudenken sind, setzten sich nach dem ZweitenWeltkrieg fort64. Die Neo-

Avantgarden nahmen– in Japan,Europa und denUSA nahezu simultan –nach 1945

die performativen Praktiken der Avantgarden wieder auf.Während jedoch die Per-

formances bei den FuturistInnen und DadaistInnen, im Gegensatz zu den Kunst-

objekten, die sie herstellten, eine marginale Rolle gespielt hatten, machten die

KünstlerInnen, die sich nach 1945 der Performance widmeten, diese zum primären

Medium ihrer Kunst und entwickelten sie zu einer unabhängigen Form der bil-

denden Kunst weiter65. Auch die Art der Provokation wurde zunehmend radikaler,

wobei dieser Umstand der streitimmanenten Steigerungslogik sowie der schnellen

Aneignung avantgardistischer Kritik geschuldet ist. Die Neo-Avantgarden konn-

ten mit den dadaistischen Provokationstaktiken keinen Streit mehr beginnen und

mussten demnach zu radikaleren Mitteln greifen, um sich Gehör zu verschaffen66.

So antworteten die KünstlerInnen auf die Schrecken des Krieges, die in den Nach-

kriegsjahren tabuisiert wurden, und auf die Krise der künstlerischen Repräsenta-

tion vor allem mit Zerstörung. Zerstörung der Instrumente und Mechanismen der

Repräsentation, der Leinwände oder auch des eigenen Körpers67.

„Mit der Zerstörung der illusionistischen Einheit des Staffelbildes erscheint der

lebende Körper auf der Szene der Malerei. Dieser erhält nun eine ambivalente

aktiv/passiv Funktion, die auch dazu dient, die traditionelle Position des Subjekts

gegenüber dem Bild in Frage zu stellen. In diese Infragestellung sind sowohl der

Betrachter als auch der Künstler/die Künstlerin miteingeschlossen.“68

Sowurdenmit demBeginn der Aktionsmalerei in den 1940er-Jahren die Tendenzen

verschärft, die Bedeutung des Schaffensakts in den Vordergrund zu stellen, und

der reale Körper wurde, anfänglich indirekt und später immer offensiver, zumMe-

dium künstlerischer Praktiken. „Aus Malerei wurde Aktion, aus Aktion Ritual und

aus dem Ritual Politik“69. Der künstlerische Schaffensakt, auf dem nun das Haupt-

augenmerk lag, führte schließlich auch dazu, dass die Körper der KünstlerInnen

wie ein Pinsel zum Farbauftrag genutzt oder gar selbst zur Leinwand wurden. So

wurde Kunst unmittelbarer existenzieller Ausdruck und ist damit vom Leben der

KünstlerInnen nicht mehr zu trennen.

64 Vgl. Traeger, 2004: 22.

65 Vgl. Stiles, 1996: 679.

66 Vgl. Orlich, 2008: 104.

67 Vgl. Weibel, 2008: 67ff.

68 Eiblmayr, Silvia (1989): Gewalt am Bild – Gewalt im Bild. Zur Inszenierung des weiblichen

Körpers in der Kunst des 20. Jahrhunderts. In: Lindner, Ines/Schade, Sigrid/Wenk, Silke/Wer-

ner, Gabriele (Hrsg.): Blick-Wechsel. Konstruktionen von Männlichkeit und Weiblichkeit in

Kunst und Kunstgeschichte. Berlin, 341.

69 Wall, 2006: 102.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 41

In diesem Sinne vollzog Georges Mathieu in Frankreich parallel zu Jackson Pol-

lock den Übergang von der Malerei zur malerischen Aktion und machte die Pro-

duktion seiner Bilder zum öffentlichen Spektakel. Mathieu war dabei der Erste,

der im Gegensatz zu Pollock im Bestreben, das Verhältnis von Zeichen und Bedeu-

tung umzukehren, seine Action Paintings als Performance vor einem Publikum auf

die Bühne brachte. So wollte er den Malakt zugunsten der Spontaneität, der Hem-

mungslosigkeit und Direktheit befreien und transformieren. Wie bereits Pollock,

der 1947 sein erstes Dripping schuf und so, indem er sich vom statischen ästheti-

schen Objekt verabschiedete und mit der Trennung von Kunst und Leben brach,

einen Paradigmenwechsel in derMalerei einleitete, zerstörte auchMathieu die her-

kömmliche Malerei, indem er die Gegenständlichkeit und durchdachte Komposi-

tion seiner Werke zugunsten der malerischen Aktion preisgab. Statt der Bildkon-

struktion wurde das Prinzip des Zufalls entscheidend. Das Bild selbst war lediglich

Relikt der Aktion, denn das Kunstwerk bestand nicht im fertigen Kunstobjekt, son-

dern im Herstellungsprozess, sodass Schaffensprozess und Kunst eins wurden70.

Die japanische Künstlergruppe Gutai, die 1954 von Jirō Yoshihara gegründet

wurde, ging, möglicherweise aufgrund der unmittelbaren Auswirkungen der

Atombombenabwürfe, den Gestus der Vergänglichkeit und die Destruktivität der

Aktionen betreffend noch über Pollock und Mathieu hinaus. Für die KünstlerIn-

nen des Gutai-Kollektivs war Kunst einerseits ein theatrales Event und Ausdruck

individueller Freiheit, andererseits eine politische Antwort auf das Gefühl der

Verzweiflung nach Hiroshima. Doch obschon sie das Primat des Handelns in der

Kunst stärkten, erschufen auch sie weiterhin ausstellungswürdige Kunstobjekte71.

Auch der Franzose Yves Klein antwortete mit seinen Anthropometrien, die er ab

1960 vor einem öffentlichen Publikum performte und in denen er nackte Frau-

enkörper als lebende Pinsel zum Farbauftrag nutzte, auf die Schrecken des Atom-

kriegs. Der Grund für seine Zelebrierung von Körperspuren auf Leinwand, wie bei-

spielsweise im Werk Hiroshima von 1961, war seine Verbindung zu Japan sowie das

tiefe Misstrauen gegen die Mittel der Kunst und der Kultur72. Für Klein war Kunst

eine Lebensauffassung, und der künstlerische Schaffensakt sollte nicht im Verbor-

genen stattfinden. Er brach mit dem herkömmlichen, starren und beschränkten

Bild des Atelier-Künstlers, griff nicht mehr selbst zu Pinsel und Farbe, sondern

vollendete seine Werke, in Abendgarderobe gekleidet, indem er seine Modelle di-

rigierte73. Kleins ästhetisches Ziel bestand in der konzeptionellen Überwindung

70 Vgl. Wall, 2006: 102ff. u. Warr, Tracey/Jones, Amelia (2000): The Artist’s Body. London, 49f.

71 Vgl. Goldberg, RoseLee (2004): Performance. Live Art since the 60s. NewYork, 45, Stiles, 1996:

679f. u. Meyer, 2008: 22f.

72 Vgl. Weibel, 2008: 69ff.

73 Vgl. Goldberg, 1988: 145f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


42 Ästhetik der Autonomie

der Materie oder, wie er es auch nannte, des Fleisches, das durch den weiblichen

Körper symbolisiert wurde74.

Während Yves Kleins Aktionen eineDeklaration des universellenGeistes waren,

wollte Piero Manzoni mit seinen Werken auf den Körper als valides künstlerisches

Material aufmerksam machen. Beide wollten den Prozess des Kunstschaffens in

den Vordergrund stellen und ihre Kunst davor bewahren, als kulturelle Relikte in

Museen und Galerien zu enden. Manzoni legte jedoch, im Gegensatz zu Kleins

mystischem Ansatz, seinen Fokus auf die alltägliche Realität des Körpers als Aus-

druck der Persönlichkeit und ging schließlich, indem er die Erschöpfung der Ma-

lerei durch vollständig weiße Leinwände, seine sogenannten Achromes, vorantrieb

und die Leinwände letztlich vollständig eliminierte, über die Arbeiten Kleins noch

einen Schritt hinaus. So verlieh er, indem er 1961 seine Living Sculptures ausstellte,

seinem Anspruch von Kunst als Leben Nachdruck. Er signierte die Körper lebender

Personen und stellte seinenModellen Zertifikate aus, die ihnen bescheinigten, ech-

te Kunstwerke zu sein. Als logische Folge seiner Living Sculptures erklärte er 1961 mit

seinemWerk Base of theWorld dieWelt zumKunstwerk und stellte sie metaphorisch

auf ein Podest75.

Während die FuturistInnen noch auf dieModernisierung der Gesellschaft hoff-

ten und diese durch ihre Kunstaktionen voranzutreiben versuchten, reagierten

die DadaistInnen entschieden kritisch auf den gesellschaftlichen Status quo. Die

KünstlerInnen nach dem Zweiten Weltkrieg bezogen sich zwar auf die Schrecken

des Krieges, artikulierten jedoch keinen klaren politischen Protest. Dennoch ver-

band sie alle die Suche nachWegen, Kunst wieder zur Lebenspraxis zumachen, die

auf die soziopolitisch relevanten Themen ihrer Entstehungszeit reagiert. Sie ma-

ßen dem Schaffensprozess ihrer Kunstwerke zunehmend mehr Wert bei, versuch-

ten, die BetrachterInnen zu aktivieren, und nutzten vermehrt den realen Körper als

Medium der künstlerischen Artikulation. An der Entwicklung der Wegbereiter der

Performance-Kunst zeigt sich dabei vor allem einThema, dessen Relevanz auch für

die weitere Entwicklung der Performance-Kunst zentral bleiben sollte: die Diskre-

panz zwischen Kunst und „Antikunst“, das heißt der Kampf gegen die bürgerliche

Kunstauffassung, den es zu bestreiten galt, um einerseits Freiräume für indivi-

duellen Schaffensdrang zu kreieren, andererseits aber auch für die Formulierung

politischen Protests gegen die gesellschaftlichen, damit aber auch individuellen

Auswirkungen jener Politik, die zu zwei Weltkriegen geführt hatte.

74 Vgl. Eiblmayr, 1989: 340.

75 Vgl. Jay,Martin (2003): Soma-Ästhetik undDemokratie. Die politischeDimension der Körper-

kunst. In: Franke, Ursula/Früchtl, Josef (Hrsg.): Kunst und Demokratie. Positionen zu Beginn

des 21. Jahrhunderts. Hamburg, 49, Goldberg, 2004: 100 u. Goldberg, 1988: 147ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 43

1.2 Kunst ist Provokation: Performance-Kunst als Sprengung
bürgerlicher Normen

Nachdem die Aktionsmalerei bereits die Grenzen zum Leben überschritten und

den entscheidenden Schritt aus der abstrakten Kunst heraus getan hatte, obwohl

auch sie weiterhin ohne einen formalen oder inhaltlichen Bezug zur gegen-

ständlichen Wirklichkeit auskam, entwickelten sich in den späten 1950er-Jahren

Dada-ähnliche Ausdrucksweisen, die in den frühen 1960er-Jahren KünstlerInnen

wie Klein, Manzoni und Joseph Beuys dazu motivierten, auf die Straße zu ge-

hen und dort radikale fluxusartige Veranstaltungen durchzuführen. Ihre Kunst

wurde, als Reaktion auf die vermeintlich apolitische Haltung der abstrakten

ExpressionistInnen, die angesichts der Folgen des Zweiten Weltkriegs als sozial

verantwortungslos aufgefasst wurde, zunehmend politisch. So ging schließlich aus

dem Action Painting das Happening hervor, das sich vollständig von malerischen

Manifestationen löste und keinerlei Kunstobjekte mehr produzierte76. Während

das Action Painting die Malerei zerstört hatte, zerstörte nun das Happening die

Kunst, denn es trieb die Kunst bis zu ihrer Auflösung, als deren Folge das kreative

Schaffen ein Höchstmaß an Freiheit erreichte. Die Kunst ging von der Abstraktion

über das Action Painting bis hin zum Happening ihren Weg aus dem Reich der

Autonomie hinein ins Leben. Sie wurde zum Lebensvollzug, und alle traditionellen

Kategorien der bildenden Kunst wurden obsolet77. Susan Sontag bezeichnet das

Happening als „die Kunst des radikalen Nebeneinanders [...] [das auf die] Zerstö-

rung konventioneller Bedeutungen und die Schaffung neuer Bedeutungen oder

Gegen-Bedeutungen durch radikale Nebeneinanderstellung [ausgerichtet ist]“78.

Ausgehend von Pollocks Malerei verabsolutierte zuerst Allan Kaprow in den

USA den kreativen Akt und führte 1959 in der New Yorker Reuben Gallery mit sei-

nem Environment 18 Happenings in 6 Parts den Begriff »Happening«, den er schlicht

mit „something happens“ definierte, in die Kunstszene ein. Kaprow zufolge war es

an der Zeit, die Verantwortung der ZuschauerInnen zu erhöhen und sie zu einem

Bestandteil des Happenings zu machen. Er wollte auf diese Weise die Linien zwi-

schen Leben und Kunst so unbestimmt und durchlässig wie möglich halten und

den Menschen nicht lediglich Anschauungsobjekte, sondern etwas zu tun geben.

Mit dem Happening führte Kaprow die Teilhabe des Publikums an künstlerischen

Aktionen ein. Im Happening, das sich nach Kaprow durch seine Unwiederholbar-

keit auszeichnet, ging es um dialogische oder partizipatorische Prozesse zwischen

Produktion und Rezeption und nicht mehr nur wie zuvor um die veränderten, pro-

76 Vgl. Wall, 2006: 103 u. Goldberg, 1988: 144.

77 Vgl. Wall, 2006: 108f.

78 Sontag, 2006: 309 u. 316.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


44 Ästhetik der Autonomie

zesshaften Produktionsweisen79. So veranstaltete er beispielsweise imMärz 1961 in

der Reuben Gallery seine Aktion A Spring Happening, bei der die ZuschauerInnen

in ein kastenartiges Gebilde eingesperrt wurden und nur durch kleine Gucklöcher

sehen konnten, was sich draußen ereignete. Als das Happening zu Ende war, fie-

len die Wände in sich zusammen, und das Publikum wurde von einem Menschen

mithilfe eines elektrischen Rasenmähers hinausgetrieben80.

Infolge von Kaprows 18 Happenings entwickelte sich in New York eine ausge-

prägte und vielschichtige Performance-Kunstszene, wobei die meisten der künst-

lerischen Praktiken der New Yorker Performance-KünstlerInnen unter den Termini

»Happening« oder »Fluxus« von der Presse als Versuch, ihrer habhaft zu werden,

subsumiert wurden, auch wenn sie thematisch und strukturell divergierten. Als-

bald kamen viele KünstlerInnen aus Europa und Asien nach New York, tauschten

sich über ihren künstlerischen Ansatz aus und nahmen an Performance-Festivals

teil, wie beispielsweise dem Yam Festival 1962-1963 oder dem ersten Avantgarde-

Festival, das Charlotte Moormann im August 1963 in der Carnegie Recital Hall or-

ganisierte81.

Folgt man Michel Oren, war Fluxus das späte Glied in einer Kette von Bewe-

gungen, die sich ausgehend vom Futurismus über den Dadaismus entwickelten.

Fluxus und Happenig waren dabei intermediale Kunstformen, die sich zwischen

bildenden Künsten und alltäglichen Handlungen sowie Musik und Action Painting

positionierten82. Der performative Impuls, den bereits Futurismus und Dadais-

mus antizipierten, konnte sich also erst in den 1960er-Jahren voll entfalten. Vom

Action Painting inspiriert, das die Aufmerksamkeit von der Leinwand auf die dyna-

mische Geste des Farbauftrags lenkte, orientierten sich KünstlerInnen aus Europa,

Asien und Nordamerika fortan an der im Vordergrund stehenden theatralisch ent-

wickelten Identität des Künstlers, die bereits vonMarcel Duchamp forciert worden

war. In Ablehnung von Kunstobjekten und deren kapitalistischer Nutzbarmachung

wandten sie sich ephemeren Aufführungen zu und lehnten das auch die Moderne

prägende Bild des heroischen, männlichen, künstlerischen Genies ab. Sie began-

nen, ihren Körper als Ort künstlerischen Ausdrucks zu verwenden, wobei ihr Kör-

per zum Material ihrer Sozialkritik und Reflexion wurde und auch die Rolle der

BetrachterInnen als aktive TeilnehmerInnen der Performance zunehmend radika-

lisiert wurde83.

79 Vgl. Frieling, Rudolf (2004): Real/Medial – Hybride Prozesse zwischen Kunst und Leben.

In: <http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/>

(15.01.2011) u. Goldberg, 1988: 128ff.

80 Vgl. Sontag, 2006: 311.

81 Vgl. Goldberg, 1988: 130ff.

82 Vgl. Oren, Michel (1982): Fluxus-Kästen und Dada-Konstruktionen. In: Paulsen, Wolf-

gang/Hermann, Helmut G. (Hrsg.): Sinn und Unsinn. Dada International. Bern, 277f.

83 Vgl. Jay, 2003: 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/


Rebellische Körper 45

Während sich also in den 1950er-Jahren die Skepsis an der Ideologie und dem

Menschenbild in unmittelbarer zeitlicher Nähe zu den Schrecken und Traumata

des ZweitenWeltkrieges, der Vernichtungs- und Tötungsmaschinerie und dem Be-

ginn der nuklearen Kriegsführung hauptsächlich in künstlerischer Abstraktion wi-

derspiegelte, wurde in den 1960er-Jahren die Darstellung des gefährdetenMensch-

seins auf zunehmend radikale und interaktive Weise betrieben. Im Zuge der sich

entwickelnden Protestkultur der 1960er- und 1970er-Jahre, der zunehmenden Auf-

lehnung gegen den Vietnamkrieg und den Kalten Krieg, stand bei der aktionis-

tischen Kunst der politische Anspruch im Vordergrund. An der gesellschaftlichen

und politischen Umbruchstimmung jener Zeit waren demnach folgerichtig auch

viele ProtagonistInnen der Kunstszene elementar beteiligt. Denn die KünstlerIn-

nen wollten sowohl im künstlerischen als auch im gesellschaftlichen Bereich Frei-

räume schaffen und nutzen sowie alternative Lebensstile zur Nachkriegsgenera-

tion, zum Establishment finden. Diese Suche nach neuen Gesellschaftsentwürfen

ging mit der Ablehnung der Kommerzialisierung von Kunst einher84, aber auch,

da die Protestbewegungen elementar mit der zweiten Phasen des Feminismus ver-

knüpft waren, mit einem neuen Diskurs, der einer bis dato marginalisierten Di-

chotomie und der damit einhergehenden Ungleichwertigkeit ihrer Pole Aufmerk-

samkeit verschaffte. In den 1960er- und 1970er-Jahren wurden erstmals in dieser

Schärfe genderpolitische Forderungen umGleichberechtigung laut, die seither von

Performance-Künstlerinnen nachdrücklich verhandelt werden, sodass dezidiert fe-

ministische Themen zum wesentlichen Spezifikum dieser Kunstform avancierten.

Künstlerinnen richteten sich fortan explizit gegen die Objektivierung des weib-

lichen Körpers und die patriarchale Unterdrückung und setzten die Debatte um

Frauenrechte künstlerisch um, in der dezidiert „die Frau“ und der weibliche Körper

als vom Patriarchat zum Zwecke der Ausbeutung und Unterdrückung konstruiert

gedacht werden, wobei die Binarität von Mann und Frau mit allen an sie geknüpf-

ten Herrschaftsinteressen zum Ziel der Kritik und zum signifikanten Impuls der

Auseinandersetzung wird. Letztlich verschob sich mit diesem Diskurs nachhaltig

die Blickachse vom rein männlichen Körper, der als „Masse“ geopfert, verwertet

und ausgebeutet wird, auf die Unterdrückungs- und Ausbeutungsmechanismen,

denen der weibliche Körper im Patriarchat zumeist schutzlos ausgeliefert ist und

dessen Verwertung bis dato keine Rolle gespielt hatte. Sexismus wurde hier als ei-

ner der großenEntfremdungs- undUngleichheitsfaktoren benannt und ist seitdem

als Thema künstlerischer Kritik elementarer Gegenstand der Performance-Kunst.

Die Nachkriegsprosperität und die lange Phase relativer Stabilität westlicher In-

dustriestaaten ermöglichten es den Protestbewegungen der 1960er- und 1970er-

Jahre, einem liberalen Pluralismus den Weg zu bahnen und den Kampf gegen den

84 Vgl. Werkner, Patrick (2007): Kunst seit 1940. Von Jackson Pollock bis Joseph Beuys.

Wien/Köln/Weimar, 194ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


46 Ästhetik der Autonomie

Konservatismus in der Gesellschaft, aber auch in der Kunst aufzunehmen oder

in Anlehnung an die historischen Avantgarden fortzuführen sowie das Problem-

bewusstsein in Bezug auf ökonomische, politische und soziale Entfremdungsmo-

mente und Unterdrückungstechniken auch im Kontext genderpolitischer Themen

zu schärfen.

Neben den Happenings und Fluxusaktionen, die auf Provokation, Absurdität,

Bewusstseinstransformation und häufig auf politische Aktionen im öffentlichen

Raum setzten, kam es Ende der 1960er-Jahre verstärkt zu abjekten und autode-

struktiven Aktionen, die mit Tabuverletzungen den reglementierten und tabui-

sierten Körper zu befreien suchten. Insbesondere in Österreich wurde die Körper-

kunst zum letzten Refugium des Authentischen erhoben, zum Bollwerk gegen das

spießbürgerliche, religiöse und reaktionäre Umfeld. Autodestruktion sowie psychi-

sche und physische Grenzerfahrungen wurden sodann auch für die Performance-

Kunst der 1970er-Jahre zumzentralenMoment der politischen Systemkritik. Vor al-

lem das Verhältnis zwischen Individuum und Kollektiv, zwischen der individuellen

Freiheit und der staatlichen Unterdrückung, zwischen dem Privaten und dem Öf-

fentlichen wurde, ob nun in Versuchsanordnungen, im öffentlichen Raum oder in

systematisch-analytischen Performances, zum elementaren Thema dieser Kunst-

form. Sowurde die Performance-Kunst der 1960er- und 1970er-Jahre zumSchlacht-

feld, auf dem die Suche nach einem neuen Begriff von Mensch und Subjekt voran-

getrieben wurde85.

Deutschland und Österreich entwickelten sich in den 1960er-Jahren zu den

Hochburgen für die grenzüberschreitende Dynamik von Fluxus, Happening, Akti-

onskunst und Performance. Die BetrachterInnen wurden in den Happenings von

Wolf Vostell ebenso stark gefordert wie in den Fluxus-Aktionen von Joseph Beuys

oder in den Performances der Wiener Aktionisten. Insbesondere Vostell und Beuys

trieben dabei die Zusammenführung von Kunst und Leben auch theoretisch bis

zum Äußersten. Für sie war Kunst Leben und untrennbar und notwendigerweise

verknüpft mit soziopolitischen Forderungen. Ihre Kunst war Politik, die eine welt-

umwälzende Wirkung entfalten sollte. Aus diesem Grund propagierte vor allem

Beuys mit missionarischen Debattenauftritten seinen erweiterten Kunstbegriff86.

Wolf Vostell machte indes vor allem mit radikalen Happenings sein Credo

Kunst = Leben = Kunst deutlich und nahm in seinen Aktionen immer wieder und

in eindringlicher Weise Bezug auf die politische und gesellschaftliche Lage seiner

Zeit. Seine Arbeiten waren im Kern politisch, als Bühne nutzte er die Straße, sein

85 Vgl. Werkner, 2007: 194ff., Natlacen, Christina (2012): Body – Medium – Image: Viennese Ac-

tionism and Body Art/Körper – Medium – Bild: Wiener Aktionismus und Body Art, In: Moser,

Walter/Schröder, Klaus Albrecht (Hrsg.): The Body as Protest/Körper als Protest. Anlässlich

der Ausstellung Körper als Protest/The Body as Protest. Albertina, Wien, 5. September-2. De-

zember 2012. Ostfildern, 53ff. u. Damus, 2000: 288ff.

86 Vgl. Traeger, 2004: 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 47

Ziel war die gesellschaftliche Re-Humanisierung des öffentlichen Raums, seine

Kunst eine Reise ins Unbekannte, in die Utopie, für Künstler und BetrachterInnen

gleichermaßen, auf der die Menschen die Welt, die Dinge, das Verhältnis von

Raum und Zeit auf neue Art erfahren sollten, nicht zuletzt, um sich mit sich selbst

zu konfrontieren und sich selbst zu erkennen.

Im öffentlichen Raum sollten die Menschen den menschlichen und den ritu-

ellen Faktor des Lebens entdecken, sodass die Teilnahme des Publikums zum un-

abdingbaren Bestandteil wurde. Seine Aktionen waren Relikte des vorgefundenen

Lebens (»vie trouvée«), vorherrschend waren dabei stets die Pluralität, die Über-

raschung und die Zersetzung, denn Vostell versetzte, nicht zuletzt mit der Wahl

der Orte, das Publikum in eine extreme Atmosphäre von Verderbnis und Beklem-

mung. Hier mussten die TeilnehmerInnen versinken, um schließlich endgültig ge-

rettet werden zu können. Er führte die TeilnehmerInnen in die Widersprüche ih-

rer eigenen Existenz, in ein solches Extrem, dass ein mentaler Schock ausgelöst

wurde, der ein für alle Mal das Leben jedes Einzelnen umzuformen imstande war

und den Geist erheben sollte, um jedes Vorurteil und jede Obsession zu überwin-

den. Vostells Kunst sollte dabei als Methode dienen, die Probleme der Menschen

zu lösen87. In diesem Sinne äußerte sich Vostell 1988 schließlich auch in einem

Interview: „Ich möchte eine Bewußtseinskunst machen, die für das Bewußtsein

geschaffen ist. Die zur Erweiterung des Bewußtseins geschaffen ist. Mein Kunst-

begriff ist die Erweiterung des Bewußtseins“88.

Diese Idee der Kunst als bewusstseinsveränderndes und schockierendes Mittel

setzte er 1964 auch in seinem Decollage-Happening You ein, das er auf dem Grund-

stück von Robert und Rhett Delford-Brown in Long Island Great Neck, New York

und mit der Unterstützung Allan Kaprows umsetzte. Er konfrontierte die Teilneh-

merInnen und ZuschauerInnenmit folgender Situation: EinWeg, der so schmal ist,

dass jeweils nur eine Person hindurchgehen kann, führt durch einen Wald, vorbei

an einem Tennisplatz und durch einen dunklen, stinkenden Pferdestall zu einem

weißen Swimmingpool. Auf demWeg liegen farbige Annoncen des Life-Magazins.

Im Pferdestall steht ein Lautsprecher, aus dem alle Vorbeigehenden „You, You“ ver-

nehmen. Im tieferen Bereich des Swimmingpools, der mit Wasser gefüllt ist, ste-

hen einige Schreibmaschinen. Große transparente Plastiksäcke, mit roter, gelber,

blauer und grüner Farbe gefüllt, liegen am Rand des Pools, ebenso wie eine Kiste

87 Vgl. García, José Antonio Agúndez (2010): Eine Reise in die Utopie. Das Neuartige in den

Happenings vonWolf Vostell. In: Heinzelmann,Markus/Emslander, Fritz (Hrgs.): Das Theater

ist auf der Straße. Die Happenings von Wolf Vostell. Anlässlich der Ausstellung Das Theater

ist auf der Straße.Die Happenings vonWolf Vostell. MuseumMorsbroich Leverkusen, 06. Juni-15.

August 2010. Bielefeld/Leipzig/Berlin, 53ff.

88 Vostell,Wolf/Bergmann, Rudij (1993): Interview27.11.1988. In: Rüdiger, Ulrike (Hrsg.): Vostell.

Leben = Kunst = Leben. Anlässlich der Ausstellung Vostell. Leben = Kunst = Leben. Kunstgalerie

Gera, 07. November 1993-30. Januar 1994. Leipzig, 136.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


48 Ästhetik der Autonomie

mit farbgefüllten Plastikrevolvern und drei auf weißen Krankenhausbetten stehen-

de Farbfernseher. In einem Eisschrank befindet sich eine Schallplatte der Beatles,

auf einem Trampolin die beinahe nackte Künstlerin Lette Eisenhauer mit zwei fri-

schen, blutigen Ochsenlungen. Auf einem Tisch steht ein nacktes Mädchen, das

auf ihrem Körper einen Staubsauger betätigt. DesWeiteren führt derWeg die Teil-

nehmerInnen an der Peripherie des Gartens vorbei, in dem kahle Obstbäume auf

schwarzer Erde stehen und 500 Totenlichter brennen, zu einem gelb eingefärb-

ten Tennisplatz. Hier steht auf einem Fahrrad ein Schwarz-Weiß-Fernseher. Auf

dem Platz ist ein Rondell eingezäunt und durch einen weißen Fallschirm verdeckt,

darunter sind 40 orangefarbene Rauchbomben versteckt89.

Der Ablauf des Happenings gestaltete sich wie folgt: Die TeilnehmerInnen gin-

gen oder krochen nun durch die drei wechselnden Örtlichkeiten. Im Swimming-

pool bildete sich, einem Massengrab ähnlich, ein Berg aus Menschen, vermischt

mit geplatzten Farbsäcken. Jemand schrieb im farbigen Wasser auf der Schreib-

maschine „You You You“. Im verschlossenen Eisschrank lief die Beatlesplatte. Auch

die Fernseher liefen. Alle Menschen, die zum Tennisplatz gekrochen waren, blie-

ben dort liegen. Diejenigen, die gelaufen waren, stellten sich in das Rondell und

bestäubten die Liegendenmit gelben Farbpigmenten.Der Fernseher auf dem Fahr-

rad fing an zu brennen und die TeilnehmerInnen zogen ihre Gasmasken auf. Drei

Minuten lang war das Fernsehprogramm im brennenden Gerät zu sehen, bevor

der Fernseher explodierte und sich ein Fallschirm auf die TeilnehmerInnen senkte,

während der Tennisplatz in orange-farbenen Rauch der explodierten Rauchbom-

ben gehüllt wurde. Zum Schluss erhielten alle TeilnehmerInnen einen Briefum-

schlag, mussten sich aus dem Labyrinth befreien und den Weg durch den Wald zu

ihren Bussen finden, die sie zurück nach New York brachten90. Die Anweisung des

Künstlers zu diesem Happening lautete wie folgt:

„Please try to go your way to the swimming pool. Please take a revolver there with

color. Go into the white swimming pool please. Lay down and build a massengrab

or shoot the mountain of people in any color. Let yourself tie on the beds and

liberate yourself. Crawl or walk the blue way to the yellow tenniscourt. Say Hallo

to Bob Brown and ask him for yellow colorpigment and put it on the blue people.

Open your envelope meanwhile you stand under the parachute and read the text.

89 Vgl. Goldberg, 1988: 133 u. Heinzelmann, Markus/Emslander, Fritz (2010): Die Happenings

vonWolf Vostell – Chronologie, Dokumente, Exponate. In: Heinzelmann,Markus/Emslander,

Fritz (Hrgs.): Das Theater ist auf der Straße. Die Happenings vonWolf Vostell. Anlässlich der

AusstellungDas Theater ist auf der Straße.Die Happenings vonWolf Vostell. MuseumMorsbroich

Leverkusen, 06. Juni-15. August 2010. Bielefeld/Leipzig/Berlin, 163.

90 Vgl. Heinzelmann/Emslander, 2010: 163.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 49

Put your gasmask on when the TV set begins to burn. Try to be the most friendly

to everybody.“91

Indem Vostell mit einfachen Aktionen und Objekten eine Poollandschaft in ein

Massengrab und einen Tennisplatz in ein Konzentrationslager verwandelte, konnte

er dem amerikanischen Publikum, das einer enormen psychischen Belastung aus-

gesetzt war, ein tiefgreifendes Gefühl und Verständnis für den Horror des Holo-

caust vermitteln. Und eben diese Vermittlung war integraler Bestandteil seiner Be-

mühungen einer gesellschaftlichen Re-Humanisierung92. So verlangte insbesonde-

re das Happening You, dessen Partitur er als Psychogramm bezeichnete, den Teil-

nehmerInnen, aber auch den ZuschauerInnen, indem er sie in die Traumata des

Holocaust und des Zweiten Weltkriegs einführte, einiges ab.

Wie all seine Aktionen zeichnete sich auch You durch ein gewisses Maß an Ab-

surdität sowie physischen und psychischen Extremen aus, mithilfe derer er eben

nicht nur das Publikum aktivieren, sondern vor allem schockieren wollte – ganz

im Sinne des Begriffes der »Decollage«, mit dem er seine destruktive und zugleich

konstruktive künstlerische Methode bezeichnete93. Die Grundidee dieses Happe-

nings bestand laut Vostell darin, „die beteiligten, das publikum in einer satire den

zumutbarkeiten des lebens in der form einer probe des chaos zu konfrontieren

und die absurditaet im absurden und widerlichen der greuelscenen bewusst zu

machen“94. Folgt man der Aussage des an diesem Happening beteiligten Fluxus-

Künstlers Al Hansen, gelang es Vostell auch, diese Grundidee zu verwirklichen:

„Ich hatte den Eindruck, dass alles, was drin war, eine schwere Bedrohung war,

die auf jenem gesamten Ort lastete, als ob man mich gegen meinen Willen ge-

schnappt hätte, um ein KZ zu besuchen, als obmanmich sehen lassen wollte, wie

Menschen tyrannisiert werden, und das war noch nicht alles: Ich ging mit dem

merkwürdigen Verdacht weg, dass man entdeckt hatte, dass ich Jude war.“95

Vostells Happenings waren politisch, provokant, radikal und absurd. Sie lebten von

den Aktionen der TeilnehmerInnen, die auf Anweisung des Künstlers neue Wege

über ihre alltäglichen Handlungsmuster hinaus beschritten. Durch den Künstler

motiviert, ließen sich die TeilnehmerInnen und ZuschauerInnen auf Neues und

Unbekanntes ein. Wichtig war Vostell hierbei, was das Publikum aus den Vorgän-

gen und Bildern an Eigenem heraus- und mitnimmt, nicht, was er selbst dachte96.

91 Vostell, zit. nach Heinzelmann/Emslander, 2010: 163.

92 Vgl. García, 2010: 57.

93 Vgl. Frieling, Rudolf (2008): Wolf Vostell. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of Partici-

pation. 1950 to Now. Katalog zur Ausstellung The Art of Participation. San Francisco Museum

of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 92.

94 Vostell, zit. nach Heinzelmann/Emslander, 2010: 163.

95 Hansen, zit. nach García, 2010: 57.

96 Vgl. Heinzelmann/Emslander, 2010: 163.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


50 Ästhetik der Autonomie

Nicht nur Vostell ging es in seiner Kunst um Bewusstwerdung, um Interventio-

nen und um die sozialen und politischen Probleme seiner Zeit. Auch Joseph Beuys’

Kunst zielte direkt auf einen individuellen und gesamtgesellschaftlichen Verände-

rungsprozess. Beuys ging davon aus, dass Kunst das Leben eines jeden Einzelnen

transformieren könne. Auch seine Aktionen sollten das Bewusstsein verändern,

denn er wollte das menschliche Denken revolutionieren um, unter der Annahme,

dass die Menschen tatsächlich freie und kreative Wesen sind, die Neues und Ori-

ginelles schaffen, auch die Welt zu verändern97. So proklamierte er 1973:

„Only on condition of a radical widening of definition will it be possible for art

and activities related to art to provide evidence that art is now the only evolution-

ary-revolutionary power. Only art is capable of dismantling the repressive effects

of a senile social system that continues to totter along the deathline: to disman-

tle in order to build A SOCIAL ORGANISM AS A WORK OF ART. This modern art

discipline – Social Sculpture/Social Architecture – will only reach fruition when

every living person becomes a creator, a sculptor or architect of the social organ-

ism. Only then would the insistence on participation of the action art of Fluxus

and Happening be fulfilled; only then would democracy be fully realized. Only a

conception of art revolutionized to this degree can turn into a politically produc-

tive force, coursing through each person and shaping history [...] EVERY HUMAN

BEING IS AN ARTIST who – from his state of freedom – the position of freedom

that he experiences at first hand – learns to determine the other positions in the

TOTAL ARTWORK OF THE FUTURE SOCIAL ORDER.“98

Mit diesemAnspruch führte Beuys auch seine Aktion kukei, akopee-Nein!, braunkreuz,

fettecken, modellfettecken am 20. Juli 1964 im Rahmen des Festivals der neuen Künste

an der TU Aachen durch, bei der er einen Tumult im Publikum provozierte und von

einem der Anwesenden schließlich attackiert wurde. Das Festival der neuen Küns-

te, das vom Kulturreferent des AStA der TU Aachen organisiert wurde und an dem

rund ein Dutzend Künstler teilnahmen, fand am 20. Jahrestag des Attentats füh-

render Wehrmachtsoffiziere auf Adolf Hitler statt und wurde mit einer Tonband-

schleife von Teilen der Sportpalastrede Goebbels aus dem Jahr 1943 eingeleitet, bei

der das Publikum auf den „totalen Krieg“ eingeschworen wurde. Das Publikum des

Festivals war zu diesem Zeitpunkt schon derart aufgebracht, dass die anschließen-

de Rede Bazon Brocks bereits von Pfiffen begleitet wurde.

Beuys begann seine Aktion schließlich, indem er, vor dem nun Kopfstand ma-

chenden Brock, einen mit Filz umwickelten Kupferstab ablegte. Im Verlauf seiner

97 Vgl. Goldberg, 1988: 149.

98 Beuys, Joseph (2006): I AmSearching for Field Character. In: Bishop, Claire (ed.): Participation.

Documents of Contemporary Art. London/Cambridge/Massachusetts,125.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 51

Aktion nahm er den filzumwickelten Kupferstab, hob ihn über seinen Kopf und ver-

harrte in dieser Position, bis ein durch seine Handlungen provozierter Zuschauer

mit einem kurzen, aber heftigen Handgemenge die Aktion beendete und Beuys ei-

ne blutige Nase bescherte. Beuys stellte sich darauf der Menge beschwörend und

bannendmit blutiger Nase,mit erhobenem rechtem Arm und einer Kruzifixplastik

in der linken Hand und warf zum Abschluss Schokoladentafeln in das Publikum99.

Bereits während seiner Aktion kamen Polizei und Feuerwehr. Später ermittelte die

Staatsanwaltschaft Aachen wegen „groben Unfugs“ und grober Verunglimpfung

des 20. Juli 1944. Die Presse griff die Aktion bereitwillig auf und machte sie einer

breiten Öffentlichkeit bekannt100.

Beuys’ Auftritt bestand nicht aus durchgehenden Handlungsabfolgen, sondern

aus mehreren Aktionssequenzen, aus Teilaktionen, mit denen er sich auf die Syn-

chronizität der Ereignisse auf der Bühne einrichtete. Denn während seiner Aktion

performten noch andere Künstler auf der Bühne. Beuys Einzelaktionen hatten je-

doch ein gemeinsames Thema, ihm ging es um die Transformation gesellschaft-

licher Konventionen mittels chaotischer Auflösung derselben. Seine Aktion war

durchaus darauf angelegt, das Publikum zu irritieren und es in einem konzep-

tionellen Sinne auch zu provozieren. Denn für ihn bestand ein direkter Zusam-

menhang zwischen Provokation und der Selbstbestimmung des Menschen. Die

Erregung sollte ihre auslösende, aufrüttelnde Wirkung entfalten. Indem er einen

ruhenden Pol inmitten des Trubels der Veranstaltung bildete, provozierte er das

Publikum. In Beuys’ Reaktionen auf die Aggressionen seitens des Publikums ka-

men auch seine Vorstellungen von Martyrium und Erlösung sowie Askese und Ver-

heißung zum Ausdruck101. Auf die Feststellung, seine Aktion habe doch gar nichts

bewirkt, wenn einer der Zuschauer ihn geschlagen habe, weil er es nicht mehr aus-

hielt, äußerte sich Beuys im Sommersemester 1968 im Rahmen des Ringgesprächs

Plastische Theorie folgendermaßen:

„Wieso? Wieso nichts bewirkt? Ganz im Gegenteil, sie hat doch eine ganze Men-

ge bewirkt, sonst hätte der mich doch nicht geschlagen [...] Es ist offenbar etwas

99 Eine ausführliche Beschreibung der einzelnen Aktionssequenzen ist, ebenso wie die Vor-

bereitung der Aktion und die Resonanz auf die Aktion, nachzulesen in: Schneede, Uwe M.

(1994): JosephBeuys –DieAktionen. KommentiertesWerkverzeichnismit fotografischenDo-

kumentationen. Ostfildern-Ruit bei Stuttgart, 42-67.

100 Vgl. Jensen, Ulf (2010): kukei, akopee-Nein! braunkreuz, fettcken, modellfettecken. In:

Ackermann, Marion (Hrsg.): Joseph Beuys. Parallelprozesse. Anlässlich der Ausstellung Jo-

seph Beuys. Parallelprozesse. KunstsammlungNordrhein-Westfalen, Düsseldorf, 11. September

2010-16. Januar 2011 [Ausstellung im Rahmen der Quadriennale 2010]. München, 157.

101 Vgl. Schneede, 1994: 50ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


52 Ästhetik der Autonomie

in Bewegung geraten. Verhärtungen sind aufgebrochen, es ist etwas ins Wirbeln

geraten! Das ist doch schon eine ganze Menge, oder nicht?“102

Aufgrund dieses tumultartigen Zwischenfalls, auf den Beuys durchaus vorberei-

tet war, brach der AStA schließlich die Veranstaltung ab. Doch auch nachdem das

Publikum nach langen Debatten den Saal verlassen hatte, ging auf der Straße die

Diskussion bis tief in die Nacht weiter. Auch die Presse ging intensiv auf die Ge-

schehnisse ein und die Kritik weitete sich bald auf das Verhalten der studentischen

ZuschauerInnen insgesamt aus. Als Skandal wurde nicht die Vorführung betrach-

tet, sondern die Intoleranz des wissenschaftlichen Nachwuchses, der auf das Neue

nur mit Vernichtung und Zerstörung reagiert. Parallelen zur HJ und der SA sowie

zur Vernichtung „entarteter Kunst“ unter Hitler wurden gezogen. Diese offensive

Auseinandersetzungmit der Beuys’schen Aktion sowie die Ermittlung und Anklage

der Staatsanwaltschaft und nicht zuletzt die fotografische Dokumentation begrün-

dete schließlich den Mythos Beuys103.

Während also Beuys und Vostell mit ihren Aktionen ein groß angelegtes politi-

sches Projekt realisieren wollten und Beuys dafür auch physische Attacken in Kauf

nahm oder sogar bewusst herbeiführte, ging es beispielsweise der Künstlerin Caro-

lee Schneemann in ihremHappeningMeat Joy um die konkrete Zersetzung sozialer

und insbesondere sexueller Tabus.Nicht zuletzt aufgrund dieser Performancewur-

de und wird sie häufig im Kontext der Debatte um transgressive Weiblichkeit und

abjekte Kunst diskutiert104.

„In Meat Joy Schneemann [...] mobilized almost nakedmale and female bodies in

an orgiastic tableau ofwrithing flesh, smearedwithmeat juices and accompanied

[...] by tapes of [...] Paris street sounds [...]. Schneemann’s insistence not only on

the presence of the body but on its messiness, fleshiness, and eroticism pointed

to a radical shift in thinking about the visual arts. Not only were the visual arts ca-

pable of moving beyond what Greenberg had termed their ‚areas of competence’

and in so doing perhaps maintain an even more powerful charge and sense of

political and social value, but potentially they involved a complete dissolution of

boundaries between artist, artwork, and spectator, as well as an overt enactment

of the erotics of making and viewing.“105

102 Beuys, zit. nach Stüttgen, Johannes (2008): Der Ganze Riemen. Der Auftritt von Joseph Beuys

als Lehrer. Die Chronologie der Ereignisse an der Staatlichen Kunstakademie Düsseldorf

1966-1972. Köln, 281.

103 Vgl. Schneede, 1994: 48ff.

104 Vgl. Zimmermann, Anja (2001): Skandalöse Bilder – Skandalöse Körper. Abject art vom Sur-

realismus bis zu den Culure Wars. Berlin, 98ff.

105 Jones, Amelia (2008): Live art in art history: a paradox? In: Davis, Tracy C. (ed.): The Cambridge

companion to performance studies. Cambridge/New York, 159.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 53

Meat Joy wurde 1964 in drei Städten aufgeführt. Erstmals auf dem Festival de la

Libre Expression, das von Jean-Jaques Lebel, einem der wegweisenden europäi-

schen Fluxus-KünstlerInnen, im Pariser Theater des Centre Culturel Américain or-

ganisiert wurde, dann in der Dennison Hall in London und schließlich in der Jud-

sonMemorial Church imNew Yorker Stadtteil Manhattan106. Die circa eine Stunde

dauernde Performance war grob in drei sich in ihrer Intensität steigernden Akti-

onssequenzen unterteilt und wurde von vier Paaren und einer weiteren Frau, die

die Paare mit Utensilien versorgte und das Geschehen strukturierte, aufgeführt107.

Eingeleitet wurde die Performance durch die 20-minütige Eröffnungsphase, die

durch die Notes as Prologue, einer Soundcollage, bestehend aus von Schneemann

vorgelesenen Texten zu Meat Joy, französischen Sprachübungen, einer tickenden

Uhr und Straßengeräuschen der Rue de Seine charakterisiert wurde.

In der ersten Sequenz wickelten die männlichen Darsteller der Nebenpaare die

Torsi der Frauen in Papier ein, während sich das Hauptpaar dem sogenannten Ent-

kleidungstanz widmete. Schneemann und ihr Partner zogen sich hier, bis auf den

knappen Bikini und die Badehose, gegenseitig langsam aus. Beendet wurde diese

Sequenz durch die Body Rolls, bei der sich die leicht bekleideten Nebenpaare ge-

meinsam über den Boden rollten. Die zweite Sequenz bestand im Wesentlichen

aus dem Love-Paint-Exchange des zentralen Paares. Schneemann wurde von ihrem

Partner zu einem Tisch getragen, wo sie auf ihm liegend anfing, seinen gesam-

ten Körper zärtlich zu bemalen. Schließlich bemalten sie sich mit Pinsel und Farbe

gegenseitig, bis sie zu guter Letzt die Farbe durch immer schneller werdende Be-

wegungen ihrer beider Körper aneinander vermischten.

In der dritten Sequenz wurden schließlich alle Paare mit Wurstketten, gerupf-

ten Hühnern und Makrelen beworfen, mit denen sie sich daraufhin beschäftig-

ten. So strichen sie sich unter anderem mit den Fischen über ihre Körper und ei-

ner weidete ein Huhn aus, um sich und seine Partnerin mit den Eingeweiden des

Huhns einzureiben. Anschließend wälzten sich die Paare in den blutigen Einge-

weiden, dem Fisch, den Hühnern und den Würstchen am Boden, hinzu kam ro-

te und blaue Farbe, die das orgiastische, zugleich abstoßende und erotische Spiel

vervollständigte. Schließlich trugen die Männer die Frauen zurück zu den Papier-

haufen, in denen sie sich gegenseitig zu vergraben versuchten, bis Schneemann

„enough, enough“ rief und so die Performance beendete. Die Performance wurde

mit einer Soundcollage aus Musik der ersten Rockmusik-Welle und erneut dem

Straßenlärm inklusive des Geschreis der Straßenverkäufer der Rue de Seine unter-

106 Vgl. Kubitza, Anette (2002): Fluxus, Flirt, Feminismus? Carolee Schneemanns Körperkunst

und die Avantgarde. Berlin, 85.

107 Eine detailreiche Beschreibung der PerformanceMeat Joyfindet sich in Kubitza, 2002: 82-122.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


54 Ästhetik der Autonomie

malt, die Waren wie Fisch und Fleisch feilboten108. Schneemann äußerte sich zu

Meat Joy folgendermaßen:

„Meat Joy has the character of an erotic rite: excessive, indulgent, a celebration of

flesh asmaterial: rawfish, chickens, sausages, wet paint, transparent plastic, rope,

brushes, paper scrap. Its propulsion is toward the ecstatic – shifting and turning

between tenderness, wildness, precision, abandon: qualities which could at any

moment be sensual, comic, joyous, repellent. Physical equivalences are enacted

as a psychic and imagistic stream in which the layered elements mesh and gain

intensity by the energy complement of the audience.“109

Das Publikum saßwährend der Performance in Hufeisenform, auf Stühlen und am

Boden in unmittelbarer Nähe zu den Handelnden, sodass kein räumlich beding-

ter Energieabfall zwischen Publikum und PerformerInnen entstehen konnte, denn

Schneemanns Intention beim Arrangieren des Publikums bestand eben darin, die

synästhetischen Eindrücke, die intensiven Gerüche, Geräusche und Bilder direkt

auf das Publikum überspringen zu lassen. So wollte sie die Intimität der Erfahrung

sicherstellen110 und provozierte letztlich stark divergierende Publikumsreaktionen.

Die Resonanz auf Schneemanns Versuch, die konventionellen und patriarchalen

Vorstellungen von Körper, Weiblichkeit und Sexualität zu stören, erstreckte sich

von gelangweilten bis sexuell affizierten ZuschauerInnen. Eine extreme Reaktion

riefMeat Joy bei einem Pariser Zuschauer hervor, der während der Performance auf

die Bühne sprang und Schneemann strangulierte, bis er schließlich von drei Frau-

en aus dem Publikum fortgerissen wurde. Das übrige Publikum reagierte nicht,

vermutlich, da es an Gewalt in avantgardistischen Performances gewöhnt war, ob-

wohl Schneemann selbst offensichtlich nicht imstande war, seinen Griff von ihrem

Hals zu lösen. Auch sie löste also, ebenso wie Beuys, beim Publikum Aggressio-

nen aus, die letztlich dazu führten, dass einer der Zuschauer sie unvermittelt und

ernstzunehmend angriff.

Während Schneemann mittels Tabubrüchen eine Akzeptanz gegenüber dem

tabuisierten Körper und seinen Ausscheidungen erzielen wollte, ging es zur glei-

chen Zeit den Wiener Aktionisten um das Brechen von Tabus zur Erzeugung von

Ekel. Auch sie arbeiteten mit Fleisch, Blut und Eingeweiden. Im Gegensatz zu

Schneemanns Performances, die wie Meat Joy einen spielerischen und humoris-

tischen Ansatz hatten, waren die Arbeiten der Wiener Aktionisten jedoch meistens

geprägt von stark sado-masochistischen, gewalttätigen und erniedrigenden Zü-

gen. Im Wiener Aktionismus wurde Sexualität negativ konnotiert und es wurde

108 Vgl. Kubitza, 2002: 85ff.

109 Schneemann, zit. nach Reckitt, Helena/Phelan, Peggy (2001): Art and Feminism. London, 63.

110 Vgl. Kubitza, 2002: 85.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 55

mit der Erzeugung von Angst, Schock und Aggression gearbeitet. Der Körper wur-

de problematisiert, um als kritischer Kommentar auf die brutalisierte Gesellschaft

zu wirken111.

Zu dem abjekten Moment des, in den 1960er- und 1970er-Jahren auf den Plan

tretenden Wiener Aktionismus trat eine weitere bedeutende Komponente hinzu,

die bei Carolee Schneemann keine Rolle gespielt hatte. Charakteristisch für die

Wiener Aktionisten, die in ihren Werken immer wieder mit Blut, Urin und Kot

arbeiteten, waren die dezidiert autodestruktiven Tendenzen ihrer Performances.

Mit ihren Aktionen, in denen es vor allem um die Befreiung von religiösen und

sexuellen Tabus ging und die auf einer extrem körperlichen und mitunter inti-

men Ebene vollzogen wurden, widmeten sie sich einem bis dato marginalisierten

Themenkomplex innerhalb der Performance-Kunst. Dabei setzten sie ihre extre-

men Akte der Selbsterfahrung und Selbstbefreiung drastisch in Szene, denn sie

wollten durch massive Tabuverletzungen eine kathartische Wirkung erzielen und

so die Menschen von ihrer traditionellen Konditionierung befreien. Während da-

bei Performances von Hermann Nitsch, wie das Orgien Mysterien Theater, eindeu-

tig religiöse Bezüge in Form von Opferritualen und katholischer Liturgie zeigten,

thematisierte Günter Brus beispielsweise in seiner Performance Zerreißprobe den

Menschen, der beide Geschlechter in sich vereinen wollte112.

Günter Brus, einer der Protagonisten des Wiener Aktionismus, drang ab 1967

in seiner Phase der Körperanalysen von der äußerlichen Markierung des Körpers

ins Innere vor und unternahm so den Schritt von der Zerstörung der Bilder zur

Zerstörung des eigenen Körpers. Er befasste sich öffentlich mit der Zurschaustel-

lung tabuisierter Handlungen und machte insbesondere die physischen und psy-

chischen Zustände des Körpers zum Thema seiner Aktionen. 1970 führte er die

etwa 25-minütige Aktion Zerreißprobe im Münchener Aktionsraum I vor. Bekleidet

mit einem Slip und Damenstrümpfen ging Brus in dieser Performance an seine

physischen Belastungsgrenzen und brachte so das Publikum an dessen psychische

Grenzen. Er schnitt sich mit einer Rasierklinge in den Oberschenkel und in den

kahlen Schädel, zog mit Seilen seine Beine auseinander und wälzte sich schreiend

bis zur Erschöpfung auf dem Boden. Diese existenzielle Aggression und Verzweif-

lung schien eine Herausforderung an die abgestumpfte Gesellschaft zu sein113.

„Es handelt sich ummehrere dramatische Situationen (Psycho-Dramolette). Ver-

sucht wird, aus dembauschigen Körperdrama das Skelett zu schälen, ein leib-see-

lisches Extrakt zu bauen. Die Handlungen werden verknappt, komprimiert. Der

Körper des Agierenden wird auf eine harte Probe gestellt [...] Ausgegangen wird

111 Vgl. Kubitza, 2002: 118ff.

112 Vgl. Jappe, 1993: 22 u. Schneede, Marina (2002): Mit Haut und Haaren. Der Körper in der

zeitgenössischen Kunst. Köln, 24.

113 Vgl. Schneede, 2002: 22ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


56 Ästhetik der Autonomie

von simplen Handlungen wie Lesen, Gehen, Liegen und dergl. Aggressionen wen-

det der Akteur gegen sich und gegen ihn umgebende Gegenstände, wodurch ent-

sprechende Handlungen frei werden: Selbstverletzung, Röchellaute, Strangulier-

artiges, Auspeitschung, starrkrampfartiges Verhalten usw. [...] Es sollen schockar-

tige Impulse ausgestrahlt werden, die den Zuschauer zunächst irritieren mögen,

sich aber später in eine wohltuende Konfliktlösung verwandeln.“114

Brus greift hier also auf die Methoden des Psychodramas zurück, dessen Ziel die

Aktivierung und Integration von Spontaneität und Kreativität ist. Dabei kommt

nach Moreno konstruktives spontanes Handeln dann zustande, wenn der Protago-

nist für eine neue oder bereits bekannte Situation eine neue und angemessene

Reaktion findet115. Zwei Jahre zuvor antwortete Brus mit einer drastischen und

extrem subversiven Aktion auf den Einladungstext zur Veranstaltung Kunst und Re-

volution, den Oswald Wiener folgendermaßen formulierte:

„der staat der konsumenten schiebt eine bugwelle von ‚kunst‘ vor sich her; er

trachtet, ‚den künstler‘ zu bestechen und damit dessen revoltierende ‚kunst‘

in staatserhaltende kunst umzumünzen. Aber ‚kunst‘ ist nicht kunst. ‚kunst‘ ist

politik, die sich neue stile der kommunikation geschaffen hat.“116

Kunst und Revolution war eine Veranstaltung der Wiener Aktionisten in Koopera-

tion mit dem sozialistischen österreichischen Studentenbund (SÖS), die 1968 in

einem Hörsaal der Wiener Universität stattfand und bei der neben Günter Brus

unter anderem auch Otto Mühl und Peter Weibel zugegen waren. Eingeleitet wur-

de die Veranstaltung mit einer kurzen Rede über die Funktion und die Position der

Kunst in der spätkapitalistischen Gesellschaft. Die anschließende Simultanaktion

der Wiener Aktionisten führte zum größten Kunstskandal der zweiten österreichi-

schen Republik. So entkleidete sich Brus bis auf seine Strümpfe, stieg auf einen

Stuhl und schnitt sich mit einer Rasierklinge in Brust und Oberschenkel, bevor

er in ein Glas urinierte und seinen Urin daraus trank, seinen Körper mit seinen

Fäkalien beschmierte, sich übergab und sich schließlich auf den Boden legte, um,

während er masturbierte, die österreichische Nationalhymne zu singen117.

„[...] in den letzten minuten hatte sich brus bereits ausgezogen und stand schon

nackt auf dem pult, als weibel dieses verließ. Während oswald wiener über ein

drahtlosesmikrophon seinen vortrag hielt, schiß brus auf den boden des hörsaals,

114 Brus, Günter (1993): Zerreißprobe. In: Jappe, Elisabeth: Performance, Ritual, Prozess. Hand-

buch der Aktionskunst in Europa. München/New York, 78.

115 Vgl. Moreno, Jacob Levy (1959): Gruppenpsychotherapie und Psychodrama. Stuttgart, 34.

116 Wiener, zit. nach Werkner, 2007: 218.

117 Vgl. Raunig, Gerald (2005): Kunst und Revolution. Künstlerischer Aktivismus im langen 20.

Jahrhundert. Wien, 178f., Warr/Jones, 2000: 95 u. Werkner, 2007: 217f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 57

verschmierte sich den scheißdreck am leib, stach mit seinem finger den ösopha-

gus hinab, würgte, erbrach, sang zum scheißen die bundeshymne, onanierte – ein

unerhörtes klima, augenblicke der panik und vernichtung, wo das bewußtsein zu

kollapsieren droht, weil das gehirn die verarbeitung der ihm zugetragenen infor-

mationen verweigerte,minutenlang, bis zu demmoment, womühl unprogramm-

gemäß mit seinen mitarbeitern aufs podium kam und ebenfalls seine aktion be-

gann [...] als alles zu ende war, einige kotzend den saal verlassen hatten, der rek-

toratschef geholt worden war etc., kam eine diskussion nicht recht in gang. Das

publikum war ratlos, gelähmt, ausgepumpt, die kulturprominenz, von architekt

feuerstein bis zukunftsforscher jungk, entließ seine aggressionen in beschimp-

fungen.“118

In der Folge dieser Aktion, die lediglich eine halbe Stunde gedauert hatte, distan-

zierte sich der SÖS mit einem Flugblatt von der Veranstaltung, entschuldigte sich

beim Rektor der Universität und löste sich schließlich auf. Die Presse schlachte-

te die Veranstaltung hemmungslos aus und einige der Künstler wurden angeklagt,

kamen in Untersuchungshaft undwurden unter Arrest gestellt. Brus, der eine fünf-

monatige Haftstrafe hätte absitzen sollen, floh nach Berlin, um sich der österrei-

chischen Justiz zu entziehen. Bis zu seiner Rückkehr und seiner Rehabilitierung

sollten Jahre vergehen119. Zwar blieb ein tumultartiges Ausufern der Veranstaltung

in dadaistischer Manier120 wie 1967 beim Zock-Fest aus, wohl da, folgt man Ge-

rald Raunig, die linkspolitischen StudentInnen nicht das optimale Publikum für

diese Art der politischen Provokation waren und den Künstlern sogar mitteilten,

dass sie mit derartiger Kunst nicht in die Uni, sondern in den Stephansdom hät-

ten gehen sollen, dennoch löste die Veranstaltung letztlich auch beim Publikum

negative Reaktionen aus, wie sich an obigem Zitat der Wiener Aktionisten ablesen

lässt. Vor allem aber war die Resonanz der Presse, die die Aktion als „Uni-Ferkelei“

bezeichnete, weitaus aggressiver und negativer, ebenso wie die juristischen Kon-

sequenzen. Die mediale und juristische Kriminalisierung der Künstler führte in

der Folgezeit schließlich zu einer Zersplitterung der Wiener Aktionisten. So lässt

sich, trotz der eher zurückhaltenden Publikumsreaktion auf die missglückte Ko-

operation von KünstlerInnen- und StudentInnengruppe, die Aktion als Höhe- und

118 Weibel, Peter/VALIE EXPORT (1970): Wien. BildkompendiumWiener Aktionismus und Film.

Frankfurt, 263.

119 Vgl. Werkner, 2007: 218 u. Weibel/VALIE EXPORT, 1970: 264.

120 ZumRekurs derWiener Aktionisten auf denDadaismus hinsichtlich der politische Forderun-

gen, der literarischenUmsetzung, der Publikumsprovokation und des Chaos, des Tumult und

schließlich den physischen Auseinandersetzungenmit demPublikumund der Polizei äußert

sich Gerald Raunig im siebten Kapitel seines Werks Kunst und Revolution, Künstlerischer Akti-

vismus im langen 20. Jahrhundert ausführlich.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


58 Ästhetik der Autonomie

Wendepunkt des Wiener Aktionismus bezeichnen121. Die an dieser Aktion beteilig-

ten Künstler schrieben über die Resonanz der Folgezeit:

„der staat, am bloßen nerv getroffen, wehrte sich seiner existenz, schlug zurück

[...] die pluralistische demokratie regredierte auf ihren kern, den faschismus [...]

die presse, staatshure vom dienst, verwalter der öffentlichkeit, erzeugte binnen 1

woche ein pogrom-klima, eine woge des austro-faschismus, worin die demokra-

tie, verfassung, grundrechte etc. jauchzend untergingen. in diesen tagen beispiel-

loser hetze, beispielloser eskalation [...] des hasses gab es außer uns aktivisten

und einem halben dutzend freunden wahrscheinlich in ganz österreich niemand,

der die freiheit des denkens und der gesinnung besessen hat, sich mit uns zu so-

lidarisieren.“122

Die Aktionen Günter Brus’ wurden in den 1960er-Jahren immer drastischer und

gewalttätiger. Die kompromisslose und konsequente Selbst- und Grenzerfahrung

und letztlich Grenzüberschreitung, die die Kunst Günter Brus’ und der übrigen

Wiener Aktionisten charakterisierte, mündeten dabei ebenso wie die radikalen

Provokationen und Tabubrüche in eine dionysische Katharsis. Performances, in

denen Selbstverletzung einen zentralen Stellenwert einnimmt, dienten und dienen

zumeist als radikales Mittel politischer und sozialer Aufklärung, als Möglichkeit

der Selbsterfahrung, -darstellung und -exposition und bergen immer auch das

Potenzial, dem Publikum einen enormen psychischen Schock zuzufügen123. Durch

die Selbstverletzung und durch den Schmerz sollen das Publikum gepackt und die

Unmittelbarkeit gesteigert werden. Obwohl Selbstverletzung in der Performance-

Kunst einen wichtigen Stellenwert einnimmt, gab und gibt es nur wenige Frauen,

die sich dieser Strategie bedienen124. Wenn sie es jedoch tun, dann auf extreme

Weise. Zu den wohl radikalsten Performances der Selbstverstümmelung gehören

die Arbeiten Gina Panes und einige Performances von Marina Abramović.

In den 1970er-Jahren nutzte Gina Pane im Rahmen ihrer Performances immer

wieder Selbstverletzungen, die sie als dauerhafte Einschreibungen schmerzhafter

Erfahrungen in den Körper verstand. Schmerz nahm für Pane eine zentrale Rolle

in ihren gesellschaftspolitischen Performances ein. Ihren Körper begriff sie dabei

als Haltung in seinem soziopolitischen Kontext. Mit ihren Aktionen wollte sie die

ZuschauerInnen aufrütteln. Die nachfühlbaren Schmerzen, die sie sich mit Mes-

sern, Rasierklingen oder Glasscherben zufügte, sollten als Aufschrei unmittelbarer

121 Vgl. Raunig, 2005: 179ff.

122 Weibel/VALIE EXPORT, 1970: 264.

123 Vgl. Reiß, Claudia (2007): Ekel. Ikonografie des Ausgeschlossenen, 309ff. <http://

duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-22051/ekel.pdf>

(29.09.2011).

124 Vgl. Warr/Jones, 2000: 32.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://duepublico.
http://duepublico.
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://duepublico.
http://duepublico.


Rebellische Körper 59

Sinneserfahrung, als Schrei des Körpers der empfindungslosen Gesellschaft entge-

gengehalten werden. Ihr Ziel war es, durch die Inszenierung des eigenen Körper-

erlebens eine direkte und authentische Kommunikation zwischen Akteurin und

ZuschauerInnen zu schaffen und so das passive Rezeptionsverhalten umzukeh-

ren125. So waren die Selbstverletzungen bewusst konstruiert, um sie in eine im

Hintergrund wirkende Erzählung einzuschreiben, und nie das Ergebnis eines Ge-

fühlschaos oder einer spontanen Gewalttätigkeit126.

Panes Performances können durchaus als moralisches Projekt betrachtet wer-

den, arbeitet sie dochmit ihrem Schmerz als Botschaft darauf hin, bei ihrem Publi-

kum einen Schock auszulösen. Die ZuschauerInnen fühlen sich nicht mehr sicher,

geraten aus ihrem alltäglichen Balancegefühl und erfahren ein Gefühl der Leere,

dass in ihnen einen Transformationsprozess in Gang setzen soll127. Dennoch: „Die

Fremdartigkeit und Brutalität der von ihr erzeugten Bilderwelt, deren Entfaltung

den Betrachter vollständig in Bann zu ziehen vermag, strahlt trotz ihrer Negativität

eine ungeheure Faszination aus“128. In ihrer Performance Le lait chaud, die sie 1972

in einem großen Pariser Apartment durchführte und die unter demThema „White

Doesn’t Exist“ stand, ritzte sie, mit dem Rücken zum Publikum sitzend, mit einer

Rasierklinge ihren Rücken und ihre Arme auf. Das hervorquellende Blut verfärb-

te die weiße Kleidung, die sie trug. Ab und zu unterbrach sie ihre Performance,

um mit einem Tennisball zu spielen. Dann drehte sie sich zu ihrem Publikum um

und begann,mit der Rasierklinge ihr Gesicht zu zerschneiden.Nachdem sie diesen

Vorgang beendet hatte, richtete sie eine Videokamera auf die ZuschauerInnen, um

ihnen die Möglichkeit zu geben, ZeugInnen ihrer eigenen emotionalen Reaktionen

zu werden und über sich selbst zu reflektieren129.

„Suddenly I turned to face my public and approached the razor blade to my face.

The tension was explosive and broke when I cut my face on either cheek. They

yelled ‚No, no, not the face, no!’ So I touched an essential problem – the aestheti-

cism in every person. The face is taboo, it’s the core of human aesthetics, the only

place which retains a narcisstic power.“130

Entscheidend für Panes Untersuchungen ist die Präsenz der ZuschauerInnen, der

ZeugInnen.Gemeinsammit ihnen choreografiert, ist Panes body art eine eindring-

liche Aufforderung zuMitgefühl und Stellungnahme, die die TeilnehmerInnen auf-

rütteln soll131.

125 Vgl. Schneede, 2002: 62ff.

126 Vgl. Tronche, Anne (1997): Gina Pane. Actions. Paris, 87.

127 Vgl. Meyer, 2008: 182f.

128 Almhofer, Edith (1986): Performance Art. Die Kunst zu leben. Wien/Köln/Graz, 47.

129 Vgl. Meyer, 2008: 183 u. Warr/Jones, 2000: 121.

130 Pane, zit. nach Warr/Jones, 2000: 121.

131 Vgl. Reckitt/Phelan, 2001: 44f. u. Schneede, 2002: 65.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


60 Ästhetik der Autonomie

Auch Marina Abramović fügte sich immer wieder signifikante Verletzungen

in ihren Performances zu. Während KünstlerInnen wie Chris Burden oder VA-

LIE EXPORT vor allem bestrebt waren, mit ihren Performances die Grenzen zwi-

schen Kunst und Leben sowie Publikum und KünstlerInnen zu verwischen, ging

es der unter dem kommunistischen Regime Titos aufgewachsenen Abramović in

den 1970er-Jahren vorrangig um die Erforschung der Grenzen der politischen und

persönlichen Kontrolle sowie ihrer Infragestellung. Darüber hinaus lotete sie in ri-

sikoreichen Performances die Grenzen ihrer eigenen Physis mit dem Ziel aus, diese

auszudehnen132.

So ritzte sich die vollständig nackte Künstlerin 1975 in ihrer zweistündigen Per-

formance Thomas Lips, die sie in der Galerie Krinzinger in Innsbruck darbot, mit

einer Rasierklinge einen fünfzackigen Stern in den Bauch, nachdem sie ein Ki-

lo Honig aß, einen Liter Wein trank und dann das Weinglas mit ihrer Hand zer-

brach. Sie peitschte sich so lange und so heftig aus, bis sie keinen Schmerz mehr

empfand, und legte sich schließlich auf ein Kreuz aus Eisblöcken. Auf ihren Bauch

war ein Heizstrahler gerichtet, der die eingeritzte sternförmige Wunde zum Blu-

ten brachte, während der Rest ihres nackten Körpers zu frieren begann. So blieb

sie 30 Minuten liegen, bis das Publikum durch Wegräumen der Eisblöcke die Per-

formance beendete, sie in ihre Mäntel hüllte und wegtrug133.

In ihren Aktionen geht Marina Abramović immer wieder an die äußersten

Grenzen ihrer physischen Belastbarkeit und der Zumutbarkeit gegenüber ihrem

Publikum. Die kulturelle Ächtung, insbesondere des selbst zugefügten Schmerzes,

ist im Kontext dieser Performance von besonderem Interesse. Das Stigma des

Pentagramms, das sie sich selbst in den Bauch ritzt, könnte einerseits auf schmerz-

hafte Identifikation mit ihrem Heimatland Jugoslawien verweisen, andererseits

spielt sie möglicherweise in ihrer Symbolik134 auch auf die Brandmarkungen

und Stigmatisierungen der Juden im Nationalsozialismus an. Das Kreuz aus Eis

verweist auf das Martyrium Christi. Indem Abramović die Selbstverletzung als

Symbol nutzte, erscheint sie zugleich als Opfer und als Täterin135. So ist auch im

Katalog zu Marina Abramovićs Ausstellung im MoMA aus dem Jahr 2010 zu lesen:

„Abramović carved a five-pointed Communist star in her belly [...] in a ritualis-

tic cutting that evoked the dramaturgy of liturgical drama or passion plays, in

132 Richards, Mary (2010): Marina Abramović. New York, 83f.

133 Vgl. Stooss, Toni (1998): Solo Performances 1969-1976. In: Stoos, Toni (Hrsg.): Marina

Abramovic. Artist Body. Performances 1969-1997. Anlässlich der AusstellungMarina Abramo-

vić. Artist Body – Public Body. Kunstmuseum Bern, 1. April-1. Juni 1998. Mailand, 102ff.

134 Eine ausführliche Beschreibung und Interpretation der von Abramović in dieser Performance

verwendeten Symbolik ist inMaryRichardsWerkMarinaAbramović auf Seite 11f. nachzulesen.

135 Vgl. Schneede, 2002: 59ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 61

which she iconographically referenced her family’s background in the Commu-

nist Party – and the EasternOrthodox church.With herwound, Abramović showed

how ideology marks the body, and by making it so viscerally present, she pointed

to the deepest layers of her own being. By enacting this self-affliction, she com-

plicated the viewer’s perception precisely because it is a self-inflicted wound [...]

Abramović was trying to disavow her homeland in a symbolic liberation.“136

Auch der britische Künstler Stuart Brisley übte in einem Akt der Autodestruktion

1975 massive Kritik am politischen System der Sowjet-Staaten. In seiner sechstä-

gigen PerformanceMoments of Decision and Indecision in der Galeria Teatra Studio in

Warschau setzte sich der Künstler mit den Auswirkungen des Kalten Krieges aus-

einander. Seine Aktion verband dabei die für die Performance-Kunst der 1960er-

Jahre relevante Suche nach individueller Katharsismit dem aggressiven politischen

Protest gegen den Kalten Krieg und den Vietnamkrieg. In dieser Performance ver-

band Brisley Elemente des Wiener Aktionismus mit weltpolitischen Ereignissen.

Er hielt sich sechs Tage lang ausschließlich in einem großen Raum auf, übergoss

sich während dieser Zeit täglich mit weißer und schwarzer Farbe, bis er sich kaum

noch bewegen konnte und auch nichtsmehr sah und versuchte, gehemmt durch die

Farbe, vergeblich die Wände hochzuklettern. Durch diese vergeblichen Versuche,

die Wände des Raumes zu erklimmen, wurde die Intensität des Gefühls der Hilflo-

sigkeit und Frustration, das Brisley durch seine sich selbst zugefügte sensorische

Deprivation in den ZuschauerInnen erzeugte, noch verstärkt und bis ins Unerträg-

liche gesteigert. Vor dem Hintergrund, dass Brisley das Stück in Warschau, hin-

ter dem „Eisernen Vorhang“ aufführte137, ist die Performance als Beschreibung der

Klaustrophobie und der Frustration innerhalb eines hermetisch abgeschlossenen

politischen Systems und als Verdeutlichung der Notwendigkeit einer individuel-

len Positionsfindung zwischen staatlicher Herrschaft und individueller Freiheit zu

werten138.

Die für die Performance-Kunst im Allgemeinen typische Kopplung mit gesell-

schaftlichen und diskursiven Entwicklungen zeigt sich auch in der Bedeutungs-

variation autodestruktiver Performances innerhalb der verschiedenen synchron

oder parallel verlaufenden Diskurse. Während beispielsweise Günter Brus mit

seinen Performances zum sexualrevolutionären Diskurs Stellung bezog, indem er

den nackten, tabulosen und verletzbaren Körper einer gesellschaftlichen Ideologie

und Scheinhaftigkeit als letzte biologische Normalität und authentische Realität

136 Stokić, Jovana (2010): The Art of Marina Abramović. Leaving the Balkans, Entering the Other

Side. In: Biesenbach, Klaus/Christian, Mary (ed.): Marina Abramović. The Artist Is Present.

Published on the occasion of the exhibition Marina Abramović. The Artist Is Present. Museum

of Modern Art, New York, March 14-May 31, 2010. New York, 25.

137 1998 wiederholte Brisley diese Performance in der Tate Gallery in London.

138 Vgl. Warr/Jones, 2000: 65 u. Goldberg, 2004: 53.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


62 Ästhetik der Autonomie

entgegenstellte, reagierten KünstlerInnen wie Gina Pane auf eben diesen Authenti-

zitätskult mit der Entblößung und Erforschung der gesellschaftlichen Normierung

und Konstruktion des Körpers. Abramovićs Performances, als Beispiele für die Kri-

tik vieler jugoslawischer Performance-KünstlerInnen am sozialistischen Regime,

können hingegen ebenso wie die Performance von Stuart Brisley als politischer

Protest gegen totalitäre und repressive staatliche Herrschaft gedeutet werden.

Während also in den 1970er-Jahren viele Performance-KünstlerInnen zur Auto-

destruktion griffen, um ihren gesellschaftspolitischen Forderungen Nachdruck

zu verleihen, wurde auch die Frage nach dem Betrachterstandpunkt, nach dem

Verhältnis von Privatem und Öffentlichem, dem Selbst und dem Anderen, der

individuellen Freiheit innerhalb einer Gesellschaft und der Identitätskonstruktion

zumThema der künstlerischen Umsetzung soziopolitischer Kritik.

So setzte sich Vito Acconci bereits 1970 mit Perspektiven des Betrachtens, mit

Selbstaufgabe und Fremdbestimmung und dem Verhältnis von öffentlichem und

privatem Raum, vom Selbst und dem Anderen auseinander, indem er während

seiner Ausstellung „Software“ im Jewish Museum in New York 52 Tage lang will-

kürlich ausgewählte MuseumsbesucherInnen mit dem Gefühl des Bedrängtwer-

dens konfrontiert. Denn im Rahmen seiner Performance Proximity Piece verfolgte

er BesucherInnen durch die Ausstellung, schlich hinter ihnen her und drang in

ihre Privatsphäre ein, bis sie schließlich weggingen. So griff er indirekt in ihre Be-

wegungen ein, denn viele versuchten, ihm auszuweichen, da er zu nahe an ihnen

stand. Während die MuseumsbesucherInnen also Kunst betrachteten, wurden sie

zugleich selbst zum Objekt der Betrachtung durch den Künstler. So vermischte Ac-

conci mit dieser Performance den realen Betrachterkontext – den Museumsraum

– mit der Kunstproduktion, wobei viele der TeilnehmerInnen von Proximity Piece

nicht wussten, dass sie Bestandteil eines Kunstwerks waren139.

Wie bereits 1969, wo er in seinem Following Piece zufällig ausgewählte Menschen

so lange auf den Straßen von New York verfolgte, bis diese einen privaten Raum

betraten, in den Acconci ihnen nicht folgen konnte, erforschte er auch in Proximity

Piece die grenzüberschreitende Kraft des Blickes und den künstlerischen Umgang

mit gesellschaftlichen Überwachungsdispositiven. Acconci gab auf diese Weise ei-

nerseits seinen Zielpersonen die Kontrolle über seine Bewegungen und trat seine

Freiheit an sie ab, andererseits barg das voyeuristische Moment dieser „Stalking-

Aktion“, das durch das asymmetrische Verhältnis zwischen Verfolger und Verfolg-

tem bestand, ein Verlangen nach Herrschaft und Macht über die Zielperson140.

139 Vgl. Zimbardo, Tanya (2008b): Vito Acconci. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of Partic-

ipation. 1950 to Now. Katalog zur Ausstellung The Art of Participation. San Francisco Museum

of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 116.

140 Vgl. Poggi, Christine (2005): Following Acconci/targeting vision. In: Jones, Amelia/Stephen-

son, Andrew (ed.): Performing the Body. Performing the Text. New York, 241.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 63

Acconci baute den übergriffigen Blick und das Stalking zu einer Dynamik von Ag-

gression und Schikane auf, in der er zum sadistischen Aggressor wurde, der eben

aufgrund dieses gewaltsamen Aktes die Möglichkeit verlor, sich selbst zu finden

beziehungsweise zu bewahren. Durch diese Erfahrung der Relation zwischen dem

Selbst und dem Anderen kommt der sadistischen Komponente zugleich auch ein

masochistisches Moment zu, die Selbstaufgabe. Er verschmilzt mit dem Anderen

und wird zum Betrachter141.

„Proximity Piece (1970), [...] reduced the urban drama of Following Piece to the

more confined space of the art gallery. [...] Both pieces, in different ways, aimed to

expose clearly one of the most significant and intangible boundaries which struc-

tures everyday life – namely the invisible lines which mark off our own private

space within the wider sphere of public space. This is amysterious aspect of social

existence in the West [...] but it’s essential to our cherished notions of freedom

[...] Measuring the private space we’re entitled to in the public world is difficult,

but there can be no doubt that it becomes more complex still when we take into

account the way the world has changed even in the few decades since Acconci’s

performance pieces.“142

Auch Adrian Piper nutzte, wie bereits Acconci in seinem Following Piece, die Straße

als Ort ihres kunstpolitischen Engagements. Ihre Performances waren feministi-

sche Untersuchungen dessen, wie die Wahrnehmung von Geschlecht, Sexualität,

Rasse und Klasse das öffentliche Verhalten determiniert und wie die Beurteilung

durch andere das eigene Verhalten beeinflusst und das Selbstbild verändert. So

markiert die Catalysis-Serie den Beginn ihrer Suche nach der Möglichkeit einer

rationalen Selbstdefinition eben als Antwort auf das Bewusstsein um das unver-

meidbare Beurteilt-Werden durch andere. Aggressiv und provokant schockt Piper

ihr ahnungsloses, sich unbehaglich fühlendes Publikum, um es aus seiner gewöhn-

lichenWeltsicht zu katapultieren143. „In the Catalysisseries, I was reacting to a par-

ticular social and political situation as I saw it, and provoking others to respond

to that reaction, that is, to engage with the realities rather than with the conven-

tions“144.

In den 1970er-Jahren nutzte Piper die New Yorker Öffentlichkeit, um sich mit-

hilfe ihrer Performance Catalysis IV mit ihrem Status als afroamerikanische Frau

und Künstlerin auseinanderzusetzen. Dabei bestand ihr Ziel darin, die Wahrneh-

mung der Menschen zu verändern. In ihrer Performance-Serie Catalysis, die sie in

141 Vgl. Zimbardo, 2008b: 126f.

142 Vgl. Nicol, Bran (2006): Stalking. London, 62f.

143 Vgl. Bowles, John Parish (2011): Adrian Piper: race, gender and embodiment. Durham NC,

162ff.

144 Piper, zit. nach Montano, Linda M. (2000): Performance artists talking in the eighties. sex,

food, money/fame, ritual/death. London, 418.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


64 Ästhetik der Autonomie

den Jahren 1970 und 1971 im New Yorker Stadtteil Manhattan darbot und mit der

sie die Normen des öffentlichen, sozialen Verhaltens verletzte, nutzte sie ihre kör-

perliche Präsenz, um bei Zufallsbegegnungen mit PassantInnen in der Öffentlich-

keit Reaktionen auszulösen. So saß Piper in Catalysis IV beispielsweise mit einem

Handtuch, das sie sich in den Mund stopfte, bis dieser voll war und dessen Rest

aus ihremMund heraushing, in einem Bus und konfrontierte ihre Mitreisenden so

mit ihrer augenscheinlichen Abnormalität145.

„I dressed very conservatively but stuffed a large red bath towel in the side of my

mouth until my cheeks bulged to about twice their normal size, letting the rest

of it hang down my front, and riding the bus, subway, and Empire State Building

elevator.“146

Ihre Performances waren weitgehend definiert durch die spontanen Reaktionen

und Interpretationen der Menschen, die sie mit Themen wie Rassismus, Xenopho-

bie oder sozialer Identitätskonstruktion konfrontierte147. Da sie ihre Performances

vorher niemals als solche ankündigte, hatten die beteiligten ZuschauerInnen keine

Möglichkeit, das Geschehnis als Kunstaktion zu entlarven. Piper riskierte damit,

eine abstoßende Wirkung auf anwesende PassantInnen zu haben oder gar für ver-

rückt gehalten zu werden. Sie ging letztlich ein unkalkulierbares Risiko ein, da sie

sich den unvorhersehbaren Reaktionen der PassantInnen auslieferte. Indem sie

jedoch als Katalysator für die Veränderung von Reaktionen agierte, löste sie die

Grenzen zwischen Kunst und Leben auf148.

„One thing I don’t do, is say: ‚I’m doing a piece’, because somehow that puts me

back into the situation I am trying to avoid. It immediately establishes an audience

separation – ‚Nowwewill perform’ – that destroys the whole thing. As soon as you

say, this is a piece, or an experiment, or guerrilla theatre – that makes everything

all right, just as set up and expected as if you were sitting in front of a stage. The

audience situation and the whole art context makes it impossible to do anything

[...] It seems that since I’ve stopped using gallery space, and stopped announcing

thepieces, I’ve stoppedusing art frameworks [...] I’ve beendoing some reallyweird

things in the street. I subscribe to the idea that art reflects the society to a certain

145 Vgl. Marzona, Daniel (2006): Conceptual Art. Köln u.a., 86. u. Zimbardo, Tanya (2008a):

Adrian Piper. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of Participation. 1950 to Now. Katalog

zur Ausstellung The Art of Participation. San Francisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-

08.02.2009. New York/London, 119.

146 Piper, zit. nach Lippard, Lucy (2002): Catalysis. An Interview with Adrian Piper. In: Bean, An-

nemarie (ed.): A Sourcebook of African-American Performance. Plays, People, Movements.

London/New York, 204.

147 Vgl. Marzona, 2006: 86.

148 Vgl. Zimbardo, 2008a: 119.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 65

extent, and I feel as though a lot of the work I’m doing is being done because I am

a paradigm of what the society is.“149

Dan Graham untersuchte in seiner Arbeit Performer/Audience/Mirror, die er erstmals

im Juni 1977 im De Appel in Amsterdam aufführte und die er im Dezember des-

selben Jahres im PS1 in Long Island City, New York und schließlich im März 1979

in den Londoner Riverside Studios wiederholte, die Natur der Wahrnehmung und

Teilhabe, setzte sich aber auch mit der Architektur als Auffangbecken sozialen En-

gagements auseinander, indem er ein vor ihm sitzendes, schweigendes Publikum

mit seinem eigenen Spiegelbild konfrontierte. In dieser vierstufigen Performance

stand er zwischen dem Publikum und einer Wand, die von einem großen Spie-

gel bedeckt war. Zuerst beschrieb er, zum Publikum gewandt, seine eigenen äu-

ßerlichen Merkmale und sein Verhalten, dann beschrieb er die Merkmale und das

Verhalten des Publikum, danach drehte er sich zum Spiegel um und beschrieb sei-

ne eigenen Bewegungen, um abschließend das Bild des Publikums im Spiegel zu

beschreiben.

Auf dieseWeise wollte er dieWahrnehmungsabläufe innerhalb seines Bewusst-

seins und die zwischen ihm und den ZuschauerInnen ausdrücken, wobei der Spie-

gel dazu diente, die Grenzen zwischen Performer und Publikum zu verwischen,

während sich die Gruppe als Ganzes ihrer eigenen Körper und dem performativen

Kontext bewusst wurde. So wollte er die ZuschauerInnen aufmerksammachen auf

deren Präsenz als Menschenmasse und ihnen gleichzeitig ermöglichen, sich selbst

beziehungsweise ihre eigenen Reaktionen und die der Gruppe durch den Spie-

gel zu objektivieren. Die Performance betonte den geteilten Gegenwartsmoment

durch ein andauerndes Spiel zwischen verzögerter Betrachtung und direkter visu-

eller Aufnahme, wobei seine Intention, den Sinn für die Selbstwahrnehmung des

Publikums zu schärfen, von der Brecht’schen Theatertheorie inspiriert war150.

„Trough the use of a mirror, the audience is able to instantaneously perceive it-

self as a public mass (as a unity), offsetting its definition by the performer(’s dis-

course). The mirror allows the audience an equal and equivalent position within

the performance.“151

149 Piper, zit. nach Lippard, 2002: 206f.

150 Vgl. Goldberg, 2004: 103, Zimbardo, Tanya (2008): Dan Graham. In: Frieling, Rudolf u.a.

(Hrsg.): The Art of Participation. 1950 to Now. Katalog zur Ausstellung The Art of Participa-

tion. San Francisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 122 u.

Graham, Dan (1999): Performer/Audience/Mirror. In: Alberro, Alexander (ed.): Two-way mir-

ror power: selected writings by Dan Graham on his art. Massachusetts, 135.

151 Graham, Dan (1993): Performer/Audience/Mirror. In: Wallis, Brian (ed.): Rock My Religion.

Writings and Projects 1965-1990. Massachusetts, 115.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


66 Ästhetik der Autonomie

Graham testete die Grenzen eines alternativen Raums aus und untersuchte die

Spannung zwischen Individuum und Kollektiv, zwischen Persönlichem und Politi-

schem. Der von ihm verwendete Spiegel ist, angesichts des zersplitterten und ent-

fremdeten Subjekts, das gelernt hat, sich selbst immer als eine Widerspiegelung

von und in Relation zu anderen zu identifizieren, die Metapher für das westliche

Konzept eines Selbst. Die Individualität wird immer wieder neu verhandelt, um sie

schließlich in der Sphäre des Kollektivs zu verorten. Die Beteiligung an seiner Per-

formance und die Interaktion mit anderen war demzufolge verpflichtend, denn

jeder Zuschauende wurde gezwungen, sich selbst als integralen Bestandteil der

Arbeit wahrzunehmen, der in direkter Verbindung zu den anderen Zuschauenden

stand. Den ZuschauerInnen wurden labile Verbindungen objektiver und subjekti-

ver Erfahrungen präsentiert, während sie selbst gleichzeitig BetrachterInnen und

Betrachtete waren. Indem Graham seine persönliche Erfahrung zu einer kollekti-

ven Signifikanz transformierte, machte er die ZuschauerInnen, die Interpretieren-

den zu aktiven TeilnehmerInnen seiner Performance152.

1.3 Kunst ist Kritik: Performance-Kunst als Antwort auf globale Krisen

Obwohl es in den 1980er-Jahren durch die Immunkrankheit AIDS ebenso wie

durch die beginnende Debatte über Posthumanismus und Cyborgisierung und die

unbegrenzt scheinenden biotechnologischen Möglichkeiten der Modifikation des

menschlichen Körpers zu einem veränderten Blick auf Körper und Sexualität kam,

wurde der reale Körper kaum noch als Medium künstlerischer Kritik genutzt.Auch

die Veränderung der Definition des Menschseins und die Verschärfung der „Krise

des Subjekts“153, die sich mit dem beginnenden sogenannten Neoliberalismus in

der Reagan-Thatcher-Kohl-Ära weiter verschärfte, reflektierten die KünstlerInnen

weniger durch die Live-Performance-Kunst als vielmehr durch die Erforschung

der Darstellungsmöglichkeiten des Körpers in den neuen Medien154.

Dennoch wurde die Verschärfung der Kluft zwischen den binären Oppositio-

nen zu einer weiteren signifikanten Zäsur in der Entwicklung der Performance-

Kunst ebenso wie die Steigerung der gesellschaftlichen und individuellen Entfrem-

dungssymptome im Rahmen des sich rasant entwickelnden globalen Kapitalismus

und der damit einhergehenden Herrschaft der Ökonomie in der gesellschaftlichen

152 Vgl. Gathercole, Sam (2006): „I’m sort of sliding around in place ... ummm ...“: Art in the 1970s.

In: Jones, Amelia (ed.): A Companion to Contemporary Art since 1945. Malden/Oxford/Carl-

ton, 77.

153 Was die Kulturphilosophie als die „Krise des Subjekts“ zu fassen versucht, begann mit der

Postmoderne Anfang der 1960er-Jahre und dem erstmals 1968 von Roland Barthes konsta-

tierten „Tod des Autors“ (vgl. Bonnet, 2004: 37ff.).

154 Vgl. Bonnet, 2002: 2ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 67

und politischen Sphäre und dem Sieg des Wirtschaftlichen über das Soziale. Denn

die politischen Veränderungen der Thatcher-Reagan-Revolution führten zu einer

sich stetig steigernden Krise in allen Lebensbereichen, die sich, so Étienne Balibar,

eher als „Auflösungssymptom“ denn als Stabilisierung des gegenwärtigen Kapita-

lismus lesen lässt und diemit der Intensivierung von rein ökonomischen „Kontroll-

verfahren der Existenz“ einhergeht. Der Neoliberalismus als „Modell der ‚fortwäh-

renden Krise‘ (oder der ‚Krise als normaler Kost‘)“155 schreibt sich nicht nur in die

Politik und Ökonomie ein, sondern fördert auch unbegrenzt Individualismus und

Utilitarismus156. Seit den 1980er-Jahren greift der Neoliberalismus nicht nur in die

Politik und Ökonomie, sondern auch in das Privatleben jedes Einzelnen ein und

schafft so einen neuen Bürger, „der sich einzig nach der Logik des ökonomischen

Kalküls richtet“157. Diese Ausweitung der „Kontrollgesellschaft“158 und der „Ent-

demokratisierung im Rahmen der neoliberalen Rationalitäts- und Gouvernemen-

talitätsformen“ führt zur Einschränkung politischer, bürgerlicher und personaler

Rechte159, die die Performance-Kunst seitdem verstärkt reflektiert, sodass sich die

Folgen des Neoliberalismus, der zu einer radikalen Veränderung der gesellschaft-

lichen Rahmenbedingungen führte160, konstitutiv auf das von der Performance-

Kunst behandelte Themenspektrum auswirken161. Obwohl also die Identitätskrise

des Menschen zu dieser Zeit hauptsächlich mit dem Medium der Fotografie und

dem Video thematisiert wurde, entwickelten sich die politischen Umbrüche im

Kontext des globalen Kapitalsmus in den 1980er-Jahren zum elementaren Bezugs-

155 Vgl. Balibar, Étienne (2012): Gleichfreiheit. Politische Essays. Frankfurt am Main, 55ff.

156 Vgl. Balibar, 2012: 16.

157 Balibar, 2012: 49.

158 Balibar, 2012: 59.

159 Balibar, 2012: 67f.

160 Vgl. Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf demWeg in eine andere Moderne. Frankfurt

am Main, 251ff.

161 Der Neoliberalismus führt dabei auch im Kontext feministischer Emanzipationsbestrebun-

gen zu nicht zu unterschätzenden neuen Problemen. So weist Nancy Fraser auf die für die fe-

ministische Emanzipationsbewegung unglückliche Liaison der Neuen Frauenbewegung mit

dem Neoliberalismus hin, die den „Traum von der Frauenemanzipation in den Dienst der

kapitalistischen Akkumulationsmaschine“ stellen, indem sie die feministische Kritik am „Fa-

milienlohn“ zum Instrument der sinnhaften undmoralischenAufwertung des flexibilisierten

Kapitalismus macht und so den tagtäglichen Mühen, Kämpfen und Anstrengungen sowohl

von Karrieristinnen aus der Mittelschicht als auch von Frauen in prekären Beschäftigungs-

verhältnissen einen höheren ethischen Sinn verleiht und die Überbewertung von Lohnarbeit

verstärkt (vgl. Fraser, Nancy (2009): Feminismus, Kapitalismus und die List der Geschichte. In:

Blätter für deutsche und internationale Politik 8/2009, 52; hier 52. Siehe hierzu auch Fraser,

Nancy (2017): Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des reaktionären

Populismus. In: Geiselberger, Heinrich (Hrsg.): Die große Regression. Eine internationale De-

batte über die geistige Situation der Zeit. Berlin, 77ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


68 Ästhetik der Autonomie

punkt, zur politischen Folie, vor der sich die Performance-KünstlerInnen seither

kritisch mit verschiedenen Themen auseinandersetzen.

Aber auch die Auseinandersetzung mit Kriegen und staatlichen Unterdrück-

ungsmechanismen wurde von KünstlerInnen betrieben, die im Medium der Live-

Performance ihren Körper nutzten. So ist anzunehmen, dass auch Mona Hato-

um zumindest indirekt den Libanon-Feldzug und -Bürgerkrieg zum Anlass ihrer

Performance The Negotiating Table nahm. Im Gegensatz zum verzweifelten Kampf

Brisleys machte Mona Hatoum den Tod als Resultat des Krieges zum Thema. Die

gebürtige Libanesin konfrontierte 1983 in ihrer Performance The Negotiating Table

ihr Publikum mit dem Thema Krieg und Tod, indem sie ihren eigenen Körper zur

Repräsentation eines brutal zugerichteten Kriegsopfers nutzte. In einem dunklen

Raum lag sie drei Stunden lang regungslos in einem Leichensack auf einem Tisch,

der als einziger durch eine Lichtquelle beleuchtet wurde und um den herum leere

Stühle standen. Sie war blutverschmiert und übersähtmit tierischen Innereien, ihr

Gesicht war mit Verbandmull bedeckt. Die einzige Regung während der gesamten

Zeit – Hatoums einziges Lebenszeichen – war ihr kaum wahrnehmbarer Atem,

der das Plastik mit all dem Blut und den Innereien rhythmisch bewegte. Akustisch

wurde diese Situation durch Tonbandaufnahmen von Radioberichten über Bür-

gerkriege und durch die Reden führender Politiker über Frieden untermalt, die

die Assoziation mit einem toten Soldaten oder einem geschändeten Körper noch

verstärkten162. Mit dieser Arbeit wollte sie das Publikum an die verschiedenen Le-

bensbedingungen erinnern, denen Menschen ausgeliefert sind und das Publikum

physisch, psychisch und emotional aufrütteln163.

Während der Performance The Negotiating Table, die sie in der Galerie Wes-

tern Front in Vancouver darbot, wurde das Publikum mit seiner eigenen Hilflo-

sigkeit angesichts einer gewaltsamen Zerstörung, mit seiner eigenen Inaktivität

und Passivität konfrontiert. Da es im Raum dunkel war und auch das Plastik nicht

vollständig durchsichtig war, waren die BetrachterInnen geneigt, näher an den

Tisch, an die Künstlerin heranzutreten, um den unerträglichen Horror zu sehen,

dem eigentlich kein Blick standhalten kann. Die Visualisierung des Körpers wurde

zum Auslöser einer körperlichen Anteilnahme des Publikums, denn der Körper der

Künstlerin stand dem Körper der BetrachterInnen als toter Körper gegenüber. An

der Schwelle zwischen Betrachtung und Berührung wurde so der Blick zum ent-

scheidenden Moment, um den Schrecken spürbar zu machen. Hatoum, die jegli-

che Kontaktaufnahme verweigerte, überließ das Publikum ganz sich selbst. Jeder

162 Vgl. Bal, Mieke (1999): Quoting Caravaggio. Contemporary Art, Preposterous History.

Chicago/London, 137f. u. Warr/Jones, 2000: 150.

163 Vgl. Goldberg, 2004: 55 u. Antoni, Janine (1998): Mona Hatoum. In: BOMB 63, Spring 1998.

<http://bombsite.com/issues/63/articles/2130> (15.11.2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombsite.
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombsite.


Rebellische Körper 69

Einzelne wurde auf sich selbst zurückgeworfen. Das Gefühl des Aufsichselbstge-

stelltseins, des Zurückgeworfenseins auf sich selbst, wurde dabei durch die Reden

der Politiker noch verstärkt164.

Tomáš Ruller reagierte hingegen 1988 auf die Repressionen in seinem Heimat-

land Tschechoslowakei mit der Performance 8.8.88. Nachdem eine Ausstellung sei-

ner Zeichnungen in einer Prager Galerie noch vor der Eröffnung abgesagt wurde,

lud Ruller, der von der Staatspolizei aufgrund seiner radikalen Aktionen und seinen

Verbindungen zu KünstlerInnen im Ausland verfolgt wurde und dem kurz zuvor

ein Visum für eine Reise nach Deutschland zur Documenta verweigert wurde, die

BesucherInnen seiner Ausstellung zu einem zweistündigen Spaziergang durch die

Nachbarschaft ein165. Während dieses Spaziergangs schuf er dabei in einem Vier-

tel am Prager Stadtrand eines der wohl erschreckendsten Zeugnisse der künstleri-

schen Auflehnung gegen die staatliche Politik der Einschränkung der individuellen

Handlungsfreiheit. Zwischen depersonalisierten Wohnblocks, mit der entfremde-

ten Landschaft kämpfend, die als mächtigeMetapher des dem sozialen Körper auf-

oktroyierten Zustands diente, steckte er sich selbst in Brand und lief taumelnd mit

von Flammen bedecktem Rücken auf eine große, trübe Pfütze zu, in der er schließ-

lich zusammenbrach und in der die Flammen erloschen. Die sich in seiner Nähe

befindenden ZuschauerInnen erstarrten und verfolgten das Szenario ungläubig.

Das über die alltägliche Moral weit hinausgehende quälende Bild, dass sich den

unfreiwilligen ZeugInnen bot, wirkte in hohem Maße traumatisierend, vor allem

in Anbetracht der offensichtlichen Verbindung zur Selbstverbrennung Jan Palachs,

die sich laut McBride im kollektiven Gedächtnis der Tschechen als traumatische

Erfahrung eingebrannt hatte und die bei den ZeugInnen nun reaktiviert wurde166.

Diese Performance, in der Ruller ungewöhnlich weit geht, um seinem Gefühl

der Verzweiflung Ausdruck zu verleihen, zeugt in eindringlicherWeise von der lan-

gen und zu dieser Zeit noch andauernden Periode kultureller Isolation und Unter-

drückung in der Tschechoslowakei. Sie ist keine Reaktion auf das ihm verweigerte

Visum und keine Suche nach kathartischer Heilung, sondern ein verzweifelter und

gewalttätiger Versuch, das System, das jegliche Form individueller Freiheit nach-

haltig unterbindet, endgültig zu Fall zu bringen. Diesem System soll durch das

Feuer der lebensnotwendige Sauerstoff entzogen werden. Ruller wollte sich jedoch

nicht umbringen, sondern nutzte die Selbstverletzung, die Selbstopferung als Me-

tapher. Denn in seiner Übertragung manifestiert sich der Masochismus eines der-

art erschöpften Körpers in seinem täglichen frustrierten Protest, seiner Trostlosig-

164 Vgl. Warr/Jones, 2000: 150 u. Bal, 1999: 138.

165 Vgl. Goldberg, 2004: 56.

166 Vgl. McBride, Kenny (2009): Eastern European Time-Based Art Practices. Contextualised

within the Communist Project of Emergence and Post-Communist Disintegration and

Transition. Chapter 2: A Fiery Lens Aims at Surface. In: <http://www.agora8.org/reader/-

Kenny_McBride_ch2.html> (16.01.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.agora8.
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.agora8.


70 Ästhetik der Autonomie

keit und Resignation, seinem Elend. In 8.8.88 transzendiert er die religiöse Praxis

der Opferung zu einem Symbol der gewalttätigen kulturellen Trennung des Künst-

lerindividuums von der Staatsideologie, wobei der Akt der Selbstverbrennung die

Bedeutung der eigenen Überzeugung und mithin die notwendig aus dieser Über-

zeugung hervorgehende Konsequenz des Handelns demonstrieren soll. Mit sei-

ner Selbstverbrennung als Zeichen des Widerstands gegen die ideologische Gewalt

wollte er verdeutlichen, dass die Kluft zwischen Volk und Staat niemals durch Zu-

rückhaltung überwunden werden kann167.

In den 1990er-Jahren traten wieder vermehrt Performance-KünstlerInnen mit

ihrem eigenen Körper zum Kampf gegen die herrschenden Entrechtungsstrate-

gien an und antworteten auf das veränderte Körper- und Menschenbild, das im

Zuge des immer unwirtlicher und unverständlicher werdenden ausgehenden 20.

Jahrhunderts zunehmend zum Schlachtfeld für soziale und kulturelle Spannun-

gen wurde. Als Reaktion auf die virulente Steigerung des sich in den 1980er-Jahren

bereits angebahnten Sex- und Pornobooms, die rasant steigende Macht der Wer-

bung, der Hochglanzästhetik und der Schönheitschirurgie, die zum übermächti-

gen Faktor des Menschenbildes beziehungsweise des Körperbildes wurden sowie

die Virtualisierung, generelle Beschleunigung und Kommodifizierung, wurde der

reale Körper wieder verstärkt zur Artikulation der politischen Kritik genutzt168.

Performance-KünstlerInnen reagierten also zunehmend auch auf die weitrei-

chenden Konsequenzen für das Menschenbild des durch den Neoliberalismus lan-

cierten Selbstoptimierungsdrucks im Zuge des Wechsels westlicher Gesellschaf-

ten von der Produzenten- zur Konsumentengesellschaft, in der der Konsument

selbst zu Ware wird und zur Ware werden muss, um ein vollwertiges Mitglied der

Gesellschaft zu sein, während die „Anderen“ lediglich Kollateralschäden des Kon-

sumismus sind und letztlich überflüssig werden, sofern sie nicht als Mittel der

Bestätigung und Anerkennung fungieren. Der durch die „flüchtig-moderne Kon-

sumgesellschaft“ erzeugte Zwang, Identitäten als Projekte durch harte lebenslan-

ge Arbeit zu kreieren und stets neu zu erfinden, um sich in eine attraktive Ware

zu verwandeln, setzt dabei nicht nur die monetären Ressourcen voraus, den sich

stets wandelnden Trends zu folgen und schließt so all jene aus, denen diese Mit-

tel nicht zur Verfügung stehen, sondern hat weitreichende Auswirkungen auf das

eigene Körperempfinden169, denn es degradiert den Körper zum zu „designenden

167 Vgl. McBride, 2009.

168 Vgl. Bonnet, 2002: 7ff. u. 13.

169 Vgl. Bauman, Zygmunt (2009): Leben als Konsum. Hamburg, 73ff., 82, 133, 144f., 151, 157. u.

163ff. Die Verantwortung für die eigene Optimierung, letztlich für das gesamte Sein, die als

„Freiheit“ propagiert wird, lastet auf den Schultern des Einzelnen, denn sie ist in ein deregu-

liertes und privatisiertes Umfeld zurückverwiesen worden. Die Verantwortung für den Ande-

ren spielt in der konsumistischen Version von Freiheit keine Rolle mehr (vgl. Bauman, 2009:

114ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 71

Material“170, an das sich auch der Marktwert des Menschen knüpft, und hat dabei

insbesondere auf den weiblichen Körper, auf das weibliche Schönheitsideal fata-

le Auswirkungen. Gerade also aus feministischer Perspektive führt die Forderung,

den eigenen Körper stetig an die durch die Medien und Werbung generierten und

propagierten Idealbilder anzupassen, zur Notwendigkeit einer Kritik daran, dass

der Körper ständiger Kontrolle bedarf, nicht mehr das Medium ist, durch wel-

ches wir leben und in dem wir leben, sondern ein Objekt, das gestaltet werden

muss, der beständigen Optimierung bedarf und dessen Eigenschaftenentwicklung

evaluiert und kontrolliert werden muss. Die kritischen Auseinandersetzungen mit

dem Körperbild der 1990er- und 2000er-Jahre – insbesondere von Künstlerinnen

– kann folglich auch als Reaktion darauf begriffen werden, dass „Körperlichkeit

heute [...] zwischen einer post-industriellen Phase der Geschichte und einer Ära

des Präzisions-Bioengineerings von Körpern [steht]“171 und zum von der Hoch-

glanzästhetik der Bilder und der Werbung geprägten Produkt geworden ist, das

zunehmend als Ort der Selbstkompetenz und als Selbstaussage begriffen wird172.

Das Wiedererstarken der Performance-Kunst in den 1990er-Jahren interpre-

tiert Anne-Marie Bonnet deshalb folgendermaßen:

„[D]ie Wiederaufnahme der ‚Performance‘ in veränderter Fassung (*Annie

Sprinkle, ‚Real Life‘ ...) verstehe ich als Re-Authentifikations-Strategien, als

Entgegnungsstrategien auf die allgegenwärtige Zunahme des Visuellen, Dimen-

sionen der Erfahrung zu reetablieren [...] Die Rückkehr des realen Körpereinsatzes

in zahlreichen jüngeren künstlerischen Praktiken verstehe ich als Strategien, ei-

nen gewissen leiblichen Eigen-Sinn, Dimensionen der Erfahrung zurück zu

170 Virilio führt die Liquidierung des individuellen Körpers, der zunehmend durch Biotechnolo-

gien in Bedrängnis gerät, auf die zunehmende Beschleunigung und Digitalisierung zurück.

Der Körper wird mit dem Ziel der Perfektionierung und Optimierung als zu designendes

Material betrachtet und genutzt (vgl. Virilio, Paul (1994): Die Eroberung des Körpers. Vom

Übermenschen zum überreizten Menschen. München/Wien, 109ff.). Es wird versucht, den

Körper an das Zeitalter der absoluten Geschwindigkeit anzupassen, die auch die Selbstwahr-

nehmung des Individuums nachhaltig verändert und von einer „Exozentrierung“, also dem

realen Raum der eigenen Welt als Zentrum des Seins, des Handelns, des „Hier und Jetzt“,

zu einer „Egozentrierung“, als „Hyperzentrum der Echtzeit [...] des eigenen Körpers“ (Virilio,

1994: 116f.) verschiebt. Die Vision ist ein Metakörper, der zunehmend unabhängig von den

Bedingungen seiner Umwelt wird. Lebendigkeit und Geschwindigkeit werden gleichgesetzt

und von der Technik zu optimieren versucht (vgl. Virilio, 1994: 130ff.).

171 Orbach, Susie (2010): Bodies. Schlachtfelder der Schönheit. Zürich/Hamburg, 169.

172 Vgl. Orbach, 2010: 168f. Durch die „neue Grammatik der visuellen Kultur, das Ideologem vom

selbstkompetentenKonsumenten, dieMacht derDiätprodukte-, Pharma- undNahrungsmit-

telindustrie, der Schönheitschirurgie und der Style-Industrie, sowie die Demokratisierung

sozioökonomischen Strebens“(Orbach, 2010: 169)wird, lautOrbach, das Ringenmit demKör-

per zum wesentlichen Bestandteil der Suche nach Identität und richtet sich, mit verheeren-

denpsychischen Folgen, global amwestlichen Schönheitsideal aus (vgl. Orbach, 2010: 170ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


72 Ästhetik der Autonomie

gewinnen und Authentifikation gegen die Bestimmungsmacht der Diskurse zu

erlangen. Ein weiteres Symptom dieses Ringens um corpo-reality ist m. E. die

zunehmende Rolle von Sex und Pornografie. [...] Wurde bisher vor allem gezeigt,

wie sich Bilder (reale und imaginierte) in den Körper einschreiben, so wird hier

nun Sex als Antidot genutzt, als Ort der Erkundung ultimativer Befindlichkeiten,

und zwar auch geschlechtlicher.“173

Vor allem also die Zunahme der durch massenmediale Formate propagierten por-

nografischen, idealisierten und popkulturellen Körperbilder und die kontinuierli-

che Verschmelzung von Körpern undWaren ebenso wie die Kommodifizierung von

Sexualität174, aber auch die sich abzeichnenden Auswirkungen neoliberaler Politik

auf die Lebens- und Arbeitsbedingungen eines stetig wachsenden Prekariats und

folglich auch die im Zuge des globalen Kapitalismus deutlich hervortretende Kluft

zwischen Arm und Reich sowie die zunehmende Zersplitterung und Entfremdung

rückten dabei in den Fokus der Performance-KünstlerInnen.

So nahmen 1992 auch Coco Fusco und Guillermo Gómez-Peña, ebenso wie be-

reits MonaHatoum, in ihrer Performance TwoUndiscovered Amerindians Visit theWest

kritisch zum Verhältnis zwischen Erster und Dritter Welt Stellung. 1992 und 1993

ließen sie sich, in verschiedenen Städten, in Museen und auf öffentlichen Plätzen,

als zwei neu entdeckte „Wilde“ in einem goldenen Käfig ausstellen175. Diese Per-

formance war einerseits eine parodistische Kritik an den europäischen und nord-

amerikanischen Ausstellungspraktiken früherer Völkerschauen, die sich vom 15.

bis zum 19. Jahrhundert großer Beliebtheit erfreuten. Andererseits nahmen Fusco

und Gómez-Peña zur Goldgier der spanischen und portugiesischen Eroberer des

18. Jahrhunderts, die, um diese Gier zu befriedigen, die indigene Bevölkerung La-

teinamerikas versklavten, kritisch Stellung. Sie positionierten sich provokant auf-

seiten der lateinamerikanischen KünstlerInnen, die 1992 aufgrund der Feste, die

500 Jahre nach der „Entdeckung“ Amerikas die Verdienste Columbus’ ehrten, zum

Boykott der internationalen Kunstwelt aufriefen176.

173 Bonnet, 2002: 12f.

174 Vgl. Brennacher, Julia (2016): Der Körper in der heutigen Lebenswelt. In: Galerie im Taxis-

palais/Brennacher, Julia/Nievers, Lena/Tabor, Jürgen (Hrsg.): Mapping the Body. Der Körper

in der heutigen Lebenswelt/Mapping the Body. The Body in Contemporary Life. Katalog zur

Ausstellung, 11. Juni-28. August 2016, Galerie im Taxispalais. Innsbruck, 11ff.

175 Unter anderem auf der Plaza de Colón in Madrid, im Covent Garden in London, im Smith-

sonian’s National Museum of Natural History, im Australian Museum of Natural History in

Sydney, im Chicagoer Field Museum sowie in Minneapolis.

176 Vgl. Fusco, Coco (2003): The other History of Intercultural Performance. In: Jones, Amelia

(ed.): The feminism and visual culture reader. London/New York, 207ff. u. Warr/Jones, 2000:

159.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 73

„Our planwas to live in a golden cage for three days, presenting ourselves as undis-

covered Amerindians froman island in theGulf ofMexico that had somehowbeen

overlooked by Europeans for five centuries. We call out homeland Guatinau, and

ourselves Guatinauis. We performed our ‚traditional tasks‘, which ranged from

sewing voodoo dolls and lifting weights to watching television and working on

lap-top computers. A donation box in front of the cage indicated that, for a small

fee, I would dance (to rap music), Guillermo would tell authentic Amerindian sto-

ries (in a nonsensical language), and we would pose for Polaroids with visitors.

Two ‚zoo guards‘ would be on hand to speak to visitors (since we could not un-

derstand them), take us to the bathroom on leashes, and feed us sandwiches and

fruit. [...] A chronology with highlights from the history of exhibiting non-Western

peoples was on one didactic panel and a simulated Encyclopedia Britannica entry

with a fake map of Gulf of Mexico showing our island was on another.“177

Indem sie einerseits ein „authentisches“ Bild zweier Ureinwohner einer bis dato

übersehenen Insel kurz nach dem ersten Kontakt entwarfen, andererseits Sym-

bole der Akulturation der westlichen Welt, wie beispielsweise ein Radio, Mickey

Mouse Bilder, Coca-Cola-Dosen und Computer verwendeten, verwiesen sie durch

die Vermischung historischer und zeitgenössischer Elemente zum einen auf die

prekäre Situation durch Ächtung und Unterdrückung, in der sich viele indigene

Bevölkerungsgruppen noch heute befinden, zum anderen provozierten sie diverse,

teils heftige Publikumsreaktionen, wie Gómez-Peña und Fusco in einem Interview

berichten178.

„In all of the cities we have performed, there have been a range of responses

from absolute tenderness and solidarity – people giving us presents, offerings,

quietly being with us, sending notes of sympathy – all the way to extremely vio-

lent responses. In London, a group of neo-nazi skinheads tried to shake the cage.

In Madrid, mischievous teenagers tried to burn me with cigarettes while some

handed me a beer bottle of urine. There were business men in Spain regressing

to their childhood, treating us as if we were monkeys –making gorilla sounds or

racist ‚Indian‘ hoots. I think we have touched on a colonial wound in this piece.

[Coco Fusco fügt hinzu:]Whenwe got to Spain,more than half the people thought

we really were Amerindians. Then there were others who came to watch those

who were taking us seriously. There were people who were not sure whether to

believe that we were real. Other people were absolutely convinced that they un-

derstood Guillermo’s language, which is virtually impossible because it’s a non-

sense language. One man in London stood there and translated Guillermo’s story

177 Fusco, 2003: 206f.

178 Vgl. Warr/Jones, 2000: 159 u. Johnson, Anna (1993): Coco Fusco and Guillermo Gómez-Peña.

BOMB 42, Winter 1993. <http://bombsite.com/issues/42/articles/1599> (03.02.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombsite.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombsite.com/


74 Ästhetik der Autonomie

for another visitor. We had a lot of sexualized reactions to us. Men in Spain put

coins in the donation box to get me to dance because, as they said, they wanted

to see my tits. There was a woman in Irvine who asked for a rubber glove in order

to touch Guillermo and started to fondle him in a sexual manner. There were sev-

eral instances where people crossed the boundaries of expected sexual behavior. I

think that was provoked by us being presented as objects, by their sense of having

power over us … [...] The most hysterical reactions we had to the piece happened

when we appeared at the Smithsonian. One alarmed person called the Humane

Society. TheHumane Society told that person that human beings were out of their

jurisdiction.“179

Coco Fusco and Guillermo Gómez-Peña provozierten durch ihre Performance bei

ihrem Publikum ein erschreckend irrationales Verhalten, indem sie einerseits auf

die Lebenssituationen indigener Bevölkerung sowohl im historischen Kontext als

auch in ihrer heutigen Lebensrealität eingingen und andererseits ihr alltägliches,

auch intimes Leben im öffentlichen Raum unter den Augen des Publikums prak-

tizierten. Sie wollten eine unerwartete Begegnung provozieren, die die Menschen

unvorbereitet treffen sollte, um ihre Ansichten und ihre aufgrund nach wie vor

tief verankerter Rassenstereotypen virulenten Vorurteile zum Vorschein zu brin-

gen. Ihre komplexe, ironische und direkte Selbstzurschaustellung als ethnografi-

sche Exemplare und damit als Objekte löste bei den nachdenklicheren Betrachte -r

Innen das Gefühl von Verwirrung, Komplizenschaft und Ungläubigkeit, bei den

anderen beunruhigenderweise jedoch vor allem Selbstgefälligkeit aus180.

Während sich Fusco und Gómez-Peña der Unterdrückung „des Fremden“ wid-

meten, befasste sich Tanja Ostojić, wie bereits Acconci in den 1970er-Jahren, mit

dem Verhältnis von Nähe und Distanz. Sowohl 1996 auf der Biennale für junge

jugoslawische Künstler in Vrsac als auch 1998 anlässlich der Manifesta 2, der eu-

ropäischen Biennale für zeitgenössische Kunst, performte sie ihre Arbeit Personal

Space; ein statisches Werk, das sich nicht nur des Körpers, sondern auch Sound-

und Videomaterial bedient. Dazu stand sie, einer antiken Skulptur ähnelnd, auf

der Manifesta 2 an drei aufeinanderfolgenden Tagen jeweils eine Stunde lang im

gläsernen Aufzug des Musée d’Histoire de la Ville de Luxembourg auf einem Qua-

drat aus losemweißemMarmorpulver, die Körper- und Kopfbehaarung vollständig

abrasiert, nackt und vollständig von Marmorpulver bedeckt, während das Publi-

kum den Aufzug wie gewohnt benutzen durfte oder im Aufzug bei der Künstlerin

so lange verweilen konnte, wie es wollte. Die MuseumsbesucherInnen sahen die

179 Gómez-Peña und Fusco, zit. nach Johnson, 1993. „The Humane Society of the United

States is the nation's most effective animal protection organization” (<http://www.humane-

society.org/about/?credit=web_id93480558> (21.10.2017)).

180 Vgl. O’Reilly, Sally (2012): Body Art. Der Körper in der zeitgenössischen Kunst. Berlin/Mün-

chen, 100.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.humane
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.humane


Rebellische Körper 75

Künstlerin jedoch ausschließlich in ihrer statischen Haltung auf dem präparierten

Abschnitt. Nach der Performance wurde der Aufzug wieder regulär verwendet, wo-

bei der für die Performance eigens kreierte Sound weiterhin zu hören war, der von

Vladimir Radonjić komponiert wurde und der die Stille beschreiben sollte und den

Raum markierte. Die vorsichtig-sanfte Klanglandschaft sollte die verstörte Seele

der Künstlerin reflektieren.

Die Dynamik dieses Werkes ist vor allem innerlicher Natur. Die Kommunikati-

on mit den ZuschauerInnen, die automatisch zu TeilnehmerInnen werden, bringt

einen unglaublich starken Energieaustauschmit sich. Die Präsenz der großen Zahl

von Menschen unterbricht die Intimität der Eins-zu-eins-Beziehung und bringt

dadurchmehr Spannung ein. Das erhöht das Konzentrationsniveau im Raum, des-

halb wurde in Luxemburg der Glasaufzug gewählt. So zollt Ostojić ihren inneren

Erfahrungen sowie denen ihres Publikums Tribut181.

„I want to provoke the opening of one’smind or perception to something that s/he

has maybe not thought of, or experienced, or was not aware of before. Although

my experience tells me that art cannot quickly change social or political reality,

it’s important that it is not apolitical. Art sometimes opens up certain questions;

it can even offer different value systems from current mainstream trends. [...] For

me authenticity and preciseness are very important.“182

In Personal Space verband Tanja Ostojić natürliche mit virtueller Nacktheit. Ihren

Körper als „tableau vivant“ nutzend, transformierte sie ihn in ein Abbild, das der

Umkehrung des Inneren in das Äußere entsprach. Sie erstarrte zu einem Denk-

mal. Absolut regungslos verweigerte sie jegliche Kommunikation durch ihren Kör-

per und erweckte so den Eindruck, in einer quälenden Lage zu sein.Wie die „living

sculpturs“ der 1970er-Jahre –man denke beispielsweise an die Arbeiten des renom-

mierten Künstlerduos Gilbert und George – ist Ostojić als „tableau vivant“mehr als

nur eine Skulptur – sie ist ein Denkmal. Indem die BetrachterInnen mit dem ent-

blößten, verwundbaren Körper der Künstlerin konfrontiert werden, wird das Bild

der Frau in der Kunstgeschichte als ein der Symbolisierung und Manipulation un-

terworfenes erkannt. Darüber hinaus werden die RezipientInnen mit der inneren

und äußeren Isolation eines Subjekts konfrontiert, das sich in der Opposition be-

findet, das in einer feindlichen Umgebung agiert und dem folglich ein Ausdruck

der Abneigung inhärent ist183.

Auch Tracey Emin, eine der Protagonistinnen der Young British Artists, nutzte

in ihrer Performance Exorcism of the last painting I ever made, die sie 1996 in der Gal-

leri Andreas Brändström in Stockholm darbot, ihren eigenen nackten Körper, mit

181 Vgl. <http://www.livingstatues.com/TanjaOstojic.html> (14.01.2012).

182 <http://www.van.at/see/tanja/set01/text01.htm> (14.01.2012).

183 Vgl. <http://www.medienkunstnetz.de/werke/perspace/> (14.01.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.livingstatues
http://www.van.at/
http://www.medien
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.livingstatues
http://www.van.at/
http://www.medien


76 Ästhetik der Autonomie

all seinen mitunter intimen Bedürfnissen. Hier war sie zwei Wochen lang in ei-

nem Raum eingesperrt, in dem sie aß, schlief und arbeitete – schlicht lebte. Durch

16 in die Wände eingelassene Fischaugenobjektive konnte die nackte Künstlerin

vom Publikum bei all ihren Handlungen beobachtet werden184. Die Galerie wurde

nicht nur zu ihrem Atelier, sondern zu ihrem Heim. Für das Publikum wurde die

Galerie hingegen zum Ort einer „Peep-Show“, denn Emin ließ sie an all ihren all-

täglichen Handlungen, an ihrer Arbeit, an ihrem Leben und ihren Befindlichkeiten

rückhaltlos teilnehmen. Nackt vor einem Bild hockend, Zeitung lesend, auf ihrem

Bett sitzend; kein Teil ihres Lebens blieb unbeobachtet.

Diese Arbeit zeugt dabei von einem hohen Maße an Selbstreflexivität, denn sie

gibt sich nicht einfach dem Voyeurismus des Publikums hin, sie ist nicht einfach

die Hauptfigur in einem sexuell affizierenden Spektakel, sondern sie stellt sich als

Frau und vor allem als aktive Künstlerin, nicht aber wie in der männlich domi-

nierten Geschichte der Kunst als passives Modell, den Phantasien und Blicken des

Publikums zu Verfügung. Indem sie ihre Befindlichkeiten thematisiert, macht sie

die BetrachterInnen zu ZeugInnen ihrer Bedürfnisse, Erfahrungen und Traumata

und ermöglicht ihnen die Teilhabe an ihrem alltäglichen Leben. Dabei geht es ihr

um die Vermittlung konkreter Körperlichkeit beziehungsweise der konkreten kör-

perlichen Erfahrungweiblicher Existenz.Generell sind ihre Arbeiten in hohemMa-

ße autobiografisch. Ihre eigene leibliche, aber auch psychische Erfahrung rückt in

den Vordergrund ihrer Werke und auch Exorcism of the last painting I ever made kann

als narzisstische Selbsterforschung verstanden werden ebenso wie als subversives

Spiel mit den Gepflogenheiten und Reglements des Betriebssystem Kunst185. Sie

stellt die Trennung von Privatem und Öffentlichem infrage, indem sie ständig In-

dividuelles und Allgemeines, Intimes und Öffentliches verschränkt, indem sie die

reale Weiblichkeit mit allem, was dazugehört zum Gegenstand ihrer Kunst macht,

sodass Anne-Marie Bonnet schließt:

„Nicht nur die Kategorien des Ästhetischen verschieben sich ... Ist hier Beuys’ ‚er-

weiterter Kunstbegriff‘ ernst genommen worden und das Teilhaben-Lassen aller

am eigenen Leben als ‚soziale Plastik‘ zu verstehen? [...] Die Künstlerin aktiviert

hier ‚Erfahrung‘ im Foucault’schen Sinne, lehnt er doch deren bloß phänomenolo-

gischesVerständnis ab: ‚Gefordertwird dasÄußerste an Intensität und zugleich an

Unmöglichkeit. ... Die Idee einer Grenzerfahrung, die das Subjekt von sich selbst

losreißt – ... – unmittelbare Erfahrungen ..., die darauf zielen, mich vonmir selbst

184 Vgl. Warr/Jones, 2000: 68.

185 Vgl. Harvie, Jen (2004): Being her. presence, absence and performance in the art of Janet

Cardiff and Tracey Emin. In: Gale, Maggie B./Gardner, Viv (2004): Auto/biography and iden-

tity. Women, Theatre and Performance. Manchester, 206ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 77

loszureißen, mich daran zu hindern, derselbe zu sein‘ [...] ‚Eine Erfahrung ist et-

was, aus demman verändert hervorgeht‘.“186

Auch Francis Alÿs kreiert mit seinen Performances Ereignisse, die den daran be-

teiligten Menschen zu denken geben. In seiner Kunst befasst er sich häufig mit

den Themen Wiederholung, Versagen und Absurdität und zielt, so könnte man

meinen, schon durch die Titel seiner Aktionen auf das kritische Hinterfragen der

eigenen Handlungsmuster in unserer immer schneller werdenden, konsumorien-

tierten, kapitalistischen Gesellschaft. In seiner Performance Paradox of Praxis 1 (So-

metimes Making Something Leads to Nothing) schob er 1997 neun Stunden lang einen

großen Eisblock durch die Straßen von Mexico City. Der Eisblock hinterließ wäss-

rige Schleifspuren auf den Straßen, bis er im Laufe der Performance schließlich

so klein wurde, dass Alÿs ihn mit seinen Füßen problemfrei vor sich herschieben

konnte. Am Ende war der Eisblock geschmolzen und auch die auf dem Gehsteig

zurückgebliebene Wasserlache verdampfte schließlich – nichts blieb übrig.

Indem er den Eisblock schob, produzierte er Verschwinden und verwies so

auf den ephemeren, transitorischen Charakter der Performance-Kunst selbst, die

ihrerseits Verschwinden produziert, indem sie auf flüchtigen Bewegungsprozes-

sen basiert und letztlich in Abwesenheit übergeht. Darüber hinaus kann Paradox of

Praxis 1 als Kapitalismuskritik interpretiert werden, denn nach einem ganzen Tag

harter körperlicher Arbeit bleibt letztlich auch bei ihm, wie bei so vielen anderen

Menschen weltweit, nichts übrig und auch er hinterlässt keine Spuren. Alÿs prä-

sentiert sich in dieser Performance als postmoderner Sisyphos und verdeutlicht

so den Kampf gegen den Druck, produktiv sein zu müssen187. Alÿs’ Arbeit ist ei-

ne Kritik an gesellschaftlichen, politischen, wirtschaftlichen und ästhetischen Zu-

ständen, die politische Aussagen mit einem feinen Sinn für Poetik verbindet. Mit

Paradox of Praxis 1 erschuf er ein Paradebeispiel für das Phänomen maximaler An-

strengungmit minimalem Effekt, wie es für die Lebenswirklichkeit und die Rituale

des täglichen Lebens vieler Menschen in Lateinamerika charakteristisch ist188.

Auch Santiago Sierra thematisiert grundsätzlich in seinen provokanten Aktio-

nen die Arbeit in der kapitalistischen Gesellschaft und die damit verbundenen Aus-

beutungsmechanismen sowie den Wert des Menschen und seiner Arbeitskraft als

Ware189. Er lieferte eine vielleicht noch eindringlichere, einschneidendere Kampf-

ansage gegen die kapitalistische Verwertungslogik unter anderem 1998 mit seiner

186 Bonnet, 2002: 15f.

187 Vgl. Fischer, Ralph (2011): Walking Artists. Über die Entdeckung des Gehens in den perfor-

mativen Künsten. Bielefeld 142f. u. Cocker, Emma (2011): Over and Over. Again and Again.

In: Wallace, Isabelle Loring/Hirsh, Jennie (ed.): Contemporary Art and Classical Myth. Sur-

rey/Burlington, 283f.

188 Vgl. <http://www.flagler.edu/crispellert/past-exhibitions/f_alys.html> (03.02.2012).

189 Vgl. Schering, Madlen (2008): Ort der Kunst abseits des Mainstreams. Das Museum

Casa Daros eröffnet in Rio de Janeiro. In: Lateinamerika Nachrichten 405, März 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.flagler.
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.flagler.


78 Ästhetik der Autonomie

PerformanceMit einem Lastwagenanhänger versperrte Straße, bei der er einen Lastwa-

genfahrer engagierte, der die Anillo Periférico Sur, eine der befahrensten Straßen

in Mexico City, für fünf Minuten blockierte, indem er den LKW querstellte190. Mit

dem verursachten Stau beziehungsweise dem Verkehrschaos störte er so wenigs-

tens für kurze Zeit die „Lebensadern“ des Kapitalismus, die Straßen als Lieferwege

für Materialien und Arbeitskräfte und somit den ewigen Waren- und Menschen-

fluss, der das System aufrechthält. Mit seiner Arbeit 160 cm lange Linie, die auf 4 Leute

tätowiert ist, die er im Jahr 2000 in der Galerie El Gallo Arte Contemporáneo in Sa-

lamanca (Spanien) umsetzte, geht er jedoch noch weit über die Lastwagen-Aktion

hinaus. Hier ließen sich vier heroinsüchtige Prostituierte für einen Schuss Heroin

eine Linie auf den Rücken tätowieren. Während sie für einen „Blowjob“ zwischen

15 und 17 Dollar verlangten, kostete ein Schuss Heroin circa 67 Dollar191. Für diesen

Warenwert ließen sie einen irreversiblen Eingriff in ihre Körper zu.

„Der entscheidende Parameter, mit dem der Künstler operiert, ist Lohn als Herr-

schaftsinstrument und Ausdruck der Entwürdigung. Sierra radikalisiert die Asym-

metrie der sozialen Verhältnisse zwischen Auftraggeber und Lohnempfänger, in-

dem er die vulgäre Maxime ‚Für Geld kriegt man alles‘ auf die Spitze treibt.“192

Sierras „entlohnte Aktionen“ machen die Misere derer, die sich für geringe Geldbe-

träge nachhaltig Schaden zufügen lassen, ebenso evident wie die Schuld der öko-

nomischen Systeme der Gesellschaften an diesen Miseren. Indem er die Teilneh-

merInnen dafür bezahlt, sich beispielsweise tätowieren zu lassen, und dies dann

auf die höhere ökonomische Ebene der Kunst transferiert, wird das Erkennen der

Ungerechtigkeit des Szenarios unausweichlich193. „Sierra wählt die Kunstwelt als

Plattform für solche verstörenden Veranstaltungen, weil diese, wie er sagt, ‚einen

engen Spalt [aufweist], über den sich Schuld vermitteln lässt‘“194.

In den 2000er-Jahren schließlich steigert sich das, was in den 1980er-Jahren

mit dem beginnenden Neoliberalismus und der Kommodifizierung seinen Anfang

nahm sowie die radikale Verschärfung der Inbesitznahme des Körpers durch die

<https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/orte-der-kunst-abseits-des-mainstreams/>

(03.02.2012).

190 Vgl. Sierra, Santiago: Mit einem Lastwagenanhänger versperrte Straße. Anillo Periféri-

co Sur, Mexico City, November 1998. In: <http://www.santiago-sierra.com/987_1024.php>

(03.02.2012).

191 Vgl. Sierra, Santiago: 160 cm lange Linie, die auf 4 Leute tätowiert ist. El Gallo Arte

Contemporáneo Salamanca (Spanien), 2000. In: <http://www.santiago-sierra.com/200014-

_1024.php> (02.08.2016).

192 Hübel, Michael (2003): Spanien. Santiago Sierra. In: KUNSTFORUM International, Band 166:

50. Biennale Venedig. Träume und Konflikte. Die Diktatur des Betrachters, 236.

193 Vgl. O’Reilly, 2012: 106.

194 Goldberg, 2014: 195.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lateinamerika-nachrichten.de/
http://www.santiago-sierra.com/
http://www.santiago-sierra.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://lateinamerika-nachrichten.de/
http://www.santiago-sierra.com/
http://www.santiago-sierra.com/


Rebellische Körper 79

globale Lifestyle- und Schönheitsindustrie, die seit den 1990er-Jahren zunehmend

Macht und Einfluss erlangte, sodass nun

„[d]as zeitgenössische Körperbewusstsein [...] durch die Penetranz der Medien,

durch die ökonomischen Prekarisierungszwänge, die transhumanistischen Uto-

pien und Phantasmen der Biotechnologie und das Aufeinanderprallen politisch

und kulturell divergenter Körperbilder vor historisch noch nie gesehenenHeraus-

forderungen [steht].“195

Der Siegeszug der Medialisierung und Virtualisierung in allen Lebensbereichen,

der damit einhergehende Körperkult und die immer tiefer in das Innerste des

Körpers eingreifenden Modellierungen und Einschreibungen, die den Begriff des

Menschenbildes endgültig durch den des Körperbildes oder der Körperkonstruk-

tion ersetzt zu haben scheinen, werden ebenso wie der Druck auf das Individuum

durch die generelle Akzeleration von der Performance-Kunst kritisch reflektiert196.

Aber insbesondere die Steigerung der globalen ökonomischen, sozialen und öko-

logischen Krisen, die Verschärfung der Diskrepanz zwischen westlicher und isla-

mischer Welt, die mit dem Angriff auf die USA 2001 zunehmend zu einer Legi-

timation des Kampfes, des Krieges und der Ausweitung staatlicher Kontrolle und

Repression führten197, erhöhen ebenso wie die mit der weiteren neoliberalen Ver-

schärfung der Bedingungen der Lohnarbeit, der Steigerungslogik des „unterneh-

merischen Selbst“ sowie der steigenden Anforderungen an Produktivität, Mobili-

tät und Flexibilität198 den Druck auf das Individuum und machen die Kritik an

den Auswirkungen des globalen Kapitalismus zum elementaren Gegenstand der

Performance-Kunst im beginnenden 21. Jahrhundert.

Denn die Entwicklung der krisenhaften klassischen Industriegesellschaft hin

zur – wie Ulrich Beck sie nennt – »Risikogesellschaft«, die schließlich eine para-

digmatische Wende im beginnenden 21. Jahrhundert darstellt, macht das „Moder-

nisierungsrisiko“ zum „pauschalen Produkt industriellen Fortschritts“, verschärft

sich systematisch mit dessen Weiterentwicklung und gefährdet „‚das Leben‘ auf

dieser Erde, und zwar in ‚all‘ seinen Erscheinungsformen“199. Es entstehen neue

„Globalgefährdungslagen“, diemit weitreichenden und unüberschaubaren sozialen

und politischen Konflikt- und Entwicklungsdynamiken einhergehen. Die Moder-

nisierungsrisiken sprengen letztlich, da sie alle treffen können, die Klassensche-

mata und Sozialformen und führen zu einem „gesellschaftlichen Individualisie-

195 Brennacher, 2016: 14.

196 Vgl. Bonnet, 2002: 10.

197 Vgl. Goldberg, 2014: 226ff.

198 Vgl. Künkler, Tobias (2008): Produktivkraft Kritik. Die Subsumtion der Subversion im neu-

en Kapitalismus. In: Eickelpasch, Rolf/Rademacher, Claudia/Lobato, Philipp Ramos (Hrsg.):

Metamorphosen des Kapitalismus – und seiner Kritik. Wiesbaden, 34ff. u. 40ff.

199 Vgl. Beck, 1986: 27ff.; hier 29.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


80 Ästhetik der Autonomie

rungsschub“, der unter anderem der Verschärfung sozialer Ungleichheiten und der

Tendenz von „Institutionalisierung und Standardisierung von Lebenslagen“ Vor-

schub leistet. Darüber hinaus sind sie durch ihre soziale Anerkennung mit ökolo-

gischen Entwertungen und Enteignungen verbunden, sodass neue internationale

Ungleichheiten erzeugt werden200.

Im Zuge dieser Entwicklung wird Fortschritt zunehmend zum soziopolitischen

und ökonomischen Leitmotiv und begünstigt dabei auch die sich stetig ausbrei-

tende Akzeleration. Biopolitische Konditionierung und „telepolitische“ Steuerung

führen also zu einem „technischen Fortschritt“, dessen Folgen unter anderem ein

strukturelles, wachsendes Prekariat und die situative Ausweglosigkeit moderner

Industrienationen sind. Soziopolitische Kybernetik und die Steigerung „interakti-

ver Geselligkeit“ forcieren die „diskrete Steuerung“ des Menschen und letztlich die

„vollkommene und verdeckte Entwertung desMenschlichen“ zugunsten der instru-

mentellen Konditionierung des Einzelnen201.

Auf die Beschleunigung der Lebensverhältnisse, die bei den FuturistInnen

noch positiver Bezugspunkt der Kunst war, hingegen in ihrer virulenten Stei-

gerung im Kontext der Globalisierung und der „Digitalen Revolution“ vermehrt

kritisiert wird und die im 21. Jahrhundert zunehmend zu einem „Unbehagen

am Fortschritt und der selbstzerstörerischen Tendenz der Beschleunigung aller

Lebensbereiche“202 führt, reagieren auch viele Performance-KünstlerInnen nicht

nur mit genereller Kapitalismus- und Entfremdungskritik, sondern auch, indem

sie ihr beispielsweise ein Moment des Innehaltens, der Entschleunigung oder

realen Erfahrungen von Intimität entgegenhalten.

Die zunehmende Gewöhnung der Menschen an die Auswirkungen des Posthu-

manismus’ und der Cyborgisierung auf das Alltagsleben des Einzelnen reflektiert

200 Vgl. Beck, 1986: 30f. u. 115ff. „Die Risikogesellschaft ist eine ‚katastrophale‘ Gesellschaft. In

ihr droht der Ausnahmezustand zum Normalzustand zu werden“ (Beck, 1986: 31).

201 Vgl. Virilio, 1994: 146f. Heute befinden wir uns Virilio zufolge in einer Grenzsituation, denn

die stetige Beschleunigung, der Turbokapitalismus mit all seinen politischen und ökolo-

gischen Begleiterscheinungen und die zunehmende Maßlosigkeit führen einerseits zu ei-

ner wachsenden globalen und die Oberhand gewinnenden Hybris, andererseits sind wir ob

des Zeitmangels dabei, den Glauben an das „große“ Ganze ebenso wie das Vertrauen zu

verlieren und driften in einen Zustand des „hyperbolischen Nihilismus“ ab, der zu einem

„Hyper-Faschismus“ führen kann. Wir wohnen der Entstehung eines kollektiven Wahns bei,

der durch die Synchronisierung der Emotionen entsteht und in dem die Affekte die gesam-

te Menschheit zeitgleich und in Echtzeit treffen. Diese globale Simultanität der Affekte in

Echtzeit geschieht im Namen des Fortschritts und hat uns in das „Zeitalter der allgemeinen

Panik“ geführt (vgl. Virilio, Paul (2011): Die Verwaltung der Angst. Ein Gespräch mit Bertrand

Richard. Wien, 68ff.).

202 Osten, Manfred (2004): Das geraubte Gedächtnis. Digitale Systeme und die Zerstörung der

Erinnerungskultur. Eine kleine Geschichte des Vergessens. Frankfurt am Main/Leipzig, 107.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 81

hingegen die Arbeit Yingmei Duans. Mit viel Humor geht die chinesische Künst-

lerin auf die veränderten Lebens- und Weltverhältnisse der 2000er-Jahre ein. Im

Cyberspace ist heute bereits vieles möglich und die Grenzen des Machbaren sind

noch lange nicht erreicht. Der Computer ist aus dem Leben der meisten Menschen

nichtmehr wegzudenken, liefert er doch nicht nur einen Zugang zurWelt, sondern

erschafft eine Art zweite Welt. Als Hommage an die technischen Neuerungen, die

Virtualisierung der Welt, die Errungenschaften der Technik, die beispielsweise so-

ziale Netzwerke wie Facebook und Twitter zum integralen Bestandteil des Alltags

vor allem junger Menschen machen, performte sie 2005 ihr Werk I Love Computer,

das als Liebeserklärung an das digitale Zeitalter durchaus ernst zu nehmen und

wohl repräsentativ für sehr viele Menschen ist, nicht nur für die sogenannten „di-

gital natives“.

Eine halbe Stunde saß Duan in einem rosafarbenen Schlafanzug barfuß auf

demBoden vor derU-Bahn-Station, an der dieMenschen ankamen, die zur Cebit in

Hannover wollten. Sie umarmte entspannt,mit glücklichemGesichtsausdruck und

geschlossenen Augen einen Computermonitor. Ihr Kopf lehnte an dem Bildschirm,

so als würde sie imHalbschlaf mit ihm kuscheln. So bildete Duan die erste Station,

die die Besucher auf dem Weg zur Cebit passierten203. Zu ihrer Motivation, diese

Performance zu realisieren, sagte die Künstlerin:

„Ich habe 5 Jahre auf der Computermesse in Hannover gearbeitet. Mit großem In-

teresse habe ich sie auch jedes Jahr angeschaut. Ich mag Computer sehr, da sie

unser Leben verändert haben. Immer wenn ich sie sehe, empfinde ich große Freu-

de.“204

Dass die Freude an und die Zuneigung für die Technik in einer Liebeserklärung der

Künstlerin mündet, kann hier durchaus kritisch gesehen werden. Denn gerade der

emotionale Bezug zu technischen Hilfsmitteln und digitalenWelten, der reale zwi-

schenmenschliche Interaktion zunehmend in den Hintergrund zu rücken scheint,

ist ein Symptom der Akzeleration und Digitalisierung, dessen ernstzunehmende

Konsequenzen für das Selbst- und Weltbild des Menschen sich immer deutlicher

abzeichnen. Obwohl also die Kritik in dieser Performance gänzlich den Betrachte-

rInnen überlassen bleibt, scheint diese Arbeit doch ein kritisches Hinterfragen des

Stellenwertes und der Korrelation von Menschen und Technik zu forcieren.

Eine weitere außergewöhnliche Performance lieferte 2005 die Künstlerin Her-

ma Auguste Wittstock, die mit Sweet for my Sweet nicht nur das medial vermit-

telte Frauenbild, den Magerwahn und die Hochglanzästhetik der „Fit-for-Fun“-

Generation, sondern auch das Frauenbild in der Performance-Kunst massiv störte.

203 Vgl. <http://www.yingmei-art.com/de/works/cebit> (04.02.2012).

204 <http://www.yingmei-art.com/de/works/cebit> (04.02.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.
http://www.yingmei-art.com/de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.
http://www.yingmei-art.com/de/


82 Ästhetik der Autonomie

Wittstock, die aufgrund ihrer Leibesfülle nicht dem gängigen Schönheitsideal ent-

spricht, stellte ihren nackten Körper wie eine Statue aus. Mit Zuckerguss überzo-

gen, stand sie regungslos sechs Stunden lang imHAU 1 in Berlin.Mit einem Schild,

auf dem „Lick me“ geschrieben stand, forderte sie das Publikum dazu auf, den Zu-

ckerguss von ihrem Körper zu lecken205. Außergewöhnlich ist diese Performance

insbesondere deswegen, weil Wittstock mit ihrer Körperfülle aus dem Rahmen all

der Performance-Künstlerinnen fällt, die ihre nackten Körper für ihre Kunst nut-

zen. Alle hier besprochenen Künstlerinnen beziehungsweise generell beinahe al-

le Performance-Künnstlerinnen kritisieren zwar das patriarchale Frauenbild, sind

aber selbst schlank und entsprechen dem Schönheitsideal. Umso verwunderlicher

ist es, dass Wittstock gerade heute ihren Körper als natürlich und undesignt prä-

sentiert, wo sich der Druck auf Frauen, schlank, gestylt und „schön“ zu sein, durch

die Medien in einer Weise gesteigert hat, dass Anorexie und Schönheitschirurgie

inzwischen eine scheinbar hohe gesellschaftliche Akzeptanz erreicht haben. Selbst-

bewusst nutzt Wittstock ihren Körper als Gegenentwurf zur Hochglanzästhetik

und widersetzt sich damit der Befehlsmacht und Aggressivität dieser Bilder. Mit

Bonnet könnte man ihre Fettleibigkeit als Strategie des passiven Widerstands ver-

stehen, als subversiven Versuch, den leiblichen Eigensinn zu verteidigen206. Indem

sie das Publikum auffordert, an ihr zu lecken, überschreitet sie die Grenze dessen,

was akzeptiert ist.Nicht das Lecken als solchesmacht diese Performance so subver-

siv, nicht das Ausstellen eines nackten weiblichen Körpers, sondern die schamlose

Zurschaustellung der Leibesfülle der Künstlerin. Sex und Pornografie sind zum

medialen Alltag geworden, überall sind nackte Frauenkörper zu sehen. Hier aber

bricht die Künstlerin mit dem Tabu, einen nicht idealen Körper selbstbewusst zur

Schau zu stellen und auch noch haptischen und oralen Kontakt einzufordern. Sie

erlaubt den BetrachterInnen damit, aus ihren Denk- und Sehgewohnheiten auszu-

brechen und sich einer leiblichen Realität physisch zu stellen, die durch die herr-

schenden Diskurse zunehmend ausgeschlossen und stigmatisiert wird. Darüber

hinaus kann ihre Aufforderung „lick me“ als doppeldeutiges Wortspiel verstanden

werden. So kommuniziert sie den RezipientInnen „ihr könnt mich mal ...!“ und

übergeht auch kommunikativ die sozial erwünschten Verhaltensschemata.

EinThema, das in der Performance-Kunst über alle Dekaden hinweg eine wich-

tige Rolle spielt, ist der Krieg. Ob nun die Traumata des zweiten Weltkrieges, des

Vietnamkrieges oder die Unterdrückung einzelner Gruppen oder der ganzen Be-

völkerung durch diktatorische Systeme – die künstlerische, oppositionelle Ausein-

andersetzung mit Krieg, Kampf und politischer Repression war und ist auf viel-

fältige Weise Gegenstand der Performance-Kunst. So thematisiert auch Santiago

205 Vgl. Wittstock, Herma Auguste: Sweet for my Sweet. HAU 1, Berlin, 6 hours live performance,

2005. In: <http://www.hermaauguste.de/catalogue/art/sweet-for-my-sweet> (04.02.2012).

206 Vgl. Bonnet, 2002: 10.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.herma
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.herma


Rebellische Körper 83

Sierra 2006, wie bereitsWolf Vostell 1964, die Schrecken des Holocaust. Er schuf im

März 2006 mit seiner Aktion 245 m3 eine beklemmende und überaus provokante

Situation, in der er sich dem Thema Holocaust widmete.

Anders als Vostell, der aus einer Poollandschaft ein Massengrab machte,

verwandelte Sierra den Synagogenraum in Pulheim-Stommeln nahe Köln in eine

„Gaskammer“, indem er die Abgase von sechs vor der Synagoge stehenden Autos

mittels Schläuchen in den Raum leitete. Die Kohlenmonoxydkonzentration war so

hoch, dass eine halbe Stunde ungeschützten Aufenthalts gereicht hätte, um einen

Menschen zu töten. Aus diesem Grund durften die BesucherInnen ausschließlich

einzeln, geschützt durch eine Gasmaske und in Begleitung eines Feuerwehrman-

nes für lediglich fünf Minuten den Raum betreten. Obwohl dieser Synagogenraum

heutzutage aufgrund der massiven Vernichtung und dem daraus resultierenden

Fehlen jüdischer Bevölkerung nicht mehr rituell, sondern als Erinnerungsort und

als Kunstraum genutzt wird und jährlich KünstlerInnen eingeladen werden, um

der Opfer des NS-Regimes zu gedenken, waren die heftigen Reaktionen – seine

Aktion wurde als geschmacklos und unerträglich kritisiert – auch für den Künstler

selbst überraschend207.

„[...] An keinem der beiden Tage gab [es] Beschwerden oder Zeichen von Unver-

ständnis unter den Teilnehmenden. Es war geplant, die Handlung während der

folgenden sechs Sonntage zu organisieren, aber auf nachdrückliche Schlagzeilen

in den Printmedien und im Fernsehen hin, diemich als radikalen Provokateur und

meine Arbeit als eine echte Gaskammer (?) beschrieben, beantragte eine Gruppe

von Mitgliedern der Jüdischen Gemeinde in Deutschland die Schließung des Pro-

jekts, was akzeptiert wurde. Die einfache Wahrnehmung dieser Arbeit war un-

möglich geworden, da sie [...] bereits als Angriff definiert worden war. In einem

Einführungstext am Eingang erklärte ich meinen Wunsch, die Juden in Ehren zu

halten, die im vergangenen Jahrhundert ermordet worden sind, um ihrer Besitz-

tümer beraubt zu werden. Ich widmete 245m3 allen Opfern von Staat und Kapital

und jedem einzelnen von ihnen, wohlwissend, dass die Massenvernichtung von

Menschen nicht mit dem Zweiten Weltkrieg zu Ende gegangen ist und dass wei-

terhin technologische Innovationen vorgeschlagen und ausprobiert worden sind,

um diese mit noch größerer Effizienz in die Praxis umzusetzen.“208

Sierra ging es insbesondere darum, den Menschen bewusst zu machen, dass der

Tod eben nicht nur die anderen Menschen betrifft, dass es eben nicht immer nur

207 Vgl. Sierra, Santiago: 245 m3. Stommeln Synagoge. Pulheim, Deutschland. März 2006. In:

<http://www.santiago-sierra.com/200603_1024.php> (05.11.2011) u. Neumaier, Otto (2010):

Wer oder was fehlt bei einem Fehler? In: Neumaier, Otto (Hrsg.): Was aus Fehlern zu lernen

ist in Alltag, Wissenschaft und Kunst. Wien/Berlin/Münster, 29.

208 Sierra: 245 m3.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.santiago-sierra.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.santiago-sierra.com/


84 Ästhetik der Autonomie

die „Anderen“ sind, die sterben.Mit 245m3 wollte Sierra die TeilnehmerInnen in ei-

ne Situation versetzen, die ihnen zeigt, dass der Tod auch ihr Schicksal sein kann,

dass auch sie möglicherweise zu Opfern werden können. So wollte Sierra dem Ge-

denken an die Schoah, die seines Erachtens zu wenig beachtete Komponente des

individuellen Todes jedes Einzelnen Raum verschaffen, obwohl er dabei Neumaier

zufolge das Problem vernachlässigte, dass die Nationalsozialisten die Juden eben

nicht als Individuen der Tötungsmaschinerie auslieferten209.

Sierras Kunst ist soziale Praxis, ist soziale Kritik an den bestehenden Lebensbe-

dingungen undWeltverhältnissen. Seine Kunst erfordert häufig einen enormen in-

frastrukturellen, gesellschaftlichen und künstlerischen Einsatz. Einerseits arbeitet

er meistens mit großen Gruppen vonMenschen, andererseits mutet er vielenMen-

schen seinemitunter harten und verstörenden Aktionen zu. Er erschafft schwierige

und manchmal quälende Situationen – sowohl für die, die seine Arbeiten ausfüh-

ren, als auch für die, die sie als BetrachterInnen bzw. als TeilnehmerInnen erleben–

und erzeugt häufig Unbehagen, Frustration und extreme Spannungen. Mit seinen

durchaus unbequemen Aktionen fördert er dabei die Bewusstwerdung von künstle-

rischer Fremdbestimmung und sozialer Interdependenzen. In gewisser Weise ist,

so Shannon Jackson, Sierras gesellschaftliches Engagement anti-sozial, es ist eine

Freilegung reduktiver Operationen sozialer Ungleichheit durch die Nachahmung

ihrer Form und kultiviert damit ein Bewusstsein in den BetrachterInnen für den

systemischen Bezug sozialer Probleme210.

Eine andere Vorgehensweise, die soziopolitische Realität kritisch zu beleuch-

ten, wählt die Guatemaltekin Regina José Galindo. Sie nutzt auf eindringlicheWei-

se ihren Körper zum politischen Protest und kannwohl zu den politisch radikalsten

zeitgenössischen Performance-KünstlerInnen gezählt werden.

„Es geht mir um die soziale und politische Wirklichkeit. Darum, was in meinem

Land geschieht, und in anderen Ländern. Denn was woanders geschieht, hat Fol-

gen für uns, schließlich sind wir alle miteinander verbunden. [...] Das Leben und

die Kunst sind verschiedene Gebiete. Das Leben kann nicht dargestellt werden.

Ich modifiziere lediglich die Realität meines eigenen Ausdrucks. Ich will so die

Balance von Macht in Frage stellen. [...] Die Welt nimmt ihren eigenen Lauf. Ich

bin darin nur ein Sandkorn. Das Einzige, was das Leben rechtfertigt, ist, sein Leben

zu ändern und Mitgefühl hervorzurufen, sich selbst auszusetzen, den Sympathi-

en, der Empathie – nicht dem Mitleid – damit in dem Anderen etwas aufbricht,

dieses: ‚Ich bin ich. Der ist der.‘ Ich will dabei kein Bedauern, sondern ein Mitge-

209 Vgl. Neumaier, 2010: 29.

210 Vgl. Jackson, Shannon (2011): Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New

York/London, 43ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 85

fühl dafür, dass der andere arm dran ist. Ich spiele ein Spiel, der Betrachter spielt

mit mir, nur so wirkt der Künstler.“211

Galindo beschäftigte sich beispielsweise in ihrer Performance Confesión, die sie

2007 in Palma de Mallorca darbot – einem Ort, den die CIA als Transitland für

ihre Auslieferungs- und Entführungsflüge nutzt – mit der Folterpraxis des Water-

boarding. Hierzu engagierte Galindo einen Türsteher, der ihren Kopf immer wie-

der ohne Rücksicht auf die zierliche Künstlerin in ein Fass mit Wasser tauchte. Sie

versuchte, Widerstand zu leisten, hatte aber gegen den großen, sehr muskulösen

Bodybuilder keine Chance. Der Kampf war offensichtlich einer zwischen unglei-

chenGegnern.Galindo kämpftemit aller Kraft gegen ihren Folterer an, konnte dem

ständigen Waterboarding aber letztlich nichts entgegensetzen und wurde immer

wieder mit dem Kopf in das dunkle Wasser getaucht.

Galindo performte dieses Stück im September 2007 während Palmas jährli-

cher Nacht der Kunst und ging so gegen die Feststimmung dieses Events an, bei

dem viele Galerien lange geöffnet haben und Partys für die anwesenden Kunst-

liebhaber auf den Straßen stattfinden. So versammelte sich dann auch schnell ei-

ne Menschenmenge auf der Straße, die neugierig auf die Performance wartete.

Einige konnten direkt durch das vergitterte Kellerfenster schauen, während sich

die meisten mit einer Live-Übertragung auf einem großen Bildschirm zufrieden-

geben mussten. Der Türsteher zerrte Galindo also in den kahlen Kellerraum und

der kurze und heftige Kampf begann. Stöhnend und nach Luft ringend wehrte sich

Galindo gegen ihren Peiniger, der ihren Kopf mitleidslos immer wieder in das Fass

voller Wasser tauchte und sie schließlich zu Boden warf, wo sie, atemlos und völ-

lig erschöpft, in der durch den Kampf entstandenen Wasserlache, liegen blieb212.

Stallabrass, der dieser Performance als Fotograf beiwohnte, beschrieb die Erfah-

rung folgendermaßen:

„I have been struggling with words, trying to be accurate, to avoid newspaper

cliché, and finding that the words that come to mind cannot do all the work that

I want them to. Yet while the violence here was real, it also was artificially con-

strained, a pale imitation of what is conducted in similar cells across the globe by

agents of our states and their allies.What is it to face such force, unbound in dura-

tion and severity, to be confined with no prospect of release, to have no choice in

when one eats, drinks or sleeps? If language alone seems inadequate to the task

211 Galindo, zit. nachGuski, Simone (2010): „MeinKörper istmeinMaterial“. InterviewmitRegina

José Galindo, Body-Art-Künstlerin aus Guatemala. Lateinamerika Nachichten Nummer 430,

April 2010. <https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/>

(04.02.2012).

212 Vgl. Stallabrass, Julian: ‚Performing Torture‘. Preface to Regina José Galindo Confesión, Palma

de Mallorca. In: <http://www.courtauld.ac.uk/people/stallabrass_julian/writings.shtml>

(04.02.20 12).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/
http://www.court
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/
http://www.court


86 Ästhetik der Autonomie

of sufficiently describing such situations, Galindo, with her bare, sparse actions,

says something that words cannot.“213

Confesión kann als Allegorie der absurden Machtkämpfe zwischen ungleich star-

ken Nationen, wie beispielsweise dem Irak und den USA, verstanden werden, aber

auch als radikale Kritik an den Folterpraktiken, die beispielsweise aus Abu Ghraib

und Guantánamo Bay in den letzten Jahren bekannt geworden sind. Das ernied-

rigende filmische und fotografische Festhalten dieser Folterpraktiken aufgreifend,

lässt sich auch Galindo bei ihren Qualen filmen und fotografieren und kritisiert so

die Gewalt, die Unterdrückung und denMachtmissbrauch, den kapitalistische Sys-

teme zur Aufrechterhaltung und Verschärfung des sozialen Gefälles beispielsweise

zwischen armund reich,mächtig undmachtlos und Erster undDritterWelt nutzen

und innerhalb dieser Kritik auch die ökonomischen Zwänge, die dieses Machtge-

fälle aufrechterhalten. Nicht ohne Grund nutzt sie ein ausrangiertes Ölfass für das

Waterboarding. Darüber hinaus kritisiert Galindo das Foltersystem der USA, das

nach 9/11 die Folter öffentlich zum probaten Mittel des politischen „Anti-Terror-

Kampfes“ erhebt und gleichzeitig Folterpraktiken wie Waterboarding als nicht un-

ter den Begriff der Folter zu subsumierende Praktiken der Verhörmethoden ver-

harmlost sowie ihre extremen physischen und vor allem psychischen Auswirkun-

gen nicht anerkennt214. Galindo entwirft in ihren Performances ihren Körper als

kollektiven, globalen Körper, der die Trennung zwischen dem Selbst und dem An-

deren aufheben will, denn:

„I cannot separate myself from what happens. It scares me, it enrages me, it hurts

me, it depresses me. When I do what I do, I don’t try to approach my own pain as

a means of seeing myself and curing myself from that vantage; in every action I

try to channel my own pain, my own energy, to transform it into something more

collective.“215

Im Gegensatz zu Galindos Performance kreierte Abramović in ihrer Performance

The Artist is Present, die sie im Rahmen ihrer großen, gleichnamigen Retrospekti-

ve im MoMA 2010 darbot, ein Ereignis, bei dem die TeilnehmerInnen ähnlich wie

in der Performance von Mona Hatoum vollständig auf sich selbst zurückgewor-

fen wurden. Sie reagierte damit nicht auf die Kämpfe und Krisen, die unsere Welt

beherrschen, sondern auf die zunehmende Beschleunigung, die diese Dekade prä-

gen.

213 Stallabrass: ‚Performing Torture‘.

214 Vgl. Stallabrass: ‚Performing Torture‘.

215 Galindo, zit. nachGoldman, Francisco (2006): Regina JoséGalindo. In: BOMB94,Winter 2006.

<http://bombsite.com/issues/94/articles/2780> (04.02.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombsite.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombsite.com/


Rebellische Körper 87

„Drei Monate lang werde ich dort anwesend sein, die gesamte Dauer der Ausstel-

lung. Ich werde sechshundert Stunden lang imMuseum sitzen [...] Es geht um die

pure Präsenz. Ich sitze an einem kleinen Tisch, der Stuhl mir gegenüber ist leer,

jeder kann sich dort hinsetzen und mir in die Augen schauen, so lang wie er will,

drei Minuten oder drei Stunden. Es wird nur den Blick geben. Ich werde nicht re-

den, ichwerdemich nicht bewegenundnoch nichtmal aufs Klo gehen [...] Damals

ging es in meinen Kunstwerken vor allem um den Körper, jetzt geht es mehr um

meinen Geist. Drei Monate auf einem Stuhl zu sitzen ist schlimmer, als sich selbst

zu schneiden. Vielleicht ist es für das Publikum weniger attraktiv, weil kein Blut

spritzt.“216

Und tatsächlich wurde diese Performance zur längsten Arbeit, die sie bis dato ge-

macht hatte. Die Künstlerin saß 2010 für die Dauer der Öffnungszeiten des Muse-

ums und während ihrer gesamten Ausstellung schweigend auf einem Stuhl in der

Mitte des Atriums im MoMA. 70 Tage lang saß sie dort, insgesamt 600 Stunden,

täglich umringt von Tausenden lärmenden ZuschauerInnen. Der Stuhl ihr gegen-

über war für die BesucherInnen bestimmt, die dort einzeln, solange sie wollten,

Platz nehmen konnten. Umrahmt von der Deckenbeleuchtung wurden sie vom

Publikum separiert und konnten sich ganz aufeinander konzentrieren. So wur-

de immer der Mensch, der sich Abramović gegenübersetzte, zum unabdingbaren

Teil der Performance. Ihre einzige Bedingung war, dass sie weder berührt noch

angesprochen werden durfte. Ihr Ziel war es, mit diesem Stück eine noch stärkere

Verbindung, eine noch eindringlichere Interaktion mit dem Publikum, in diesem

Falle mit den einzelnen ihr gegenüber Sitzenden, zu erwirken217. Denn, so Abra-

mović zu einem Interviewpartner:

„Wenn wir schweigen, können wir uns nicht mehr verstellen und Sie versuchen

nicht mehr, mich zu beeindrucken. Dann sehe ich Sie wirklich, und Sie mich. Das

ist ein sehr emotionaler Moment. Ein Freund von mir sagt immer: ‚Ich hasse dei-

216 Abramović, zit. nach Timm, Tobias (2010): 600 Stunden auf demHolzstuhl. Schmerz, Tod und

die Lust der langen Dauer. Ein Gespräch mit der Performance-Künstlerin Marina Abramović,

der das New Yorker Museum of Modern Art eine Retrospektive widmet. In: DIE ZEIT 11/2010.

<http://pdf.zeit.de/2010/11/Interview-Abramovic.pdf> (28.11.2011), 1ff.

217 Vgl. Iles, Chrissie (2010):Marina Abramović and the Public, A Theater of Exchange. In: Biesen-

bach, Klaus/Christian, Mary (eds.): Marina Abramović. The Artist Is Present. Published on the

occasion of the exhibition Marina Abramović. The Artist Is Present, Museum of Modern Art,

New York, March 14-May 31, 2010. New York, 40 u. Danto, Arthur C. (2010): Sitting With

Marina. In: The New York Times. The Opinion Pages, May 23, 2010. <http://opinionator.-

blogs.nytimes.com/2010/05/23/sitting-with-marina/> (28.11. 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://pdf.zeit.de/
http://opinionator.
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://pdf.zeit.de/
http://opinionator.


88 Ästhetik der Autonomie

ne Arbeit. Du bringst mich immer zum Weinen‘. Er hält es nicht aus, emotional

berührt zu werden.“218

Eben eine solche emotionale Berührung schien Abramović zu intendieren. Und ih-

re Strategie ging auf, denn ein bedeutender Teil derer, die Abramović in dieser

Performance gegenüber saßen, wurde durch die Nähe und die Stille erkennbar

berührt, wie die Portraitfotos der TeilnehmerInnen deutlich machen – einige lach-

ten, einige weinten, einige wirkten wie gebannt – aber alle schienen in besonderer

Weise emotional ergriffen worden zu sein219. Ob sie nur für wenige Minuten oder

für viele Stunden Abramović gegenüber Platz nahmen, spielte für die emotionalen

Reaktionen anscheinend keine Rolle.

Sowohl die Arbeit Hatoums als auch die Abramovićs können als Antwort auf

die zunehmende Beschleunigung unserer Welt- und Selbstverhältnisse, der Medi-

en und des Alltags verstanden werden und wären in den 1950er- bis 1970er-Jahren

wohl kaum denkbar gewesen. Diese beiden Performances setzten also dem urei-

gensten gegenwärtigen Zeitgeist, der zunehmend mit dem Verlust der Freizeit,

der Zeit für sich selbst und einer gewissen Hybris einhergeht, Werke entgegen,

die dem Betrachtenden Zeit für sich selbst zurückgeben, die ihn entschleunigen,

die ihm seine Entäußerung verweigern. Auch Abramović spricht ganz explizit von

einer Reaktion auf die zunehmende Beschleunigung der Menschen, der sie etwas

entgegenzusetzen versucht.

„Man zappt sich nur noch durchs Leben. Und das Leben wird kürzer. Deshalb soll

meine Kunst langsamer werden [...] Viel zu viele Künstler geben sich nur nochmit

kurzen Aufmerksamkeitsspannen zufrieden. Das führt ins Nichts. Man muss die

Bewegungen reduzieren und auf die Stille setzen. So habe ich das schon 2002 in

meiner Performance ‚The House with the Ocean View’ gemacht. Ich habe zwölf

Tage in einer Galerie, in einem Bühnenbild vor Publikum gelebt und nichts ge-

gessen. Da fingen Menschen an, mir plötzlich drei Stunden zuzusehen. Manche

von ihnen kamen jeden Tag wieder, schauten mir immer länger zu, obwohl diese

Performance so statischwar. Und das in einer Stadt wieNewYork, woman norma-

lerweise nicht einmal dreiMinuten irgendwo stehen bleibt. Die Leute fühlten sich

plötzlich leicht und stressfrei, wenn siemir stundenlang beimNichtstun zusahen.

Manche fingen regelmäßig an zu weinen. Die lange Dauer hat einen unglaubli-

chen Effekt auf mich und die Betrachter. Solche ausgedehnten Performances sind

218 Abramović, zit. nach Häntzschel, Jörg (2010): Im Auge des Orkans. 70 Tage im Museum. Ma-

rina Abramović über ihre New Yorker Langzeit-Performance. In: Süddeutsche Zeitung Nr. 56

(9. März 2010), 12.

219 Die Publikumsreaktionen auf diese Performances sind mit einer Vielzahl von Por-

traitfotografien dokumentiert, die unter anderem auf Internetseiten wie <http://

marinaabramovicmademecry.tumblr.com/> (29.11.2011) oder <http://www.flickr.com/-

photos/themuseumofmodernart/sets/72157623741486824/> (29.11.2011) zu finden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://marinaabramovic
http://marinaabramovic
http://www.flickr.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://marinaabramovic
http://marinaabramovic
http://www.flickr.com/


Rebellische Körper 89

die bewegendsten Kunstwerke, die es gibt. Man hört auf, sich zu verstellen, zu

schauspielern. Die Kunst wird sehr echt, sehr wahr.“220

Auch der argentinische Performance-Künstler Santiago Cao erschuf 2010 eine Ebe-

ne der Intimität und Zwischenmenschlichkeit. Dabei warf er mit der Performance

Pes(o)soa de Carne e Osso, die er auf dem MOLA Festival im brasilianischen Salvador

de Bahía aufführte, die Frage auf, wie viel ein Menschenleben wert ist und schuf

damit dezidiert eine kapitalismuskritische Arbeit, die die Sicht auf den Menschen

als reines Konsumobjekt wie in der Prostitution, als Ressource wie in der kapita-

listischen Arbeitswelt oder als Handelsware wie in der kolonialen Sklaverei hin-

terfragt. Die Annullierung und Negation des Menschen durch seine Herabsetzung

zu reinem Fleisch und Knochen stellte er kritisch zur Disposition, indem er sich

selbst in dieser achtstündigen Arbeit beinahe nackt in einem Fischernetz an einer

zweieinhalb Meter hohen Waage aufhängte. Das Gegengewicht zu seinem Körper

war ein mit 70 Kilogramm Fleisch und Knochen gefülltes Netz. Die Arbeit fand auf

einem öffentlichen Platz im Wirtschaftszentrum von Salvador de Bahía statt, also

an einem infrastrukturell gut erschlossenen und hoch frequentierten Ort, der von

vielen Banken, Geschäften und Universitäten geprägt ist. Um die Waage stand mit

Kohle auf die Straße geschrieben „PES(O)SOA DE CARNE E OSSO“ und die Frage:

„Was wiegt mehr, eine Person oder Fleisch und Knochen?“ Die Länge der Perfor-

mance repräsentierte die tägliche Arbeitszeit von acht Stunden, während der die

Menschen im Netz des Systems festsitzen, um genug Geld zu verdienen, um die

restlichen 16 Stunden zu überstehen. Cao wollte mit dieser Arbeit herausfinden,

wie die PassantInnen reagieren, wenn er zu dehydrieren beginnt und das Fleisch

unter der Sonne verrottet; nach sieben Stunden, die er schweigend seinen nack-

ten Körper in die Waagschale geworfen hatte, beendete einige PassantInnen die

Performance221. Über die Reaktion der ZuschauerInnen berichtete Cao:

„Others askedme if I was thirsty andwantedwater, to which I responded by slowly

moving my head indicating yes. I drank from the bottle that was brought to my

lips, and some even cooledmy sore body, burning under themidday heat, by pour-

ing water over my head. [...] Many people were around me by then, and those

who had been there the longest answered the questions of those who had just ar-

rived, in such a way that a debate had started. A woman who was making her way

through the bodies came over with a bottle to giveme somewater. After she tried

to find out frommewhy I was doing this, and hearing someone tell her, ‚He’s been

doing it for several hours without talking to anyone’, she asked me if I wanted her

220 Abramović, zit. nach Timm, 2010: 3.

221 Vgl. Cao, Santiago: Pes(o)soa de Carne e Osso (english text). During the MOLA Festival

(Mostra Osso LatinoAmericana de performances urbanas), Salvador de Bahía, Brazil, 28

September 2010. In: <http://santiagocao.metzonimia.com/pessoa-en> (18.09.2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://santiagocao.
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://santiagocao.


90 Ästhetik der Autonomie

to buy me something to eat. I indicated no with a slowmove of the head, and she

asked that if I wanted to drink more water she could go and buy another bottle

before continuing on her way. I agreed and she disappeared amongst the peo-

ple. She came back a few minutes later, and while giving me water, asked me if

I wanted her to free me. I said no with my head, to which she replied, ‚You can’t

continue like this under the sun. Something bad could happen to you. I’m going

to free you.’ And she started trying to convince everyone present to let me out. [...]

But the woman managed to convince those present, and a few men pushed the

balance towards my side (now ‚our side’) bringing me closer to the ground. But as

time went by and she couldn’t get me out quickly, she asked for a knife. ‚Cadé a

Faca!’ she shouted, and a few people went off to look for one in the nearby food

stands. Someone came back with a pocketknife and the woman started quickly

cutting the net, until the hole was big enough. ‚Now if you want to, you can leave’,

she said. But when I tried to stand upmy bodywouldn’t respond. My legs hurt a lot

and every time I tried I would fall back to the ground. So a man carried me like a

child. […] he took me from inside the net which the others were still pulling down

on, and the meat and bones on the other side rose up to the highest they could

go, as if they were flying without weight. The man took me to a bench nearby

but people started to shout, no, not there, that the bench under the sun was hot

and I could burn. So he took me to another bench in the shade of some trees and

softly letme down. […] A hand came to rest onmy right arm. I turnedmy head and

saw the woman who had started the process of my liberation. She came close to

my ear and said, ‚I don’t know what your idea was, but if your intent was to move

people, you were successful. People can’t go on their way letting someone die un-

der the sun.’ We looked each other in the eye and I thanked her, this time with

words. ‚Thank you’ I said, and we took each other’s hands before she disappeared

amongst the crowd.“222

Auch die russische KünstlerInnen-Gruppe Vojna (Krieg) baute im Frühjahr 2011 ei-

ne Ebene der Intimität auf, jedoch weniger, um der Akzeleration gegenwärtiger

Lebensverhältnisse einen Moment der Ruhe entgegenzusetzen oder das kapitalis-

tische System generell infrage zu stellen, sondern vielmehr, um eine radikale und

eindringliche Kritik am Verbot der „Propaganda der Homosexualität“, der histo-

risch verwurzelten und gesellschaftlich legitimierten Homophobie und des Homo-

sexualitätstabus sowie am Frauenbild der russischen Gesellschaft zu artikulieren.

In ihrer Performance Lobzaj musora (wörtlich: „Küss’ Müll“; sinngemäß: „Küss’ ei-

nen Bullen“) küssten die weiblichen Mitglieder der Gruppe in ganz Moskau Poli-

zistinnen, wobei nach Aussage der Künstlerinnen das Entsetzen der Polizistinnen

nicht vorrangig aus dem Umstand resultierte, dass sie geküsst wurden, sondern

222 Cao: Pes(o)soa de Carne e Osso.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 91

dass es Frauen waren, die sie küssten223. Durch das Provokante Potenzial dieser

Live-Performance überschritten die Künstlerinnen so in der Öffentlichkeit ein fun-

damentales Tabu und setzten sich selbst einem nicht zu unterschätzenden Risiko

aus, unterliefen sie doch nicht nur offensiv das staatliche Verbot, sondern auch das

bürgerliche Verständnis dessen, was in der Öffentlichkeit als legitim erscheint.

Auch Pjotr Pawlenski macht seit einigen Jahren mit radikalen politischen Per-

formances auf sich aufmerksam. Er protestiert mit seinen Performances gegen den

repressiven russischen Staat und die aktuellen politischen und gesellschaftlichen

Entwicklungen in seinem Heimatland. Er will die Mechaniken der Macht besser

verstehen und geht mit drastischen Selbstverletzungsperformances auf Konfron-

tationskursmit demRussland Putins sowie der russischenGesellschaft undÖffent-

lichkeit. Ihm geht es um die Beziehung zwischen der Staatsmacht und der Gesell-

schaft. Die Gewalt, die er dem Staat vorwirft, richtet er in seinen Aktionen gegen

sich selbst. Pawlenski wehrt sich nie gegen seine Verhaftungen und stellt so den

Behördenapparat bloß, indem er ihn zum Akteur seiner Kunst macht. Strafverfah-

ren, Verhaftungsanordnungen und psychiatrische Untersuchungen waren ebenso

wie Gefängnis- und Geldstrafen die staatliche Antwort auf seine Kunst. Zwischen

2015 und 2016 versuchte der Staat, ihn in eine Psychiatrie zwangseinweisen zu las-

sen. ImDezember 2016 floh er schließlich nach Paris, wo er Anfang 2017 politisches

Asyl beantragte224.

„Er nagelte seinen Hodensack auf den Roten Platz, um gegen politische Gleich-

gültigkeit und Fatalismus zu demonstrieren. Er wickelte sich in Stacheldraht, um

restriktive Gesetze anzuprangern. Er nähte sich für die Unterstützung von Pussy

Riot den Mund zu. Und er schnitt sich wie van Gogh ein Stück Ohr ab, um gegen

das Psychiatriewesen zu protestieren. In der Tradition der Performancekunst der

Sechziger- und Siebzigerjahre erklärt Pawlenski sich selbst zum Kunstwerk. Paw-

lenski ist radikal, seine Aktionen enden dann, wenn ihn die Polizei abholt.“225

Mit seiner Performance Kadaver, in der er sich öffentlich am 03.05.2013 nackt in

Stacheldraht einwickelte und vor dem St. Petersburger Stadtparlament lag, bis ihn

223 Vgl. Segschneider, Jacqueline/Heinrich, Hanna (2013): Pussy Riot. Feministische und anar-

chistische Performance-Kunst. In: <http://www.pop-zeitschrift.de/2013/07/21/> (24.10.2016).

224 Vgl. Ege, Dagmar (2015): Protestkünstler Pjotr Pawlenski. Mit blutigen Aktionen gegen

Putin. In: <http://www.arte.tv/magazine/metropolis/de/protestkuenstler-pjotr-pawlenski-

metropolis> (12.01.2016) u. <http://www.zeit.de/kultur/2017-01/aktionskuenstler-pjotr-

pawlenski-russland-frankreich-asyl?print> (08.10.2017).

225 Ege, 2015. 2012 nähte er sich den Mund zu, 2013 nagelte er seine Hoden in der Performance

Fixation auf den Roten Platz, 2014 schnitt er sich auf der Mauer der berüchtigten Moskauer

Psychiatrie Serbsy Center das rechte Ohrläppchen ab (vgl. Geier, Natascha (2015): Kunst gegen

Putin. Pjotr Pawlenski in Hamburg. In: <http://www.ndr.de/kultur/kunst/Kunst-gegen-Putin-

Pjotr-Pawlenski-in-Hamburg,pawlenski102.html> (12.01.2016)).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.pop-zeitschrift.de/
http://www.arte.tv/
http://www.zeit.de/
http://www.ndr.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.pop-zeitschrift.de/
http://www.arte.tv/
http://www.zeit.de/
http://www.ndr.de/


92 Ästhetik der Autonomie

die Polizei, die Mühe hatte, ihn aus dem Stacheldraht zu befreien sowie ihn durch

eine Decke zu verdecken, mithilfe eines Arztes in eine psychiatrische Klinik zur

Untersuchung brachte226, wollte Pawlenski die Position des Menschen innerhalb

des Rechtssystems sichtbar machen.

„Die Wirklichkeit sieht so aus, dass der Mensch, der sich diesem unterordnet, ge-

zwungen ist, in einem Gesetz der tierischen Unterwürfigkeit zu existieren. Sta-

cheldraht wurde erfunden, um das Vieh effektiv in seinem Stall zu halten. [...]

Zuerst wird den Menschen angeboten, ihr Leben freiwillig der Existenz eines gut

gemästeten Viehs anzugleichen. Und auf jene, die nicht in diesem Gesetz existie-

ren wollen, eröffnet der Staat die Jagd. Bei der ersten Gelegenheit nimmt er sie

gefangen und isoliert sie hinter Kilometern von Stacheldraht, der nun real ist.“227

Pawlenski arbeitet mit klassischen Mitteln der Performance-Kunst, um gegen ak-

tuelle Missstände des russischen Staates und der Gesellschaft zu protestieren und

Menschen zum ethischen Handeln zu bewegen228. Dafür wartet er in seinen Ak-

tionen im öffentlichen Raum wie versteinert auf die Reaktionen der PassantInnen

und des Staatsapparats. In dieser Zurschaustellung des Stillgestellten überlagert

das Erstarrte das Lebende. Nach der Unterbindung der Stillstellung durch die Be-

hörden kommen dann auch die Mechanismen der politischen Kunst in Bewegung,

die mit Justiz und Bürokratie verzahnt sind. Pawlenskis Aktionen sind verschränkt

mit den Machtmechanismen des Staates und folglich mit der Offenlegung ihrer

Wirkmechanismen, aber auch ihrer Grenzen229. Mit der Stillstellung seiner Hand-

lungen verfolgt Pawlenski

„[...] eines der zentralen Anliegen der Gegenwartskunst: die Rezipienten dazu zu

bringen, nicht nur in ästhetischen Kategorien zu urteilen, sondern über die Kunst

hinaus auch über die politischen Techniken der Kontrolle nachzudenken, diese zu

reflektieren und sich ihnen zu widersetzen.“230

Auch Regina José Galindo nutzte 2015 die Peformance-Kunst, um auf den Zusam-

menhang zwischen individuellem Leid und staatlichen Machtstrategien aufmerk-

sam zu machen und bezog in ihrer Arbeit nadie atraviesa la región kritisch Stellung

zur Migrationspolitik der USA. Im Art Center South Florida in Miami verhandelte

sie die Hürden, die illegale Einwanderer aus Mittelamerika nehmenmüssen, sowie

226 Vgl. Pawlenski, Pjotr (2016): Aktionen. Berlin, 53ff.

227 Pawlenski, 2016: 120ff.

228 Vgl. Nicolosi, Riccardo/Zimmermann, Tanja (2017): Einleitung. In: Nicolosi, Riccrdo/Zimmer-

mann, Tanja (Hrsg.): Ethos und Pathos. MedialeWirkungsästhetik im 20. Jahrhundert in Ost

und West. Köln/Weimar/Wien, 15.

229 Velminski, Wladimir (2016): Auf der Schwelle des Unrechts. Zur Wirkungskraft der politi-

schen Kunst. In: Pawlenski, Pjotr: Aktionen. Berlin, 143ff.

230 Velminski, 2016: 151.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 93

das Leid, die gewalttätigen Konflikte und der Überlebenskampf, der sie zur Flucht

in die USA veranlasst, aber auch den Anteil, den die USA am Leid der Menschen

hat. Zu diesem Zweck verwandelte sie die Ausstellungsfläche in einen Sumpf und

ließ sich bis zumHals im Schlamm eingraben. Sie bat die Besucher, sich ihrenWeg

durch den Schlamm zu bahnen und zu ihr zu kommen, sodass keiner der Anwesen-

den „sauber“ blieb; jeder musste sich „schmutzig“ machen, um auf die Künstlerin

zugreifen zu können231.

„‚Es geht umden schwerenWegderMigranten in dieUSA, umdas großeUnwissen

überMittelamerika, die Ignoranz‘. Das Bildwurde erschreckend aktuell: Nur Stun-

den vor der Performance wurden bei einem Erdrutsch in Guatemala-Stadt hun-

derte Menschen verschüttet. Freunde von Galindo buddelten mit bloßen Händen

nach Überlebenden, während sie zeitgleich in ihrem Schlamm in Miami lag.“232

Letztendlich scheinen alle hier vorgestellten Arbeiten eine Aufforderung zur

Bewusstwerdung der eigenen Befindlichkeiten darzustellen. Indem sie das Men-

schenbild der jeweiligen TeilnehmerInnen beziehungsweise der jeweiligen Zeit auf

die Probe stellen, fordern sie die Betrachtenden, ob durch provokante Tabubrüche

und Normverletzungen oder durch systematisch-analytische Dekonstruktionsver-

suche, zur kritischen Reflexion ihrer Beziehung zu sich selbst auf, ihrer Umwelt

und ihrer Mitmenschen. Gerade durch ihre – häufig radikalen – Provokationen

scheinen alle hier vorgestellten Performances dem Auspruch Carlos’ Rechnung zu

tragen: „Performance artists have shown us things that we won’t see twice, and

sometimes things we wish that we had never seen at all“233.

Dass Performance-Kunst auch im 21. Jahrhundert eine ebenso treibende Kraft

ist wie zu Zeiten der ersten futuristischen Serata, wie RoseLee Goldberg betont,

scheint unter anderem darin begründet zu sein, dass sie ein wirksames Mittel ge-

gen die Verfremdungseffekte der Technologie darstellt, indem sie eine Dimension

der Echtzeit und Unmittelbarkeit bewahrt und so die Notwendigkeit des Dialogs,

der zwischenmenschlichen Interaktion undKommunikation ins Zentrum stellt. Als

höchst reflektive und flüchtige Form wird sie von KünstlerInnen weltweit genutzt,

um auf Veränderungen zu reagieren und diese zu artikulieren234. Sie ist nach wie

vor eine unvorhersehbare und provokative Antwort auf die sozialen und politischen

231 Vgl. Galindo, Regina José: nadie atraviesa la región. Art Center South Florida, Miami, 2015.

In: <http://www.reginajosegalindo.com/> (14.09.2017).

232 Böhme, Johannes (2016): Mit einer SchüsselMenschenblut. Die guatemaltekische Künstlerin

Regina José Galindo geht gegen Mörder und Machos vor. Ein Porträt. In: <http://www.art-

magazin.de/kunst/19301-rtkl-regina-jose-galindo-mit-einer-schuessel-menschenblut>

(04.08.2017).

233 Carlos, 2004: 14.

234 Vgl. Goldberg, 2014: 248f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.regina
http://www.art-magazin.de/
http://www.art-magazin.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.regina
http://www.art-magazin.de/
http://www.art-magazin.de/


94 Ästhetik der Autonomie

Missstände, die sich aus den gesellschaftlich bestimmenden Dichotomien heraus-

kristallisieren, und wird zur kritischen Betrachtung, zur Diskursivierung und zur

Artikulation soziopolitischer Forderungen genutzt.

Allen KünstlerInnen scheint dabei eine Auffassung von Kunst als politisches

und soziales Instrument gemein. Sie widmen sich der Frage nach der Bedeutung

des Menschseins im Kontext des jeweiligen Gesellschafts- und Weltverständnis-

ses, wobei der jeweiligen Entstehungszeit die Verschiedenartigkeit der Bearbei-

tung gleicher oder verwandter Themen geschuldet ist. Ein Thema, das hauptsäch-

lich von Künstlerinnen bearbeitet wurde und wird, ist das der vielgestaltigen Un-

terdrückung der Frau in der gesellschaftlichen, politischen und kunsthistorischen

Sphäre. Den im engeren Sinne feministischen Performances, die ein elementarer

Bestandteil dieser Kunstform sind, soll im nächsten Kapitel Rechnung getragen

werden.

1.4 Kunst ist Emanzipation: Feministische Kritik als Spezifikum

der Performance-Kunst

Aufgrund der besonderen Relevanz feministischer Performances in der Geschichte

der Performance-Kunst soll hier eine gesonderte systematische Betrachtung eini-

ger zentraler, exponierter feministischer Performances die Bedeutung dieses As-

pekts hervorheben, auch wenn bereits im vorherigen Kapitel feministische Posi-

tionen besprochen wurden. Letztlich können meines Erachtens alle Arbeiten von

Künstlerinnen, die ihren Körper zum Medium, zum Material ihrer Kunst machen,

als imweitesten Sinne desWortes und in unterschiedlicher Art undWeise feminis-

tische Performances betrachtet werden. Die nachfolgende Auswahl stellt dabei in

besondererWeise konkrete und eindringliche Arbeiten zu zentralen feministischen

Themen vor.

In der Performance-Kunst spielen Künstlerinnen eine besondere Rolle, denn

hier, imMedium der Körperkunst, kam es erstmals zum Aufstand des künstlerisch

tätigen weiblichen Subjekts. Diese Künstlerinnen nutzten ihren Körper nicht nur,

um auf die Missstände der patriarchalen Geschlechterverhältnisse aufmerksam zu

machen, sondern auch, um ihre Rolle innerhalb des Kunstbetriebs neu zu defi-

nieren. Waren Frauen bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts zumeist Musen oder

Modelle oder sehr zurückgezogen außerhalb der Öffentlichkeit tätige Kunstschaf-

fende, so nutzten sie im Rahmen der Performance-Kunst ihre Chance, selbststän-

dig künstlerisch tätig zu werden. Die Performance-Kunst ist eine der wichtigsten

Strategien des Ausdrucks feministischer Kunst. Im jeweiligen historisch-kulturel-

len Kontext konnten und können feministische Performances als grenzerweiternd

und somit strategisch als Politik der Kunst wahrgenommen werden, wobei der po-

litische Anspruch durch die Korrespondenz mit dem Kunstformat noch verstärkt

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 95

wird. Die politischen Forderungen der Künstlerinnen haben sich jedoch seit den

1960er-Jahren des 20. Jahrhunderts gewandelt, so dass es angezeigt ist, von Fe-

minismen zu sprechen, um die Bandbreite feministischer Positionen nicht zu be-

schneiden235.

Der Wandel in den politischen Forderungen der Künstlerinnen referiert da-

bei direkt auf den diskursiven Wandel innerhalb des Feminismus. Obwohl bereits

Beauvoir darauf hinwies, dass es keine Essenz der Frau gibt und ihre Unterdrü-

ckung folglich rein soziokulturell bedingt ist236, wurden in ihrer Folge die Unter-

werfungsmechanismen aus den verschiedensten Perspektiven beleuchtet. Dabei

entstand der Versuch, den Begriff »Frau« in einer Weise zu bestimmen, die über

die binäre Geschlechtervorstellung und ihre Zuschreibung an gleichgeschlechtli-

ches Begehren hinausgeht, um so den Blick auf den weiblichen Körper und die

gesellschaftliche Rolle der Frau zu verändern. So kritisierte im Kontext der Dis-

kussion um die Rechte der Frau beispielsweise Luce Irigaray dezidiert die psychi-

schen und sexuellen Auswirkungen der Objektivierung und des Warenstatus‘ der

Frau im Patriarchat auf das Selbst- und Fremdbild237. Judith Butler wies hingegen

explizit weibliche Identität und körperliche Selbstwahrnehmung als labiles Pro-

dukt komplexer Zuschreibungsprozesse aus und kritisiert grundlegend die bipola-

ren heterosexuellen Geschlechtermodelle, die die kulturellen Sedimentierungen –

entstanden durch bestimmte kulturelle Annahmen über den jeweiligen Status von

Männern und Frauen – permanent reproduzieren. Gerade die Performanz von Ge-

schlechtsidentität erweist sich ihres Erachtens als strategisch zielgerichteter Akt,

um die Geschlechtsidentität in ihrem binären Rahmen zu halten. Dabei erscheint

235 Vgl. Jones, Amelia (1998b): Feminist Performance Art. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclopedia

of Aesthetics. Volume 3. Oxford, 474 u. Paul, Barbara (2008): Gewaltstrukturen – Arbeitsver-

hältnisse. Feministische Kunst als feministische Politik in den 1960er Jahren und heute. In:

Held, Jutta/ Frohne, Ursula (Hrsg.): Kunst und Politik. Jahrbuch der Guernica-Gesellschaft,

Band 9/2007. Schwerpunkt: Poltische Kunst heute. Göttingen, 99.

236 Vgl. Beauvoir, Simone de (1992): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Reinbek

bei Hamburg, 25f. „Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es. Keine biologische, psy-

chische oder ökonomische Bestimmung legt die Gestalt fest, die der weiblicheMensch in der

Gesellschaft annimmt. [...] Nur die Vermittlung anderer kann ein Individuum zum ‚Anderen‘

machen“ (Beauvoir, 1992: 334).

237 „Mutter, Jungfrau, Prostituierte – das sind die gesellschaftlichen Rollen, die den Frauen auf-

gezwungen sind. Die Charakteristika der (sogenannten) weiblichen Sexualität ergeben sich

aus ihnen: Wertschätzung der Reproduktion und Kinderaufzucht; Treue, Scham, Unwissen-

heit, sogar Desinteresse an der Lust; passive Hinnahme der ‚Aktivität‘ der Männer; Verfüh-

rung, um das Begehren der Konsumenten anzureizen, aber nur, indem sie sich als materielle

Unterlage für sie anbietet, ohne selber zu genießen; [...] weder als Mutter noch als Jungfrau

noch als Prostituierte hat die Frau ein Recht auf ihr Lustempfinden [...] Was indessen von

einer ‚normalen‘ weiblichen Sexualität gefordert wird, erinnert befremdlicherweise an die

Charakteristika des Warenstatus“ (Irigaray, Luce (1979): Das Geschlecht, das nicht eins ist.

Berlin, 193f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


96 Ästhetik der Autonomie

die wiederholte Darbietung der Geschlechtsidentität als Re-Inszenierung undWie-

dererleben eines gesellschaftlich etablierten Bedeutungskomplexes und dessen ri-

tualisierter Legitimation. Butler zufolge sind »weiblich« und »männlich« als natu-

ralisierte Termini nur innerhalb der heterosexuellen Matrix intelligibel – d.h., das

sie nur innerhalb dieser Matrix Sinn ergeben und folglich auch nur innerhalb die-

ses Systems verstanden werden können – und verstellen den kritischen Blick auf

die binären Geschlechterbeziehungen238. Demzufolge existiert keine Möglichkeit

des Rückgriffs auf den Körper, die nicht schon durch kulturelle Bedeutung inter-

pretiert ist. Somit ist »sex« definitionsgemäß immer schon »gender« und damit

ebenso kulturell generiert239.

Vor der Folie des Feminismus’ und den sich daraus entwickelnden Gender Stu-

dies, in denen Butler und Irigaray nur zwei – wenn auch zentrale – Theoretike-

rinnen sind, deren Haltungen jedoch die Bandbreite feministischer Theorien nicht

abzubilden vermögen240, positionierten sich auch die Performance-Künstlerinnen

und artikulierten ihre politischen Forderungen. Und so sehr sich die Forderungen

und Taktiken der Künstlerinnen auch verändert haben mögen – je nachdem, auf

welche feministische Strömung, auf welche Definition von Weiblichkeit oder auf

238 Vgl. Butler, 1991: 163ff. u. 207.

239 Vgl. Butler, 1991: 22ff. Obwohl sie vom Körper als Diskurseffekt ausgeht, leugnet Butler frei-

lich nicht die Existenz des biologischen Körpers, sondern konstatiert, dass auch der biologi-

sche Körper sozial konstruiert und linguistisch bestimmt wird und dass auch die biomedizi-

nischeWahrnehmung andas Alltagswissen über denKörper gekoppelt ist. Ihres Erachtens ist

der Körper der Wirkungsort der Psyche. Der Körper ist Material der Signifikation und „nicht

die leere Tafel oder das passive Medium, auf das die Psyche einwirkt, sondern vielmehr die

konstitutive Forderung, die von Beginn an das psychische Geschehen mobilisiert, die eben

diese Mobilisierung ist und in ihrer umgewandelten und projizierten körperlichen Form je-

ne Psyche bleibt“ (vgl. Butler, Judith (1997): Körper von Gewicht. Frankfurt am Main, 101ff.;

hier 103).

240 Um ein tieferes Verständnis feministischer Theorien und Forderungen zu entwickeln, müss-

ten auch Vertreterinnen jener feministischen Theorien besprochen werden, die sich bei-

spielsweise in den Queer Studies verorten lassen (z.B. Teresa de Lauretis und Monique Wit-

tig). Ebenso diejenigen, die dezidiert aus afroamerikanischer Sicht das Geschlechterverhält-

nis kritisieren (z.B. Bell Hooks und Patricia Hill Collins), sowie die postkolonialen Feminis-

tinnen, die die Rolle von Frauen in der „Dritten Welt“ mit Blick auf globale ökonomische

Zusammenhänge untersuchen (z.B. Audre Lorde und Gayatri Chakravorty Spivak) oder die-

jenigen, die ihre feministischen Bestrebungen mit der Forderung eines grundlegenden Sys-

temwechsels verknüpfen – wie es beispielsweise Emma Goldman als Anarchafeministin tut.

Auch eine Auseinandersetzung mit weiteren Hauptvertreterinnen feministischer Schulen,

wie beispielsweise Kate Millet, Julia Kristeva, Hélène Cixous, Seyla Benhabib, Nancy Fraser

oder SabineHark,würde zur Erhellungdes Bildes beitragen.Hier soll es jedoch letztlich „nur“

darum gehen, die Relevanz feministischer Theorieentwicklung auf das Geschlechterverhält-

nis und dasweibliche Geschlechterrollenbild in der Performance-Kunst zu verdeutlichen, die

den Kampf gegen den Status der Frau als minderwertiges Objekt theoretisch zu fundieren

vermag.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 97

welche konkrete Form patriarchaler Unterdrückung sie sich beziehen –, eine Ge-

meinsamkeit bleibt bestehen:

„[...] sowohl in den 1960er Jahren als auch in jüngster Zeit waren und sind feminis-

tisch argumentierende Künstlerinnen bestrebt, politische Wirksamkeit zu erzie-

len. Sie wenden sich auf unterschiedliche Art undWeise gegen hartnäckig vertei-

digte und/oder wiederbelebte Vorstellungen eines überkommenen (männlichen)

Künstlerbildes und einer forciertenWerkautonomie und protestieren gegen viru-

lente Diskriminierungen.“241

In den 1960er-Jahren begannen also Künstlerinnen, ihren Körper als Medium ih-

rer Kunst zu nutzen, und verbanden damit dezidiert politische Inhalte, die auf die

Überschreitung der durch das Patriarchat diktierten Grenzen und Normen weibli-

cher Identitätskonstruktionen und Ideale abzielten. Bemerkenswert ist in diesem

Kontext, das in den 1970er-Jahren, also im Zuge der zweiten Frauenbewegung, bei-

nahe dieHälfte aller Performances vonKünstlerinnen ausgeführt wurden,während

sie noch in den frühen 1960er-Jahren eine Minderheit in der Performance-Kunst

darstellten. Ein entscheidender Grund hierfür ist wohl das Fehlen von Konven-

tionen und Traditionen in der Performance-Kunst, das es den Frauen erleichter-

te, sich dieser Kunstform zu bedienen, um ihren Subjektstatus einzufordern und

ihre Fähigkeit und Freiheit zum Handeln zu erkämpfen242. Dabei war insbeson-

dere der Kampf gegen die Unterdrückung der Frau in der privaten, öffentlichen

und künstlerischen Sphäre impulsgebend. Gewalt und Missbrauch an Frauen so-

wie der weibliche Opfer- und Objektstatus markieren zentrale Themen feministi-

scher Performances243. Die Arbeit an diesem Themenkomplex verdeutlicht dabei

die Vielschichtigkeit des künstlerischen Umgangs mit Gewalt und die divergenten

Taktiken, die zur feministischen Kritik genutzt werden.

So griffen in den 1960er-Jahren beispielsweise Künstlerinnen wie Niki de

Saint-Phalle und VALIE EXPORT zur Waffe, um ihrer radikalen feministischen

Kritik an der patriarchalen Ordnung und den hegemonialen Geschlechterhier-

archien Ausdruck zu verleihen und diese zu modifizieren. Sie funktionalisierten

dabei das Handhaben von Schusswaffen und die Tätigkeit des Schießens selbst,

die primär männlich kodiert sind und zur Aufrechterhaltung patriarchaler Hege-

monieansprüche dienen, im Kampf um Gleichberechtigung im gesellschaftlichen

und künstlerischen Bereich.

In ihren Schießperformances beschäftigte sich Niki de Saint-Phalle mit

Grenzbereichen und -verläufen, um ästhetisch und inhaltlich motivierte Norm-

überschreitungen strategisch vorzunehmen und diskursiv wirksam das Thema

241 Paul, 2008: 99.

242 Vgl. Mueller, Roswitha (2002): VALIE EXPORT. Bild-Risse. Wien, 46f.

243 Vgl. Jones, 1998b: 457.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


98 Ästhetik der Autonomie

Gewalt zu verhandeln. Mit einem Gewehr Kaliber 22 schoss die Künstlerin alleine

oder zusammen mit dem zur Performance eingeladenen Publikum auf ein vorher

angefertigtes „Ausgangsobjekt“, meistens eine Holzplatte, auf der Farbbeutel

und Farbdosen und diverse „Objets trouvés“ befestigt und mit einer weißen,

darüberliegenden Gipsschicht versehen waren. Durch das Beschießen wurde die

Gipsoberfläche perforiert, sodass die Farbe in Rinnsalen herablief. So entstand im

Rahmen der Werkgruppe der Schießperformances, der tir à volonté aus den Jahren

1961-1964, beispielsweise die Assemblage La mort du patriarche244.

Die männliche Figur, die sie 1962 unter Beschuss nahm, bestand aus einem

ausladenden Rumpf und einem kleinen Kopf, die Extremitäten waren lediglich

angedeutet. Der Körper war flächendeckend mit technischen und kriegerischen

Gegenständen wie Panzer und Pistolen, aber auch Rennautos und einem Lenkrad

an Stelle des Herzens versehen. Die durch das Beschießen auslaufende rote Farbe

erweckte unmittelbar den Eindruck von hervorspritzendem Blut. Niki de Saint-

Phalle nahm so das von Krieg und Technik dominierte Männlichkeitsbild unter

Beschuss und führte den Tod des Patriarchen mit eben jenen Mittel herbei, die die

Sicherung desselben garantieren sollten. Sie stellt damit die patriarchal begrün-

deten Strukturen grundsätzlich zur Disposition und fordert auf radikale und ein-

dringliche Weise die Überwindung des Patriarchats mit all seinen Konsequenzen.

Sie verlieh dem Akt des Schießens durch die Transferierung der Handlung in die

Performance-Kunst eine semantisch neue Konnotation und eine ironische Wen-

dung245. Zu ihren Schießperformances erklärte die Künstlerin 1960: „My shooting

was an emotion that provoked an idea. So my anger became a death ritual without

victims“246. Darüber hinaus äußerte sie sich 1961 über ihren tir à volonté wie folgt:

„The smoke gave the impression of war. The painting was the victim. Who was

the painting? Daddy? All men? Small men? Tall men? Big men? Fat men? Men?

My brother John? Or was the painting me? [...] I was shooting at myself, society

with its injustice. I was shooting atmy own violence and the violence of the times.

By shooting at my own violence, I no longer had to carry it inside of me like a

burden.“247

Auch VALIE EXPORT griff, im Rahmen ihres mit Peter Weibel konzipierten Pro-

jekts Kriegskunstfeldzug zur künstlerischen Umsetzung ihrer radikalen Kritik an ge-

nereller Gewaltausübung und speziell an der gegen Frauen, in ihrer Performance

Genitalpanik zurWaffe.Mit einem schwarzen Hemd, einer schwarzen Hose, bei der

244 Vgl. Paul, 2008: 88f.

245 Vgl. Paul, 2008: 89f.

246 de Saint-Phalle, zit. nach Warr/Jones, 2000: 57.

247 de Saint-Phalle, zit. nach Reckitt/Phelan, 2001: 52.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 99

der Schritt herausgetrennt war, und einem über ihre Schulter hängenden Maschi-

nengewehr, ging sie 1969 in einMünchener Pornokino und verkündete vor den dort

sitzenden Männern, dass echte Genitalien zu haben seien und dass sie tun könn-

ten, wozu sie Lust hätten. Sie ging, den Männern ins Gesicht blickend, durch die

Reihen,woraufhin die Kinobesucher, die eigentlich Pornofilme sehenwollten, nach

und nach aufstanden und das Kino verließen248. So wollte sie „das Publikum dazu

bewegen, sich mit derWirklichkeit und nicht mit kinematografischen Klischees zu

befassen“249.

„das problem der frauenemanzipation, der schritt vom objekt einer kultur zum

subjekt, ist stark mit dem problem der sexualität verknüpft, das der mann auf

‚seine‘ weise gelöst hat. Insofern, da die lösung durch die frau noch aussteht, ist

die frauenemanzipation ein ringen umdie grundlagen einer neuen kultur.Mit der

aktionshose ‚GENITALPANIK‘ (1969), einer hose, bei der scham und vagina frei zu

sehenwaren, undmit welcher hose ichmich durch die engen kinoreihen zwängte,

versuchte ich, ein den diskurs unserer kultur bestimmendes symbol bloßzulegen,

die tabuisierung der geschlechtsmerkmale aus der sphäre der sinnentfremdung

zu bergen.“250

Mit dieser ausgesprochen publikumsadressierten und provokativen Performance

thematisierte sie einerseits die sexuelle Selbstbestimmung von Frauen, die nicht

länger lediglich Objekte männlichen Begehrens sein sollten, sowie andererseits die

geschlechterpolitisch hierarchische Strukturiertheit von Kunst und Kunstbetrieb,

von Film und Kino. Indem sie offensiv mit der Rolle der Frau als Sexualobjekt um-

ging, machte sie sich selbst zum Subjekt. Sie bekämpfte die Tabuisierung von Se-

xualität, da insbesondere hier die Formen von Gewalt und Machtanwendung zu-

gleich extrem subtil und wirksam sind. Indem sie ein Maschinengewehr nutzte,

verdeutlichte VALIE EXPORT, dass sie sich nicht in die weibliche Opferrolle drän-

gen ließ und auch nicht bereit war,mit den „Waffen der Frau“ zu kämpfen, sondern

ganz im Gegenteil aggressionsbereit mit dem Gewehr als Zeichen für Macht und

Potenz ihre eigenen Interessen verteidigte. Sie nahm dieses Symbol zur Hand, um

die Geschlechterhierarchie und die Machtverhältnisse zu verkehren251.

Eine völlig andere Taktik im Umgang mit Gewalt, in der sich die Künstlerinnen

ganz bewusst jener Gewalt aussetzten, auf die sie aufmerksammachen und die sie

denunzieren wollten, findet sich beispielsweise in den Performances Cut Piece von

248 Vgl. Damus, 2000: 340.

249 O’Reilly, 2012: 13.

250 VALIE EXPORT (1977): ex tempore. In: Arbeitsgruppe Frauen in der Kunst (Hrsg.): Künstle-

rinnen international 1877-1977. Katalog zur Ausstellung. Schloss Charlottenburg, Berlin 1977.

Berlin, 320f.

251 Vgl. Paul, 2008: 88ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


100 Ästhetik der Autonomie

Yoko Ono und Rythm 0 von Marina Abramović. In diesen Performances verdeut-

lichten die Künstlerinnen auf drastische und eindringliche Weise die gewaltsame

Erfahrung von Frauen, das Objekt der Publikumsbegierde zu sein252. Beide Per-

formances waren für die Künstlerinnen durchaus riskant, denn sie lieferten sich

demPublikumbedingungslos aus und hatten somit die Abläufe und Resultate nicht

mehr in der Hand. Diese Form der Versuchsanordnung wurde in der Geschichte

der Performance-Kunst vor allem von Frauen genutzt. In beiden Aktionen wurde

die Wechselbeziehung von Künstlerin und BetrachterInnen verkehrt. Die Künstle-

rin verharrte in ihrer Passivität, während die Betrachtenden zu Handelnden wur-

den. So wurde die Verantwortung des Publikums sowie die werkkonstituierende

oder -ruinierende Macht der Rezeption thematisiert253. Sowohl mit Cut Piece als

auch mit Rhythm 0 wurden einerseits die tradierte Rolle der Frau und andererseits

die Verletzlichkeit, vor allem aber auch Selbstbeherrschung undWillensstärke the-

matisiert, die für das Ertragen von Verletzungen und Gefährdungen unerlässlich

sind254.

In Cut Piece forderte die Fluxus-Künstlerin Yoko Ono das Publikum dazu auf,

zu ihr auf die Bühne zu kommen und mit eigens dafür bereitgelegten Scheren

Teile aus ihrem Kleid zu schneiden. Das Publikum schnitt der regungslos auf der

Bühne knienden Künstlerin so lange die Kleidung und Unterwäsche vom Leib, bis

sie nahezu nackt war und ihre Brüste mit den Händen bedeckte. Mit dem Akt des

Schneidens traten die TeilnehmerInnen mit der Künstlerin als verwundbares Ob-

jekt in Kontakt, während die übrigen Zuschauenden zu VoyeurInnen wurden, die

diese unbehagliche Atmosphäre miterlebten. Die angespannte Stimmung, die in

dieser Performance entstand, schlug zuweilen auch in Momente der Aggression

um255.

„Die Leute schnitten immer weiter Teile ab, die sie an mir nicht mochten, bis

schließlich nur noch der Kern vonmir übrig war, der inmir war, aber sie gaben sich

immer noch nicht zufrieden und wollten wissen, wie es in dem Kern aussieht.“256

Ono fordert die Neutralität der Beziehung zwischen BetrachterIn und Kunstwerk

heraus. In Cut Piece, das sie erstmals 1964 in der Yamaichi Concert Hall in Kyoto,

dann 1965 in der Carnegie Hall in New York und schließlich 1966 auf dem Dest-

ruction in Art Symposium in London performte, waren die BetrachterInnen in die

Enthüllung des weiblichen Körpers einbezogen, der historisch als anonymes und

252 Vgl. Jones, 1998b: 475.

253 Vgl. Schneede, 2002: 28ff.

254 Vgl. Damus, 2000: 340.

255 Vgl. Pellico,Melissa (2008): YokoOno. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): TheArt of Participation.

1950 toNow.Katalog zurAusstellung TheArt of Participation. San FranciscoMuseumofModern

Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 108.

256 Ono, zit. nach Schneede, 2002: 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 101

„neutrales“ Subjekt der Kunst gedient hatte. Ono betonte mit dieser Performance

die Art, in der sich Betrachtende und Subjekte gegenseitig zu Objekten machen257.

Sie beschrieb ihre Performances als Umgang mit sich selbst, im Gegensatz zu dem

geselligen Beisammensein der meisten Happenings. Cut Piece war ein Beispiel für

Onos Fähigkeit, das Publikum zu erstaunlichen Aktionen zu bewegen und gleich-

zeitig die Selbstwahrnehmung der TeilnehmerInnen sowie ihreWahrnehmung der

anderen auf die Probe stellte258. Bei dieser Performance blieb keiner der Beteiligten

unschuldig, denn während die Handelnden zu TäterInnen wurden, wurden die Zu-

schauerInnen zu MittäterInnen. Mit Cut Piece erschuf sie, indem sie das Publikum

aktivierte, eine der ersten interaktiven Aktionsformen259.

Auch Marina Abramović ließ 1974 in Neapel in ihrer Performance Rhythm 0 das

Tun der Menschen über sich ergehen, spitzte dabei die eigene Gefährdung jedoch

noch zu. „The idea was how far you can be vulnerable and how far the public can go

and do things with you, on your own body“260. Auf einem Tisch breitete sie 72 Ge-

genstände aus, die sowohl Lust als auch Schmerz bereiten konnten. Die Besuche-

rInnen durften diese für die Dauer der sechsstündigen Performance nach Belieben

an ihr verwenden, während sie alles über sich ergehen ließ.Während der gesamten

Performance war Abramović das Objekt und übernahm die volle Verantwortung261.

„The experience was pretty frightening because I was just the object [...] In the be-

ginning nothing happened. Later on the public started being more and more ag-

gressive and they projected three basic images on me: image of Madonna, image

of the mother and image of the whore. It was a very strange situation in Naples:

women did very little, were hardly active, but were telling men what to do.“262

Während zu Anfang die Künstlerin von Zuschauern lediglich hin und her bewegt

und an intimen Stellen berührt wurde, spitzte sich die vermeintlich harmlose Si-

tuation bald zu. Schnell begannen einige, ihr mit Rasierklingen die gesamte Klei-

dung vom Leib zu schneiden und bereits in der vierten Stunde wurden Abramović

mit eben jenen Klingen Schnittwunden zugefügt. Als die Gefahr, das Abramović ge-

schlagen und vergewaltigt werden könnte, immer größer wurde und dennoch klar

blieb, dass sie nicht aus ihrer Passivität herauskommenwürde, bildete sich eine Be-

schützergruppe. Als man ihr eine geladene Pistole in die Hand positionierte, brach

eine Schlägerei zwischen den Beschützern und den potenziellen Vergewaltigern

257 Vgl. Reckitt/Phelan, 2001: 60.

258 Vgl. Goldberg, 2004: 101.

259 Vgl. Bonnet, 2004: 111.

260 Abramović, Marina (2002): Body Art. In: Daneri, Anna u.a. (Hrsg.): Marina Abramović. An-

lässlich der Abschlussausstellung des Corso Superiore di Arte Visiva der Fondazione Antonio

Ratti 2001. Milano, 30.

261 Vgl. Damus, 2000: 340 u. Stooss, 1998: 84.

262 Abramović, 2002: 30.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


102 Ästhetik der Autonomie

und Mördern aus, der Abramović vollständig ausgeliefert war. Die Performance

wurde schnell zu einem gefährlichen Spektakel, in dem verborgene Aggressionen

zum Ausdruck kamen263. Und auch hier konnte sich niemand von der Verantwor-

tung seiner Handlungen freisprechen. Auch die eher passiven Frauen, die selbst

wenig taten, aber den Männern Anweisungen gaben, waren Täterinnen. Niemand

verließ diese Performance unschuldig.

„I was really violated: they cut my clothes, they put the thorns of the roses in my

stomach, they cut my throat, they drank my blood, one person put the gun in my

head and then another one took it away. It was a very intense and aggressive sit-

uation. After six hours, at 2 in the morning, I stopped, because this was exactly

my decision: six hours. I started walking to the public and everybody run away

and never actually confronted withme. The experience I drew from this piece was

that in your own performances you can go very far, but if you leave decisions to

the public, you can be killed.“264

Thematisch über diese Versuchsanordnung hinausgehend, beziehungsweise diese

fortführend, beschäftigten sich insbesondere in den 1970er-Jahren einige Künstle-

rinnen in ihren Performances mit der Vergewaltigung von Frauen, die wohl zu den

drastischsten und brutalsten Auswirkungen der Objektivierung von Frauen zäh-

len265. Judy Chicago, Suzanne Lacy, Jan Lester, Sandra Orgel und Aviva Rahmani

veranstalteten 1972 in einem Studio in Venice, Kalifornien, zu diesem Thema die

Performance Ablutions.Diese Arbeit kann sowohl als rituelle Heilzeremonie als auch

als Trauerarbeit verstanden werden und stellt den Versuch der Künstlerinnen dar,

die weibliche Perspektive auf sexuelle Gewalt publik zu machen und der männlich

dominierten Sichtweise auf Vergewaltigungsopfer, auf den weiblichen Körper als

Objekt, entgegenzuwirken.

Zu Beginn der Performance betrat das Publikum das große, offene Atelier, auf

dessen Boden überall zerbrochene Eierschalen, stapelweise Seile und Tierorgane

lagen. Eine nackte Frau wurde in den Raum geführt und setzte sich, eine andere

umwickelte sie vollständig mit weißem Mull. Währenddessen nagelten zwei be-

kleidete Frauen, Suzanne Lacy und Jan Lester, 50 Rindernieren – die Nieren sym-

bolisieren die Fragilität des Lebens – jeweils im Abstand von knapp einem Meter

an die weißen Wände. Zwei weitere nackte Frauen wuschen sich unterdes nach-

einander langsam mit dem Inhalt der drei in der Mitte des Raums stehenden Me-

tallwannen. Zuerst stiegen sie in eine Wanne, in der tausend aufgeschlagene Eier

waren, dann badeten sie in der zweitenWanne, die mit Rinderblut gefüllt war, und

263 Vgl. Schneede, 2002: 31.

264 Abramović, 2002: 30.

265 Vgl. Jones, 1998b: 475.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 103

schließlich legten sie sich in die dritte Wanne, deren Inhalt aus wässrigem grau-

em Lehm bestand. So legte sich im übertragenen Sinne eine Schicht aus Sperma

und Blut um die ihrer Lebenskraft und -freude beraubten Frauen.Nach diesenWa-

schungen wurde auf den Körpern der Frauen das Blut durch die Risse in der Lehm-

kruste sichtbar. Sie wurden daraufhin von Kopf bis Fuß in weiße Tücher gewickelt

und legten sich hin. Schließlich bewegten sich Lacy und Lester langsam durch den

Raum, um die anderen sozusagen mumifizierten Performerinnen mit Fäden und

Seilen in eine Art Spinnennetz einzuweben und so zu fixieren. Die Seile verbanden

sie auch mit den Wannen und Nieren. Unterlegt wurde die gesamte Performance

mit Tonbandaufnahmen, die Chicago und Lacy im Jahr zuvor aufgenommen hat-

ten und in denen sieben Frauen intime und explizite Details ihrer Vergewaltigung

preisgaben. Als schließlich eine bestimmte Stelle des Tonbands ununterbrochen

wiederholt abgespielt wurde, verließen Lacy und Lester den Raum266. Zurück lie-

ßen sie die vollständig umwickelten und eingesponnenen Künstlerinnen, für die

eine Flucht unmöglich erschien, mit der ständigenWiederholung des Satzes „I felt

so helpless, all I could do was lie there and cry“267.

Indem das Publikum mit den Tonbandaufnahmen der Aussagen vergewaltig-

ter Frauen konfrontiert wurde, mit den Auswirkungen einer Vergewaltigung und

mit den Emotionen von Opfern sexueller Gewalt, die in dieser Performance eine

konkrete visuelle Ausdrucksform erhielten, sollte die Performance das Bewusstsein

des Publikums für die kollektive Verantwortlichkeit der kulturellen Voraussetzun-

gen von Vergewaltigung schärfen. Sie ermöglichte ein tiefgreifendes Verständnis

dessen, was es heißt, Opfer zu sein, und kritisierten so gleichzeitig implizit die

sozialen Strukturen, die derartige Gewaltverbrechen begünstigen.

Im Gegensatz zu Ablutions wurde in der Performance Rape Scene von Ana Men-

dieta eine völlig andere Strategie angewendet.Mendietas Umgangmit diesemThe-

ma war weitaus radikaler, schockierender und konfrontativer, denn sie verkörperte

in ihrer Performance ein konkretes Vergewaltigungsopfer, sodass alle Anwesenden

direkt in die Tat einbezogen wurden und sie es ihnen durch ihre physische Präsenz

nahezu unmöglich machte, die Tat zu verleugnen. 1973 lud sie Freunde und Kom-

militonen in ihr Apartment in der Moffit Street in Iowa City ein, in dem sie die

Vergewaltigung und Ermordung einer Kommilitonin nachstellte. Sie identifizierte

sich mit der 1972 auf dem Campus der Universität von Iowa vergewaltigten und

ermordeten Sara Ann Otten268.

Durch die nur einen Spalt geöffnete Tür betraten die BesucherInnen einen

dunklen Raum, in dem nur eine einzige Lampe auf die Künstlerin gerichtet war.

266 Vgl. Irish, Sharon (2010): Suzanne Lacy. Spaces Between. Minneapolis, 32ff. u. Lacy, Suzanne:

Ablutions (1972). In: <http://www.suzannelacy.com/ablutions/?rq=ablutions> (02.03.2011).

267 Cheng, Meiling (2002): In other Los Angeleses. Multicentric Performance Art. London, 43.

268 Vgl. Irish, 2010: 35f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.suzanne
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.suzanne


104 Ästhetik der Autonomie

Diese lag, mit dem Gesicht in einer Blutlache und über und über mit Blut ver-

schmiert und mit heruntergelassener Hose, gefesselt über einem Tisch. Auch der

Boden neben ihr war voller Zeichen einer gewaltsamen Auseinandersetzung, voller

Blut und zerbrochener Teller. Mit ihrer Performance, in der sie den BetrachterIn-

nen die spezifischen Auswirkungen einer Vergewaltigung vor Augen führte, und

durch ihre direkte Identifikation mit demOpfer, wollte sie das Schweigen brechen,

das die Besonderheit und Persönlichkeit der vergewaltigten Frauen verneint und

sie dadurch zu namenlosen, unbestimmten Opfern macht. Diese Performance war

Ausdruck ihrer eigenen Angst, ihrer Wut und ihrer Abscheu, ausgelöst durch die

reale Vergewaltigung269.

AnaMendieta beschäftigte sich mehrmals mit demThema Vergewaltigung und

das jedes Mal in einer so eindringlichen und drastischen Weise, dass es zwangs-

läufig bei den Betrachtenden einen Schock auslösenmusste. Hier bleibt kein Raum

für Interpretationen bezüglich des Motivs und der Aussage der Künstlerin. In den

Vergewaltigungs-Performances von Mendieta sind die BetrachterInnen involviert,

als ZeugInnen eines Gewaltverbrechens auf ihre eigenen Emotionen zurückgewor-

fen und zur Reflexion ihrer eigenen Einstellung undHandlungsweise aufgefordert.

Der künstlerische Ausdruck von Gewalt wird auch in Performances akut, in

denen die Künstlerinnen explizit über den weiblichen Status als Bild reflektie-

ren. Denn der phantasmatische weibliche Körper270, dargestellt als Bedrohung, die

durch die fetischistische Inszenierung des weiblichen Akts neutralisiert wird, steht

in direkter Beziehung zum Begriff des Bildes selbst und ist ursächliches Moment

für die gewaltsame Inszenierung des weiblichen Körpers in der modernen Kunst.

Im patriarchalen System visueller Repräsentation fungiert die Frau im Bild einer-

seits als Garantinmännlicher Vollkommenheit, da sie durch einenMangel definiert

wird, andererseits als imaginäre Ursache männlicher Kastrationsangst, da sie eine

Bedrohung der narzisstischen Vollkommenheit darstellt.

Auf die Frau im Bild, die immer dann auftaucht, wenn das System der Re-

präsentation mit seiner eigenen Unvollkommenheit konfrontiert wird, die es zu

überdecken gilt und die den unterschiedlichsten Zerstörungsprozessen, dem viel-

fältigen Wandel der Kategorie des Bildes in der Kunst des 20. Jahrhunderts aus-

gesetzt ist, sowie auf die Instrumentalisierung und den negativen Status der Frau

reagierten Performance-Künstlerinnen mit dem Ziel, den Körper der Frau als Ort

weiblicher Authentizität und Stärke zurückzugewinnen. So beschäftigten sich bei-

spielsweise VALIE EXPORT, Joan Jonas, Gina Pane und Vanessa Beecroft in ihren

Aktionenwiederholtmit dem strukturellen Zusammenhang zwischen der Frau und

dem Bild, mit der Gewalt, die durch das bildliche Repräsentationssystem auf Frau-

269 Vgl. Warr/Jones, 2000: 100.

270 Vgl. Butler, 1997: 21 u. Butler, 1991: 190ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 105

en ausgeübt wird, mit der Dialektik von Weiblichkeitsdarstellung und sexueller

Differenz271.

VALIE EXPORT, eine der bedeutendsten feministischen Performance-

Künstlerinnen, reagierte unter Einsatz ihres Körpers, beziehungsweise ihrer

nackten Brüste, 1968 mit ihrer ausgesprochen medienkritischen, publikumsadres-

sierten und provokanten Aktion Tapp- und Tastkino auf eben jenes Bilderregime

und auf die Objektivierung der Frau, indem sie ihren nackten Oberkörper zur

Filmleinwand deklarierte und den Voyeurismus einerseits öffentlich ausstellte

und ihn andererseits um die sichere Blickdistanz zu dem Objekt seiner Begierde

brachte272.

„In that I, in the language of film, allowedmy ‚body screen‘,my chest, to be touched

by everybody. I broke through the confines of socially legitimate social communi-

cation. My chest was withdrawn from the ‚society of spectacle‘ which had drawn

thewoman into ‚objectification‘ with it.Moreover, the breast is no longer the prop-

erty of one single man; rather, the woman attempts through the free availability

of her body to determine her identity independently: the first step from object to

subject.“273

VALIE EXPORT stand, zuerst in München und Wien und später während der un-

derground explosion in Köln, Essen und Zürich, am helllichten Tag in der Öffent-

lichkeit mit einer Styroporbox um die nackte Brust geschnallt, deren vordere Öff-

nung mit einem Vorhang versehen war, auf der Straße, während Peter Weibel mit

einem Megaphon die PassantInnen in einer provokanten Rede dazu aufforderte,

mit den Händen das Tapp- und Tastkino zu besuchen. Alle BesucherInnen hatten

exakt 12 Sekunden Zeit, um sich zu VALIE EXPORTS nackten Brüsten vorzutasten

und sie zu berühren. Im Kontext der sexuellen Revolution war es VALIE EXPORT

stets daran gelegen, sexuelle Tabus zu überschreiten und Grenzen zu sprengen.

So vollzog sie, da eben BesucherInnen beider Geschlechter aufgefordert wurden,

das Kino zu nutzen, eine unverschleierte Verletzung des Homosexualitätstabus.

Darüber hinaus forderte VALIE EXPORT mit ihrem Tapp- und Tastkino, bei dem die

ZuschauerInnen das Reale in der Öffentlichkeit genießen sollten, anstatt sich in

einem verdunkelten Kinoraum dem anonymen Lusterleben hinzugeben, einerseits

die formale Analyse des Films und die Dekonstruktion des voyeuristischen Blick-

regimes im kommerziellen Kino, den sie durch die Umkehrung der Schaustruktur

unterminierte, und andererseits den weiblichen Subjektstatus274. VALIE EXPORT

271 Vgl. Eiblmayr, 1989: 337ff.

272 Vgl. Eiblmayr, 1989: 352ff.

273 VALIE EXPORT, zit. nach Reckitt/Phelan, 2001: 64.

274 Vgl.Mueller, 2002: 34ff. u. Adorf, Sigrid (2008): Operation Video. Eine Technik desNahsehens

und ihr spezifisches Subjekt: die Videokünstlerin der 1970er Jahre. Bielefeld, 127ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


106 Ästhetik der Autonomie

und Peter Weibel beschreiben die politische Motivation und das Ziel ihres Tastki-

nos wie folgt:

„[...] um den busen als warenfetisch zu entdinglichen, wird ein unterdrückter par-

tialtrieb, der tastsinn, rehabilitiert, wird an stelle der visuellen die taktile rezepti-

on gesetzt, weil sie gegen den betrug feit. kommunikation qua fernsinne erweist

sich häufig als sublimematrix für manipulation und ausbeutung der bedürfnisse.

kommunikation qua kontaktsinne ist der versuch, jenseits der barrieren von öf-

fentlichkeit und intimsphäre,markierungen einer entfremdeten kommunikation,

stilemenschlicher kommunikation, in denen sich von staat und industrie emanzi-

pierte bedürfnisse realisieren können, zu rekonstruieren oder zu errichten. denn

solange der bürger im kino nur die augen aufreißt und nicht das hosentürl, so-

lange fickt ihn das finanzamt, solange der staatsbürger mit der reproduzierten

kopie sexueller freiheit sich begnügt, solange erspart sich der staat die reale se-

xuelle revolution. revolutionäre sexualität kann nur sein revolutionierung der so-

zialen sexuellen kommunikation! ‚tapp und tastfilm‘ ist ein expanded movie, als

solches auch expanded communication: eine communication action. in die öffent-

lichkeit sozialen verkehrs (mit den stoßzeiten nach büroschluss als klimax) plötz-

lich die intimität sexuellen verkehrs zu stellen, konfrontiert 2 normen des verhal-

tens, die des staatsbürgers und die des menschen, deren unmenschliche antino-

mie ihren kollaps, die verkehrsstauung, entlarvt. die obszönität und freimütigkeit

der die vorführung des ‚tapp und tastfilms‘ begleitenden reden intensivieren den

schmerz des verhaltenskonflikts und die herausforderung an den staat. [...] in der

betriebsamkeit der motorisierten leichname, in der automatie entfremdeten le-

bens entfaltet das ‚tapp und tastkino‘ seine kraft, erweckt leichname zum leben.

dann und dort bedeutet parrhesie und pornographie die befreiung der verstüm-

melten individuen, initiieren sie den ausbruch aus dem kz des alltags.“275

Es verwundert nicht, dass diese Aktion im konservativen Österreich der 1960er-

Jahre, aber auch an den übrigen Aufführungsorten und in den Medien Aufsehen

erregte.Der ostdeutsche Rundfunk bezeichnete VALIE EXPORT sogar als die größ-

te Kulturschande für Westdeutschland276. In Wien kam es bei Tapp- und Tastkino zu

Publikumstumulten und während ihrer Performances im Rahmen des Kriegskunst-

feldzugs bei der underground explosion zu einem Saaltumult, bei dem die Künstle-

rin eine Kopfverletzung davontrug.Wie Abramović undOno setzte sich auch VALIE

EXPORT in ihren Aktionen immer wieder Gefahren aus, indem sie das Publikum

mit Tabus konfrontierte und provozierte. Die skandalöse Wirkung dieser Perfor-

mance kam nicht zuletzt durch die Umkehrung der Blickrichtung zustande. Diese

275 Weibel/VALIE EXPORT, 1970: 261.

276 Vgl. Weibel/VALIE EXPORT, 1970: 261.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 107

Umkehrung, die VALIE EXPORT hier vornahm und in der visuelle und taktile Sin-

ne zusammenfielen, machte aus dem Fernsehen ein Eingreifen, was das Begreifen

forcieren sollte.

In Tapp- und Tastkino, laut VALIE EXPORT der erste echte Frauenfilm, ging es

um die Reflexion des Machtverhältnisses zwischen Künstlerin und Publikum, es

ging um die im Raum der Kunst stattfindenden Subjektivierungen, die Differen-

zen undMachtverhältnisse konstruieren und reproduzieren. Sie thematisierte und

kritisierte den prekären Objektstatus von Frauen, indem sie sich das Recht heraus-

nahm, über ihren Körper selbst zu bestimmen. Sie ließ das Betasten ihrer Brust

durch fremde Hände zwar zu, aber die BetrachterInnen gingen ihr gleichzeitig,

indem sie in den verdeckten Kasten griffen, in die Falle. Denn der Griff ins Tastki-

no war ein Wagnis, gekoppelt mit dem direkten Blickkontakt zur Künstlerin blieb

die Assoziation zu männlichen Kastrationsängsten nicht aus. In dieser intersub-

jektiven Geste waren die Positionen von Subjekt und Objekt nicht mehr zu fixieren,

denn es stellt sich die Frage, wer da wen „angreift“277.

Indes stand Joan Jonas 1970 in ihrer PerformanceMirror Check nackt mit einem

Handspiegel vor dem Publikum und inspizierte Teile ihres Körpers. Das Publikum

stand jedoch so weit von der Künstlerin entfernt, dass es das Spiegelbild nicht se-

hen konnte und nur indirekt, durch ihre Beschreibungen und Reaktionen, erfahren

konnte, was dort vonstattenging278. Auch hier ging es also um die Frage nach dem

Zusammenhang von KünstlerIn und BetrachterIn, ging es um die Rolle des Be-

trachtenden, um Voyeurismus, um Unverfügbarkeit und Verweigerung. Zu ihrer

Performance erklärte Jonas:

„Also, the mirrors had a lot of connotations of narcissm – and I was interested in

narcissm because it was such a taboo and I knew it made the audience uncom-

fortable. When I did the Mirror Check piece, it was like the culmination of the ab-

straction of all themirror pieces. It was about voyeurism and – it’s hard to express.

My relationship whith the audience was partly in making them uncomfortable. I

also tried to entrance, to attract attention.“279

Auf diese Weise setzt sich Jonas mit den negativen Effekten des kulturellen und

kommerziellen weiblichen Schönheitsideals auseinander280.

1974 beschäftigte sich schließlich auch Gina Pane in ihrer Performance Psyche

mit dem Selbstporträt der Frau, das ihres Erachtens notwendigerweise mit Blut,

277 Vgl. Adorf, 2008: 128ff.

278 Vgl. Wark, Jayne (2006): Radical Gestures. Feminism and Performance Art in North America.

Montreal/Kingston/London, 187ff.

279 Jonas, zit. nach Kaye, Nick (1996): Art into Theatre. Performance Interviews and Documents.

Amsterdam, 97.

280 Vgl. Jones, 1998b: 457.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


108 Ästhetik der Autonomie

Milch, Schmerz und Gewalt verknüpft ist, und verweigerte so die sozialen Bedin-

gungen von Weiblichkeit und deren Affirmation. Sie inszenierte den weiblichen

Körper in seiner Dualität, als Thema und gleichzeitig als Ort des vernichtenden

Diskurses über sich selbst281. In der Performance Psyche, die Pane 1974 in der Gale-

rie Stadler aufführte, versuchte sie zunächst, über einen Spiegel gebeugt, das vom

Spiegel reflektierte Bild zu transformieren, indem sie mit rotem Lippenstift ein

schematisches Bild von sich selbst auf den Spiegel malte, welches sich von dem zu-

rückgeworfenen Bild stark unterschied. Dann, während sie sich in diesem doppel-

ten Bild betrachtete, also dem neu gezeichneten Bild und dem Spiegelbild, schnitt

sie sich vorsichtig die Augenlieder auf, um das Blut auf dem Spiegel wie Tränen in

ihr Gesicht einzuschreiben. Danach spielte sie mit Tennisbällen und Federn. An-

schließend legte sie sich, während sie auf einemMetallgestell lag, eine weiße Binde

auf die Augen. Mit ihrem offenen Mund formte sie Töne, die jedoch nicht hörbar

waren. Die Bluttränen sickerten langsam durch das Stofftuch und erzeugten dort

zwei kleine Flecken. Dann entblößte sie ihre Brust, liebkoste und umfasste sie, um

das Vergnügen an den Grenzen des Verbotenen und des Zurückgewiesenen deut-

lich zu machen. Abschließend schnitt sie mithilfe eines Rasiermessers vier Linien

in der Form eines Kreuzes rund um ihren Bauchnabel. So erschuf Pane eine Ver-

bindung zur Passion Christi, zu christlichen Märtyrern und der Verwundbarkeit

der mythologischen Gestalt Psyche282.

Diese symbolisiert die Vermittlung des sowohl privaten als auch allgemeingül-

tigen Erfahrungsprozesses der Desillusionierung. Nicht das Gewünschte, Utopi-

sche wird gespiegelt, sondern die schreckliche Wirklichkeit. Die reale Selbstzer-

störung wird zum historisch bedingten, verbindlichen Gleichnis der spezifischen

Repression, der alle Frauen ausgesetzt sind. Auch wenn Pane die Unmöglichkeit

der Findung spezifisch weiblicher Identifikationsmodelle eindrücklich zur Schau

stellt, scheint doch gerade der Akt der Selbstverletzung ein Aspekt der Selbsterfah-

rung, Selbsttransformation und Selbstfindung zu sein, der in dem Moment ihres

eigenen Scheiterns an den inneren und äußeren Gegebenheiten zutage tritt283.

1993 begann auch Vanessa Beecroft in ihren Performances, den voyeuristischen

Blick und die kulturellen Einschreibungen infrage zu stellen, und machte damit

Selbstbeobachtung und Beobachtung zumThema ihrer Kunst284. Jedoch nutzte sie

dabei völlig andereMittel als ihre Vorgängerinnen der 1960er- und 1970er-Jahre und

281 Vgl. Almhofer, 1986: 46.

282 Vgl. Tronche, 1997: 87ff.

283 Vgl. Almhofer, 1986: 47f.

284 Vgl. Kellein, Thomas (2004): Das Geheimnis der weiblichen Intimität. In: Kellein, Thomas

(Hrsg.): Vanessa Beecroft. Fotographien, Filme, Zeichnungen. Anlässlich der Ausstellung Va-

nessa Beecroft. Fotographien, Filme, Zeichnungen. Kunsthalle Bielefeld, 9. Mai-22. August 2004.

Ostfildern Ruit, 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 109

reagierte mit ihren Performances explizit auf die Macht der zeitgenössischen Me-

dien. „[Vanessa Beecroft scheint] zwischen Affirmation und Kritik [...] hier einen

dritten Weg entdeckt zu haben, die ‚Masken des Begehrens‘ neu zu mischen, dem

bloßen Konsum zu entziehen, sie selbst zu beherrschen [und zu be]stimmen“285.

Beecroft inszeniert mit zumeist nackten oder spärlich bekleideten, sehr schlanken

und attraktiven jungen Frauen präzise choreografierte Gruppenbilder, bei denen

die Frauen weder sprechen noch lächeln noch Blickkontakt zueinander oder dem

Publikum aufnehmen dürfen und letztlich wie lebendige Skulpturen oder wie eine

Armee, die militärischem Drill unterworfen ist, wirken.

Während der Dauer der meist mehrstündigen Performances müssen die Mo-

delle stillstehen. Aber im Laufe der Performance löst sich das starre, geordnete

Bild aufgrund der körperlichen Anstrengung, der die Frauen ausgesetzt sind, lang-

sam auf286. Durch die individuelle Erschöpfung der Models, die auf High Heels,

zum Teil mit modischen Accessoires und zu Beginn der Show in Laufsteghaltung

dem Publikum präsentiert werden, zeigt sich die Deformation des lebenden Bil-

des, zeigt sich die Art des Schönheitsregimes, das Frauen in Form hält und zu

dem Styling, Bodyshaping und zumindest implizit auch Psychopathologien wie

Anorexie und Bulimie gehören, die die Erfüllung des Ideals zu einer destruktiven

Geschlechterpraxis machen. Der voyeuristische Blick, das unablässige Betrachtet-

werden, scheint schließlich zu der Erschöpfung zu führen, die die optimierte Dar-

stellung der Frauen nach und nach auflöst287. So eröffnen die Arbeiten Beecrofts

einen neuartigen Blick auf idealisierte Schönheit, indem sie den Prozess veran-

schaulichen, in dem das konstruierte Ideal der Perfektion ins Wanken gerät, bis

der wirkliche Körper zum Vorschein kommt288.

Für ihre Performances nutzt Beecroft immer Gruppen von Frauen. Diese

„Girls“, wie die Künstlerin sie nennt, fungieren als Material, als Objekt und als

Subjekt zugleich. Die Multiplikation des idealen Bildes der Hauptperson, die die

Performances von Beecroft charakterisieren, dient dabei der Suche nach einem

Begriff von Weiblichkeit. Die Uniformität, der quasi-militärische Drill und das

lange Warten verlangt den Modellen körperliche und moralische Disziplin ab289.

285 Bonnet, 2002: 17.

286 Vgl. Schloen, Anne (2008): Vanessa Beecroft. In: Schloen, Anne (Hrsg.): Vote forwomen. Frau-

engeschichte im Dialog mit Künstlerinnen der Gegenwart. La storia della donna con artiste

contemporanee. Innsbruck/Bozen/Wien, 25 u. Bonnet, 2002: 16f.

287 Vgl. Loreck, Hanne (2008): Re-Vision der Sichtbarkeit von Künstlerinnen. La re-visione della

visibilità della artiste. In: Schloen, Anne (Hrsg.): Vote for women. Frauengeschichte im Dia-

logmit Künstlerinnen der Gegenwart. La storia della donna con artiste contemporanee. Inns-

bruck/Bozen/Wien, 12.

288 Vgl. O’Reilly, 2012: 42f.

289 Vgl. Kellein, 2004, 6ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


110 Ästhetik der Autonomie

So stand auch 2001, anlässlich des G8-Gipfels in Genua, eine Gruppe von Frau-

en in der Sala Maggior Consiglio des Palazzo Ducale, die ein dunkles, beinahe mo-

nochromes Gruppenbild darboten, das laut Beecroft von der Chiaroscuro-Malerei

Caravaggios inspiriert war. In ihrer Performance VB 48 wählte sie schwarze Frau-

en als Repräsentantinnen der Stadt Genua, denn sie wollte auf das Schicksal der

dort lebenden nigerianischen Immigrantinnen aufmerksammachen. So reflektier-

te Beecroft mit dieser Performance einerseits die Auswirkungen der zunehmenden

Globalisierung und andererseits die an Frauen gestellten Rollenerwartungen und

Schönheitsideale.

Ihre Performances spiegeln gesellschaftliche Codes wider, die die Auswirkun-

gen der Globalisierung, die Fragen der Klasse und ethnischen Zugehörigkeit nicht

außer Acht lassen. Thematisiert werden normierte Schönheitsideale, Körperper-

fektionierungen, Rituale des Körperdrills, aber auch Machtausübung, Gehorsam

und nicht zuletzt Isolation und Einsamkeit290.Durch die Verfehlung oder Erfüllung

typischer, durch die Medien transportierter, propagierter und zementierter ste-

reotyper Frauenbilder entlarvt Beecroft jene als Ideal291. „Sie kennt die Bildmuster

zeitgenössischer populärerWeiblichkeit und versucht, dieMacht des (Ideal-) Bildes

mit einer exaltierten, übertriebenen Performanz von Stilisierungen desWeiblichen

buchstäblich vom Absatz her zu konterkarieren“292. Beecroft führt dem Publikum

Klischees zeitgenössischer Schönheit vor Augen.Den BetrachterInnenwird jedoch,

durch den Drill und die Ordnung der Performance, der leichtfertige Konsum ver-

weigert, sodass sie vor allem mit ihren eigenen Erwartungen konfrontiert wer-

den293. Zu den Auswirkungen der Performances Beecrofts auf die BetrachterInnen

schreibt Thomas Kellein:

„Man starrte in der äußersten Nähe, die eine solche Performance mit sich brach-

te, nackte Körper wie außerirdische Wesen an. Es ging nicht um Fleisch und Blut,

Schweiß oder gar Tränen. Wie zum Missbrauch hingestellt erlebte man vielmehr

290 Vgl. Schloen, 2008: 25.

291 Vgl. Bonnet, 2002: 17f.

292 Loreck, 2008: 12.

293 Vgl. Bonnet, 2004: 138. Giorgio Agamben dachte, laut eigener Aussage, beim Anblick einer

Beecroft-Performance unweigerlich an sadomasochistische Rituale der Macht, beispielswei-

se an die Hierarchen de Sades, die bekleidet zur Visite der nackten Opfer erscheinen, um

ihre Stärken und Schwächen begutachten zu können oder an die bekleideten US-Soldaten,

die vor den nacktenmisshandelten Körpern imGefängnis vonAbuGhraib standen. Er kommt

zu dem Fazit, nachdem er einer der bekleideten Menschen war, die die nackten Körper der

Beecroft’schen Girls betrachteten (vgl. Agamben, Giorgio (2010): Nacktheiten. Frankfurt am

Main, 95f.), dass: „Hier das Verhältnis umgekehrt [war]: nichts, was hinterhältiger hätte sein

können als der gelangweilte, unverschämte Blick, den vor allem die jüngeren Mädchen un-

verwandt auf die harmlosen Zuschauer warfen. [...] Was nicht stattgefunden hatte, war also

nicht Folter oder ‚partouze‘, sondern schlicht Nacktheit“ (Agamben, 2010: 96f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 111

einen Schock durch Perfektion [...] Die Modelle blickten nicht zurück, und es pas-

sierte scheinbar nichts. Eine groteske Irritation ging davon aus, dass sich das lan-

ge, gierige Warten der Zuschauer auf Einlass nicht mit dem Warten der Modelle

vereinigen ließ. Man kam und sah, man siegte aber nicht. Die sportlichsten Besu-

cher gingen als erstewieder. Anderewarteten ab, ob noch etwas passierte, harrten

aus, wurden nachdenklich, stellten sich Fragen nach der künstlerischen Absicht

und nach der Kunst überhaupt. Das Verhältnis von Autonomie und Fait social bei

Vanessa Beecroft wird in einer großen Spannung thematisiert. Ihre Frauen aber

schwiegen.“294

Während sich Künstlerinnen wie VALIE EXPORT, Joan Jonas, Gina Pane und Va-

nessa Beecroft mit den negativen Effekten weiblicher Schönheitsideale und dem

Repräsentationssystem, der Frau im Bild und als Bild, auseinandersetzten, das in

der patriarchalen Welt als Repressionssystem fungiert, erkundeten insbesondere

in den 1970er-Jahren Künstlerinnen den eigenen,weiblichen Körper undmithin die

weibliche Sexualität. Aber auch heute steht der selbstbestimmte Umgang mit Se-

xualität zur Debatte, wenngleich die Konnotationen und die Motivationen andere

sind.

Carolee Schneemann forderte 1975 mit ihrer Performance Interior Scroll den fe-

tischistischen und voyeuristischen männlichen Blick heraus, indem sie sich selbst

in einer erotisch aufgeladenen Erzählung der Befriedigung darstellte. Ihr Gesicht

und ihr Körper waren mit Farbe bedeckt, während Schneemann eine lange, dün-

ne Schriftrolle aus ihrer Vagina zog, um den darauf verfassten Text feministischen

Inhalts dem Publikum vorzutragen. Schneemann entwirft sich selbst als völlig ver-

körperlichtes Subjekt, welches auch – aber nicht nur – Objekt in Relation zum Pu-

blikum ist. Das weibliche Subjekt ist nicht einfach nur Bild, sondern befindet sich

stets auch, durch den Austausch von Begierden und Identifikationen, in Interakti-

on mit der Umgebung. Schneemann baute in dieser Performance eine dynamische

Beziehung zum Publikum auf, die die hegemonialen Geschlechter- und Identitäts-

strukturen verkehrte. Sie verweigerte nicht nur den Blick auf die Frau als Mängel-

wesen, sondern stellte ihr weibliches, vermeintlich minderwertiges Genital offen

und selbstbewusst zur Schau. Dadurch aktivierte sie einen Modus künstlerischer

Produktion und Rezeption, der auf dramatische Weise intersubjektiv ist und sich

dem klassischen Bild des Künstlers als weißemMann entgegenstellt. Schneemanns

Selbstdarstellung und Interaktion mit dem Publikum kompromittierten den My-

thos einer objektiven Kunstgeschichte oder Kunstkritik und stellten der männli-

chen Kunstwelt eine feministische Perspektive entgegen295.

294 Kellein, 2004: 15f.

295 Vgl. Jones, Amelia (1998a): Body Art. Performing the Subject. Minneapolis/London, 3ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


112 Ästhetik der Autonomie

In den 1990er-Jahren thematisierte auch Annie Sprinkle die Verkehrung der

Machtverhältnisse zwischen Subjekt und Objekt. Sprinkle, eine ehemalige Hard-

core-Pornodarstellerin, Prostituierte, Stripperin, Domina und Aktivistin für die

Rechte von Sexarbeiterinnen, präsentierte sich in ihren Performances als absolutes

Sexualobjekt296. „My work talks about me, about my sexuality, and it is work that

becomes political because sex is political“297.

Ihre Show Post-Post Porn Modernist: Still in Search of the Ultimate Sexual Experience,

mit der sie durch die USA und Europa tourte, führte sie unter anderem 1991 in ei-

nem kleinen alternativen Theater in Chicago auf. Ein wesentlicher Bestandteil der

Show war das Public Cervix Announcement (PCA), bei dem sie dem Publikum zuerst

zwei große, ovale, bunte Gemälde zeigte. Auf dem einen war eine cartoonartige

Darstellung des weiblichen Gebärapparates, während das Zweite einen pinken Ge-

bärmutterhals zeigte. Sprinkle bat ihr Publikum, ihr die anatomischen Bezeich-

nungen der abgebildeten Organe nachzusprechen. Anschließend führte sie sich

einen Gummischlauch zwecks Vaginaldusche ein, um danach auf einem Stuhl auf

der Bühne sitzend dem Publikum vier Gründe für ihr PCA zu liefern.

Zum einen hätten viele der Besucher noch nie einen Gebärmutterhals gese-

hen, darüber hinaus sei ihrer schön, außerdem wolle sie zeigen, dass in ihm keine

Zähne sind, und letztlich sei das PCA, nach der Errungenschaft des Minirocks, der

nächste Schritt zur Befreiung der Frau. Daraufhin führte sie sich ein metallenes

Spekulum ein und lud das Publikum dazu ein, ihren Muttermund zu betrachten.

Den BetrachterInnen wurde eine Taschenlampe gegeben, sodass die Interessier-

ten den Gebärmutterhals beleuchten konnten. Währenddessen hielt Sprinkle ih-

nen ein Mikrofon an den Mund mit der Bitte, zu beschreiben, was sie sehen, da-

mit jene, die gerade nicht an der Reihe waren, wenigstens etwas darüber hören

konnten. Nach dem Ende des PCA begann die Pause des abendfüllenden Showpro-

gramms. Ein weiterer Bestandteil der Show war die Aktion 100 Blow Jobs, bei der

sie an einer Vielzahl auf einem Brett montierten Dildos lutschte, bis sie würgen

musste. Währenddessen liefen laute Tonbandaufnahmen mit herabwürdigenden

Phrasen wie „Suck it, you bitch“ oder „Yeah, I bought you dinner – you should

suck my cock!“. Die Show endete mit einem Orgasmus Sprinkles, den sie mithil-

fe eines Vibrators herbeiführte298. Mit Post-Post Porn Modernist versuchte Sprinkle,

den weiblichen Körper auf spielerischeWeise zu entmystifizieren und konservative

Tabus und Scheinheiligkeit zu entmachten, indem sie dem Voyeurismus mit ent-

waffnender Offenheit entgegentrat und die Kontrolle über die Präsentation ihres

Körpers während der gesamten Arbeit vollumfänglich behielt299. „Sprinkle’s (post-

296 Vgl. Warr/Jones, 2000: 110.

297 Sprinkle, zit. nach Mey, Kerstin (2007): Art and Obscenity. London/New York, 116.

298 Vgl. Kapsalis, Terri (1997): Public Privates. Performing gynecology from both ends of the

speculum. Durham/London, 113ff.

299 Vgl. O’Reilly, 2012: 22f.

)

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 113

post-porn modernism is a way of grappling with the meaning of the live female

body in this techno-cultural moment, the era of simulation and virtual gratifica-

tion, and of dismantling old paradigms and hierarchies of pleasure“300.

Wie bereits Sprinkle griff auch Elke Krystufek 1996 in ihrer Performance Sa-

tisfaction den voyeuristischen Blick an. Sie zielte auf die Konstruktion männlichen

Begehrens, während sie zugleich eine Revision eingeübter weiblicher Schamge-

fühle forderte301. In der Kunsthalle Wien masturbierte sie mittels eines Vibrators,

auf einer Matte am Boden der Kunsthalle liegend, vor den Augen des Publikums,

nachdem sie ein Bad genommen hatte. Indem sie ihre privaten Rituale in einem öf-

fentlichen Raum vollzog, stellte sie Begriffe wie Intimität, Authentizität, aber auch

Sensationsgier zur Debatte und zwang so die BetrachterInnen dazu, sich mit ih-

rer Position als VoyeurInnen auseinanderzusetzen. Bewusst nutzte Krystufek für

ihren masturbatorischen Exhibitionismus einen klinisch weißen Raum, der keine

erotische Atmosphäre besitzt, um einerseits die Frage nach dem, was im Raum

der Kunst akzeptabel ist, und andererseits die Frage, wer die Kontrolle darüber

hat, wie der weibliche Körper betrachtet werden darf, kritisch zu beleuchten302.

Krystufek konnte die auratisierende Macht des musealen Ortes mit „eroticis“

unterlaufen, da dank Duchamp die Kunsthalle Wien dem Ereignis die Aura von

Kunst verlieh. Hier wurde Sex, wie schon bei Sprinkle, zum Antidot. Voyeurismus

und Exhibitionismus wurden zur künstlerischen Strategie, eine Neuregelung des

Umgangs mit dem weiblichen Körper zu forcieren303. Indem Krystufek jedoch mit

ihrerMasturbation auf ein Video des amerikanischen Rock-Sängers Kim Fowley re-

agierte, trat der feministischen Nuance des selbstbestimmten Umgangs mit dem

eigenen Körper in Form der Selbstbefriedigung noch ein weiterer Aspekt hinzu. In-

dem sie auf Fowley schaute, indem sie ihr Begehren ganz konkret auf ihn richtete,

verkehrte sie die traditionelle Blickrichtung, bei der gemeinhin Männer Frauen zu

Lustobjekten machen. Darüber hinaus wählte sie mit dem recht verbraucht ausse-

henden Fowley ein rebellisches Bild der amerikanischen Popkultur, das einerseits

einen bestimmten konsumorientierten Lifestyle und andererseits eine besondere

Auffassung von Freiheit suggeriert. Die tabulose Verkehrung des lüsternen Blicks

– ursprünglich wollte Fowley sogar selbst zugegen sein – und die Darstellung der

konsumorientiertenMedienkultur lassen Satisfaction als eine kritische Betrachtung

300 Mey, 2007: 128.

301 Vgl. Bonnet, 2002: 14.

302 Vgl. Warr/Jones, 2000: 111.

303 Vgl. Bonnet, 2002: 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


114 Ästhetik der Autonomie

des zeitgenössischen Umgangs mit Frauen, Medien und Begehren erscheinen304.

In diesem Sinne konstatiert auch Anne-Marie Bonnet:

„In einer Welt, die vom Auseinanderklaffen des Sexuellen und des Emotionalen,

des Biologischen und des Psychischen gezeichnet zu sein scheint, sowie durch

Pansexualisierung des Visuellen (Werbung, Telemedien) von sexueller Überrei-

zung und emotionaler Erkaltung geprägt ist, greifen besonders weibliche Prot-

agonisten auf ihre eigenen Körper und auf Sex (in beiden Bedeutungen) als Mit-

tel zur Zersetzung der Diskurse und zur Sabotage der Macht des rein Visuellen

zurück.“305

So scheint es letztlich auch Schneemann, Sprinkle und Krystufek um die Habhaft-

werdung der Frau über ihren eigenen Körper und über ihre eigene Sexualität so-

wie um die Einforderung ihres Subjektstatus’ zu gehen. Dass Gewalt – und mit-

hin auch der Schmerz und das Traumatische – das große Thema feministischer

Performance-Kunst darstellt, ist kaum zu übersehen und in Anbetracht der gesell-

schaftlichen Situation der Frau nicht verwunderlich. Feministische Performance-

Künstlerinnen erforschen bis in die Gegenwart dezidiert die Konsequenzen der

spezifischen Formen physischer und psychischer Gewalt im Kontext patriarchaler

Unterdrückungs- und Unterwerfungsstrategien, wie auch Arbeiten neueren Da-

tums zeigen.

So führte beispielsweise Regina José Galindo 2013 am Hemispheric Institute

Encuentro der Universidade de São Paulo ihre Performance Piedra auf, in der sie

nackt und vollständig mit schwarzem Kohlenstaub bedeckt am Boden kniete. Da-

bei zeigte ihr Gesicht zur Erde und ihre Stirn berührte den Boden. Ihre Arme lagen

eng am Körper an und ihre Hände umschlossen die Knie. Sie verharrte regungs-

los, auch als jeweils im Abstand von 10 Minuten zwei Männer und zum Schluss

eine Frau aus der Gruppe der Zuschauenden aufstanden, zu ihr kamen und auf sie

urinierten. „Mi cuerpo permanece inmóvil, cubierto de carbón, como piedra. Dos

voluntarios y alguien del público orina sobre el cuerpo piedra“306. Der Urin der drei

Beteiligten – zwei von der Künstlerin beauftragte Freiwillige und ein spontan aus

dem Publikum dazugekommener Teilnehmer – rann über ihren Körper und über

ihr Gesicht, wusch die giftige Kohle jedoch nicht von ihr ab, sondern versiegel-

te den toxischen Kohlenstaub auf ihrem Körper, während die Kohle ihren Körper

vor dem Urin schützte. Nach einer Pause stand Galindo langsam auf und ging am

304 Vgl. Schmid, Christina (2008): Shocking the Audience, Shocking the Artist. Aestetic Affinities

to the Avant-Garde in Elke Krystufek’s Work. In: Halle, Randall/Steingröver, Reinhild (eds.):

After the avant-garde. Contemporary German and Austrian experimental film. New York,

310f.

305 Bonnet, 2002: 13.

306 Galindo, Regina José: Piedra. EncuentroHemisférico del Centro de Estudios de Arte y Política.

São Paulo, Brasil, 2013. In: <http://www.reginajosegalindo.com/> (19.09.2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.regina
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.regina


Rebellische Körper 115

schweigenden Publikum vorbei, das auf die Urinspur blickte, die sie hinter sich

herzog307.

„Much like her wider oeuvre performances, Galindo’s Piedra binds the audience

member into a voyeuristic relationship to the event. We bear witness to the

artist in painful circumstances as the temporal demands of performance make us

acutely aware of the choice to stay with the piece: to leave would be insulting; but

to stay means we must endure, somehow, ‚with‘ the artist. […] Galindo’s Piedra

carefully engages with arresting tableaus of women under abject abuse in order

to re-arrange the vectors of power between the victim and victimizer, and suggest

a durability of the female body and spirit. Yet the durability, paradoxically, runs

both ways between artist and audience, unless we, as an audience, find a way to

stop our stone-still silence.“308

Mit dieser Arbeit veranschaulichte Galindo, wie sich patriarchale Eroberung, Mar-

kierung, Versklavung, Objektivierung, Ausbeutung und Folter in die Körper latein-

amerikanischer Frauen einschreiben und weist auf die Ambivalenz der brasilia-

nischen Kohlebergbauindustrie hin, die einerseits ein wichtiger Wirtschaftsfaktor

des Landes ist, der vielen ArbeiterInnen das Überleben sichert, andererseits jedoch

auch eine ernsthafte Bedrohung für die Gesundheit der ArbeiterInnen und der Um-

welt darstellt. Galindo thematisiert damit also gleichermaßen eine lokale und eine

globale Krise. Dabei macht sie deutlich, dass auch Frauen zu Komplizinnen in der

Ausbeutung und Entrechtung von Frauen werden können und ihrerseits Gewalt

gegen Frauen ausüben können309. Ihr selbst ging es bei dieser Arbeit aber auch

darum, zu zeigen, dass der weibliche Körper nur zerbrechlich wirkt, dass Frauen

jedoch Missbräuche überleben und zur eigenen Transformation nutzen können.

Mit Piedra zieht Galindo eine Analogie zwischen Frauen und Steinen, denn, so Ga-

lindo, auch für Frauen gilt: „After all, the more a stone weathers, the more its shape

is defined“310.

Feministische Performance-Künstlerinnen arbeiten bis in die Gegenwart häu-

fig mit autodestruktiven Elementen, wie besonders an den Arbeiten von Künstle-

rinnen wie Gina Pane und Marina Abramović deutlich wird311, aber auch an den

erschöpften „Girls“ in den Arbeiten Beecrofts sowie in den Performances Galindos

zu sehen ist. Das, was Flórez über die Arbeiten Galindos schreibt, kann dabei auch

für feministische Performances im Allgemeinen geltend gemacht werden. Denn

307 Vgl. Mengesha, Lilian (2013): Piedra by Regina José Galindo. In: DISSIDENCE 10/2. <http://

hemisphericinstitute.org/hemi/en/e-misferica-102/mengesha> (19.09.2017).

308 Mengesha, 2013.

309 Vgl. Mengesha, 2013 u. <http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/enc13-performances/-

item/2015-enc13-rjgalindo-piedra/2015-enc13-rjgalindo-piedra> (19.09.2017).

310 Galindo, zit. nach Mengesha, 2013.

311 Vgl. Reckitt/Phelan, 2001: 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hemispheric
http://hemispheric
http://hemispheric
https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://hemispheric
http://hemispheric
http://hemispheric


116 Ästhetik der Autonomie

über die Darstellung der Frau als „das Andere“, das gewaltsam unterworfen und

ausgeschlossen wird, referieren sie auf die Brutalität der patriarchalen Gesellschaft

und testen die Widerstandskraft der Öffentlichkeit. Häufig nehmen sie dabei den

Platz des Opfers ein und fügen ihrem Körper die Gewalt zu, die sie anprangern.

Das weibliche Begehren wird als radikal Entfremdetes in der heutigen patriarcha-

len Gesellschaft und das Frausein, das ständigen Repressionen unterworfen ist, als

zutiefst konfliktbeladen benannt.

Viele der feministischen Performances verfügen über eine enorme visuelle

Kraft und stellen weit mehr dar als soziologische oder kontextuelle Kommenta-

re, denn sie thematisieren männliche Gewalt, Marginalisierung, Unterwerfung,

Folter und neoimperialistische Gewalt an Frauen als globale Probleme und treten

mit ihren mitunter extremen Aktionen den Strategien des Schweigens entge-

gen, um die institutionelle Politik des Terrors zu hinterfragen. In diesem Sinne

ist feministische Performance-Kunst häufig eine Sprache des Leidens mit po-

litischen, ethischen und ästhetischen Dimensionen, die der Gesellschaft einen

Spiegel vorhält, um durch die Verkörperung von Ausgeschlossenem den defini-

torischen Rahmen von Sichtbarem und dem, wofür wir blind gemacht werden,

zu verändern312. Sowohl in der dezidierten Kritik an den vielfältigen Formen von

Gewalt gegen Frauen als auch im selbstbestimmten Umgang mit der weiblichen

Sexualität zeigt sich der Versuch, einen leiblichen Eigensinn zu etablieren und das

Recht auf Gleichwertigkeit ebenso wie die Entmythifizierung und Enttabuisierung

des weiblichen Genitals einzufordern. Ob also mit Autodestruktion oder der

selbstbewussten Zurschaustellung weiblicher Genitalität und Sexualität gearbeitet

wird – die Künstlerinnen nutzen das Medium Performance-Kunst, um auf die

Ungleichbehandlung und Unterdrückung von Frauen in all ihren Erscheinungs-

formen aufmerksam zu machen. Damit verweisen sie auf die Notwendigkeit, die

soziopolitischen und ökonomischen Bedingungen der Genese von Unterdrückung

strukturell zu verändern und Frauen weltweit nicht mehr als Objekte, sondern

als gleichberechtigte Subjekte anzuerkennen. Die Künstlerinnen klagen konkret

in Bezug auf die Ungleichbehandlung von Frauen das an, was KünstlerInnen,

die sich der Performance-Kunst für ihren politischen Protest bedienen, generell

kritisieren: Die zum Schutz des bestehenden konstruierte und mit allen Mitteln

aufrechterhaltene Ungleichwertigkeit dichotomer Pole, die als Mittel zur Be-

herrschung und Unterdrückung bestimmter Teile der Bevölkerung genutzt und

gleichzeitig verschleiert werden.

312 Vgl. Flórez, Fernando Castro (2011): The Atrocious Incarnations of Regina José Galindo. In:

Cazali, Rosina/Florez, Fernando Castro (eds): Regina José Galindo. Milano, 114ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002 - am 14.02.2026, 07:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

