
2821 TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

organisieren. Die folgende Aussage legt, freiwillig oder nicht, Zeugnis von dem 
entscheidenden Element in ihrer Familie ab: "Ich habe gesagt, ich möchte nicht, 
also ihr Lieben ist alles für die Kinder, also wirklich, sie [die Eltern] hatten nichts 
von ihrem Leben, sagen wir mal so." Ob Versprecher oder nicht, Antonijas Mi­
schung der Worte ,Leben' und ,Liebe' zu "Lieben" reflektiert unter welcher Ra­
tionale die elterlichen Entscheidungen getroffen wurden: Das Leben in der Fami­
lie geschah der Liebe und nur der Liebe wegen. 

Lebenskontexte: Die Kroatische Mission 

Die Aufmerksamkeit richtet sich nun auf die Kroatische Mission14
. Dabei wird 

die Thematisierung von transnationalen Familienbeziehungen ebenso weiterge­
führt wie das Thema der normativen Ansprüche. Die Themen werden weiterge­
führt, weil die katholische Kirche der Familie eine besondere Bedeutung beimisst 
und diese in ein Geflecht von Normen einbettet. Trotz dieser Kontinuität führt 
das folgende Kapitel rasant in eine ganz andere Konfliktkonstellation. Es geht 
um eine Betrachtung der Schnittstellen von unterschiedlichen sozialen Systemen. 
Man könnte im Zusammenhang von der in der Kirche omnipräsenten morali­
schen Kommunikation auch von sogenannten Identitätskonflikten sprechen. Der 
Lebenskontext Kroatische Mission wird hier gewählt, weil er ein sehr relevanter 
Kontext für das kroatische Leben in Nürnberg ist. Die im Umfeld der Mission 
ausgetragenen Streitigkeiten und Diskussionen sind das spannungsreiche Resultat 
von verschiedenen Argumentationslogiken. 

Ein paar einleitende Bemerkungen zum Hintergrund der Mission: 1948 wur­
de die erste Kroatische Mission Deutschlands in München gegründet. 15 Hier wie 
anderswo in Europa ist es der Versuch, mit den Kriegs- und Flüchtlingsfolgen 
des Zweiten Weltkrieges umzugehen. Speziell Exilanten suchen die Nähe zur 
Kirche. Die Arbeitsmigration aus dem ehemaligen Jugoslawien zieht in den 
1960er Jahren weitere Gründungen nach sich. Heute gibt es 86 Missionen in 
Deutschland, in denen rund 100 Priester und weitere 100 Pastoralmitarbeiter tätig 
sind. Als Kirchenorganisation fügt sie sich in die deutsche Diözesanstruktur ein. 
Und auch die Finanzierung erfolgt im Rahmen des deutschen Kirchensteuerprin­
zips. Diese Organisationsform gewährt ihr beispielsweise im Vergleich zur ser­
bisch-orthodoxen Kirche in Nürnberg einen Vorteil. Dort hängt die Finanzierung 
der gemeindlichen Aktivitäten unmittelbar von den Spenden der eigenen Ge­
meindemitglieder ab. Diese Unmittelbarkeit mag man als Kirche von unten prei-

14 ,Kroatische Mission' wird hier als Eigenname verwendet. Die Missionsagenda ist 
allerdings nicht von Missionstätigkeiten bestimmt, d. h. es geht nicht um die Ver­
breitung einer religiösen Lehre unter Andersgläubigen. 

15 Dieses Datum markiert nicht den grundsätzlichen Begiun der Auslandsseelsorge. 
Schon 1894 begarmen kroatische Franziskaner mit der Migrantenbetreuung in Pitts­
burgh (USA) (vgl. Stankovic 1999). 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TRANSNATIONALE STRUKTUREN, BIOGRAFIEN, IDENTIFIKATIONEN 1283 

sen oder als problematisches Abhängigkeitsverhältnis deuten. Die Abhängigkeit 
kann an einem Beispiel verdeutlicht werden. Im Frühjahr 2003 war eine Gottes­
dienstbesucherin mit der Predigt anlässlich der Ermordung von Zoran Djindjic so 
unzufrieden, dass sie während der Predigt das Wort ergriff, gegen den Pfarrer 
argumentierte und nach einem heftigen Disput entzürnt die Messe verließ. Im 
Einzelfall ist das unproblematisch, doch in der Masse schmälert solches Verhal­
ten am Ende das Einkommen des orthodoxen Pfarrers! In der Kroatischen Mis­
sion wird begrifflich zwischen Ortskirche (die deutsche Kirchengemeinde) und 
Heimatkirche (die kroatische Kirchengemeinde in Deutschland) unterschieden. 
Die Betreuung der Gemeindemitglieder umfasst die Seelsorge ebenso wie eine 
allgemeine Sozialbetreuung oder Freizeitangebote. Die Nürnberger Mission ist 
zudem der Dreh- und Angelpunkt für die Mehrzahl kroatischer Migrantenorga­
nisationen in der Stadt. Ob Kultur-, Sport- oder Gesangsgruppe, sie alle finden 
hier die nötigen Räumlichkeiten, Kontaktmöglichkeiten oder einfach nur Ge­
selligkeit (vgl. Heilig 1988). Eine enge Verflechtung, die dazu führt, dass einige 
Personen Ämter im Gemeinderat, in unterschiedlichen Vereinen und Gruppierun­
gen gleichzeitig innehaben. 

Um die noch darzulegenden Konflikte einordnen zu können, reicht es nicht 
aus, die Tätigkeiten zu beschreiben. Es muss auch berücksichtigt werden, dass 
die Kroatische Mission nicht nur Teil der Kirchenorganisation ist, sondern dem 
Funktionssystem Religion nahesteht Wer aber die Grundzüge und Logikendes 
Religionssystems missachtet, läuft Gefahr, einige der auftauchenden Widersprü­
che in der Mission als verhandelbare Dissensen individueller Personen zu 
betrachten. 

Die Funktion von Religion liegt grundsätzlich "in der kommunikativen Be­
handlung der Unterscheidung zwischen dem, was beobachtbar ist, und dem, was 
unbeobachtbar ist" (Baraldi/Corsi/Esposito 1997: 156). Nun kann zwar ein­
gewendet werden, dass jede Beobachtung nur die Innenseite der Beobachtung 
kommuniziert und somit stets die prinzipiell unendliche Außenseite der Beobach­
tung touchiert, sodass die Differenz beobachtbarlunbeobachtbar immer behandelt 
wird. Das Entscheidende ist jedoch, dass Religion diese Grenze zu ihrem Haupt­
bezugspunkt macht, denn "für jede immanente Tatsache, die kommuniziert wer­
den kann, gibt es immer ein transzendentes, als solches nicht beobachtbares Kor­
relat" (Baraldi/Corsi/Esposito 1997: 156). Religiöse Kommunikation läuft folg­
lich immer auf die Unterscheidung Immanenz I Transzendenz hinaus oder gerrauer 
formuliert, Kommunikation gilt als religiös, wenn sie diese Unterscheidung be­
handelt. Dabei glauben die Katholiken, Gott könne die Welt als Ganzes beobach­
ten und so können sie stets an einen transzendenten Sinn in jedem irdischen Sinn 
glauben. Glauben verschafft so Zugang zum zunächst Unbestimmbaren. Darin 
gründet ein Paradox, mit dem viele alltäglich hadern. Denn die Positionierung 
Gottes jenseits aller immanent-irdischen Unterscheidungen bedeutet auch, dass 
gute und schlechte Handlungen von Gott zugelassen werden und in ihnen ein 
transzendenter Sinn gesehen wird. Schlechte Handlungen zwingen nicht zur 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2841 TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

Leugnung der Existenz Gottes. Diese bisweilen unglaubliche Zumutung - man 
denke nur an Gott und den Holocaust - beinhaltet auch, dass die Unterscheidung 
gutlböse eine in der Religion häufig vorkommende Beobachtungsform ist. Ob­
wohl diese als moralisch zu bezeichnende Kommunikationsform in allen Funk­
tionshereichen vorkommt. Nun hat der moralische Appell stets das Gute im Sinn, 
doch die moralische Kommunikation hat ihre eigenen Tücken. Wenn sie zwi­
schen gutlböse unterscheidet und sich auf Personen bezieht, dann steht die ge­
samte Person auf dem Prüfstand und wird analog zum Schema gutlböse entweder 
geachtet oder missachtet. Die moralische Verdammnis begnügt sich nicht mit ei­
nem Ausschnitt der Person, sondern verdammt den ganzen Menschen und kann 
sich nur mühsam zurücknehmen. Gefahrlieh wird es auch, wenn ihre Verdamm­
nis versagt, also auf Widerstand oder Indifferenz stößt. Denn Nichtreagieren oder 
trotziges Beharren führen vor Augen, dass Moral in diesem Fall wirkungslos 
wird, weil sie keine Sanktionsmittel zur Hand hat. Ohne Sanktionsmittel ist die 
Verdammnis aufgeschmissen. Ein Kind begänne nun, mit dem Fuß zu stampfen 
oder mit Sand zu schmeißen. Kurzum, die Moral ist nicht weit von der Gewalt 
entfernt, und nicht selten sieht sich der Moralist gezwungen, sich in seinem Eifer 
zu steigern, wenn er nicht an Selbstachtung verlieren will (vgl. Kneer/Nassehi 
1993: Kap. 5.2). Wenn im Folgenden moralische Kommunikation identifiziert 
wird, dann ist damit möglichst keine Wertung verbunden, denn eine solche Wer­
tung würde dazu neigen, die moralische Kommunikation zu verdammen und 
würde sich nur weiter in die Spirale der Moral einschreiben. 

Eine weitere Besonderheit des Funktionssystems Religion ist hervorzuheben. 
Es ist in der modernen Gesellschaft das einzige Funktionssystem, das sich nicht 
in die Kette von negativen Exklusionsfolgen eingliedert. Während der Aus­
schluss aus dem Arbeitsmarkt leicht zu weiteren Exklusionen führt, machen Ex­
klusionsverkettungen einen Bogen um die Kirche (Luhmann 2000: 242). Die Re­
ligion und ihre Diakonie wachsen sogar erst, wenn die Not groß ist. Umgekehrt 
zeitigt eine Exkommunizierung heute keine negativen Folgen für die Irrklusions­
chancen in anderen Funktionssystemen. Wenn heuteMigrantender zweiten Ge­
neration davon berichten, dass ihre nationalistische Verwandtschaft sie zur Taufe 
dränge, so mag das normative Gebot nerven und belasten, doch die Sanktions­
macht ist sehr bescheiden. 16 Denn die Taufe ist keine kirchliche Eintrittsentschei­
dung, sondern ein Sakrament, das den natürlichen Sündenstand verändert und 

16 Während der Balkankriege in den 1990er Jahren hatte der ,falsche' Glaube gele­
gentlich härtere Konsequenzen! Die hochproblematische Rolle der Kirchen in den 
Kriegen ist damit nur angedeutet. Sie mischten sich vielfach in den Krieg ein und 
stellen sich bis heute nicht ihrer Verantwortung. In Kroatien begarmen die Franzis­
kaner mit der Vergangenheitsbewältigung, als sie im Jahr 2000 mit der Bitte um 
Vergebung in die Öffentlichkeit traten. Sie gestanden ein, dass sie sich von der 
Machtpolitik Tudmans hatten einnehmen lassen, ihre Macht missbraucht und folg­
lich Schuld auf sich geladen hatten. Durch ein falsch verstandenes Nationalbewusst­
sein hätte die Kirche Menschen zu Sünden an ihren Mitmenschen getrieben (Grün­
felder 2001: 79ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TRANSNATIONALE STRUKTUREN, BIOGRAFIEN, IDENTIFIKATIONEN 1285 

Heilsaussichten gewährt. Man sieht also, dass Kirchenmitgliedschaft für andere 
Inklusionsverhältnisse relativ unwichtig ist und man immer an die Anwartschaft 
auf Seligkeit oder Verdammnis glauben muss, damit die Moralprogramme wir­
ken können (ebd.: 228)- oder mit Faust dazu: Die Botschaft hör' ich wohl, allein 
mir fehlt der Glaube. 

Diaspora, Integration und Remigration­
unversöhnliche Missionen der Mission? 

Diese grundsätzlichen Kommentierungen über die Kroatische Mission und die 
Religion sind wichtig, um die sehr eigentümliche Gemengelage in der Nürnber­
ger Gemeinde zu verstehen. Dort treffen sich die irdischen Zeitmaße einer Mi­
grantenfamilie mit der religiösen Unendlichkeit und die migranten Alltagswelten 
mit der bisweilen isolierten Kirchwelt. Diese und andere Kreuzungen verbieten 
es, von einem Problem zu sprechen, das man heute analysieren und morgen lösen 
könnte. Man müsste die Augen aber fest verschließen, um zu verkennen, dass die 
Situation für manche belastend ist. Sporadische Ereignisse, spitze Bemerkungen 
und Interviewpassagen haben mich aufhorchen lassen. Allenthalben ist Verwun­
derung über inkommensurable normative Gebote, Diskussionen und Selbstbe­
schreibungen zu vernehmen. Es ist zu spüren, dass die Missionen der Mission 
nicht mehr schlüssig neben- und miteinander herlaufen. Obwohl die Mission am 
Wohlbefinden der Migranten ihre Verdienste hat, wird also ein Blick hinter die 
Missionsfassade gewagt. Die Analyse stützt sich auf die verschiedensten Gesprä­
che in der Mission und auf Kirchendokumente. Es sind die Dokumentationen der 
pastoralen Jahrestagungen von 1999 und 2000 (Klaric 1999b, 2001), aus denen 
die meisten der folgenden Zitate stammen. 

Der Streit in der Mission tritt mit einer irritierenden Schärfe ans Licht, weil 
innerhalb der uns weitestgehend vertrauten polykontexturalen Welt der Versuch 
unternommen wird, eine Einheitsdeutung zu entwerfen. Vereinfacht gesprochen 
geht es zunächst darum, die Einheit Kroato-Katholizismus als besondere Einheit 
zu vermitteln. Dies ist ein Gebot der Stunde, weil sonst die Auflösung der 
Organisation dräut. Noch ist das Gemeindeleben rege und vieWiltig, dem Augen­
schein nach sogar reger und vielfaltiger als in deutschen Kirchengemeinden. 
Spargebote sind zwar auch in der Mission kein Fremdwort mehr und der bischöf­
liche Kämmerer wird auch morgen kein Unheil verkünden, doch die alten 
Gemeindemitglieder werden älter und sterben. Aus Kroatien kommen nur noch 
wenige potenzielle Mitglieder nach, und die jungen Gemeindemitglieder der 
zweiten und dritten Generation drohen "deutsch zu werden". Dies führt zu zwei 
Problemen. Erstens droht der quantitative Rückgang und zweitens löst sich der 
Unterschied zwischen deutschen und kroatischen Katholiken auf. Warum soll 
eine kroatische Gemeinde fortbestehen, wenn die Mitglieder verschwinden und 
die, die bleiben, sich nicht mehr von denen einer deutschen Gemeinde unter­
scheiden? Noch liegt die Gefahr der bischöflichen Auflösung in weiter Feme, 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2861 TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

aber "selbst wenn das erst in hundert Jahren der Fall sein sollte" (Lovric 2001: 
264), dort liegt sie eben mit einer beängstigenden biologischen Unausweichlich­
keit. Zum Vergleich: Die serbisch-orthodoxe Gemeinde kann die Grenzen leich­
ter markieren, weil die Orthodoxie sich vom deutschen Christentum anerkannter­
maßen unterscheidet. 17 

Dieses Bedrohungsszenario stellt zunächst nur die Existenz der Kroatischen 
Mission in Nürnberg in Frage. Aber das Eigeninteresse dieser Organisation ist 
nicht zu unterschätzen, und so stellt sich die Frage, wie sie innerhalb dieser 
Konstellation agiert. Dabei orientiert sich die Mission an unterschiedlichen 
Dokumenten des apostolischen Stuhls, denn die pastorale Auslandsbetreuung von 
Katholiken ist nicht ihre eigene Erfindung. Die wichtigsten und am häufigsten 
genannten Dokumente sind schnell zu benennen. 1952 wird von Papst Pius XII. 
die Konstitution ,Exsul familia' veröffentlicht, die der Kirche als Magna Charta 
des Denkens über Migranten gilt. In diesem ersten offiziellen Dokument werden 
die seelsorgerischen Grundlagen für Migranten systematisch entwickelt. Die in 
ihr proklamierten Richtlinien zielen vor allem auf die Sorge um das geistliche 
Wohl der Migranten, auf die Bewahrung des Glaubens und der religiösen Praxis 
sowie auf soziale Hilfeleistungen. Auch das II. Vatikanische Konzil drängte 
darauf, Migrationsgeschehnisse zur Kenntnis zu nehmen, und bekräftigte mit Sei­
tenblick auf den politischen Kontext in Osteuropa das Recht auf Emigration, 
gleichwohl das staatliche Recht zur Migrationskontrolle durchaus erkannt wurde. 
Im Sinne einer globalen Verantwortung wurde auf die Notwendigkeit hingewie­
sen, die Unausgeglichenheiten in der ökonomischen und gesellschaftlichen Ent­
wicklung zu überwinden. Die Selbstbeschreibung erkennt im Migrationsthema 
sogar eine ureigene kirchliche Aufgabe: 

"Die Aufuahme des Fremden [ ... ] bleibt [.] ein dauerhaftes Siegel der Kirche Gottes. 
Sie bleibt gleichsam gekennzeichnet von einer Berufung zum Exil, zur Diaspora, zur 
Zerstreunng nnter die Kulturen nnd Volksgruppen, ohne sich je völlig mit einer von ih­
nen zu identifizieren, denn andernfalls würde sie aufhören, eben Angeld nnd Zeichen, 
Sauerteig nnd Verheißnng des nniversalen Reiches zu sein, als auch eine Gemeinschaft, 
die jeden Menschen ohne Vorzug von Personen nnd Völkern aufuimmt. Die Aufnahme 
des Fremden gehört also zum Wesen selbst der Kirche nnd bezeugt ihre Treue zum 
Evangelium." (Erga migrantis caritas Christi: I, 22) 

Die Veröffentlichung des Motuproprio ,Pastoralis Migratorum Cura' von Papst 
Paul VI. im Jahr 1969 und die anschließende Instruktion ,De Pastorali Migrato­
rum Cura' sind weitere wichtige Schritte auf die sich die Mission heute beruft 
und dabei glaubt, an ,alte Traditionen' anzuknüpfen: 18 "Die pastorale Sorge für 

17 Zur Neuausrichtnng von Gemeinden mit anderen Muttersprachen vgl. Prassel 
(1999) nnd Batinic (1999). 

18 Die Beschäftignng der Kirche mit Migrationsphänomenen erschöpft sich damit 
nicht, doch das Rnndschreiben ,Chiesa e mobilita umana' von 1978, in dem die 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TRANSNATIONALE STRUKTUREN, BIOGRAFIEN, IDENTIFIKATIONEN 1287 

die Migranten hat immer die mütterliche Sorge der Kirche angezogen, die 
tatsächlich durch Jahrhunderte hindurch nie aufgehört hat, auf verschiedene Art 
und Weise denjenigen zu helfen, die wie der vertriebene Christus in Ägypten mit 
seiner Familie aus Nazareth gezwungen waren, weit weg aus der Heimat auszu­
wandern" (Papst Paul VI. zitiert nach: Klaric 1999a: 111 ). Wie es die Aufgabe 
der Tradition ist, wird hier die Vergangenheit mit der Gegenwart verklammert 
und zugleich der Weg in die Zukunft gewiesen. Die sich ankündigende Promi­
nenz der Familie ist allerdings keine zweitausendjährige Konstante der Kirchen­
geschichte. Vielmehr ist die heute unzertrennlich wirkende Kirchen-Familien­
Koalition ein Produkt des 19. Jahrhunderts, als sich auch die Kirche auf das Pri­
mat der funktionalen Differenzierung einstellte. Erst zu diesem Zeitpunkt beginnt 
die Kirche, Ehe und Familie als göttliche Institution zu propagieren, zu privile­
gieren und Kinder als das kostbarste Geschenk der Ehe zu betrachten. Gleichzei­
tig wird der familiäre Verantwortungsbereich erweitert. Nun sind es primär die 
Eltern, die ihre Kinder an das Evangelium heranführen sollen, sie zum Glauben, 
zum Gebet und zu allen anderen Tugenden erziehen sollen - "alle Familienmit­
glieder evangelisieren und werden gleichzeitig evangelisiert" (Tomasevic 2001: 
186). Bei den pastoralen Jahrestagungen wird das Evangelisierungsgebot noch 
um das Gebot einer umfassenden Heimatliebe ergänzt: 

"Sie [die Arbeiter und Auswanderer] tragen in der Tat die größte Verantwortung fiir die 
Zukunft ihrer Kinder. Sie sind diejenigen, die sie in unserer Glaubenstradition und in 
der Liebe =Heimat erziehen müssten. Warum könnte man die eigenen Kinder nicht 
zur Rückkehr in die Heimat anregen, ganz gleich wie unrealistisch das auch im Einzel­
nen sein mag. Wenn sie, auf der anderen Seite, schon im Ausland bleiben, müsste man 
sie dahingehend bewegen, nicht nur vorbildliche Mitglieder dieser Gesellschaft, sondern 
auch Förderer kroatischer politischer, wirtschaftlicher und kultureller Interessen zu 
sein." (Klaric 1999b: 8) 

Dieser hohen Wertschätzung mag man zustimmen oder nicht. Entscheidend ist, 
dass sie von normativen Forderungen begleitet wird und sich ihr Problem selbst 
programmiert. Es ist zu erwarten, dass die Realität einer solchen Überhöhung 
kaum standhalten kann, sodann als defizitär wahrgenommen wird und das Klage­
lied des Verfalls fast unausweichlich intoniert werden muss. Eine offizielle Kurs­
korrektur ist nicht zu erwarten, weil normative Erwartungen über lange Zeit und 
kontrafaktisch bestehen können und weil die Wertschätzung der Familietrotz des 
jugendlichen Alters der Familie als gottgegeben kommuniziert wird (vgl. Fresa­
cher 2001). 

Grundlagen aktualisiert und bekräftigt werden, wird in den hier diskutierten 
Dokumenten nicht erwähnt. Ebenso findet das aktuellste und derzeit wichtigste 
Dokument keine Erwähnung, weil es erst 2004, also nach den Tagungen publiziert 
wurde. Gemeint ist die Instruktion ,Erga migrantes caritas Christi' (= Die Liebe 
Christi zu den Migranten) vom Mai 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2881 TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

Selbstredend ist die eben identifizierte Bruchstelle zwischen Kirche und 
Familie kein Sonderfall migranter Familien. Doch wie sich mit dem Gebot der 
Heimatliebe bereits andeutet, wird die Fallhöhe im Migrationsprozess deutlich 
erhöht. Die Einbeziehung des Faktors Mobilität verleiht den Deutungen einen 
besonderen Schliff. Als global agierende Organisation hat die Kirche zunächst 
keine Probleme, sich mit der Zerstreuung ihrer Gläubigen zu arrangieren. Di­
aspora und Mission sind ureigene Erfahrungen des Katholizismus, Globalisie­
rung und Katholizität sind kein Widerspruch. 

Wenn in Kirchenpapieren dennoch mit Globalisierungsprozessen gehadert 
wird, dann geht es in aller Regel nicht um Mobilitätsprozesse an sich, sondern 
um Fragen der Gerechtigkeit und der Modernisierung. Und die Modernisierung 
ist es auch, die der Kroatischen Mission Sorgen bereitet. Denn die Modernisie­
rung wird mit Übeln zu Ungunsten der familiären Einheit in Verbindung ge­
bracht. Manche kirchlichen Klagelisten sind lang: Anstieg der Scheidungsraten, 
Geburtenkontrolle, Autoritätsverlust der Familie, vor- und außereheliche Be­
ziehungen, Berufstätigkeit der Frau, Individualismus in der Familie, Verantwor­
tungsverlagerung von der Familie zum Staat, Veränderungen bei der Erziehungs­
rolle, negativer Einfluss von Freizeitaktivitäten und ähnliches gelten als moderne 
Probleme und Gefahren für die Familie (z. B. Jozic 2001: 201). Nun kann man 
einwenden, dass die Analytik der Prozesse im Wesentlichen trifft und von 
sozialwissenschaftliehen Wahrheiten nicht weit entfernt ist. Man kann ebenso 
einwenden, dass dies zum Kirchenstandardlatein gehört und keine Besonderheit 
für Migranten ist. Richtig, denn die eigentliche Besonderheit stellt sich in der 
Kroatischen Mission ein, sobald diese Allgemeinheiten in Bezug auf die Ver­
gleichshorizonte von Ortskirche und Heimatkirche behandelt werden, es zur ei­
ner Transnationalisierung des Vergleiches zwischen Zielland und Kroatien 
kommt. Die allgemeine kirchliche Modernisierungsskeptik projiziert ihre Beden­
ken auf Deutschland oder ein anderes Zielland, sodass die Welt der Ortskirche 
als abschreckendes Beispiel zukünftiger Entwicklungen herhalten muss. Solange 
es noch eine Differenz zwischen Orts- und Heimatkirche gibt und obwohl auch 
Kroatien auf einer Modernisierungsgleitschiene gen Westen schießt, scheinen 
sich das Aufbäumen und der Kampf dagegen noch zu lohnen. Zur Klarstellung: 
Nicht ich differenziere zwischen einem vermeintlich modernen Westen und ei­
nem rückständigen Balkan, sondern die Kirche selbst führt diese Differenz ein 
und verstärkt sie. Selbstredend erfolgt nicht jede einzelne Äußerung in diesem 
Schema, tatsächlich sind die Reden und Dokumente manchmal ambivalenter, 
doch das Schema ist eine wichtige Leitdifferenz. Trotz allem Kokettieren und 
Sympathisieren mit Deutschland, erscheint das modernisierte Deutschland als 
feindliche Umwelt für Kroatische Missionen und Familien. Dieser Eindruck vom 
Feindesland findet sich in Darstellungen über die Situation der Migrantenseel­
sorge in verschiedenen europäischen Zielländern wieder, wie die Zitate von den 
pastoralen Jahrestagungen belegen: "Das Leben in einem Land [Schweden] der 
Demokratie, das nicht viel von Gott hält und in dem der Sinn für moralische und 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TRANSNATIONALE STRUKTUREN, BIOGRAFIEN, IDENTIFIKATIONEN 1289 

andere Werte verloren gegangen ist, bereitet unseren Familien große Schwierig­
keiten im Bezug auf die Wahrung des Glaubens, der grundlegenden moralischen 
Werte und der nationalen Gefühle" (Sosic 2001: 285). Oder: "Der Durchschnitts­
franzose interessiert sich weder für Kirche noch für den Glauben, aber er ist auch 
nicht dagegen. [ ... ] Die Jugendlichen interessieren sich weder für den Glauben 
noch für die Kirche. Sie haben Arbeit, genug Geld und das führt sie in Übermut, 
Vergnügen, Drogen, Alkohol, Unmoral" (Cukman 2001: 276f.). Die Beobachtun­
gen der Pfarrer in Schweden und Frankreich sind nicht gänzlich von der Hand zu 
weisen und doch wirken die Kontrastierungen der kroatischen Welt zur fremden 
Umwelt irritierend - ein Pfarrer aus Deutschland: 

"Kinder und Jugendliche engagieren sich verstärkt in Sportvereinen und können so 
nicht mehr an der sonntäglichen hl. Messe teilnehmen. Sie fangen früh an, samstags in 
die Disko zu gehen, wo sie ihre Nächte bis zum frühen Morgen verbringen, weshalb sie 
nicht zum Gottesdienst gehen. Uns ist nicht bekannt [!], wie viele unserer Kinder 
Rauschmittel einnehmen, doch steigt deren Zahl seit den 90er Jahren an." (Jukic 2001: 
246) 

Nun steht nicht mehr allein die verabscheuende Haltung gegenüber der Umwelt 
im Mittelpunkt der Aussage, vielmehr werden ebendiese Umwelt und der Kon­
takt mir ihr für das Fernbleiben der Kinder und Jugendlichen vom Gottesdienst 
verantwortlich gemacht. Erstaunlich ist zudem, dass über eine zunehmende Zahl 
von rauschmittelnehmenden Kindem geklagt wird, obwohl die Zahlen expressis 
verbis nicht bekannt sind. Es drängt sich der Verdacht auf, dass die Kroatische 
Mission in Schweden, Frankreich, Deutschland oder anderswo Unmoral, Rausch­
mittel, Alkohol oder anderes als den transzendenten Sinn dieser gottlosen Natio­
nalgesellschaften bestimmt. Die Kirchenväter greifen also die religiöse Leitdiffe­
renz Immanenz! Transzendenz auf und lassen auch die gottlose Gesellschaft von 
Gott beobachten. Zahlenkenntnis muss für den Glauben keine Rolle spielen. 
Meine Personalisierung der Zitate darf nicht als Anklage missverstanden werden. 
Aber es soll erkannt werden, aus welcher Position heraus Schlüsse gezogen wer­
den und welche Welt die Kirche entstehen lässt. Das nun sattsam bekannte Beo­
bachtungsschema lässt sowohl deutsche als auch kroatische Identität kondensie­
ren und konfirmieren, lässt die deutsche und die kroatische Nation als Objekte 
entstehen. 

Nun eignen sich weder Deutschland noch Kroatien als Adressaten für Klagen 
und Gebote. Die Nationen dealen nicht mit Drogen, verkaufen keinen Alkohol 
und veranstalten keine Diskonächte. Und weil eine Klage an die deutsche Um­
welt erst recht keine Adressaten findet- Deutsche sind eben selten in der Kroati­
schen Mission- und viel zu unspezifisch wäre, müssen andere Adressaten gefun­
den werden. Deshalb wandelt sich die Klage zu einem normativen Gebot und 
richtet sich nun an die eigenen Gemeindemitglieder. Erneut werden vor allem Fa­
milien angesprochen. Ein in Österreich arbeitender Pfarrer schreibt: "Mit dem 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 I TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

Sakrament der Firmung endet ihr [das der jungen Kroaten in Österreich] Wachs­
tum im Glauben. Hierfür sind auch viele Eltern schuld [!], die auf die Frage, ob 
sie ihre Kinder dazu anspornen, auch weiterhin zu den katechetischen Treffen zu 
gehen, antworten: ,Sie waren doch zur Firmung!' [ ... ] Ohne die Familie bleibt 
unsere mühsame Arbeit mit den Kindem unfruchtbar" (Tretnjak 2001: 270f.). 
Tretnjak erkennt und benennt die aktuellen Veränderungen sehr treffend. Die 
Familien- und Religionssoziologie registriert schon seit längerem einen allgemei­
nen Bedeutungswandel der Sakramente. Für die katholische Kirche gelten die 
sieben Sakramente als beobachtbare Zeichen, die auf die unbeobachtbare Wirk­
lichkeit Gottes verweisen. Bei der Feier der Sakramente wird die Grenze von 
Immanenz und Transzendenz behandelt, indem die Grenze im Moment der Spen­
de als Erfahrung vollzogen wird. Der moderate numerische Rückgang dieser Fei­
ern bringt für die Kirche zunächst nur das gleiche Problem mit sich, wie die stei­
gende Zahl von Kirchenaustritten: Es ist ein finanzielles und organisatorisches 
Problem. Ins Mark ist sie jedoch getroffen, weil sich besonders die Sakramente 
der Taufe, Firmung und Ehe ihrer religiösen Bedeutung zunehmend entleeren 
und zu wichtigen Familienfesten avancieren - zu Familienfesten, bei denen die 
Religion nur noch in homöopathischen Dosen verabreicht wird. Für diesen 
doppelten Prozess kennt die Kirche derzeit keine Lösung. Ein Nachziehen, das 
heißt mit der religiösen Entleerung mitzugehen, kommt für sie dauerhaft nicht in 
Frage, auch wenn ein solches Nachgeben zum Teil zu beobachten ist. Doch lang­
fristig löst sie damit ihre Grundfesten auf. Aus dieser Konstellation heraus be­
ginnt sie mit der moralischen Klage, die nur die Familie als Adressat kennt. Die 
Familie ist schuldig, weil sie den Ansprüchen nicht mehr genügt. Und weil sie im 
Rahmen moralischer Kommunikation als Ganzes beurteilt wird, wird sie auch als 
Ganzes verurteilt. Die Kirche liegt mit der modernen Welt im Streit, weil Perso­
nen dort schon lange nicht mehr als Ganzes behandelt werden, weil sie in ver­
schiedenen Identitäten aufgehen und von den verschiedenen Funktionssystemen 
unterschiedlich beansprucht werden. Kirchenleute und hier besonders die zahlrei­
chen Ordensleute in den Kroatischen Missionen haben noch keinen Lösungsweg 
gefunden. Vielleicht auch deshalb, weil sie als Kirchenmitglieder einen Grenzfall 
im Kontext funktional differenzierter Gesellschaften darstellen. Zumindest dem 
eigenen Anspruch nach wollen Ordensleute allein und wesentlich im Religions­
system verankert sein, auch wenn sie de facto ebenso am Wirtschaftsleben und 
an anderen Bereichen teilnehmen (vgl. Kneer/Nassehi 1993: 159; Coser 1964). 
Tagtägliche Identitätsaushandlungen in der Determinationslücke der funktionalen 
Differenzierung stehen für sie nicht zur Diskussion. Einfache Kirchenmitglieder 
können sich aber nicht ansatzweise so abschotten wie die Priester. Wollen sie in 
der modernen Welt bestehen, müssen sie sich um einen Arbeitsplatz kümmern, 
sich der weltlichen Rechtsordnung unterwerfen usw. Kurzum, sie müssen die 
Welt der Religion verlassen und gehören dann sehr schnell zur kirchlich ver­
dammten Umwelt - zumindest wenn sie nicht als Eremit durch diese wandeln 
wollen. 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TRANSNATIONALE STRUKTUREN, BIOGRAFIEN, IDENTIFIKATIONEN 1291 

Die priesterlichen Texte, die Handlungen der Gemeindemitglieder oder die 
Sicht auf die deutsche Gesellschaft lassen Spannungen entstehen, die in den 
differenten Perspektiven und Maximen der Beobachter gründen und nicht in 
essenziellen personalen Eigenschaften. Im Ergebnis wird es für alle Gemeinde­
mitglieder schwer, sich frei und unbefangen in der Gemeinde zu bewegen. Nun 
mag man noch immer einwenden, dass alle Katholiken damit zu kämpfen hätten, 
es mitnichten eine migrante Besonderheit sei und die hier hervorgehobenen 
Migrationsthemen im Gesamtzusammenhang unerheblich seien. Doch diesen 
Zweiflern soll mit einem letzten Themenkomplex entgegnet werden. Dazu wird 
die eingangs erwähnte Bedrohungskonstellation ,Auflösung' und das organisa­
torische Eigeninteresse am Fortbestand aufgegriffen. Keines der oben genannten 
Kirchendokumente äußert sich über die genaue Dauer der Migrantenbetreuung. 
Die Kernfrage, wie lange ein Migrant ein Migrant ist, bleibt somit ausgespart. 
Doch von der Beantwortung der nicht direkt gestellten Frage hängt die Existenz 
jeder einzelnen Kroatischen Mission ab. Man kann allerdings auch alltäglich al­
les dafür tun, dass diese Existenzfrage nicht gestellt wird! Ziel dieser Bemühun­
gen muss es sein, die kroatisch-katholische Identität als untrennbare Einheit sinn­
und glaubhaft zu vermitteln. Der Sinneinheit droht man verlustig zu werden, 
wenn es zu einem assimilativen Aufgehen in die deutsche Gesellschaft kommt. 
Ein Aufgehen, das die direkte Selbstauflösung der Mission nach sich zöge, weil 
die organisatorische Differenz zwischen deutschen und kroatischen Katholiken 
durch nichts mehr zu rechtfertigen wäre. Die Zahl der Neuankömmlinge aus 
Kroatien ist zu gering, als dass langfristig die aktuelle Gemeindegröße garantiert 
werden könnte. 

Eine Möglichkeit der Identitätsbewahrung besteht in dem Versuch, die The­
men Diaspora, Remigration oder Transnationalität zu stärken. Dies wird auch 
besonders unter dem Schlagwort Diaspora getan, doch ganz widerspruchsfrei ist 
das nicht, denn die Kirche hatte bisweilen Mühe, sich mit dem Tatbestand der 
Migration aus Jugoslawien zu versöhnen. In einigen Texten wird den Migranten 
die Schuld für die aktuelle Misere in der Heimat zugewiesen: "Um nicht nur bei 
der Theorie zu bleiben, ist es wichtig zu erkennen, dass die Auswanderung aus 
Kroatien oder Bosnien-Herzegowina einer der wichtigsten Gründe für die immer 
schlimmer werdende demographische Lage dieser Gebiete ist" (Jozic 2001: 205; 
ähnlich auch bei Jukic 2001). Eine Schuldzuweisung, die nur aufgefangen wer­
den kann, indem man die Gründe für die Migrationsentscheidung in die Umwelt 
der Migranten verlagert. Niemals, so die Logik, hätten kroatische Katholiken ihr 
Heimatland verlassen, wenn sie in Kroatien eine Zukunft erkannt hätten. Die 
Schuld an der Migration wird der politischen Situation im damaligen Jugosla­
wien zugeschrieben, die als ,serbisch-sozialistische' Diktatur verstanden wird 
und von den Migranten nicht zu beeinflussen war. Das ist nicht gänzlich von der 
Hand zu weisen und zugleich eine geschickte Argumentation im Sinne der 
Diasporakonstruktion, weil über den Kommunismus das wichtige Diasporaele-

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2921 TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

ment der traumatischen Zerstreuung Eingang findet (vgl. Cohen 1997: 26). Ein in 
Schweden wirkender Pfarrer schreibt dazu: 

"Dem politischen Terror und der wirtschaftlichen Misere ausgesetzt, begaun die kroati­
sche Bevölkerung (Familien) die Heimstätten ihrer Urgroßväter zu verlassen. [ ... ]An­
dererseits haben unsere Familien in der Heimat und in der Diaspora auch in den ge­
schichtlich schwersten Stunden des kroatischen Volkes ihren Glauben und die grundle­
gendsten moralischen Werte und nationalen Geilihle gewahrt und bewahrt." (Sosic 
2001: 283, 287) 

Die Anklage verbindet sich mit einem Lob an die nun wieder vorbildlichen 
Migranten. Zudem fallt auf, dass die Narration von wirtschaftlicher Misere und 
Armut bis heute recht undifferenziert fortgeführt wird. Das erstaunt im Kontext 
der Kroatischen Mission, weil sich hier Kroaten aus Kroatien und aus Bosnien­
Herzegowina treffen, also aus zwei Ländern deren wirtschaftliche Situation sehr 
unterschiedlich ist. Hinzu kommen intranationale Disparitäten. Man liegt nicht 
falsch, wenn man vermutet, dass diese Armutsnarration nicht wenige von einer 
Remigration abschreckt. Die Sortierung ,entweder-hier-oder-dort' lässt die Mis­
sion gelegentlich auch übersehen, dass sie ein Knotenpunkt von transnationalen 
Bewegungen ist. Richtige und das bedeutet in der Kirche vollständige und dauer­
hafte Remigration findet seltener statt. Richtig dauerhaft ist wohl nur die stei­
gende Zahl von Überruhrungen der früh sterbenden Rentnerinnen und Rentner, 
die als tragisches Ereignis wahrgenommen werden. All dies schließt die Mög­
lichkeit nicht aus, vergangenes und aktuelles Migrationsverhalten zu rechtferti­
gen und Migranten zu begleiten. Dafür bedarf es allerdings einer differenzierte­
ren Darstellung als sie meist zu finden ist. Wie schätzen Kirchenvertreter also die 
Zukunft ein? 

"Die Einwanderungsländer dürfen keine indirekte oder direkte Assimilation der Zuwan­
derer verfolgen und dabei ihre national-kulturelle Identität [ ... ] bewusst unterdrücken. 
Die zugewanderten Menschen haben bei gleichzeitiger Achtung und stufenweiser An­
nahme vereinzelter Elemente der kulturellen Identität des Gastlandes, das Recht, ihre ei­
gene ethnisch-kulturelle Identität auszudrücken und zu leben. Ebenso dürfen die Zu­
wanderer, auf der anderen Seite, den Prozess der eigenen Integration in den gesell­
schaftlich-kulturellen Kontext des Landes, in dem sie leben und arbeiten, nicht abwei­
sen oder vernachlässigen. Dieser Integrationsprozess offenbart sich am deutlichsten und 
am wirksamsten bei den Kindem der Zuwanderer, die sich auf der Ebene der Sprache, 
der Schulausbildung, der Massenmedien und ihrer Altersgenossen integrieren. Ein ein­
zigartiges Problem bleibt die Integration auf der Ebene der religiösen Dimension[ ... ]." 
(Baloban 1999: 132) 

Wenn im Zitat und an anderen Stellen zweifellos erkannt wird, dass eine sichere 
Sprachbeherrschung und ein guter Schulabschluss unabdingbare Voraussetzun­
gen für eine strukturelle Integration sind, also in systemtheoretischer Diktion die 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TRANSNATIONALE STRUKTUREN, BIOGRAFIEN, IDENTIFIKATIONEN 1293 

Voraussetzungen für die Inklusion in die Teilsysteme der Gesellschaft bei 
gleichzeitiger Vermeidung von Exklusionsverkettungen sind, dann gibt es kaum 
Dissens zwischen Kirchenmeinung, politischem Ratschlag oder wissenschaftli­
cher Erkenntnis. Selbst eine Remigration erfordert eine solide Ausbildung. Das 
Konfliktpotenzial wird mit der ablehnenden Haltung gegen Assimilation einge­
zogen und dabei hat die Kirche vor allem eine organisch-transitive Assimilation 
im Blick - nach Essers Gliederung die identifikative Assimilation. Damit pro­
grammiert sich die Mission ihren eigenen Streit. Identifikative Assimilation legt 
es nahe, im Modus von kulturellen Beobachtungen zu urteilen. Kulturelle Beo­
bachtungen zeichnen sich dadurch aus, dass sie jedes Ereignis ein zweites Malle­
sen und deuten. Für die Mission folgt daraus, dass im ersten Schritt entschieden 
werden muss, was grundsätzlich als Differenzierungskriterium in Frage kommt. 
Zu Kultur zugehöriges auszumachen, ist bereits der erste Stolperstein. Wenn hier 
ein Konsens gefunden ist, dann muss im zweiten Schritt geklärt werden, ob das 
Element nun als kroatisch gelten kann oder nicht. Mit diesen beiden Schritten ist 
die Existenz der Mission verbunden. Wenn zu viele Elemente als deutsch klassi­
fiziert werden, dann endet die Legitimation der Mission und die Selbstzweifel 
beginnen zu nagen. 

Der Mission soll hier nicht ihre Existenzberechtigung abgesprochen werden, 
aber der Streit ist eben im Gange. Der Streit kann umgangssprachlich als 
machtgeladene Aushandlung begriffen werden, doch bei gerrauerem Hinsehen 
fallt auf, dass die Kirche nicht über die zur Macht gehörigen Sanktionsmittel ver­
fügt. Zumindest fehlen hier eindeutige Strafen. Es ist kaum denkbar, dass das Ur­
teil ,zu deutsch' oder eben ,zu wenig kroatisch' als seriöse Legitimation zur Ex­
kommunizierung auch nur im Ansatz verwendet werden könnte. Die nationale 
Kategorie kann im Kirchenrecht kaum verwendet werden und auch ein Aus­
schluss aus der Heimatkirche, also der kroatischen Gemeinde in Deutschland, 
dürfte schwer fallen, falls es dafür überhaupt eine kirchliche Rechtsgrundlage ge­
ben sollte. Man erkennt, dass sie keine direkte Macht über ein Gemeindemitglied 
besitzt. Weil sie keinen klaren und anerkannten Code besitzt, neigt sie dazu eine 
Kommunikationsform zu wählen, die sie zum Eiferer werden lässt, ihren Beliebt­
heitsgrad nicht steigert und zum Sanktionieren denkbar ungeeignet ist: Moral. 

Damit enden die Ausführungen grundsätzlicher Art. Und weil die Grundsätz­
lichkeit behandelt wurde, sind abweichende Stimmen tendenziell an den Rand 
gedrängt worden. Daher der klare Hinweis, dass die Situation auch innerhalb der 
Mission als moralinsauer gesehen und kritisiert wird. Ein Beispiel: "Der Glaube 
besteht nicht nur aus Moral, und das Leben noch weniger" (Prcela 1999). Aber 
zum einen sind es nur wenige Stimmen, die zudem nur selten von den Pfarrern 
selbst kommen, und zum anderen bleiben auch diese stark normativ. Mit dem 
ausgearbeiteten Grundsatzschema soll nun ein Ereignis gelesen werden, bei dem 
es genau um diese Fragen geht. 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2941 TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

Eine beispielhafte Überwachung der kroatisch-katholischen Einheit 

Wenn die Kroatische Mission also fortbestehen soll, dann muss sie sinn- und 
glaubhaft vermitteln, dass die Kombination von Katholizität und kroatischer Na­
tion eine besondere Einheit ist. Bereits der Laie erkennt, dass es sich dabei um 
eine äußert fragile und fein zu markierende Einheit handelt. Doch wer daraus 
schließt, dass kleine Differenzen zur Differenzmarkierung nicht ausreichen, der 
irrt. Es bedarf keiner großen Differenzen, um zu streiten, kleine tun es vollkom­
men, steigern vielleicht sogar die Bemühungen, die Differenz zu erhalten. 

Ein vielversprechender Weg zur Vermittlung besagter Einheit bietet sich bei 
Kulturveranstaltungen. Sie offerieren Identifikationsmöglichkeiten, verarbeiten 
gemeinsame Erfahrungen oder halten die Imagination an eine gemeinsame Her­
kunft und ein gemeinsames Schicksal aufrecht. In Nümberg richtet der kroatische 
Kulturverein ,tin ujevic' regelmäßig solche Veranstaltungen aus. Im Rahmen der 
kroatischen Kulturwochen [moz'aik] im Frühjahr 2003 wurde in Zusammenarbeit 
mit dem städtischen Amt für Kultur und Freizeit ein Programm erstellt, das Film­
vorführungen, Musikabende und Lesungen beinhaltete. Organisatorisch erscheint 
das Programm damit unabhängig von der Mission und man wird sich fragen, 
weshalb es hier in ihren Kontext gesetzt wird. Mehrere Gründe sprechen dafür. 
Erstens ist ein Pastoralreferent auch verantwortliches Mitglied im Kulturverein, 
zweitens sind viele Gemeindemitglieder eifrig dabei, die Aktivitäten des Vereins 
zu kommentieren, und drittens wenden sich manche Mitglieder des Vereins von 
der Mission ab, weil sie das moralinsaure Milieu dort nicht mehr ertragen. 

Zu einer Lesung wurde der Schriftsteller, Redakteur und Lektor Mile Stojic 
eingeladen. Besonders während der Kriege hatte er sich als scharfer Kommenta­
tor, Glossenschreiber und auch Lyriker profiliert und im Grenzbereich von 
Literatur und Journalistik Texte verfasst, die vielfach bravourös auf einer postko­
lonialen Klaviatur spielen (z. B. 2000). Ob Achter März, Diana, Genozid, Mina­
rett, Viagra oder Zlato, die Themen waren breit gefachert und in Abhängigkeit 
von der Perspektive respektlos. Die Texte an sich waren vor, während oder nach 
der Lesung aber nicht der Stein des Anstoßes. Im adressierten intellektuellen Mi­
lieu, das in den gediegenen Räumen des an die Stadtbibliothek angebundenen 
Zeitungs-Cafes empfangen wurde, gehört die Auseinandersetzung mit Enfant ter­
ribles zum Amuse-Gueule des Programms, um es in der Sprache des Feuilletons 
zu sagen. Stojic kam hier nicht als Chronist, Zeitzeuge oder Historiker des jugo­
slawischen Zerfalls, sondern als Künstler mit dem vornehmen Privileg, verstö­
rende Deutungen zu vermeintlichen Bekanntheiten zu bieten oder zuvor ausge­
schlossene Deutungsmöglichkeiten zu reaktivieren. In diesem Rahmen kann die 
Veranstaltung als normal bezeichnet werden, manch einer wird sich verstört oder 
beleidigt gefühlt haben, andere mussten lachen und schmunzeln und wieder an­
dere sind geläutert aus der Lesung gegangen. 

Der eigentliche Streit entzündete sich zu keiner Zeit an seinem künstlerischen 
Werk. Bereits im Vorfeld wurde mit Verve, Moral und Vorwurf über die im Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TRANSNATIONALE STRUKTUREN, BIOGRAFIEN, IDENTIFIKATIONEN 1295 

grammheft verwendete Wortwahl gestritten. In der letzten Version stand dort zu 
lesen, dass Stojic einer kroatischen Familie aus Bosnien-Herzegowina entstam­
me. Zuvor kursierte jedoch das Gerücht, dort stünde, dass er aus einer katholi­

schen Familie entstamme. Eine Formulierung, die in dem Vorwurf gipfelte, der 
Autor verkaufe seine Mutter. Was aber ist so anstößig an dieser Formulierung? 
Das Oszillieren zwischen kroatisch und katholisch lässt seine Einladung immer 
mit dem Programm der Kirche in Konflikt treten und für Puristen manchmal 
auch mit dem Programm der kroatischen Kulturwochen unversöhnlich werden. 
Es wird jemand eingeladen, der nicht eindeutig den Kategorien und Zugehörig­
keiten der Einladenden entspricht. Zu schreiben, dass er einer katholischen Fami­
lie aus Bosnien-Herzegowina entstamme, ist deshalb heikel, weil hier kein ein­
deutiger Verweis auf die kroatische Nation erfolgt. Man kann einwenden, dass 
der Verweis eigentlich unnötig ist, denn für gewöhnlich gelten in Bosnien-Herze­
gowina lebende Katholiken als Kroaten, so wie orthodoxe Christen dort als Ser­
ben gelten und sich mit der politischen Neugestaltung die Bezeichnung Bosniake 
für die Moslems in Bosnien-Herzegowina etabliert hat. Die zunehmend exklusive 
Bezeichnung ,Bosniake' für Muslime erschwert es den Nicht-Muslimen, ihre Na­
tionalität und/oder Staatsbürgerschaft problemlos auszudrücken. Den Zweiflern 
fehlte ein deutliches Bekenntnis zur kroatischen Nation. Sie waren sich nicht si­
cher, auf welcher Seite Stojic steht und ob dieser Unsicherheit erhob sich der 
Vorwurf von Abtrünnigkeit und Verrat. Wer den Zusatz Kroate weglässt, der 
fühle sich offensichtlich nicht als Kroate. Bei Mile Stojic wäre dies wiederum 
nicht verwunderlich, da er nie länger in Kroatien gelebt hatte - weder im neuen 
Staat Kroatien noch in der Republik Kroatien zu jugoslawischen Zeiten. Die 
alleinstehende Bezeichnung ,katholisch' ließ zwar offen, ob er sich damit als 
katholischer Bosnier sieht oder nicht, doch der Verdacht lag nahe, dass er eher 
Bosnier als Kroate sein könnte. Bindet man die Aufregung über die Wortwahl an 
den Legitimationszwang der Mission zurück und verlängert deren Programm 
gleichsinnig in das des kroatischen Kulturvereins hinein, dann kann es nur eine 
Konsequenz geben: Man hätte Stojic nicht einladen dürfen. Wer aus Bosnien­
Herzegowina stammt, kann in dieser Logik zu den kroatischen Kulturwochen nur 
eingeladen werden, wenn er sich als Kroate bekennt, und er findet den Segen der 
Kirche nur, wenn er zudem katholisch ist. Eine Nichtbekennung des Autors zur 
kroatischen Nation, bedeutet in letzter Konsequenz, dass ein Fremder, ein Au­
ßenseiter, lediglich ein Katholik zur kroatischen Kulturwoche eingeladen werde. 
Dies wiederum, so wurde mir gesagt, wäre ebenso verquer und irrsinnig, wie 
wenn man einen spanisch-katholischen Autor zu einer deutschen Kulturwoche 
einladen würde, weil er katholisch wie viele Deutsche sei - der wäre vielleicht 
gut, aber mit ,deutsch' hätte der nichts mehr zu tun. Die kroatisch-katholische 
Einheit stand auf dem Spiel. Der Kulturverein selbst hatte weniger Probleme mit 
den Formulierungen, sondern störte sich vielmehr an den eifrigen und sich 
echauffierenden Kritikern, die eng mit der Kirche assoziiert wurden. 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2961 TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

Während der Veranstaltung wurde das künstlerische Schaffen des Autors nur 
kurz diskutiert. Sehr schnell griffen die Beiträge die verwendete Sprache auf und 
fragten nach der Existenz einer bosnischen Sprache. Dies ist aber ein Thema, was 
Stojic allenfalls am Rande behandelte, beziehungsweise nur über die Verwen­
dung bestimmter in Bosnien-Herzegowina üblicher Idiome auffiel. Die Emotio­
nalität, mit der diese Frage behandelt wurde, war auch noch ein halbes Jahr spä­
ter in einem Interview zu erkennen und wurde dort erneut aufgegriffen. Ich selbst 
hatte die Interviewpartnerin Frau Tomasevic nicht bewusst auf der Lesung ge­
sehen und so erfolgte der Einstieg in das Thema eher zufallig, weil ich im An­
schluss an ihre vorherigen Erzählungen mein Wissen um diese Problematik be­
kunden wollte. Die ausgelöste Dynamik überraschte mich. Mit ihrer Belehrung 
knüpfte sie direkt an den oben diskutierten Streit an und diskutierte am Beispiel 
der Sprache, die Problematik der aus ihrer Perspektive fehlenden Eindeutigkeit. 

PG: Neulich gab es bei einer Lesung ein bisschen eine Misstimmung, weil ein Autor bei 

den kroatischen Wochen aus Bosnien kam und nicht aus Kroatien. Er käme aus einer 

kroatischen Familie [Text des offiziellen Programms] ... 

Dunja Tomasevic: Nicht, stand nicht kroatischen, katholischen stand drin ... 
PG: Katholischen, okay ... 

DT: Das mit dem Mile Stojic, da wissen wir nicht, was mit dem Jungen ist, es war ein 
Trauerspiel, wissen sie. Ich kann mir vorstellen, dass der Mile Stojic aus einer 
Mischfamilie kommt, ich weiß es nicht. Es ist ja, seinem Namen nach, nicht so 

hundertprozentig zuzuordnen, wo der hingehört. Aber nach seinen sozusagen gesamten 
Neigungen und nach seinen gesamten Darstellungen würde ich vermuten, dass der Mile 
Stojic zwischen zwei Nationen irgendwo steht, und der Mile Stojic kounte auch nicht 

einfach irgendwie Position beziehen, dass die kroatische Sprache unten seinen Platz hat, 
der hat immer von der bosnischen Sprache ... Haben sie das verstanden, warum das eine 
bosnische Sprache war und was das Kritische daran ist? , Was macht die bosnische 

Sprache aus?' hatjemand gefragt und darauf, was macht die bosnische Sprache aus, war 
die Frage. Und er kounte da nicht weiter das hinterlegen! Im Prinzip, er hätte da eine 
probosnische oder proserbische Position beziehen müssen, aber das hat er nicht getan. 

Und dann habe ich daran gemerkt, dass er sich nirgendswo zuschlagen kaun. [ ... ] Der 
Maun ist dort geboren, der ist ja viel älter als ich und der hat viel geschrieben, der hat 
gelernt, der hat ja sein Geld verdient, aber unter irgendeinem inneren Druck stand er, 

wo er nicht sagen kounte, die bosnische Sprache das macht halt, das ist eine Erfindung 
der Neuzeit, das ist das Ergebnis der geschichtlichen Entwicklung- das wäre auch eine 
faire Aussage. Ich kaun die bosnische Sprache nicht vernichten oder verneinen, aber ich 

kann sagen, die ist jetzt das Ergebnis der momentanen Entwicklungen, das wäre eine 
faire Antwort, nicht wahr? Aber ich kaun nicht sagen, dass es die immer gab, weil der 
hat genau die Schule gelernt wie ich, im selben Staat und ich keune die Bücher, in Sara­

jewo wurden die alle gedruckt und die Bücher wurden gedruckt in einer Mischsprache 
[ ... ] und es ist tatsächlich eine Mischsprache zwischen Kroatisch und Serbisch, wo man 
sich nie entscheiden konnte, was das ist. Wo man meisten lateinisch geschrieben hat, 

das die größere Zugänglichkeit hat, und das war tatsächlich eine Mischsprache, die man 
jugoslawisch genaunt hat. Das war nicht eine reine kroatische Sprache, aber es waren 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TRANSNATIONALE STRUKTUREN, BIOGRAFIEN, IDENTIFIKATIONEN 1297 

sehr viele Aspekte auch aus dem Serbischen mit drin. [ ... ] Und jetzt, der konnte sich 
jetzt nicht entscheiden was jetzt die mohammedanisch, äh die bosnische Sprache aus­
macht und das finde ich ja lächerlich und da war ich auch so verärgert. Aber ich wollte 
mich in diese Sache überhaupt nicht mehr hin einmischen, weil ich so viel Aggressivität 
selber gespürt habe, weil ich ja selber auch aus diesem Bereich komme und ich habe ge­
dacht, da tue ich ihm kein Gefallen und mir auch kein Gefallen. Ich, ich irgendwo habe 
ich seine Misere auch verstanden, deun er muss ja wieder zurück und dort leben, er hat 
sich jetzt mit diesen neuen Entwicklungen arrangiert, so wie ich mich jetzt damit arran­
giert habe, dass ich eine Fremde auf Krk bin. So wurde ihm eine neue Sprache 
aufgezwungen, denn ich spreche jetzt auch mehr Deutsch als Kroatisch. Aber man 
denkt, ich denke man muss dann fair auch zu seinen Sachen stehen, und nicht versuchen 
das zu sagen, dass irgendeine ... es mag sein, dass es momentan eine Berechtigung hat. 

Es kann und soll hier nicht um eine linguistische Analyse der bosnischen, kroati­
schen oder serbischen Sprache gehen (vgl. einleitend dazu Steinke 1999), aber es 

wird deutlich, dass Sprache als nationales Differenzierungskriterium eingesetzt 
wird, oder besser der Versuch dazu unternommen wird. Frau Tomasevic lenkt, 

nachdem sie mich berichtigt hat, das Thema auf die Identität des "Jungen" und 
subsumiert die Problematik unter der Logik eines Trauerspiels. Vermutlich hat 

sie in der Interviewsituation auch das Bedürfnis, mir klare Verhältnisse zu ver­
mitteln, doch die Art, wie sie die Situation aufgreift und sich selbst dazu positio­
niert, lässt darauf schließen, dass sie auch ohne die nötigende Interviewsituation 

so beobachtet. Das Interessante ist, dass sie ihre eigenen Ordnungen als objektive 
Ordnungen darstellt, in die sich seine persönlichen Ordnungen nicht fügen las­

sen. Sie platziert ihn in einer Mischfamilie. Von Mischehen und Mischfamilien 
ist auch in der Kroatischen Mission oft die Rede und es ist keine gute Rede. Ob 
Mischehen unter ehemaligen ,Jugoslawen' oder von Kroaten mit Deutschen, sie 

sind "für die Eltern keine Ideallösung [ ... ]. Konfrontationsängste entstehen" (Ju­
kic 2001: 241). Frau Tomasevic kann weder anhand seines Namens noch anhand 

seiner Neigungen erkennen, wo er steht. Das aber ist ihr Ordnungsproblem, das 
nichts über die Befindlichkeit von Stojic aussagt, auch wenn sie versucht, es mit 

seinen Aussagen zu belegen. Um jedoch seine Gespaltenheit zu plausibilisieren, 
wählt sie die Frage, was denn eine bosnische Sprache ausmachen könne. Dabei 

führt sie gegen ihn an, dass er keine weitere Begründung für die Sprache habe 
liefern können, und sie sieht zugleich nur zwei Auswege für ihn vor. Er hätte 
entweder probosnisch oder proserbisch argumentieren müssen. Die Argumenta­

tion ist nicht eindeutig zu verstehen, doch ohne spekulativ werden zu müssen, 
kann erkannt werden, dass sich ihr Vorschlag auf einen unausgesprochenen Vor­

teil stützt. Die Selbstverständlichkeit, mit der sie Stojic zumutet, die Ei­
genständigkeit der bosnischen Sprache zu begründen, stützt sich auf die Existenz 

von klaren Eigennamen des Serbischen und des Kroatischen. Die Eigennamen er­
leichtem die Kommunikation, weil die Sprachen als Objekt imaginiert werden. 
Die Eigennamen gingen auch nicht verloren, als man sich gegen Ende des 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2981 TRANSNATIONALE MIGRATIONEN 

Jahrhunderts auf den Namen Serbokroatisch oder gelegentlich auch Kroatoser­
bisch verständigte. Die Dignität und Anciennität dieser beiden Sprachen stehen 
für Frau Tomasevic außer Zweifel. Als eventuell möglichen Ausweg bietet sie 
Stojic fiktiv an, dass er von einer "Erfindung der Neuzeit" hätte sprechen kön­
nen. Wenn sie aber von Erfindung spricht, dann scheint für sie klar zu sein, dass 
die serbische und die kroatische Sprache keine Erfindungen, sondern die natür­
lichen Sprachen der dort lebenden Völker sind. Mit dem Begriff der Neuzeit und 
der nachfolgenden Aussage, es handele sich um das Ergebnis der momentanen 
Entwicklungen, wird politische und kurzzeitige Willkür gegen die natürliche Ur­
wüchsigkeit ausgespielt und die Entstehung des Serbischen und Kroatischen in 
eine mystische Zeit vor unserer Zeit verlagert. Dass es sich bei der von ihr vorge­
schlagenen Sprachregelung nur um einen pragmatischen Kompromiss handeln 
kann, wird deutlich, wenn sie davon spricht, dass in Bosnien-Herzegowina 
immer eine Mischsprache gesprochen wurde, niemals aber "eine reine kroatische 
Sprache". Und wenn sie Mischsprache meint, dann deutet sich etwas Unterle­
genes oder Minderwertiges an. In der Gesamtschau wird deutlich, dass sie über­
haupt erst die Kategorisierungsnot von Stojic entstehen lässt und dass sie sich 
selbst dazu bringt, ihn ebenso wie die bosnische Sprache als Mischform zu be­
greifen. Dass sie während der Lesung nicht habe intervenieren wollen, führt sie 
darauf zurück, dass ihre eindeutige Meinung nur Aggressivität befördert und ihm 
kein Gefallen getan hätte. Mit anderen Worten: Sie betrachtet seine Lage negativ. 
Zuletzt spricht sie wendende und deeskalierende Worte, indem sie Verständnis 
für seine Misere äußert, die Problematik nicht ihm alleine, sondern auch seiner 
Umwelt zuschreibt - "denn er muss ja wieder zurück und dort leben". Sie soli­
darisiert sich sogar mit ihm, weil auch sie das Gefühl kennt, eine neue Sprache 
sprechen zu müssen. Ein interessanter Vergleich, der allerdings hinkt, wenn man 
anerkennt, welche Anstrengungen mit ihrem Erlernen von Deutsch verbunden 
waren im Vergleich zur Umstellung, die Stojic leisten musste. Frau Tomasevic 
musste wirklich eine neue Sprache lernen. Bei Mile Stojic erfolgte die Um­
stellung von der kroatischen auf die bosnische Sprache im Wesentlichen mit dem 
Austausch eines Wortes: kroatisch war mit bosnisch zu ersetzen. Dass es viel­
leicht auch für Stojic anstrengender war, hat er unter Umständen Menschen wie 
Frau Tomasevic zu verdanken, die ständig Stellungnahmen fordern und eine 
emotionale Belastung erst entstehen lassen. 

Migrationsressource Familie oder 
rollt sich die Geschichte auf? 

Nachdem sich die bisherigen Darstellungen stark thematisch strukturierten, treten 
in diesem und in den folgenden Kapiteln die einzelnen Migrationsbiografien stär­
ker in den Vordergrund. Dazu wird abermals die Familie Lajic betrachtet. Die 
Biografie der Mutter Jagoda Lajic wurde bereits mehrfach erwähnt. Sobald Ja-

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024 - am 15.02.2026, 00:06:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406656-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

