
Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit. Für eine
Medienökologie der Verantwortung und Sorge

Alisa Kronberger

Abstract
Der Beitrag setzt bei der Überwindung einer anthropozentrischen Weltsicht der Medienökologie
an, wodurch statt eines nachhaltigen Mediengebrauchs das Verschränkt-Sein des Menschen mit
seiner technischer Umwelt in den Fokus rückt. Dazu werden Potenziale der kritisch-posthumanis‐
tischen Ethik angesichts unserer medienökologischen Gegenwart beleuchtet, die den extraktiven,
(neo)kolonialen Mechanismen im globalen Kapitalismus Rechnung tragen. Daraus entwickelt der
Beitrag die Notwendigkeit, relationale Anordnungen und Materialisierungen von Praktiken und
Diskursen zwischen Menschen, Objekten und Umgebungen in den Blick zu nehmen. Exempla‐
risch wird diese Notwenigkeit vor der Folie eines kritisch-posthumanistischen Denkens anhand
des Begriffs der ‚natürlichen Ressource‘ diskutiert. Schließlich führt die Argumentation hierbei zu
Modi der Relationalität, wie Verantwortung und Sorge, die für eine kritisch-posthumanistische
Perspektive auf das Handlungsprinzip der Nachhaltigkeit unabdingbar sind.

1. Einführung

Während in den Feldern von Kommunikationswissenschaft und Pädago‐
gik das Konzept der Medienökologie herangezogen wird, um über einen
nachhaltigen Mediengebrauch zu debattieren, ist die kulturwissenschaftli‐
che Medienwissenschaft mit Hilfe medienökologischen Denkens darum be‐
müht, apparate- und instrumentengeleitete Medienbegriffe im Sinne einer
nicht-anthropozentrischen Weltsicht der technoökologischen Verschrän‐
kungen zu überwinden (Rothe 2016: 46). Nicht Medieneinschränkung und
-kompetenzerwerb stehen in den medienkulturwissenschaftlichen Debat‐
ten um einen nachhaltigen Mediengebrauch im Zentrum, sondern die Be‐
schreibungsversuche medialer Vermittlungsmodelle, die ein menschliches
Verschränkt-Sein mit und Eingebettet-Sein in technische Umwelten ergrün‐
det. Im Begriff der Medienökologie scheinen demnach inkompatible Posi‐
tionen zu kollidieren.

Mein Beitrag visiert nicht das ambitionierte Ziel einer Überwindung
jener Unvereinbarkeit an, sondern versucht sich an einem Dialog, der eine
Neuperspektivierung des Begriffs der Nachhaltigkeit stiften mag. In einem
ersten Schritt möchte ich mich dem Begriff der Medienökologie zuwenden,
und zwar aus einer dezidiert medienkulturwissenschaftlichen Perspektive.

55

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausgehend von einem gemeinsamen Nenner zwischen kommunikations-
und medienkulturwissenschaftlichen Perspektiven, so meine These, des
kollektiven und nachhaltigen Entwickelns und Gestaltens medialer Umwel‐
ten, möchte ich in einem zweiten Schritt aufzeigen, welche Potenziale eine
kritisch-posthumanistische Ethik für die kulturwissenschaftliche Medien‐
wissenschaft und für die Kommunikationswissenschaft angesichts einer
medienökologischen Gegenwart birgt. In einem dritten Schritt werde ich
ausgehend von einer weiteren These, dass sich in Konzeptualisierungen der
Nachhaltigkeit häufig westlich-eurozentristische und hegemoniale Seman‐
tiken ein- und fortschreiben, die Zusammenhänge von der Passivierung
und Objektivierung ‚natürlichen Materialien‘ und menschlichem Leben im
extraktiven Kapitalismus skizzieren. Daraus ergibt sich schließlich die me‐
dienökologische Notwendigkeit, relationale Anordnungen und Materiali‐
sierungen von Praktiken und Diskursen zwischen Menschen, Umgebungen
und Objekten in den Blick zu nehmen, die zu Fragen von Verantwortung
und Sorge(tragen) führen. Das Handlungsprinzip der Nachhaltigkeit wird
damit in einem letzten Schritt vor der Folie eines posthumanistischen Den‐
kens exemplarisch anhand des Begriffs der ‚natürlichen Ressource‘ kritisch
diskutiert. Schließen werde ich mit einem Ausblick, der die Notwenigkeit
theoretischer Reflexionen und empirischer Studien zu Verantwortung und
Sorge in Aussicht stellt. Verantwortung und Sorge schlage ich damit als
zentrale Untersuchungsdimensionen im Kontext aktueller Debatten um
nachhaltige Medienökologien vor.

2. Von Medien des Umgebens - Medienökologie

Kennzeichnend für gegenwärtige Medienlandschaften ist eine neuartige
Klasse, die häufig als Umgebungstechnologien überschrieben wird. Unter
Begriffen wie „Internet der Dinge, ambient intelligence oder ubiquitous
computing“ versammeln sich aktuell digitale Technologien, die sich durch
ein netzwerkartiges Umgeben-Sein auszeichnen. Auch im Mobilfunk, im
automatisierten Straßenverkehr oder im Kontext von Drohnenanwendun‐
gen manifestiert sich aktuell eine „Transformation der Räume dieser Tech‐
nologien […], die von Beginn an mit Rückgriff auf den Begriff environ‐
ment beschrieben wird“ (Sprenger 2019: 18). Zeitdiagnostisch stellt Erich
Hörl die These auf, dass der Anstieg ökologischer Beschreibungsversuche
im Kontext technischer Medien als eine Art Selbstauslegung westlicher
Gesellschaften unter „technologischen Bedingungen“ (Hörl 2011: 11) zu

Alisa Kronberger

56

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstehen sei. Davon ausgehend bezeichnet Florian Sprenger environments
seit dem Beginn des 21. Jahrhunderts als Orte, an denen es zwangsläu‐
fig zu Neuverhandlungen tradierter Grenzziehungen zwischen Natur und
Technik, aktiven Subjekten und passiven Artefakten kommt und kommen
muss (Sprenger 2019: 19). Bestandteil einer „allgemeine[n] Environmentali‐
sierung durch Technologie und Technikwissenschaften“ (Hörl 2013: 128)
ist demnach nicht nur das konstatierte Aufblühen ökologischer Begriffe,
sondern auch diverse Ausprägungen von Medienökologie. Unter medien‐
ökologischen Bedingungen müsse es nach Hörl um eine Reformulierung
des Ökologie- als auch des Technologie-Begriffs gehen, der beide in ein
Kontinuum überführt. Damit einher geht die Herausforderung, der wir uns
zu stellen haben, die eine „Technik ohne Zwecke, ohne Teleologie und ohne
anthropozentrische Bindung“ denkt (Sprenger 2019: 20).

Es sollte also deutlich geworden sein, dass angesichts einer Umweltwer‐
dung bzw. Environmentalisierung von und durch Medien und Technolo‐
gien das Konzept der Medienökologie virulent wird, da es in der Lage
ist, (ökologische) Wechselwirkungen heterogener Elemente innerhalb tech‐
nischer Medienkonfigurationen angemessen zu adressieren. Wie Sprenger
zeigt, nutzen die unter dem Titel der Medienökologie versammelten Ansät‐
ze die in der Ökologie-Geschichte erarbeiteten Begrifflichkeiten, um eine
Gegenwartsbeschreibung technischer Medien als ökologisch-relational lie‐
fern und deren Wechselwirkungen und Verflechtungen erklären zu können
(ebd.: 21). Mittels medienökologischer Ansätze wird es demnach möglich,
statt Einzelmedien und deren instrumentellen Charakteristika menschli‐
che und nicht-menschliche Akteure, technische Apparaturen, mediale In‐
frastrukturen und Institutionen in ihren generativen Wechselbeziehungen
und -wirkungen beschreiben zu können. Zugleich kann so ein dualistisches
Denken, das Natur und Kultur, Subjekt und Objekt, Mensch und Nicht-
Mensch gegenüberstellt, durchkreuzt werden. Medienökologisch gedacht,
was immer auch die Egalität aller beteiligten Akteure voraussetzt, treten erst
in der Verschränktheit und dynamischen Prozessualität menschlicher und
technischer Akteure hervor. Diese unterschiedlichen Akteure können dabei
Verbindungen ermöglichen, forcieren oder auch verhindern. Entscheidend
in diesen medienökologischen Theorieangeboten für die hier gesuchte Fra‐
ge nach der Nachhaltigkeit, ist die tiefergehende Beschäftigung mit öko‐
logischen Aspekten von Medientechnologien: Produktionsbedingungen,
Ressourcenverbrauch und Materialien, aus denen die Medientechnologi‐
en bestehen. Um die Nachhaltigkeit von Medienökologien zu evaluieren,
schlägt Evi Zemanek vor, vier zu differenzierende Ansätze und Ebenen

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

57

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu berücksichtigen, die auf unterschiedliche Art und Weise das wechselsei‐
tige Verhältnis zwischen Menschen, Medien und Natur prägen: „1) auf
Seiten der Produktion die Abhängigkeit der Medien von natürlichen (und
humanen) Ressourcen, ihre Einbindung in die Ressourcenwirtschaft von
der Extraktion bis zur Entsorgung, d.h. die Einbindung in Stoff- und Recy‐
clingkreisläufe; 2) mit Blick auf den kollektiven, kulturellen Haushalt die
Dauerhaftigkeit und Effektivität der von ihnen geleisteten Wissensspeiche‐
rung; 3) auf Seiten der Mediennutzung das Konsumverhalten in sozialer,
juristischer, ökonomischer und nicht zuletzt medienethischer Perspektive;
4) auf der Ebene der Medieninhalte das diskursive, meinungsbildende und
handlungsanleitende Potenzial der Medien“ (Zemanek 2019: 397).

Auch wenn in Zemaneks Ansätzen der Nachhaltigkeit von Medienökolo‐
gien nicht dezidiert von ethischen Implikationen die Rede ist, sind diese
bereits implizit angesprochen. Katja Rothe hingegen macht deutlich, dass
es sich bei dem Begriff der Medienökologie um einen genuin ethischen Be‐
griff handelt (Rothe 2016: 47), der meines Erachtens auf eine verbindliche,
jedoch hier offen bleibende Frage abzielt: Wie können wir mediale Umwel‐
ten, in die wir stets eingebettet sind, gemeinsam mit menschlichen und
nicht-menschlichen Akteuren gerecht, lebenswert und nachhaltig gestalten?
Im Folgenden geht es nicht um die Formulierung einer möglichen Antwort
darauf, sondern um die spezifische Ethik-Konzeption des kritischen Post‐
humanismus, die nicht nur einem medienökologischen Ansatz Rechnung
trägt, sondern auch eine Denkfolie bietet, vor der Antworten auf diese
Frage gesucht werden können.

3. Posthumanistische Ethik

Die kritische, posthumanistische Ethik, die ihre disziplinären Wurzeln in
der feministischen Philosophie und den Science and Technology Studies
hat, unterscheidet sich grundlegend von anderen ethischen Traditionen
und Schulen. Die feministische Technophilosophin* und Roboterethikerin*
Janina Loh beschreibt die posthumanistische Ethik als eine inklusive Ethik
(Loh 2022: 1073): Nach Loh verlagern kritisch-posthumanistische Ethiken
den klassischen Fokus auf moralische Agenten, moralische Subjekte und
Objekte radikal hin zu Beziehungen. Damit nehmen sie eine grundlegende
Umkehrung der Perspektive vor: Von den Relata hin zu den Relationen. Ein
exklusives ethisches Denken zieht moralische Agenten den Relationen vor,
nimmt konsequent zunächst eine Definition des moralischen Subjekts an,

Alisa Kronberger

58

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das dann als grundsätzlich autarkes, autonomes Individuum Handlungen
vollzieht und in ethisch zu bewertende Relationen eintritt. In exklusiven
Ethiken, die in einer westlichen Traditionslinie der Ethik von Aristoteles
steht, wird die moralische Relevanz und Bedeutung immer in Bezug auf
den Menschen gedacht. Sie gehen von einer anthropologischen Prämisse
aus, denn ‚der‘ (sic!) Mensch wird als idealtypisches Mitglied der morali‐
schen Gemeinschaft als Maßstab für die moralische Bedeutung gesetzt. Die
kritisch-posthumanistische und damit inklusive Ethik hingegen fokussiert
auf die eigentlichen Beziehungen, innerhalb derer Relata (moralische Agen‐
ten) überhaupt erst hervorgebracht werden. Die Exklusivethik erhält ihre
Bezeichnung aus dem Grund, weil die Fokussierung auf den moralischen
Akteur zu einer Verschiebung an die Peripherie und zum Ausschluss aus
dem moralischen Universum führt (Loh 2022: 1074). Bezugnehmend auf
Kants Ethik erläutert Loh, dass eine Definierung eines gesteckten Kreises
von moralischen Akteuren mit einem intrinsischen oder absoluten Wert in
der Regel zur Abgrenzung von Wesen und Entitäten führt, denen, wenn
überhaupt, nur ein instrumenteller Wert zugestanden wird. Die morali‐
schen Akteure mit einem intrinsischen Wert haben einen höheren Status als
diejenigen mit einem instrumentellen Wert. Denjenigen, denen nur ein in‐
strumenteller Wert zugestanden wird, haben, wenn überhaupt, einen mora‐
lisch minderwertigen Status und sind daher struktureller Diskriminierung
und Unterdrückung ausgesetzt. Selbstredend ist in der Regel der moralische
Ausschluss intuitiv angelegt, da nicht alle Entitäten einen Eigenwert haben
können, woraus folgt, dass es einige Entitäten mit rein instrumentellem
Wert oder moralisch irrelevante Entitäten geben muss. Hätte alles einen
absoluten Wert, dann wären moralische Handlungen schlicht unmöglich.
Zudem wäre moralisches Handeln im Alltag zu komplex und undurchsich‐
tig, wenn es keine moralisch irrelevanten Entitäten gäbe (Loh 2022: 1078).
Solange jedoch das moralische Denken von der Prämisse ausgeht, dass
nicht alles einen Eigenwert haben kann, stellt sich für Janina Loh die Frage:
Wem oder was wird aus welchem Grund entweder ein instrumenteller Wert
oder gar kein moralischer Wert zuerkannt? Aus Sicht exklusiver Ethiken
ist der moralische Ausschluss nur im Falle eklatanter Diskriminierungen
(Rassismus, Sexismus etc.) problematisch. Loh weist an dieser Stelle jedoch
darauf hin, dass die exklusive Ethik selbst strukturell diskriminierend wir‐
ken würde. Differenzierend gibt sie zu denken, dass die Ablehnung des an‐
thropologischen Essentialismus nicht automatisch mit der Ablehnung des
Essentialismus an sich einher gehen würde. Loh führt hier als Beispiel für
ein essentialistisches Urteil, das uns schnelles Handeln im Alltag erlaubt,

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

59

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Szenario einer Straßenüberquerung an. Überquert man die Straße, trifft
man in der Regel essentialistische Entscheidungen über Autos, Fußgän‐
gerampeln, Fahrräder und möglichen Hindernisse, wie Schlaglöcher oder
Pfützen. Solche Entscheidungen können bisweilen auch ethisch relevant
sein. Aber nicht in jedem Kontext geht es in erster Linie darum, einer
bestimmten Entität, wie z.B. einem Auto, auf der Grundlage der ihm zuge‐
schriebenen essentialistischen Eigenschaften einen moralischen Wert und
damit einen Platz innerhalb oder außerhalb der moralischen Gemeinschaft
zuzuweisen (Loh 2022: 1078)

Die inklusive Ethik, für die die kritische-posthumanistische Ethik bei‐
spielhaft ist, verdient Loh zufolge ihren Namen, weil sie durch jene Be‐
zugsverschiebung von Relata auf Relationen automatisch inklusiv ist. Es
geht nicht darum, dass ein bestimmtes Wesen seinen moralischen Status
unter Beweis zu stellen hat, um Teil einer moralischen Gemeinschaft zu
sein. Vielmehr geht es in der inklusiven Ethik um die Bewertung von Bezie‐
hungen und das unabhängig davon, wer oder was diese Beziehung führt.
Einige kritische Posthumanist:innen interessieren sich in erster Linie für
Beziehungsmodelle, wie z.B. die feministische Wissenschaftstheoretikerin
und Biologin Donna Haraway mit ihrer Ethik der Verwandtschaft. Haraway
entwickelt eine relational-ontologische Perspektive für die ökologischen
und technischen Herausforderungen unserer Zeit und macht deutlich,
welche ethischen Konsequenzen der Ko-Existenz diese mit sich ziehen.
Jede ethische Beziehung zu anderen, die technisch-materiellen Anderen
eingeschlossen, ist für Haraway Grundlage von Subjektivierungsprozessen.
Ihre Ethik der Verwandtschaft und ihre Figur der Gefährt:innenspezies
fußt auf zwei grundlegenden Prämissen: Einerseits, dass Verantwortung
und Ethik sich nicht auf fixierte oder fixierbare Normenblöcke beziehen
lassen können und andererseits, dass nicht von einem autonom handeln‐
den, vorgängigen Subjekt ausgegangen werden kann. Diese Grundannah‐
men sind es, die Haraway von Emmanuel Levinas übernimmt. Gleichwohl
darf ihr posthumanistisches Projekt der Anerkennungsnotwenigkeit einer
Gewährt:innenspezies in Bezug auf die Frage nach der Ethik nicht inso‐
fern missverstanden werden, als dass Menschen und Nicht-Menschen glei‐
chermaßen Verantwortung zu tragen haben. Die relational-ontologische
Figur der Gefärt:innenspezies bei Haraway verweist zwar auf ein Basieren
von relationalen Konstellationen, dennoch wird eine klar vorgängige Diffe‐
renzierung zwischen Menschlichem und Nicht-Menschlichem umschifft.
Zugleich ist Verantwortung für Haraway eine Aufgabe für menschliche
Lebewesen. Katharina Hoppe beobachtet hier einen „strategischen Anthro‐

Alisa Kronberger

60

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pozentrismus“ im Denken Haraways, der „von entscheidender Bedeutung
für ihre post-anthropozentrische politische Ethik“ (Hoppe 2021: 248) ist,
die im Kontrast zu einer normativen Ethik steht. Die Ethik, die wir als
menschliche Wesen im Sinne Haraways und Lohs annehmen müssen, ist
eine relationale, inklusive Ethik, die der Passivierung von Materie die Stirn
bietet.

4. Passivierungen von materiellen und menschlichen Ressourcen im
extraktiven Kapitalismus

Der kritische Posthumanismus wird häufig auch unter dem Label Neu‐
er Materialismus geführt und hat in den letzten Jahren starken Einfluss
auf die internationale Medienwissenschaft ausgeübt und das v.a. unter
der Flagge der beschriebenen Medienökologie, die den Blick nicht nur
auf die Materialität digitaler Kulturen lenken, sondern hinsichtlich unter‐
schiedlicher Mensch-Technik-Umweltverhältnisse die Wirkmacht (agency)
von Materialitäten herausstellen. Diese Perspektivverschiebungen hin zu
den Materialitäten und ihren Wirkmächtigkeiten geschieht nicht zuletzt
mit dem Ziel, einer folgenreichen Passivierung und Objektivierung von
Materie entgegenzuwirken, auf die ich noch näher eingehen werde. Für
die gesuchte Frage nach einer posthumanistischen Nachhaltigkeit erweisen
sich zunächst die Arbeiten von Jussi Parikka als vielversprechend. Wenn
Parikka feststellt, „[t]he earth had become a resource“ (2015: 33), adressiert
er die Verschränkungen von Medientechnologien und geologischen Mate‐
rialitäten wie Aluminium, Kupfer, Gold, Silber und Zink um das Jahr 1880,
der Blütezeit der Kolonialisierung des afrikanischen Kontinents durch Eu‐
ropa. Durch medientechnische Überwachung, Vermessung und Öffnung
der Erde begründeten die extrahierten ‚Ressourcen‘ letztlich die Ära der
‚neuen‘ Medien und ebneten maßgeblich den Weg für die Digitalisierung.
Heute leben wir in einer Medienlandschaft, so wurde zu Beginn dieses
Beitrags konstatiert, die sich zunehmend durch ein netzwerkartiges Umge‐
ben-Sein von Technologien kennzeichnen lässt und den Anschein einer
zunehmenden Immaterialisierung trägt. Angesichts dieser environmentali‐
sierung von Medien, der smarten und mobilen Digitalisierung, erfordert
es die Frage nach der Nachhaltigkeit, den Wechselwirkungen von ‚materi‐
ellen Ressourcen‘ und (neo)kolonialer Extraktion(sgeschichte) Rechnung
zu tragen. Es erfordert, der vermeintlichen Immaterialität des Digitalen
die Anerkennung einer nicht-passiven, wirkmächtigen Materie, samt ihrer

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

61

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geopolitischen Verschränkungen, entgegenzustellen. Akkus und Batterien
(bestehend aus Lithium, Nickel, Cobalt, Mangan, Aluminium, Titan und
vor allem Kupfer) lassen sich als Medien der Digitalität verzeichnen deren
akute und zunehmende Verschwendung eine weitere Stufe in einer langen
Geschichte von extraktiver Gewalt und kolonialer Fremdbestimmung dar‐
stellen. Ein Mantel der Normalisierung, Leugnung und Verdrängung liegt
über dieser Tatsache, der die voranschreitende, westliche Konsumsteige‐
rung zu schützen scheint.

Jussi Parikka geht es in erster Linie um die materielle Abhängigkeit der
Medien von ‚natürlichen Ressourcen‘, wenn er schreibt: ,,[M]edia are of
nature, and return to nature“ (Parikka 2011: Intro, o.S.). Sein Begriff der
medianatures soll die Verflechtung von Medien and Natur signalisieren,
analog zu Donna Haraways Begriff der naturecultures, mit dem die unauf‐
lösbare Verflechtung der oppositionell begriffenen Bereiche von Natur und
Kultur betont werden soll. Meine Beobachtung ist, dass sich kritisch-post‐
humanistische Ansichten in Debatten um Medienökologien aktuell mit
Hilfe post- und dekolonialen Ansätzen verstärkt einschreiben (müssen).
Zentral in diesen Debatten ist dabei die Frage der Materialität und ihrer
agency, um Relationen und Beziehungen und wie diese beschreibbar ge‐
macht werden können und schließlich v.a. auch darum, wie diese Relatio‐
nen machtkritisch und ethisch zu bewerten sind. Ein zentrales Augenmerk
liegt dabei auf dem Befund, dass eine Passivierung von Materie, die ‚natür‐
liche Ressourcen‘ als auch menschliches Leben betrifft, Hand in Hand ge‐
hen mit grundlegenden Objektivierungen (Mareis/Held 2023). Laut Theo‐
retiker:innen aus dem Kontext des kritischen Posthumanismus bzw. des
Neuen Materialismus, wird aktive Materie durch Passivierung zu bloßen
Dingen, zu passiven, leblosen Objekten. Teil dieser Passivierung ist das,
was Raj Patel und Jason Moore als das kapitalistische Regime der „cheap
things“ (2018) bezeichnet haben, wonach der extraktive Kapitalismus auf
künstlich verbilligte Ressourcen wie Geld, Arbeit, Natur, Nahrung, Ener‐
gie und Leben aufgebaut ist und von ihnen getragen wird (Mareis/Held
2023: 12). Doch nicht nur ‚natürliche Ressourcen‘ sind von Passivierungen
der Materie betroffen. Wie die Humangeografin Kathryn Yusoff aus einer
postkolonialen Perspektive darlegt, greift diese Passivierung auf mensch‐
liches Leben zu. Beruhend auf rassistischen Ideologien und extraktiven
Unterdrückungspolitiken, so Yusoff, trennten westliche Epistemologien das
Leben in menschlich und unmenschlich, aktiv und passiv. Sie argumentiert,
dass sowohl ‚natürliche Ressourcen‘ als auch versklavte people of colour,
Menschen aus dem globalen Süden als passive Materie behandelt wurden

Alisa Kronberger

62

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Rassifizierung demnach zu einer materiellen Aufteilung von Materie
(körperlich und mineralogisch) in aktiv und träge gehört (Yusoff 2018: 2-3).

Angesichts einer von Loh vorgeschlagenen inklusiven Ethik und der
dichotomen Trennung von aktiv und passiv, menschlich und nicht-mensch‐
lich, die mit extraktiver und (neo)kolonialer Gewalt verbunden ist, ergibt
sich mit Blick auf eine kritisch-posthumanistische Nachhaltigkeitskonzep‐
tion zunächst die Notwendigkeit, die Frage nach der Bewertung von Bezie‐
hungen zwischen Menschlichem und Nicht-Menschlichem, als aktiv und
träge deklarierte Akteure zu stellen. Damit einher geht die Verantwortung
einer kritischen Überprüfung der Diskurse um Nachhaltigkeit, diese Tren‐
nungen und deren politisch-ethischen Implikationen zu berücksichtigen.
Oder anders formuliert: Die aktuellen Debatten und Politiken um globale
Nachhaltigkeit dürfen nicht Gefahr laufen, einerseits extraktive und neoko‐
loniale Mechanismen und andererseits die Aktivität und Wirkmächtigkeit
von Materie auszublenden und dadurch eine westlich-eurozentristisches,
hegemoniale Semantik von Nachhaltigkeit (fort)schreiben.

Kritisch-Posthumanistische und postkoloniale Ansätze können hier als
theoretischer Wegweiser dienen, die (ethische) Aufmerksamkeit auf (die
Bewertung von) Beziehungen, Relationen zwischen Menschlichem und
Technischem, Aktivem und Passiven sowie Diskursen der Nachhaltigkeit
und ‚Materialien der Nachhaltigkeit‘ zu lenken. Damit rücken Fragen von
Verantwortung und Sorge in den Fokus, die für eine aktuelle Nachhaltig‐
keitsdebatte zwingend erforderlich wären. In einem posthumanistisch-fe‐
ministischen und postkolonialen Verständnis verweisen solche Kategorien
wie Verantwortung und Sorge auf relationale Anordnungen von Praktiken
und Diskursen zwischen Menschen, Umgebungen und Objekten. Im Fol‐
genden widme ich mich mit Noam Gramlichs Plädoyer für ein „medien‐
geologisches Sorgen“ (2021: 65) dem Handlungsprinzip der Nachhaltigkeit
vor der Folie eines posthumanistischen, medienökologischen Denkens ex‐
emplarisch anhand einer kritischen Reflexion des Begriffs der ‚natürlichen
Ressource‘.

5. ‚Natürliche Rohstoffe‘ und eine Medienökologie der Verantwortung und
Sorge

Ausgehen möchte ich zunächst von einer Minimaldefinition für den Begriff
der Nachhaltigkeit vom Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammen‐
arbeit und Entwicklung:

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

63

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachhaltigkeit oder nachhaltige Entwicklung bedeutet, die Bedürfnisse
der Gegenwart so zu befriedigen, dass die Möglichkeiten zukünftiger
Generationen nicht eingeschränkt werden. Dabei ist es wichtig, die drei
Dimensionen der Nachhaltigkeit – wirtschaftlich effizient, sozial gerecht,
ökologisch tragfähig – gleichberechtigt zu betrachten. Um die globalen
Ressourcen langfristig zu erhalten, sollte Nachhaltigkeit die Grundlage
aller politischen Entscheidungen sein. (BMZ 2024)

Auf eine, hier zentrale Dimensionen möchte ich nun mein Augenmerk
legen: Die Begriffsdimension der „globalen Ressource“. Unter globalen Res‐
sourcen als Überbegriff können z.B. natürliche Rohstoffe, wie nicht erneu‐
erbare Rohstoffe (Erdöl, Kohle, seltene Erden) gefasst werden. Für posthu‐
manistisch-feministische und dekoloniale Theoretiker:innen verbirgt sich
gerade in der Idee von ‚natürlichen Rohstoffen‘ eine Logik der ‚Natur‘ als et‐
was dem Kulturwesen Menschen Gegenüberstehendes (Haraway 2003; La‐
tour [1991] 1998). Diese Natur-Kultur-Dichotomie, auf dem das konventio‐
nelle und westlich-moderne Konzept der Nachhaltigkeit beruht, so meine
These, und die damit einhergehende Logik der Beherrschung, Aneignung
und Extraktion sind eng mit der Geschichte und den Praktiken einer kapi‐
talistischen und kolonialen Gesellschaft verbunden, wie bereits angedeutet
wurde.

Beispielsweise stellt die Anthropologin Anna L. Tsing heraus, dass ‚Roh‐
stoffe‘ weder eine natürliche noch eine ahistorische Kategorie sind, sondern
durch kulturelle und diskursive Arbeit erst hervorgebracht werden. Der Be‐
griff des ‚Rohstoffs‘ ist dabei im Kern an die moderne, kapitalistische Idee
des Fortschritts gekoppelt. Dabei geht Fortschritt mit einer Fähigkeit von
Skalierbarkeit einher, die der unerschöpflichen Verfügbarkeit von vermeint‐
lich abgeschlossenen, austauschbaren Elementen dient (Tsing 2015: 38-9).
Im Anschluss an Tsing spricht Noam Gramlich in diesem Zusammenhang
von Skalierbarkeit als Technologie, um in „medientechnologischen Umge‐
bungen der Plantagen und Minen entleertes Land herzustellen, in dem
(meistens) durch versklavte oder erzwungene Arbeit die Einheit ‚Rohstoff‘
als Entität der Vermehrung, Akkumulation, Mobilität und Macht gebildet
wird.“ (Gramlich 2021: 68) In diesem extraktiven Akkumulationsprozess
werden bestehende Beziehungen und lokale Eigenheiten über „räumlich-
zeitliche Skalen hinweg abgewertet und transzendiert“ (ebd.). Überzeugend
stellt Anna Tsing fest, dass unter dem Konzept ‚Rohstoff‘ letztlich eine
nicht-natürliche, historische und materiell-diskursive Form der Entflech‐
tung und Entfremdung zu fassen ist, die den kapitalistischen Akkumula‐

Alisa Kronberger

64

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionsprozess erst möglich macht (Tsing 2005: 133). Diese Entflechtung
bezeichnet Gramlich als „technische[n] Vorgang der Trennung“ (Gramlich
2021: 69). Die in vielen afrikanischen Tagebauten und Minen1 geschürften
und dort im Vorfeld bearbeiteten Erze werden im Prozess der Verhüttung
in europäischen Ländern mit anderen Erzen aus anderen Gebieten ver‐
mischt und dann als ‚Rohstoffe‘ zu Rohren, Platten und Drähten weiterver‐
arbeitet. Somit wird Lokalität bzw. Partikularität, wie es Gramlich gekonnt
auf den Punkt bringt, „in Globalität- bzw. Universalität aufgelöst, wobei
Letztere hier erst erfunden wird“ (ebd.). Zurückgreifend auf die Frage nach
einer kritisch-posthumanistischen Nachhaltigkeit wäre die Anerkennung
dieser diskursiven Herstellung der Kategorie ‚Rohstoff‘ als natürliche Ein‐
heit, als roher Stoff wesentlich; eine Anerkennung, die den Trennungs-,
Transformations- und schließlich Transzendierungsprozess des Materials
einschließt. Wenn in der oben angeführten Nachhaltigkeitsdefinition die
Befriedigung der ‚Bedürfnisse der Gegenwart‘ angesprochen werden, lässt
sich hier kritisch nachfragen, wessen Bedürfnisse hier zum Anklang kom‐
men und ob hier angesichts des extraktiven Kapitalismus nicht gerade die
auf Wachstum ausgerichtete, modern-koloniale Versorgung des globalen
Nordens mit Medientechnologien und funktionierenden Medieninfrastruk‐
turen gemeint ist. Gegen die von Gramlich angesprochene Trennung mit‐
tels der einheitlichen Kategorie ‚Rohstoff’ möchte ich mit Blick auf einen
kritisch-posthumanistischen Nachhaltigkeitsbegriff vorschlagen, Modi der
Relationalität, wie Verantwortung und Sorge, in theoretischen wie empiri‐
schen Studien zur Nachhaltigkeit in der Medienkommunikation anzuvisie‐
ren. Damit ist nicht nur ein Zur-Verantwortung-ziehen für die neo-kolo‐
niale Extraktionsmacht des globalen Nordens und seine Verantwortung
aufgrund des steten Konsumismus angesprochen, sondern auch eine epis‐
temische Verantwortung, was wir unter dem Begriff der Nachhaltigkeit
fassen wollen. Hierzu müsste man sich zunächst eingestehen, dass die Öko‐
nomie der aktuellen Medienkultur in den Industrieländern alles andere
als nachhaltig ist. Medienethisch betrachtet hier bei der Mediennutzung,
-produktion und -entsorgung anzusetzen, bei der Aufklärung über Ressour‐
cen- und Energieverbrauch ist zentral (Zemanek 2019: 415), gleichzeitig

1 Hier zu nennen ist das Industriegebiet des Katanga-Sambia-Kupfergürtels südlich der
Sahara. Der Gürtel erstreckt sich von der Demokratischen Republik Kongo bis nach
Sambia und ist das bedeutendste Kupferabbaugebiet des afrikanischen Kontinents
neben Kupfer werden auch Kobalt und weitere Metalle abgebaut in zahlreichen Minen
und Tagebauten abgebaut.

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

65

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reicht das nicht aus. Dass wissenschaftliche Fakten über den extraktiven,
neo-kolonialen Kapitalismus und den anthropogenen Klimawandel kaum
individuelles Medienkauf- und nutzungsverhalten verändern und unzurei‐
chende gesellschaftliche Mobilisierungskraft generieren, ist evident. Wir
kennen sie, die Fakten, wir haben uns an sie gewöhnt, ‚but we don't care‘.
Mein Argument steuert hier also spezifisch auf die Notwendigkeit einer
Mobilisierung eines kritisch-posthumanistischen Verständnis von Sorge
(im Sinne von Care) ab: Sorgen bzw. Sorgetragen ist dabei ganz und gar
nicht im paternalistischen (Sorgetragen gegenüber den Arbeiter:innen in
den afrikanischen Tagebauten und Mienen2) oder im altruistischen Sinne
zu verstehen, sondern im kritisch-posthumanistischen Sinne als Praxis des
Stiftens von Verbindungen und der achtsamen Pflege von Verknüpfungen
und Relationen. Das setzt auch bei Diskursivierungen und Neutralisierun‐
gen an, so habe ich weiter oben mit Tsing und Gramlich argumentiert, wie
anhand des Begriffs ‚Rohstoff‘ gezeigt wurde. Das genuin ethische Konzept
der Sorge kann jedoch leicht von einer neoliberalen Idee von nachhaltigen
und gepflegten Beziehungen im Sinne der Funktionalität, Optimierung und
Effizienzsteigerung vereinnahmt werden. Hier ist auch die Medienethik in
der Pflicht, derartige neoliberale Vorstellungen von Sorge und Sorgetragen
nicht fortzuschreiben oder zu reproduzieren, sondern hegemoniale, west‐
lich-eurozentrische Nachhaltigkeitsdiskurse aufzubrechen, indem beispiels‐
weise eine kritisch-posthumanistische, inklusive Ethik (der Verantwortung
und Sorge) greift.

6. Fazit

Vor dem Hintergrund eines kritischen Blicks auf den Ressourcen-Begriff
(darunter fallen auch nicht erneuerbare Rohstoffe) in der angeführten

2 Noam Gramlich vereist darauf, dass das Erbe des kolonialen Fürsorgebegriffs sich bis
heute in Vorstellungen von Wohltätigkeitsund Entwicklungshilfe manifestiert (Gram‐
lich 2021: 72). Weiter schreibt Gramlich: „Bestehende Ökologien werden durch ein
System von Ökolonialität ersetzt, die allein um die Beziehungen zwischen Weißen
und Schwarzen organisiert wird. Antikolonialem Widerstand in Form von Streiks,
Sabotagen und Vertragsbrüchen zum Trotz wird übermehrere Jahrzehnte hinweg ein
Prinzip installiert, das die Kupferversorgung an die Logik paternalistischer Fürsorge
für Arbeiter_innen koppelt. Dieses gewährleistet, dass der Strom billiger und entleerter
Rohstoffe für europäische Infrastrukturen nicht abbricht. Kupfer und Menschen wer‐
den dabei über alle Differenzen hinweg in ganz ähnlicher Weise über einen Begriff der
Fürsorgereguliert, da sie als unbezahlte Waren und Arbeitskräfte gelten, mittels derer
Kapital akkumuliert werden kann.“ (Ebd.)

Alisa Kronberger

66

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachhaltigkeitsdefinition geht es mir letztlich keineswegs um eine Aufgabe
des Nachhaltigkeit-Konzepts oder ein Abwenden davon. Vielmehr geht
es mir um die hier angestoßene Frage, wie sich dieser im Lichte kritisch-
posthumanistischer, inklusiver Ethik und postkolonialer Ansätze neu oder
anders perspektivieren ließe und welche Chancen für eine Nachhaltigkeits-
Debatte in der Kommunikations- und Medienwissenschaft sich daraus
möglicherweise ergeben. Mein Plädoyer lautet daher, den Ressourcen-,
bzw. den Rohstoff-Begriff posthumanistisch-feministisch und posthumanis‐
tisch-dekolonial kritisch zu befragen. Die Endlichkeit von Ressourcen, wie
beispielsweise natürliche, nicht erneuerbare Rohstoffe (wie seltene Erden)
darf uns auch nicht zu einem fortschrittslogischen Technosolutionismus
(Stichwort Geoengineering) drängen, der vor der kapitalistischen und neo‐
kolonialen Extraktionslogik, vom Nutzen und Nutzbarmachen ‚natürlicher
Ressourcen‘ absolut nicht gefeit ist. Gekoppelt an Rhetoriken des Umwelt‐
schutzes oder dem Geschäft der Wohlstandserhaltung im Globalen Norden
wird der Nachhaltigkeitsbegriff nicht selten in ein grün etikettiertes Gegen‐
teil verkehrt. Davor gilt es höchst wachsam zu sein. Auch wenn wir der Di‐
gitalisierung und der Ökonomie der Extraktion und Verschwendung nicht
einfach entkommen können, können wir dennoch ihre aktuellen Formen
einer jahrhundertealten Geschichte der Unterdrückung, Ungerechtigkeit
und Ausbeutung unter der Herrschaft des Kapitals insofern bekämpfen,
indem wir Trennungsprozessen von Diskursen, Praktiken, Menschen, Um‐
gebungen und Objekten durch Sorgepraktiken im kritisch-posthumanisti‐
schen Sinne entgegenwirken.

Zu Beginn des Beitrags habe ich betont, dass es im kulturwissenschaft‐
lich ausgerichteten medienökologischen Denken (vgl. Eric Hörl oder Jussi
Parikka) aber auch im Kontext kritisch-posthumanistischer Theorien (vgl.
Donna Haraway und Anna Tsing), statt um Entitäten, Relata, Einzelmedien
um Beziehungen und Relationen, und mit Janina Loh im ethischen Sinne,
um Bewertungen dieser Relationen geht. Dies fußt auf einer grundlegenden
Praxis der Sorge und des Sorgetragens für materiell-diskursive Verflech‐
tungen und Relationen. Damit wären gerade theoretische, medienethische
Reflexionen und empirische Arbeiten zu Fragen von Verantwortung und
Sorge entscheidend für eine aktuelle Debatte um nachhaltige Medienökolo‐
gien; entscheidend für den Entwurf einer posthumanistischen Nachhaltig‐
keitskonzeption. Oder anders gewendet: In der Nachhaltigkeitsdebatte um
Medien an kritisch-posthumanistischen Perspektiven von Verantwortung
und Sorge anzusetzen wäre ein posthumanistisch-ethischer, postkolonialer

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

67

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsatz, der sich angesichts der kolonialen Verantwortung des globalen
Nordens lohnt.

Literatur

BMZ, Bundeszentrale für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung (2024):
„Nachhaltigkeit“ aus dem Lexikon für Entwicklungspolitik, Online verfügbar unter:
https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14
700 (Abfrage am: 12.11.2024).

Gramlich, Noam (2021): Mediengeologisches Sorgen. Mit Otobong Nkanga gegen Ökolo‐
nialität. In: Zeitschrift für Medienwissenschaft 13 (24), S. 65–76.

Haraway, Donna (2003): The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Signifi‐
cant Otherness. Chicago: Prickly Paradigm Press.

Hoppe, Katharina (2021): Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik bei
Donna Haraway. Frankfurt a.M.: Campus.

Hörl, Erich (2011): Die technologische Bedingung. Zur Einführung. In: Ders. (Hg.):
Die technologische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7–53.

Hörl, Erich (2013): Tausend Ökologien. Der Prozeß der Kybernetisierung und die all- ge‐
meine Ökologie. In: Diedrichsen, Diedrich/Franke, Anselm (Hg.): The Whole Earth.
Kalifornien und das Verschwinden des Außen. Berlin: Sternberg Press, S. 121-131.

Latour, Bruno ([1991] 1998): Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetrischen
Anthropologie. Frankfurt a.M.: Fischer.

Loh, Janina (2022): Posthumanism and Ethics. In: Herbrechter, Stefan/Callus, Ivan/
Rossini, Manuela/Grech, Marija/Bruin-Molé, Megen de/Müller, Christopher John
(Hg.): Palgrave Handbook of Critical Posthumanism. Cham: Palgrave Macmillan,
S. 1073-1095.

Mareis, Claudia/Held, Matthias (2023): Preface. In: Perraudin, Léa/Winkler, Clemens/
Mareis, Claudia/Held, Matthias (Hg.) Material Trajectories: Designing With Care?
Lüneburg: Meson Press.

Patel, Raj/Moore, Jason. (2018): A History of the World in Seven Cheap Things. A Guide
to Capitalism, Nature, and the Future of the Planet. Oakland: University of California
Press.

Parikka, Jussi (2015): A Geology of Media. Minneapolis/London: University of Min‐
nesota Press.

Rothe, Katja (2016): Medienökologie – Zu einer Ethik des Mediengebrauchs. In: Zeit‐
schrift für Medienwissenschaft 14 (1), S. 46-57.

Sprenger, Florian (2019): Epistemologien des Umgebens. Zur Geschichte, Ökologie und
Biopolitik künstlicher environments. Bielefeld: Transcript.

Tsing, Anna L. (2005): Friction. An Ethnography of Global Connection. Princeton/Ox‐
ford: Princeton University Press.

Tsing, Anna L. (2015): The Mushroom at the End of the World. On the Possibility of Life
in Capitalist Ruins. Princeton: Princeton University Press.

Alisa Kronberger

68

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14700
https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14700
https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14700
https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14700


Yusoff, Kathryn (2018): A Billion Black Anthropocenes or None. Minneapolis: University
of Minnesota Press.

Zemanek, Evi (2019): Medienwissenschaft. In: Zemanek, Evi/Kluwick, Ursula (Hg):
Nachhaltigkeit interdisziplinär. Konzepte, Diskurse, Praktiken. Ein Kompendium.
Stuttgart: utb.

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

69

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748940616-55 - am 17.01.2026, 10:34:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einführung
	2. Von Medien des Umgebens - Medienökologie
	3. Posthumanistische Ethik
	4. Passivierungen von materiellen und menschlichen Ressourcen im extraktiven Kapitalismus
	5. ‚Natürliche Rohstoffe‘ und eine Medienökologie der Verantwortung und Sorge
	6. Fazit
	Literatur

