Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit. Fiir eine
Medienokologie der Verantwortung und Sorge

Alisa Kronberger

Abstract

Der Beitrag setzt bei der Uberwindung einer anthropozentrischen Weltsicht der Mediendkologie
an, wodurch statt eines nachhaltigen Mediengebrauchs das Verschrankt-Sein des Menschen mit
seiner technischer Umwelt in den Fokus riickt. Dazu werden Potenziale der kritisch-posthumanis-
tischen Ethik angesichts unserer mediendkologischen Gegenwart beleuchtet, die den extraktiven,
(neo)kolonialen Mechanismen im globalen Kapitalismus Rechnung tragen. Daraus entwickelt der
Beitrag die Notwendigkeit, relationale Anordnungen und Materialisierungen von Praktiken und
Diskursen zwischen Menschen, Objekten und Umgebungen in den Blick zu nehmen. Exempla-
risch wird diese Notwenigkeit vor der Folie eines kritisch-posthumanistischen Denkens anhand
des Begriffs der ,natiirlichen Ressource* diskutiert. SchliefSlich fithrt die Argumentation hierbei zu
Modi der Relationalitdt, wie Verantwortung und Sorge, die fiir eine kritisch-posthumanistische
Perspektive auf das Handlungsprinzip der Nachhaltigkeit unabdingbar sind.

1. Einfiihrung

Wihrend in den Feldern von Kommunikationswissenschaft und Padago-
gik das Konzept der Mediendkologie herangezogen wird, um iiber einen
nachhaltigen Mediengebrauch zu debattieren, ist die kulturwissenschaftli-
che Medienwissenschaft mit Hilfe mediendkologischen Denkens darum be-
miiht, apparate- und instrumentengeleitete Medienbegriffe im Sinne einer
nicht-anthropozentrischen Weltsicht der technodkologischen Verschran-
kungen zu tiberwinden (Rothe 2016: 46). Nicht Medieneinschrankung und
-kompetenzerwerb stehen in den medienkulturwissenschaftlichen Debat-
ten um einen nachhaltigen Mediengebrauch im Zentrum, sondern die Be-
schreibungsversuche medialer Vermittlungsmodelle, die ein menschliches
Verschriankt-Sein mit und Eingebettet-Sein in technische Umwelten ergriin-
det. Im Begriff der Medientkologie scheinen demnach inkompatible Posi-
tionen zu kollidieren.

Mein Beitrag visiert nicht das ambitionierte Ziel einer Uberwindung
jener Unvereinbarkeit an, sondern versucht sich an einem Dialog, der eine
Neuperspektivierung des Begriffs der Nachhaltigkeit stiften mag. In einem
ersten Schritt mdchte ich mich dem Begrift der Mediendkologie zuwenden,
und zwar aus einer dezidiert medienkulturwissenschaftlichen Perspektive.

55

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alisa Kronberger

Ausgehend von einem gemeinsamen Nenner zwischen kommunikations-
und medienkulturwissenschaftlichen Perspektiven, so meine These, des
kollektiven und nachhaltigen Entwickelns und Gestaltens medialer Umwel-
ten, mochte ich in einem zweiten Schritt aufzeigen, welche Potenziale eine
kritisch-posthumanistische Ethik fiir die kulturwissenschaftliche Medien-
wissenschaft und fiir die Kommunikationswissenschaft angesichts einer
mediendkologischen Gegenwart birgt. In einem dritten Schritt werde ich
ausgehend von einer weiteren These, dass sich in Konzeptualisierungen der
Nachhaltigkeit hdufig westlich-eurozentristische und hegemoniale Seman-
tiken ein- und fortschreiben, die Zusammenhdnge von der Passivierung
und Objektivierung ,natiirlichen Materialien’ und menschlichem Leben im
extraktiven Kapitalismus skizzieren. Daraus ergibt sich schliefSlich die me-
diendkologische Notwendigkeit, relationale Anordnungen und Materiali-
sierungen von Praktiken und Diskursen zwischen Menschen, Umgebungen
und Objekten in den Blick zu nehmen, die zu Fragen von Verantwortung
und Sorge(tragen) fithren. Das Handlungsprinzip der Nachhaltigkeit wird
damit in einem letzten Schritt vor der Folie eines posthumanistischen Den-
kens exemplarisch anhand des Begriffs der ,natiirlichen Ressource’ kritisch
diskutiert. Schlieflen werde ich mit einem Ausblick, der die Notwenigkeit
theoretischer Reflexionen und empirischer Studien zu Verantwortung und
Sorge in Aussicht stellt. Verantwortung und Sorge schlage ich damit als
zentrale Untersuchungsdimensionen im Kontext aktueller Debatten um
nachhaltige Medienékologien vor.

2. Von Medien des Umgebens - Mediendkologie

Kennzeichnend fiir gegenwirtige Medienlandschaften ist eine neuartige
Klasse, die héufig als Umgebungstechnologien iiberschrieben wird. Unter
Begriffen wie ,Internet der Dinge, ambient intelligence oder ubiquitous
computing“ versammeln sich aktuell digitale Technologien, die sich durch
ein netzwerkartiges Umgeben-Sein auszeichnen. Auch im Mobilfunk, im
automatisierten Straflenverkehr oder im Kontext von Drohnenanwendun-
gen manifestiert sich aktuell eine ,Iransformation der Rdume dieser Tech-
nologien [...], die von Beginn an mit Riickgriff auf den Begrift environ-
ment beschrieben wird“ (Sprenger 2019: 18). Zeitdiagnostisch stellt Erich
Horl die These auf, dass der Anstieg 6kologischer Beschreibungsversuche
im Kontext technischer Medien als eine Art Selbstauslegung westlicher
Gesellschaften unter ,technologischen Bedingungen® (Horl 2011: 11) zu

56

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

verstehen sei. Davon ausgehend bezeichnet Florian Sprenger environments
seit dem Beginn des 21. Jahrhunderts als Orte, an denen es zwangsldu-
fig zu Neuverhandlungen tradierter Grenzziehungen zwischen Natur und
Technik, aktiven Subjekten und passiven Artefakten kommt und kommen
muss (Sprenger 2019: 19). Bestandteil einer ,allgemeine[n] Environmentali-
sierung durch Technologie und Technikwissenschaften® (Horl 2013: 128)
ist demnach nicht nur das konstatierte Aufblithen okologischer Begrifte,
sondern auch diverse Auspragungen von Mediendkologie. Unter medien-
6kologischen Bedingungen miisse es nach Horl um eine Reformulierung
des Okologie- als auch des Technologie-Begriffs gehen, der beide in ein
Kontinuum iiberfiihrt. Damit einher geht die Herausforderung, der wir uns
zu stellen haben, die eine ,Technik ohne Zwecke, ohne Teleologie und ohne
anthropozentrische Bindung® denkt (Sprenger 2019: 20).

Es sollte also deutlich geworden sein, dass angesichts einer Umweltwer-
dung bzw. Environmentalisierung von und durch Medien und Technolo-
gien das Konzept der Mediendkologie virulent wird, da es in der Lage
ist, (6kologische) Wechselwirkungen heterogener Elemente innerhalb tech-
nischer Medienkonfigurationen angemessen zu adressieren. Wie Sprenger
zeigt, nutzen die unter dem Titel der Mediendkologie versammelten Ansit-
ze die in der Okologie-Geschichte erarbeiteten Begrifflichkeiten, um eine
Gegenwartsbeschreibung technischer Medien als dkologisch-relational lie-
fern und deren Wechselwirkungen und Verflechtungen erklaren zu konnen
(ebd.: 21). Mittels mediendkologischer Ansitze wird es demnach méglich,
statt Einzelmedien und deren instrumentellen Charakteristika menschli-
che und nicht-menschliche Akteure, technische Apparaturen, mediale In-
frastrukturen und Institutionen in ihren generativen Wechselbeziehungen
und -wirkungen beschreiben zu konnen. Zugleich kann so ein dualistisches
Denken, das Natur und Kultur, Subjekt und Objekt, Mensch und Nicht-
Mensch gegeniiberstellt, durchkreuzt werden. Medienokologisch gedacht,
was immer auch die Egalitat aller beteiligten Akteure voraussetzt, treten erst
in der Verschranktheit und dynamischen Prozessualitit menschlicher und
technischer Akteure hervor. Diese unterschiedlichen Akteure kdnnen dabei
Verbindungen ermdglichen, forcieren oder auch verhindern. Entscheidend
in diesen mediendkologischen Theorieangeboten fiir die hier gesuchte Fra-
ge nach der Nachhaltigkeit, ist die tiefergehende Beschiftigung mit dko-
logischen Aspekten von Medientechnologien: Produktionsbedingungen,
Ressourcenverbrauch und Materialien, aus denen die Medientechnologi-
en bestehen. Um die Nachhaltigkeit von Mediendkologien zu evaluieren,
schldgt Evi Zemanek vor, vier zu differenzierende Ansitze und Ebenen

57

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alisa Kronberger

zu beriicksichtigen, die auf unterschiedliche Art und Weise das wechselsei-
tige Verhiltnis zwischen Menschen, Medien und Natur prégen: ,1) auf
Seiten der Produktion die Abhéngigkeit der Medien von natiirlichen (und
humanen) Ressourcen, ihre Einbindung in die Ressourcenwirtschaft von
der Extraktion bis zur Entsorgung, d.h. die Einbindung in Stoft- und Recy-
clingkreislaufe; 2) mit Blick auf den kollektiven, kulturellen Haushalt die
Dauerhaftigkeit und Effektivitat der von ihnen geleisteten Wissensspeiche-
rung; 3) auf Seiten der Mediennutzung das Konsumverhalten in sozialer,
juristischer, 6konomischer und nicht zuletzt medienethischer Perspektive;
4) auf der Ebene der Medieninhalte das diskursive, meinungsbildende und
handlungsanleitende Potenzial der Medien“ (Zemanek 2019: 397).

Auch wenn in Zemaneks Ansdtzen der Nachhaltigkeit von Mediendkolo-
gien nicht dezidiert von ethischen Implikationen die Rede ist, sind diese
bereits implizit angesprochen. Katja Rothe hingegen macht deutlich, dass
es sich bei dem Begriff der Mediendkologie um einen genuin ethischen Be-
griff handelt (Rothe 2016: 47), der meines Erachtens auf eine verbindliche,
jedoch hier offen bleibende Frage abzielt: Wie konnen wir mediale Umwel-
ten, in die wir stets eingebettet sind, gemeinsam mit menschlichen und
nicht-menschlichen Akteuren gerecht, lebenswert und nachhaltig gestalten?
Im Folgenden geht es nicht um die Formulierung einer moglichen Antwort
darauf, sondern um die spezifische Ethik-Konzeption des kritischen Post-
humanismus, die nicht nur einem mediendkologischen Ansatz Rechnung
tragt, sondern auch eine Denkfolie bietet, vor der Antworten auf diese
Frage gesucht werden konnen.

3. Posthumanistische Ethik

Die kritische, posthumanistische Ethik, die ihre diszipliniren Wurzeln in
der feministischen Philosophie und den Science and Technology Studies
hat, unterscheidet sich grundlegend von anderen ethischen Traditionen
und Schulen. Die feministische Technophilosophin* und Roboterethikerin*
Janina Loh beschreibt die posthumanistische Ethik als eine inklusive Ethik
(Loh 2022: 1073): Nach Loh verlagern kritisch-posthumanistische Ethiken
den klassischen Fokus auf moralische Agenten, moralische Subjekte und
Objekte radikal hin zu Beziehungen. Damit nehmen sie eine grundlegende
Umkehrung der Perspektive vor: Von den Relata hin zu den Relationen. Ein
exklusives ethisches Denken zieht moralische Agenten den Relationen vor,
nimmt konsequent zundchst eine Definition des moralischen Subjekts an,

58

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

das dann als grundsitzlich autarkes, autonomes Individuum Handlungen
vollzieht und in ethisch zu bewertende Relationen eintritt. In exklusiven
Ethiken, die in einer westlichen Traditionslinie der Ethik von Aristoteles
steht, wird die moralische Relevanz und Bedeutung immer in Bezug auf
den Menschen gedacht. Sie gehen von einer anthropologischen Pramisse
aus, denn ,der’ (sic!) Mensch wird als idealtypisches Mitglied der morali-
schen Gemeinschaft als Maf3stab fiir die moralische Bedeutung gesetzt. Die
kritisch-posthumanistische und damit inklusive Ethik hingegen fokussiert
auf die eigentlichen Beziehungen, innerhalb derer Relata (moralische Agen-
ten) iberhaupt erst hervorgebracht werden. Die Exklusivethik erhlt ihre
Bezeichnung aus dem Grund, weil die Fokussierung auf den moralischen
Akteur zu einer Verschiebung an die Peripherie und zum Ausschluss aus
dem moralischen Universum fithrt (Loh 2022: 1074). Bezugnehmend auf
Kants Ethik erldutert Loh, dass eine Definierung eines gesteckten Kreises
von moralischen Akteuren mit einem intrinsischen oder absoluten Wert in
der Regel zur Abgrenzung von Wesen und Entitdten fiihrt, denen, wenn
tiberhaupt, nur ein instrumenteller Wert zugestanden wird. Die morali-
schen Akteure mit einem intrinsischen Wert haben einen hoheren Status als
diejenigen mit einem instrumentellen Wert. Denjenigen, denen nur ein in-
strumenteller Wert zugestanden wird, haben, wenn iiberhaupt, einen mora-
lisch minderwertigen Status und sind daher struktureller Diskriminierung
und Unterdriickung ausgesetzt. Selbstredend ist in der Regel der moralische
Ausschluss intuitiv angelegt, da nicht alle Entitaten einen Eigenwert haben
kénnen, woraus folgt, dass es einige Entititen mit rein instrumentellem
Wert oder moralisch irrelevante Entititen geben muss. Hitte alles einen
absoluten Wert, dann wiren moralische Handlungen schlicht unmdéglich.
Zudem wire moralisches Handeln im Alltag zu komplex und undurchsich-
tig, wenn es keine moralisch irrelevanten Entitdten gédbe (Loh 2022: 1078).
Solange jedoch das moralische Denken von der Priamisse ausgeht, dass
nicht alles einen Eigenwert haben kann, stellt sich fiir Janina Loh die Frage:
Wem oder was wird aus welchem Grund entweder ein instrumenteller Wert
oder gar kein moralischer Wert zuerkannt? Aus Sicht exklusiver Ethiken
ist der moralische Ausschluss nur im Falle eklatanter Diskriminierungen
(Rassismus, Sexismus etc.) problematisch. Loh weist an dieser Stelle jedoch
darauf hin, dass die exklusive Ethik selbst strukturell diskriminierend wir-
ken wiirde. Differenzierend gibt sie zu denken, dass die Ablehnung des an-
thropologischen Essentialismus nicht automatisch mit der Ablehnung des
Essentialismus an sich einher gehen wiirde. Loh fiihrt hier als Beispiel fiir
ein essentialistisches Urteil, das uns schnelles Handeln im Alltag erlaubt,

59

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alisa Kronberger

das Szenario einer Strafleniiberquerung an. Uberquert man die Strafe, trifft
man in der Regel essentialistische Entscheidungen iiber Autos, Fufigin-
gerampeln, Fahrrader und moglichen Hindernisse, wie Schlaglocher oder
Pfiitzen. Solche Entscheidungen kénnen bisweilen auch ethisch relevant
sein. Aber nicht in jedem Kontext geht es in erster Linie darum, einer
bestimmten Entitit, wie z.B. einem Auto, auf der Grundlage der ihm zuge-
schriebenen essentialistischen Eigenschaften einen moralischen Wert und
damit einen Platz innerhalb oder aulerhalb der moralischen Gemeinschaft
zuzuweisen (Loh 2022: 1078)

Die inklusive Ethik, fiir die die kritische-posthumanistische Ethik bei-
spielhaft ist, verdient Loh zufolge ihren Namen, weil sie durch jene Be-
zugsverschiebung von Relata auf Relationen automatisch inklusiv ist. Es
geht nicht darum, dass ein bestimmtes Wesen seinen moralischen Status
unter Beweis zu stellen hat, um Teil einer moralischen Gemeinschaft zu
sein. Vielmehr geht es in der inklusiven Ethik um die Bewertung von Bezie-
hungen und das unabhédngig davon, wer oder was diese Beziehung fiihrt.
Einige kritische Posthumanist:innen interessieren sich in erster Linie fiir
Beziehungsmodelle, wie z.B. die feministische Wissenschaftstheoretikerin
und Biologin Donna Haraway mit ihrer Ethik der Verwandtschaft. Haraway
entwickelt eine relational-ontologische Perspektive fiir die okologischen
und technischen Herausforderungen unserer Zeit und macht deutlich,
welche ethischen Konsequenzen der Ko-Existenz diese mit sich ziehen.
Jede ethische Beziehung zu anderen, die technisch-materiellen Anderen
eingeschlossen, ist fiir Haraway Grundlage von Subjektivierungsprozessen.
Ihre Ethik der Verwandtschaft und ihre Figur der Geféhrt:innenspezies
fufit auf zwei grundlegenden Prdmissen: Einerseits, dass Verantwortung
und Ethik sich nicht auf fixierte oder fixierbare Normenbldcke beziehen
lassen konnen und andererseits, dass nicht von einem autonom handeln-
den, vorgédngigen Subjekt ausgegangen werden kann. Diese Grundannah-
men sind es, die Haraway von Emmanuel Levinas ibernimmt. Gleichwohl
darf ihr posthumanistisches Projekt der Anerkennungsnotwenigkeit einer
Gewihrt:innenspezies in Bezug auf die Frage nach der Ethik nicht inso-
fern missverstanden werden, als dass Menschen und Nicht-Menschen glei-
chermaflen Verantwortung zu tragen haben. Die relational-ontologische
Figur der Gefart:innenspezies bei Haraway verweist zwar auf ein Basieren
von relationalen Konstellationen, dennoch wird eine klar vorgangige Diffe-
renzierung zwischen Menschlichem und Nicht-Menschlichem umschifft.
Zugleich ist Verantwortung fiir Haraway eine Aufgabe fiir menschliche
Lebewesen. Katharina Hoppe beobachtet hier einen ,strategischen Anthro-

60

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

pozentrismus® im Denken Haraways, der ,von entscheidender Bedeutung
fir ihre post-anthropozentrische politische Ethik“ (Hoppe 2021: 248) ist,
die im Kontrast zu einer normativen Ethik steht. Die Ethik, die wir als
menschliche Wesen im Sinne Haraways und Lohs annehmen miissen, ist
eine relationale, inklusive Ethik, die der Passivierung von Materie die Stirn
bietet.

4. Passivierungen von materiellen und menschlichen Ressourcen im
extraktiven Kapitalismus

Der kritische Posthumanismus wird héufig auch unter dem Label Neu-
er Materialismus gefiihrt und hat in den letzten Jahren starken Einfluss
auf die internationale Medienwissenschaft ausgelibt und das v.a. unter
der Flagge der beschriebenen Mediendkologie, die den Blick nicht nur
auf die Materialitdt digitaler Kulturen lenken, sondern hinsichtlich unter-
schiedlicher Mensch-Technik-Umweltverhéltnisse die Wirkmacht (agency)
von Materialititen herausstellen. Diese Perspektivverschiebungen hin zu
den Materialititen und ihren Wirkmiéchtigkeiten geschieht nicht zuletzt
mit dem Ziel, einer folgenreichen Passivierung und Objektivierung von
Materie entgegenzuwirken, auf die ich noch néher eingehen werde. Fiir
die gesuchte Frage nach einer posthumanistischen Nachhaltigkeit erweisen
sich zunéchst die Arbeiten von Jussi Parikka als vielversprechend. Wenn
Parikka feststellt, ,,[t|he earth had become a resource® (2015: 33), adressiert
er die Verschrainkungen von Medientechnologien und geologischen Mate-
rialitdten wie Aluminium, Kupfer, Gold, Silber und Zink um das Jahr 1880,
der Bliitezeit der Kolonialisierung des afrikanischen Kontinents durch Eu-
ropa. Durch medientechnische Uberwachung, Vermessung und Offnung
der Erde begriindeten die extrahierten ,Ressourcen’ letztlich die Ara der
,neuen’ Medien und ebneten mafigeblich den Weg fiir die Digitalisierung.
Heute leben wir in einer Medienlandschaft, so wurde zu Beginn dieses
Beitrags konstatiert, die sich zunehmend durch ein netzwerkartiges Umge-
ben-Sein von Technologien kennzeichnen ldsst und den Anschein einer
zunehmenden Immaterialisierung trégt. Angesichts dieser environmentali-
sierung von Medien, der smarten und mobilen Digitalisierung, erfordert
es die Frage nach der Nachhaltigkeit, den Wechselwirkungen von ,materi-
ellen Ressourcen’ und (neo)kolonialer Extraktion(sgeschichte) Rechnung
zu tragen. Es erfordert, der vermeintlichen Immaterialitit des Digitalen
die Anerkennung einer nicht-passiven, wirkméchtigen Materie, samt ihrer

61

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alisa Kronberger

geopolitischen Verschrankungen, entgegenzustellen. Akkus und Batterien
(bestehend aus Lithium, Nickel, Cobalt, Mangan, Aluminium, Titan und
vor allem Kupfer) lassen sich als Medien der Digitalitit verzeichnen deren
akute und zunehmende Verschwendung eine weitere Stufe in einer langen
Geschichte von extraktiver Gewalt und kolonialer Fremdbestimmung dar-
stellen. Ein Mantel der Normalisierung, Leugnung und Verdrangung liegt
tiber dieser Tatsache, der die voranschreitende, westliche Konsumsteige-
rung zu schiitzen scheint.

Jussi Parikka geht es in erster Linie um die materielle Abhéngigkeit der
Medien von ,natiirlichen Ressourcen; wenn er schreibt: ,,[M]edia are of
nature, and return to nature® (Parikka 2011: Intro, 0.S.). Sein Begriff der
medianatures soll die Verflechtung von Medien and Natur signalisieren,
analog zu Donna Haraways Begrift der naturecultures, mit dem die unauf-
16sbare Verflechtung der oppositionell begriffenen Bereiche von Natur und
Kultur betont werden soll. Meine Beobachtung ist, dass sich kritisch-post-
humanistische Ansichten in Debatten um Mediendkologien aktuell mit
Hilfe post- und dekolonialen Ansitzen verstirkt einschreiben (missen).
Zentral in diesen Debatten ist dabei die Frage der Materialitit und ihrer
agency, um Relationen und Beziehungen und wie diese beschreibbar ge-
macht werden konnen und schliefflich v.a. auch darum, wie diese Relatio-
nen machtkritisch und ethisch zu bewerten sind. Ein zentrales Augenmerk
liegt dabei auf dem Befund, dass eine Passivierung von Materie, die ,natiir-
liche Ressourcen' als auch menschliches Leben betrifft, Hand in Hand ge-
hen mit grundlegenden Objektivierungen (Mareis/Held 2023). Laut Theo-
retiker:innen aus dem Kontext des kritischen Posthumanismus bzw. des
Neuen Materialismus, wird aktive Materie durch Passivierung zu blofien
Dingen, zu passiven, leblosen Objekten. Teil dieser Passivierung ist das,
was Raj Patel und Jason Moore als das kapitalistische Regime der ,cheap
things“ (2018) bezeichnet haben, wonach der extraktive Kapitalismus auf
kiinstlich verbilligte Ressourcen wie Geld, Arbeit, Natur, Nahrung, Ener-
gie und Leben aufgebaut ist und von ihnen getragen wird (Mareis/Held
2023: 12). Doch nicht nur ,natiirliche Ressourcen’ sind von Passivierungen
der Materie betroffen. Wie die Humangeografin Kathryn Yusoff aus einer
postkolonialen Perspektive darlegt, greift diese Passivierung auf mensch-
liches Leben zu. Beruhend auf rassistischen Ideologien und extraktiven
Unterdriickungspolitiken, so Yusoff, trennten westliche Epistemologien das
Leben in menschlich und unmenschlich, aktiv und passiv. Sie argumentiert,
dass sowohl ,natiirliche Ressourcen’ als auch versklavte people of colour,
Menschen aus dem globalen Siiden als passive Materie behandelt wurden

62

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

und Rassifizierung demnach zu einer materiellen Aufteilung von Materie
(korperlich und mineralogisch) in aktiv und trage gehort (Yusoff 2018: 2-3).

Angesichts einer von Loh vorgeschlagenen inklusiven Ethik und der
dichotomen Trennung von aktiv und passiv, menschlich und nicht-mensch-
lich, die mit extraktiver und (neo)kolonialer Gewalt verbunden ist, ergibt
sich mit Blick auf eine kritisch-posthumanistische Nachhaltigkeitskonzep-
tion zunichst die Notwendigkeit, die Frage nach der Bewertung von Bezie-
hungen zwischen Menschlichem und Nicht-Menschlichem, als aktiv und
trage deklarierte Akteure zu stellen. Damit einher geht die Verantwortung
einer kritischen Uberpriifung der Diskurse um Nachhaltigkeit, diese Tren-
nungen und deren politisch-ethischen Implikationen zu beriicksichtigen.
Oder anders formuliert: Die aktuellen Debatten und Politiken um globale
Nachhaltigkeit diirfen nicht Gefahr laufen, einerseits extraktive und neoko-
loniale Mechanismen und andererseits die Aktivitait und Wirkmachtigkeit
von Materie auszublenden und dadurch eine westlich-eurozentristisches,
hegemoniale Semantik von Nachhaltigkeit (fort)schreiben.

Kritisch-Posthumanistische und postkoloniale Ansétze konnen hier als
theoretischer Wegweiser dienen, die (ethische) Aufmerksamkeit auf (die
Bewertung von) Beziehungen, Relationen zwischen Menschlichem und
Technischem, Aktivem und Passiven sowie Diskursen der Nachhaltigkeit
und ,Materialien der Nachhaltigkeit® zu lenken. Damit riicken Fragen von
Verantwortung und Sorge in den Fokus, die fiir eine aktuelle Nachhaltig-
keitsdebatte zwingend erforderlich wiéren. In einem posthumanistisch-fe-
ministischen und postkolonialen Verstdndnis verweisen solche Kategorien
wie Verantwortung und Sorge auf relationale Anordnungen von Praktiken
und Diskursen zwischen Menschen, Umgebungen und Objekten. Im Fol-
genden widme ich mich mit Noam Gramlichs Plddoyer fiir ein ,medien-
geologisches Sorgen” (2021: 65) dem Handlungsprinzip der Nachhaltigkeit
vor der Folie eines posthumanistischen, mediendkologischen Denkens ex-
emplarisch anhand einer kritischen Reflexion des Begrifts der ,natiirlichen
Ressource

5.,Natiirliche Rohstoffe’ und eine Mediendkologie der Verantwortung und
Sorge
Ausgehen mochte ich zundchst von einer Minimaldefinition fiir den Begrift

der Nachhaltigkeit vom Bundesministerium fiir wirtschaftliche Zusammen-
arbeit und Entwicklung:

63

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alisa Kronberger

Nachhaltigkeit oder nachhaltige Entwicklung bedeutet, die Bediirfnisse
der Gegenwart so zu befriedigen, dass die Moglichkeiten zukiinftiger
Generationen nicht eingeschrinkt werden. Dabei ist es wichtig, die drei
Dimensionen der Nachhaltigkeit — wirtschaftlich effizient, sozial gerecht,
okologisch tragfahig — gleichberechtigt zu betrachten. Um die globalen
Ressourcen langfristig zu erhalten, sollte Nachhaltigkeit die Grundlage
aller politischen Entscheidungen sein. (BMZ 2024)

Auf eine, hier zentrale Dimensionen mochte ich nun mein Augenmerk
legen: Die Begriffsdimension der ,globalen Ressource®. Unter globalen Res-
sourcen als Uberbegriff kénnen z.B. natiirliche Rohstoffe, wie nicht erneu-
erbare Rohstoffe (Erdol, Kohle, seltene Erden) gefasst werden. Fiir posthu-
manistisch-feministische und dekoloniale Theoretiker:innen verbirgt sich
gerade in der Idee von ,natiirlichen Rohstoffen’ eine Logik der ,Natur* als et-
was dem Kulturwesen Menschen Gegeniiberstehendes (Haraway 2003; La-
tour [1991] 1998). Diese Natur-Kultur-Dichotomie, auf dem das konventio-
nelle und westlich-moderne Konzept der Nachhaltigkeit beruht, so meine
These, und die damit einhergehende Logik der Beherrschung, Aneignung
und Extraktion sind eng mit der Geschichte und den Praktiken einer kapi-
talistischen und kolonialen Gesellschaft verbunden, wie bereits angedeutet
wurde.

Beispielsweise stellt die Anthropologin Anna L. Tsing heraus, dass ,Roh-
stoffe® weder eine natiirliche noch eine ahistorische Kategorie sind, sondern
durch kulturelle und diskursive Arbeit erst hervorgebracht werden. Der Be-
griff des ,Rohstoffs’ ist dabei im Kern an die moderne, kapitalistische Idee
des Fortschritts gekoppelt. Dabei geht Fortschritt mit einer Fahigkeit von
Skalierbarkeit einher, die der unerschopflichen Verfiigbarkeit von vermeint-
lich abgeschlossenen, austauschbaren Elementen dient (Tsing 2015: 38-9).
Im Anschluss an Tsing spricht Noam Gramlich in diesem Zusammenhang
von Skalierbarkeit als Technologie, um in ,medientechnologischen Umge-
bungen der Plantagen und Minen entleertes Land herzustellen, in dem
(meistens) durch versklavte oder erzwungene Arbeit die Einheit ,Rohstoff
als Entitat der Vermehrung, Akkumulation, Mobilitit und Macht gebildet
wird:“ (Gramlich 2021: 68) In diesem extraktiven Akkumulationsprozess
werden bestehende Beziehungen und lokale Eigenheiten iiber ,rdumlich-
zeitliche Skalen hinweg abgewertet und transzendiert (ebd.). Uberzeugend
stellt Anna Tsing fest, dass unter dem Konzept ,Rohstoff' letztlich eine
nicht-natiirliche, historische und materiell-diskursive Form der Entflech-
tung und Entfremdung zu fassen ist, die den kapitalistischen Akkumula-

64

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

tionsprozess erst moglich macht (Tsing 2005: 133). Diese Entflechtung
bezeichnet Gramlich als ,technische[n] Vorgang der Trennung® (Gramlich
2021: 69). Die in vielen afrikanischen Tagebauten und Minen! geschiirften
und dort im Vorfeld bearbeiteten Erze werden im Prozess der Verhiittung
in europdischen Landern mit anderen Erzen aus anderen Gebieten ver-
mischt und dann als ,Rohstofte‘ zu Rohren, Platten und Dréhten weiterver-
arbeitet. Somit wird Lokalitdt bzw. Partikularitét, wie es Gramlich gekonnt
auf den Punkt bringt, ,in Globalitdt- bzw. Universalitdt aufgelost, wobei
Letztere hier erst erfunden wird“ (ebd.). Zuriickgreifend auf die Frage nach
einer kritisch-posthumanistischen Nachhaltigkeit wére die Anerkennung
dieser diskursiven Herstellung der Kategorie ,Rohstoff' als natiirliche Ein-
heit, als roher Stoff wesentlich; eine Anerkennung, die den Trennungs-,
Transformations- und schliefSllich Transzendierungsprozess des Materials
einschliefit. Wenn in der oben angefiihrten Nachhaltigkeitsdefinition die
Befriedigung der ,Bediirfnisse der Gegenwart® angesprochen werden, ldsst
sich hier kritisch nachfragen, wessen Bediirfnisse hier zum Anklang kom-
men und ob hier angesichts des extraktiven Kapitalismus nicht gerade die
auf Wachstum ausgerichtete, modern-koloniale Versorgung des globalen
Nordens mit Medientechnologien und funktionierenden Medieninfrastruk-
turen gemeint ist. Gegen die von Gramlich angesprochene Trennung mit-
tels der einheitlichen Kategorie ,Rohstoff mdchte ich mit Blick auf einen
kritisch-posthumanistischen Nachhaltigkeitsbegriff vorschlagen, Modi der
Relationalitdt, wie Verantwortung und Sorge, in theoretischen wie empiri-
schen Studien zur Nachhaltigkeit in der Medienkommunikation anzuvisie-
ren. Damit ist nicht nur ein Zur-Verantwortung-ziehen fiir die neo-kolo-
niale Extraktionsmacht des globalen Nordens und seine Verantwortung
aufgrund des steten Konsumismus angesprochen, sondern auch eine epis-
temische Verantwortung, was wir unter dem Begriff der Nachhaltigkeit
fassen wollen. Hierzu miisste man sich zunichst eingestehen, dass die Oko-
nomie der aktuellen Medienkultur in den Industrielandern alles andere
als nachhaltig ist. Medienethisch betrachtet hier bei der Mediennutzung,
-produktion und -entsorgung anzusetzen, bei der Aufkldrung tiber Ressour-
cen- und Energieverbrauch ist zentral (Zemanek 2019: 415), gleichzeitig

1 Hier zu nennen ist das Industriegebiet des Katanga-Sambia-Kupfergiirtels siidlich der
Sahara. Der Giirtel erstreckt sich von der Demokratischen Republik Kongo bis nach
Sambia und ist das bedeutendste Kupferabbaugebiet des afrikanischen Kontinents
neben Kupfer werden auch Kobalt und weitere Metalle abgebaut in zahlreichen Minen
und Tagebauten abgebaut.

65

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alisa Kronberger

reicht das nicht aus. Dass wissenschaftliche Fakten iiber den extraktiven,
neo-kolonialen Kapitalismus und den anthropogenen Klimawandel kaum
individuelles Medienkauf- und nutzungsverhalten verandern und unzurei-
chende gesellschaftliche Mobilisierungskraft generieren, ist evident. Wir
kennen sie, die Fakten, wir haben uns an sie gewdhnt, ,but we don't care’
Mein Argument steuert hier also spezifisch auf die Notwendigkeit einer
Mobilisierung eines kritisch-posthumanistischen Verstindnis von Sorge
(im Sinne von Care) ab: Sorgen bzw. Sorgetragen ist dabei ganz und gar
nicht im paternalistischen (Sorgetragen gegeniiber den Arbeiter:innen in
den afrikanischen Tagebauten und Mienen?) oder im altruistischen Sinne
zu verstehen, sondern im kritisch-posthumanistischen Sinne als Praxis des
Stiftens von Verbindungen und der achtsamen Pflege von Verkniipfungen
und Relationen. Das setzt auch bei Diskursivierungen und Neutralisierun-
gen an, so habe ich weiter oben mit Tsing und Gramlich argumentiert, wie
anhand des Begrifts ,Rohstoft’ gezeigt wurde. Das genuin ethische Konzept
der Sorge kann jedoch leicht von einer neoliberalen Idee von nachhaltigen
und gepflegten Beziehungen im Sinne der Funktionalitit, Optimierung und
Effizienzsteigerung vereinnahmt werden. Hier ist auch die Medienethik in
der Pflicht, derartige neoliberale Vorstellungen von Sorge und Sorgetragen
nicht fortzuschreiben oder zu reproduzieren, sondern hegemoniale, west-
lich-eurozentrische Nachhaltigkeitsdiskurse aufzubrechen, indem beispiels-
weise eine kritisch-posthumanistische, inklusive Ethik (der Verantwortung
und Sorge) greift.

6. Fazit

Vor dem Hintergrund eines kritischen Blicks auf den Ressourcen-Begrift
(darunter fallen auch nicht erneuerbare Rohstoffe) in der angefiihrten

2 Noam Gramlich vereist darauf, dass das Erbe des kolonialen Fiirsorgebegriffs sich bis
heute in Vorstellungen von Wohltitigkeitsund Entwicklungshilfe manifestiert (Gram-
lich 2021: 72). Weiter schreibt Gramlich: ,Bestehende Okologien werden durch ein
System von Okolonialitit ersetzt, die allein um die Beziehungen zwischen Weiflen
und Schwarzen organisiert wird. Antikolonialem Widerstand in Form von Streiks,
Sabotagen und Vertragsbriichen zum Trotz wird iibermehrere Jahrzehnte hinweg ein
Prinzip installiert, das die Kupferversorgung an die Logik paternalistischer Fiirsorge
fiir Arbeiter_innen koppelt. Dieses gewahrleistet, dass der Strom billiger und entleerter
Rohstoffe fiir europidische Infrastrukturen nicht abbricht. Kupfer und Menschen wer-
den dabei iiber alle Differenzen hinweg in ganz dhnlicher Weise iiber einen Begriff der
Fiirsorgereguliert, da sie als unbezahlte Waren und Arbeitskrifte gelten, mittels derer
Kapital akkumuliert werden kann.“ (Ebd.)

66

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

Nachhaltigkeitsdefinition geht es mir letztlich keineswegs um eine Aufgabe
des Nachhaltigkeit-Konzepts oder ein Abwenden davon. Vielmehr geht
es mir um die hier angestof3ene Frage, wie sich dieser im Lichte kritisch-
posthumanistischer, inklusiver Ethik und postkolonialer Ansitze neu oder
anders perspektivieren liefle und welche Chancen fiir eine Nachhaltigkeits-
Debatte in der Kommunikations- und Medienwissenschaft sich daraus
moglicherweise ergeben. Mein Plidoyer lautet daher, den Ressourcen-,
bzw. den Rohstoff-Begriff posthumanistisch-feministisch und posthumanis-
tisch-dekolonial kritisch zu befragen. Die Endlichkeit von Ressourcen, wie
beispielsweise natiirliche, nicht erneuerbare Rohstoffe (wie seltene Erden)
darf uns auch nicht zu einem fortschrittslogischen Technosolutionismus
(Stichwort Geoengineering) drangen, der vor der kapitalistischen und neo-
kolonialen Extraktionslogik, vom Nutzen und Nutzbarmachen ,natiirlicher
Ressourcen® absolut nicht gefeit ist. Gekoppelt an Rhetoriken des Umwelt-
schutzes oder dem Geschift der Wohlstandserhaltung im Globalen Norden
wird der Nachhaltigkeitsbegrift nicht selten in ein griin etikettiertes Gegen-
teil verkehrt. Davor gilt es hochst wachsam zu sein. Auch wenn wir der Di-
gitalisierung und der Okonomie der Extraktion und Verschwendung nicht
einfach entkommen konnen, konnen wir dennoch ihre aktuellen Formen
einer jahrhundertealten Geschichte der Unterdriickung, Ungerechtigkeit
und Ausbeutung unter der Herrschaft des Kapitals insofern bekdampfen,
indem wir Trennungsprozessen von Diskursen, Praktiken, Menschen, Um-
gebungen und Objekten durch Sorgepraktiken im kritisch-posthumanisti-
schen Sinne entgegenwirken.

Zu Beginn des Beitrags habe ich betont, dass es im kulturwissenschaft-
lich ausgerichteten mediendkologischen Denken (vgl. Eric Horl oder Jussi
Parikka) aber auch im Kontext kritisch-posthumanistischer Theorien (vgl.
Donna Haraway und Anna Tsing), statt um Entitdten, Relata, Einzelmedien
um Beziehungen und Relationen, und mit Janina Loh im ethischen Sinne,
um Bewertungen dieser Relationen geht. Dies fufit auf einer grundlegenden
Praxis der Sorge und des Sorgetragens fiir materiell-diskursive Verflech-
tungen und Relationen. Damit wéren gerade theoretische, medienethische
Reflexionen und empirische Arbeiten zu Fragen von Verantwortung und
Sorge entscheidend fiir eine aktuelle Debatte um nachhaltige Mediendkolo-
gien; entscheidend fiir den Entwurf einer posthumanistischen Nachhaltig-
keitskonzeption. Oder anders gewendet: In der Nachhaltigkeitsdebatte um
Medien an kritisch-posthumanistischen Perspektiven von Verantwortung
und Sorge anzusetzen wire ein posthumanistisch-ethischer, postkolonialer

67

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alisa Kronberger

Einsatz, der sich angesichts der kolonialen Verantwortung des globalen
Nordens lohnt.

Literatur

BMZ, Bundeszentrale fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung (2024):
»Nachhaltigkeit* aus dem Lexikon fiir Entwicklungspolitik, Online verfiigbar unter:
https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14
700 (Abfrage am: 12.11.2024).

Gramlich, Noam (2021): Mediengeologisches Sorgen. Mit Otobong Nkanga gegen Okolo-
nialitdt. In: Zeitschrift fir Medienwissenschaft 13 (24), S. 65-76.

Haraway, Donna (2003): The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Signifi-
cant Otherness. Chicago: Prickly Paradigm Press.

Hoppe, Katharina (2021): Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik bei
Donna Haraway. Frankfurt a.M.: Campus.

Horl, Erich (2011): Die technologische Bedingung. Zur Einfiihrung. In: Ders. (Hg.):
Die technologische Bedingung. Beitrdge zur Beschreibung der technischen Welt.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-53.

Hérl, Erich (2013): Tausend Okologien. Der ProzefS der Kybernetisierung und die all- ge-
meine Okologie. In: Diedrichsen, Diedrich/Franke, Anselm (Hg.): The Whole Earth.
Kalifornien und das Verschwinden des Aufien. Berlin: Sternberg Press, S. 121-131.

Latour, Bruno ([1991] 1998): Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetrischen
Anthropologie. Frankfurt a.M.: Fischer.

Loh, Janina (2022): Posthumanism and Ethics. In: Herbrechter, Stefan/Callus, Ivan/
Rossini, Manuela/Grech, Marija/Bruin-Molé, Megen de/Miiller, Christopher John
(Hg.): Palgrave Handbook of Critical Posthumanism. Cham: Palgrave Macmillan,
S.1073-1095.

Mareis, Claudia/Held, Matthias (2023): Preface. In: Perraudin, Léa/Winkler, Clemens/
Mareis, Claudia/Held, Matthias (Hg.) Material Trajectories: Designing With Care?
Liineburg: Meson Press.

Patel, Raj/Moore, Jason. (2018): A History of the World in Seven Cheap Things. A Guide
to Capitalism, Nature, and the Future of the Planet. Oakland: University of California
Press.

Parikka, Jussi (2015): A Geology of Media. Minneapolis/London: University of Min-
nesota Press.

Rothe, Katja (2016): Medienokologie — Zu einer Ethik des Mediengebrauchs. In: Zeit-
schrift fiir Medienwissenschaft 14 (1), S. 46-57.

Sprenger, Florian (2019): Epistemologien des Umgebens. Zur Geschichte, Okologie und
Biopolitik kiinstlicher environments. Bielefeld: Transcript.

Tsing, Anna L. (2005): Friction. An Ethnography of Global Connection. Princeton/Ox-
ford: Princeton University Press.

Tsing, Anna L. (2015): The Mushroom at the End of the World. On the Possibility of Life
in Capitalist Ruins. Princeton: Princeton University Press.

68

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14700
https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14700
https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14700
https://www.bmz.de/de/service/lexikon/nachhaltigkeit-nachhaltige-entwicklung-14700

Kritisch-Posthumanistische Nachhaltigkeit

Yusoff, Kathryn (2018): A Billion Black Anthropocenes or None. Minneapolis: University
of Minnesota Press.

Zemanek, Evi (2019): Medienwissenschaft. In: Zemanek, Evi/Kluwick, Ursula (Hg):
Nachhaltigkeit interdisziplindr. Konzepte, Diskurse, Praktiken. Ein Kompendium.
Stuttgart: utb.

69

17.01.2026, 10:34:30. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2026, 10:34:30.



https://doi.org/10.5771/9783748940616-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einführung
	2. Von Medien des Umgebens - Medienökologie
	3. Posthumanistische Ethik
	4. Passivierungen von materiellen und menschlichen Ressourcen im extraktiven Kapitalismus
	5. ‚Natürliche Rohstoffe‘ und eine Medienökologie der Verantwortung und Sorge
	6. Fazit
	Literatur

