
3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer 

nicht- subjektiven  Normativität  

Wenn es einen gemeinsamen Nenner für alle Sozialtheorien gibt, dann ist es 
die Annahme, dass das Soziale normativ strukturiert ist. Dies wird natürlich 
durch die Behauptung der Physikalisten bestritten, dass es nichts als determi
nistische Kausalität gibt und der freie Wille eine Illusion ist. Der Physikalismus 
muss jedoch noch erklären, wie seine eigene Sprache und seine soziale Einbet
tung nicht normativ geregelt sind. Wie Wittgenstein feststellte, ist das Spre
chen einer natürlichen Sprache, egal was man sagt, eine regelgeleitete Tätig
keit, wobei die Regeln als normativ zu verstehen sind.1 Keine deterministische 
Kausalität bringt uns dazu, so zu sprechen, wie wir es tun, und zu sagen, was 
wir sagen. Was bedeutet es, von Normen, Regeln, Konventionen und sozialen 
Praktiken zu sprechen, wenn diese Praktiken zur metaphysischen Würde er
hoben wurden, die Quelle von Sinn, Sein und Welt zu sein? Was sind Normen? 
Wie «binden» oder «leiten» sie jene Aktivitäten, aus denen Sinn, Sein und Welt 
entstehen? Wenn, wie Wittgenstein argumentierte und inzwischen alle Prag
matiker akzeptieren, Bedeutung im Sprachgebrauch entsteht, was bedeutet 
es dann, Sprache zu «benutzen»? Und wenn, wie Wittgenstein ebenfalls be
tonte, Sprache eine «regelgeleitete» Tätigkeit ist, also eine normativ geleitete 
Tätigkeit, woher kommen dann die Normen, die die Sprache leiten? Wie ver
ändern sie sich, wenn sie sich überhaupt verändern? Wenn normative Regeln, 
fast wie der altgriechische logos, Sinn, Sein und Welt ordnen und nicht nur die 
menschliche Gesellschaft, wie kann man dann sagen, dass Dinge aller Art, die 
ebenfalls existieren und einen Sinn haben, normativen Regeln folgen? Ist der 
Bereich der Normativität nicht ausschließlich den Menschen vorbehalten, die 

1 Innerhalb der analytischen und pragmatistischen Tradition hat Brandom (1994), Sel
lars und Rorty folgend, gezeigt, dass semantische Bedeutung als durch normativ gere
gelte soziale Praktiken erzeugt verstanden werden muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ein Bewusstsein, einen freien Willen, Wünsche und Ziele haben und in Gesell
schaften leben, die eine Koordination des Verhaltens auf der Grundlage von 
Kommunikation erfordern? Ist die pragmatistische Tradition nicht zu weit ge
gangen, indem sie alles auf soziale Praktiken reduziert hat? 

3.1 Das Paradox der Autonomie 

Es wäre keine Übertreibung zu behaupten, dass die moderne Philosophie und 
Gesellschaftstheorie fast vollständig auf der Annahme des autonomen ratio
nalen Subjekts beruht. Das autonome rationale Subjekt war die große Errun
genschaft des modernen westlichen Denkens und die Grundlage von Kapita
lismus und Demokratie. Das autonome rationale Subjekt ist die Basis des Hu
manismus, des Individualismus, des Säkularismus, der Demokratie und der 
Aufklärung. Es ist der Held aller westlichen sozialen und politischen Emanzi
pationsbestrebungen. Es ist der Träger der Menschenrechte. Es ist das Leitmo
tiv aller modernen Vorstellungen von Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit und 
die einzige Legitimationsgrundlage politischer Macht in der modernen west
lichen Welt. Es gibt kein modernes westliches Verständnis der menschlichen 
Existenz, von Descartes’ cogito bis zu Nietzsches Übermensch, das nicht auf den 
atlasartigen Schultern des autonomen rationalen Subjekts ruht. Und doch hat 
das autonome rationale Subjekt ein Problem. Es ist paradox, wenn nicht gar 
selbstwidersprüchlich und sinnlos. Der sogenannte «Posthumanismus» in sei
nen verschiedenen Ausprägungen ist zum Schluss gekommen, dass wir ver
suchen müssen, dieses ehemals unerschütterliche Fundament der modernen 
Welt zu beseitigen. Posthumanismus und Postmoderne sind Versuche, das au
tonome rationale Subjekt zu entthronen und es als Mythos zu entlarven. Die 
Tatsache, dass sich das autonome rationale Subjekt weigert, die Bühne zu ver
lassen, zeugt jedoch von der Schwierigkeit, eine bessere Show zu bieten, diese 
Ehrfurcht gebietende Figur durch ein besseres Narrativ zu ersetzen. Was oder 
wer kann schließlich die Verantwortung übernehmen und die heroische Auf
gabe erfüllen, die das autonome rationale Subjekt seit Hunderten von Jahren 
erfüllt hat? Was wird aus Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit, Rationalität, Au
thentizität, Menschenrechten und all den Werten, die wir in der westlichen 
Welt hochhalten, wenn sie nicht vom autonomen rationalen Subjekt getragen 
und verkörpert werden? 

Wagen wir es also zu fragen: Was ist das autonome rationale Subjekt? Zu
nächst einmal ist es ein Subjekt. Ein Subjekt kann vieles sein, aber in dem 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 119 

für die moderne Philosophie und Gesellschaftstheorie wichtigen Sinne ist ein 
Subjekt der Wissende eines Objekts und ein individueller Akteur moralischen 
Handelns. Nach Brandoms (2019) Interpretation von Kant ist nicht nur das 
Wollen, sondern auch das Erkennen eine normativ geregelte Tätigkeit, die im 
ontologischen Bereich der Freiheit gehört. Um überhaupt einen Begriff in ei
nem Urteil zu benutzen und somit über etwas zu sprechen oder denken, ver
pflichtet man sich, den Begriff «richtig» zu verwenden, d.h. gemäß den Re
geln der logischen und materiellen Konsequenz und Unvereinbarkeit. Wenn 
wir zum Beispiel sagen, dass ein Tier, das wir sehen, ein Hund ist, verpflichten 
wir uns unter anderem, anzuerkennen, dass dieses Tier ein menschenfreund
liches, hilfsbereites, fleischfressendes, vierbeiniges Haustier ist, das Katzen 
jagt, jeden Tag spazieren gehen will, sich nicht mit Politik beschäftigt und an 
der Leine geführt werden sollte. Woher wissen wir das alles über den Hund? 
Für Platon besteht die Welt u.a. aus Hunden. Die Idee des Hundes, seine Form, 
ist dem Geist einfach und unmittelbar gegeben. Die tatsächlichen Hunde, die 
wir sehen und über die wir sprechen, sind mehr oder weniger gute Kopien 
des wirklichen «Hundes», d.h. des idealen Wesens oder der idealen Form des 
Hundes, der ursprünglichen Idee, die in einem transzendenten Reich ewiger, 
unveränderlicher Ideen existiert. Auch bei Kant sind die semantischen Inhal
te unserer Begriffe einfach gegeben. Der Begriff «Hund» impliziert automa
tisch bestimmte Eigenschaften, die mit anderen Eigenschaften vereinbar sind 
oder diese ausschließen. Zum semantischen Inhalt, der eine wichtige Neue
rung Kants darstellt, kommen die logischen Regeln der Kompatibilität und des 
Ausschlusses, die unseren Gebrauch des Begriffs normativ leiten. Warum sind 
diese Regeln normativ? Descartes konnte nicht, so sehr er sich auch bemühte, 
anders denken als mit dem cogito. Rationalität war notwendig und determi
nativ und nicht normativ. Für Kant und die moderne Philosophie nach ihm ist 
Wissen ein Tun, und das Tun des Menschen steht unter dem Imperativ der Au
tonomie, das heißt: Freiheit. Und freies Handeln wird notwendigerweise von 
normativen Regeln geleitet. Rationalität in diesem Sinne ist ein wesentliches 
Merkmal des autonomen Subjekts. 

Die Erkenntnis ist, ebenso wie das praktische Handeln, ein normativ ge
leitetes Handeln, weil wir zum Beispiel das Wort «Hund» nicht auf eine Weise 
verwenden «dürfen», die gegen seinen Sinn verstößt. Tun wir dies trotzdem, 
werden wir von der Gemeinschaft der Sprechenden korrigiert. Uns wird sofort 
mitgeteilt, dass das Wort nicht so verwendet werden soll, wie wir behaupten. 
Für Kant sind die Regeln der Vernunft nicht wie die Newton’schen Naturgeset
ze. Sie bestimmen uns nicht von außen. Sie entstehen spontan aus dem erken

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

nenden Subjekt selbst, insofern das autonome Subjekt ein vernünftiges Wesen 
ist. Die spontane Hervorbringung der Vernunft aus dem Subjekt, das für Kant 
in doppelter Hinsicht sowohl eine empirische Person als auch ein transzenden
tales Wesen ist, ist die Grundlage für Kants Begriff der Autonomie. Autonomie 
bedeutet wortwörtlich, sich selbst zu regieren. Autonomie heißt, dass die Re
geln, die das Handeln des Subjekts leiten, vom Subjekt selbst ausgehen. Da das 
autonome Subjekt ein rationales Subjekt ist, sind die Regeln, die es sich selbst 
gibt, die Regeln der Vernunft. Keine äußere Kraft könnte jemanden determi
nistisch dazu zwingen, rational zu sein. Es ist bekannt und wird oft zitiert, 
dass in Kants sparsam eingerichtetem Arbeitszimmer nur ein einziges Bild an 
der Wand hing, ein Porträt von Rousseau. Kant bewunderte Rousseaus Defini
tion von Freiheit. Nach Rousseau (Der Gesellschaftsvertrag) ist Freiheit «Gehor
sam gegenüber einem Gesetz, das man sich selbst gegeben hat». Dies ist die 
Grundlage von Kants Verständnis von Autonomie, und es bringt ein Problem 
mit sich, das die moderne westliche Philosophie seit Kant nicht lösen konnte. 

Das Problem kann als die Frage formuliert werden: Wie kann das Subjekt 
für sich selbst Gesetze erlassen, wenn die Idee einer Regel impliziert, dass man 
nicht unabhängig und allein entscheiden kann, ob etwas richtig oder falsch 
ist? In seinem Argument gegen die Möglichkeit einer Privatsprache formulier
te Wittgenstein (Philosophische Untersuchungen §256–§271): Wenn das, was ich 
sage, richtig ist, dann macht die Idee von richtig und falsch keinen Sinn. Im 
Gegensatz zur Idee der Autonomie hat eine Regel oder ein Gesetz nur dann ei
nen Sinn, wenn das Subjekt sie nicht selbst aufgestellt hat, das heißt, wenn die 
Regel nicht von ihm selbst stammt. Die Idee der willkürlichen Befolgung von 
Regeln ist daher paradox, wenn nicht geradezu selbstwidersprüchlich. Das Pa
radox des autonomen rationalen Subjekts kann auch in Bezug auf Kants (Die 
Metaphysik der Sitten) berühmte Behauptung formuliert werden, dass es nur 
Freiheit unter dem Gesetz gibt; das heißt, Freiheit kann nicht willkürlich sein, 
sondern muss durch die universellen Gesetze der Vernunft geregelt werden. 
Das Paradoxon entsteht, wenn man fragt, woher die universellen Gesetze der 
Vernunft kommen. Die Idee der Autonomie impliziert, dass sie vom Subjekt 
selbst hervorgebracht werden müssen. Die Freiheit des Subjekts, die Gesetze 
zu schaffen, unter denen es allein frei sein kann, wirft die Huhn/Ei-Frage auf, 
was zuerst kommt: Ist es das freie Selbst, das die Gesetze schafft, denen es sich 
dann unterwerfen muss, um frei zu sein, oder sind es die Gesetze, deren Unter
werfung durch das Subjekt die Freiheit des Subjekts begründen? Der Akt der 
Einführung der Gesetze kann nicht dasselbe sein wie der Akt der Unterwer
fung unter die Gesetze. Andernfalls gibt es, wie Wittgenstein argumentierte, 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 121 

keine Regel. Das Paradoxon der Autonomie wirft die Frage auf, wie das «Selbst» 
des autonomen rationalen Subjekts konsequent konzipiert werden kann. Dies 
ist die Frage, die Hegel zu beantworten versuchte. 

Hegel korrigierte Kants «subjektiven» Begriff der Autonomie, indem er das 
Subjekt auf die Gesellschaft ausdehnte. Das Subjekt ist nicht ein Individuum, 
sondern eine Gemeinschaft. Das Ich ist ein Wir. Der berühmte Satz «Das ‹Ich›, 
das ‹Wir› ist, und das ‹Wir›, das ‹Ich› ist» stammt von Hegels Idee, dass das 
Selbstbewusstsein das Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung der Indivi
duen in einer Gemeinschaft ist.2 Überraschenderweise kann kein Individu
um allein ein Subjekt sein. Kants empirisches Ich, der einzelne selbstbewusste 
Mensch, geht in seinem transzendentalen Ich auf, das bei Hegel zur histori
schen Gemeinschaft wird. Das Subjekt ist also die Gemeinschaft, die durch die 
gegenseitige Anerkennung der Individuen entsteht. Natürlich taucht das Pa
radox der Autonomie wieder auf, wenn man fragt, wie die Freiheit, die für die 
Anerkennung des anderen als frei erforderlich ist, erst entstehen kann, nach
dem die gegenseitige Anerkennung freier Subjekte stattgefunden hat.3 Wir 
lassen diese Frage unbeantwortet und begnügen uns mit der Idee, dass das 
Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung von Subjekten ein Supersubjekt, die 
Gesellschaft, schafft. Die Gesellschaft erkennt sich für Hegel in einem histo
rischen Prozess der «erinnernden» Rationalität. Das «Wir» versucht, eine Art 
«Ich» zu werden, indem es die Vergangenheit der Gemeinschaft als eine Er
zählung rekonstruiert, in der es die zentrale Rolle spielt. Das Problem dieses 
«absoluten Wissens» besteht darin, dass das «Wir» die transzendentale Einheit 
der Apperzeption, die für Kant notwendigerweise die Einheit des denkenden 
Subjekts ausmacht, nicht hat und auch nicht herstellen kann. Es gibt kein «Wir 
denken», das in irgendeiner Weise mit dem «Ich denke» des kantischen Sub
jekts vergleichbar wäre, das notwendigerweise mit allem Wissen einhergeht. 
Es gibt keine Synthese all dessen, was man weiß, unter einem vereinheitlichen
den «Wir denken». Natürlich kann jeder behaupten, dass «wir» dies oder jenes 
denken, aber diese Behauptung wird nicht lange unangefochten bleiben. Das 

2 «Die absolute Substanz […] ist die Einheit der verschiedenen selbstbezogenen und 
selbst existierenden Selbstbewusstseine in der vollkommenen Freiheit und Unabhän
gigkeit ihres Gegensatzes als Bestandteile dieser Substanz: Ego, das ‹wir› ist, eine Mehr

zahl von Egos, und ‹wir›, das ein einziges Ego ist.» (Hegel, Phänomenologie des Geistes: 
Selbstbewußtsein) 

3 Hegel versucht, diese Frage mit der berühmten Dialektik zwischen Herr und Sklave zu 
beantworten. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

«Wir», das die Gesellschaft ausmacht, ist keine Einheit von irgendetwas. Es 
besteht aus verschiedenen und widersprüchlichen Perspektiven, Meinungen, 
Weltanschauungen, Religionen, Praktiken und Werten. Hegel kann das Sub
jekt nur retten, indem er die Geschichte des «Geistes» unter dem Zwang der 
Dialektik rekonstruiert, der sich in den Objekten, die es kennt, selbst erkennt. 

Um auf unser Beispiel des Begriffs «Hund» zurückzukommen: Für Hegel 
besteht die Welt nicht einfach aus Dingen wie Hunden, und diese Begriffe 
sind dem Subjekt des Wissens unmittelbar gegeben, sei es durch Sinneser
fahrung oder intellektuelle Intuition, sondern vielmehr hat die historische 
Gemeinschaft eine lange Erfahrung im Umgang mit Hunden. All diese ak
kumulierten sozialen Praktiken des Umgangs mit Hunden führen zu den 
logischen und materiellen Implikationen und Inkompatibilitäten, zu deren 
Beachtung uns das Konzept «Hund» normativ verpflichtet. Wie Brandom 
(1998:149) es ausdrückt: «Jede Schlussfolgerung, die wir machen, erhält und 
verändert gleichzeitig die Tradition, in der die begrifflichen Normen, die 
den [Schlussfolgerungs-]Prozess bestimmen, implizit sind.» Die Geschichte 
der hermeneutischen Interpretationspraxis der Gemeinschaft prägt, oder, 
wie Brandom sagt: «institutionalisiert», die Bedeutungen unserer Begriffe. 
Die Autonomie wird so für den «Geist» bewahrt, der die Form ist, in der die 
Gemeinschaft die autonome Subjektivität aufrechterhält. Für Hegel ist der 
Gegenstand, den das kollektive Subjekt kennt, nicht einfach gegeben, wie 
es bei Kant der Fall war, und auch die logischen Regeln, die den Gebrauch 
des Begriffs in Urteilen regeln, entspringen nicht auf wundersame Weise der 
rationalen Natur des Subjekts. Der Gegenstand, d.h. alles Wissen über die 
Welt und die sozialen Normen, wird durch die historische Entwicklung des 
kollektiven Subjekts konstruiert bzw. institutionalisiert. Für Hegel weiß das 
kollektive Subjekt, was es konstruiert hat: die Traditionen, Bräuche, morali
schen Normen, Gesetze, Institutionen und sogar die natürliche Welt. Gemäß 
den Forderungen der Autonomie muss jedoch alles, was das Subjekt, das 
kollektive Subjekt der Gesellschaft, weiß, eine Schöpfung des Subjekts selbst 
sein. Hegel führte damit die Grundgedanken der aufklärerischen Freiheit zu 
ihrem radikalen Abschluss: Die Gemeinschaft schafft die Gesetze, denen sie 
sich dann unterwirft. Das ist das autonome rationale Subjekt im Großen. Es 
ist ein kollektives Subjekt geworden und nicht mehr ein individuelles Subjekt, 
wie es bei Kant der Fall war. 

Das Hegelsche Kollektivsubjekt erbt alle Probleme des autonomen ratio
nalen Subjekts. Es wird von denselben paradoxen Spannungen geplagt, die 
auch das individuelle Subjekt der Aufklärung befallen haben. In der modernen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 123 

Gesellschaftstheorie zeigt sich dieses Spannungsverhältnis in dem Problem 
des Handelns gegenüber der Struktur und den immer wiederkehrenden The

men «Emanzipation» und «Authentizität», also dem Problem der individuellen 
Freiheit gegenüber dem gesellschaftlichen Zwang. Die vielleicht jüngste und 
einflussreichste Auseinandersetzung mit diesen typisch modernen Anliegen 
ist die Strukturierungstheorie von Anthony Giddens (1984). Für Giddens sind 
Individuen gleichzeitig Akteure des sozialen Wandels und durch die Gesell
schaft, in der sie handeln, bedingt. Wie Hegels Geist ist das «Subjekt» des Han
delns und der Konditionierung eine «Struktur», die irgendwie auf sich selbst 
wirkt. Giddens (1979) definiert Struktur als «die wesentliche Rekursivität des 
sozialen Lebens, wie sie sich in sozialen Praktiken konstituiert: Struktur ist 
sowohl Medium als auch Ergebnis der Reproduktion von Praktiken. Struktur 
tritt gleichzeitig in die Konstitution des Akteurs und der sozialen Praktiken 
ein und ‹existiert› in den erzeugenden Momenten dieser Konstitution.» Wie 
Struktur sowohl Medium als auch Ergebnis, sowohl Agent als auch bedingen
de Struktur, sowohl frei als auch determiniert sein kann, ist eine Frage, die das 
moderne Denken nicht beantworten konnte. 

Wie bereits erwähnt, verzichtet Luhmanns posthumanistische, postmo
derne Theorie sozialer Systeme gänzlich auf das Subjekt. Für Luhmann ist 
das autonome rationale Subjekt für die Konzeption der Gesellschaft theo
retisch nicht relevant. Was von der Freiheit der Individuen gegenüber den 
gesellschaftlichen Zwängen in Luhmanns Theorie bleibt, ist die Funktion der 
aus der Gesellschaft verbannten psychischen Systeme, der Kommunikation 
die notwendige Komplexität und Kontingenz zu verleihen, um die selbstor
ganisierende Dynamik des sozialen Systems der Kommunikation in Gang zu 
setzen und zu erhalten. Man kann mit Fug und Recht behaupten, dass das 
autonome rationale Subjekt auch in der zeitgenössischen Sozialtheorie und 
Philosophie nicht mehr im Mittelpunkt steht, zumindest in der pragmatisti
schen, systemtheoretischen, postmodernen und hermeneutischen Tradition. 
Für Luhmann, Castells und Latour sind Freiheit und Autonomie jeglicher Art 
von Subjekt nicht, wie Latour es ausdrücken würde, «matters of concern», also 
«Angelegenheiten von Belang». 

Wo ist das Subjekt geblieben? Was ist an seine Stelle getreten? Für Luh
mann scheint es trotz der ausdrücklichen Ablehnung der Annahme, dass die 
Gesellschaft aus menschlichen Individuen besteht, einen Rest des freien In
dividuums in der Funktion psychischer Systeme zu geben, Komplexität und 
Kontingenz als Motor der selbstorganisierenden Kräfte des sozialen Systems 
bereitzustellen. Theoretisch könnte man sich fragen, ob psychische Systeme 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

eine solche Rolle spielen müssen, denn es ist schwer zu leugnen, dass die Kom
munikation selbst über genügend Kontingenz und Komplexität verfügt, um 
autokatalytisch selbstorganisierende Prozesse in Gang zu setzen, die zur Kon
struktion der funktionalen Subsysteme führen, aus denen die moderne Gesell
schaft besteht. Wie Chomsky betonte, ist die Sprache ein System, das die Er
zeugung unendlicher Ausdrücke ermöglicht. Man könnte mit Recht der Theo

rie Luhmanns die Frage stellen: Braucht das Kommunikationssystem nicht
kommunikative psychische Systeme, um ihm die kommunikative Komplexität 
zu verleihen, die für die Selbstorganisation erforderlich ist? Wenn nicht, gibt 
es keine theoretische Notwendigkeit für individuelle menschliche Wesen, die 
als psychische Systeme konzipiert sind. Diese scheinen ein Überbleibsel mo
derner Vorstellungen vom Subjekt zu sein, das sich ohnehin ausdrücklich in 
die Umwelt des sozialen Systems verbannt sieht. 

Wie wir oben festgestellt haben, sind im modernen Rahmen des autono
men rationalen Subjekts der Akt der Einführung von Regeln und der Akt der 
Unterwerfung unter diese selbst geschaffenen Regeln paradoxerweise beides 
Akte des Subjekts. Die Idee der Autonomie verlangt, dass Handlung und Struk
tur derselben Entität zugeschrieben werden müssen, die sich sozusagen selbst 
an den Stiefeln hochzieht und sich selbst Struktur, Regeln und Verpflichtun
gen auferlegt, um frei zu werden, was sie paradoxerweise bereits sein muss, 
um die Regeln überhaupt erst aufstellen zu können. In der Systemtheorie wird 
das Paradoxon der Autonomie dadurch ersetzt, dass die Handlungsfähigkeit 
als systemische Selbstorganisation und Autopoiesis begriffen wird. Dies ist ein 
theoretischer Fortschritt gegenüber dem modernen Denken. Einfach vom in
dividuellen Subjekt zu einem kollektiven Subjekt zu springen, wie es Hegel tut, 
ändert nichts. Im Gegenteil, es führt zu den vielen oben erwähnten Problemen 
von Handlung und Struktur. Die Integration der Individuen in die Gesellschaft 
durch einen Gesellschaftsvertrag, in dem alle Teilnehmer gleich sind und die 
Regierung nur durch die Einwilligung der Regierten legitimiert ist, schafft ei
ne Gesellschaft, die nur dann «frei» genannt werden kann, wenn sie sich selbst 
die Gesetze gibt, denen sie gehorcht. Allerdings müssen die Individuen, die 
den Gesellschaftsvertrag eingehen, der sie angeblich frei macht, bereits frei 
sein, bevor sie den Vertrag unterzeichnen. Andernfalls ist der Vertrag nach al
len Maßstäben ungültig. 

Die Systemtheorie versteht, wie wir gesehen haben, das Handeln nicht 
als Akt eines Subjekts, sondern als die Operation eines Systems. Das System 
ist der Akteur. Systeme entstehen negentropisch als spezifische Formen der 
Ordnung, indem sie die Komplexität der Umwelt reduzieren. Systemische 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 125 

Ordnung löst das Problem der Komplexität, indem sie Elemente aus der 
Umwelt selektiert und auf bestimmte Weise zueinander in Beziehung setzt 
und so Operationen zur Erreichung eines Ziels ermöglicht. Wie Heinz von 
Foerster (1993) es ausdrückte, entsteht Selbstorganisation als «Ordnung aus 
Lärm». Die konstitutive Differenz zwischen System und Umwelt hält ein 
Komplexitätsgefälle aufrecht, bei dem die Komplexität der Umwelt immer 
die Komplexität des Systems übersteigt und so die selbstorganisierenden 
Kräfte der Systembildung antreibt. Hier gibt es kein Subjekt. Es gibt auch 
keine Freiheit. Natürlich hat ein System Freiheitsgrade, die von seiner inneren 
Differenzierung abhängen. Wie Helmut Willke (Komplexe Freiheit) es formu
lierte, werden Menschen nicht frei geboren, sondern in eine Gesellschaft 
hineingeboren, die bestimmte Freiheiten zulässt und andere ausschließt. Für 
Luhmanns Theorie der sozialen Systeme sind Freiheit und soziale Akteure 
Konstruktionen des Kommunikationssystems. In der Gesellschaft werden die 
menschlichen Individuen zu sozial konstruierten «Personen». So werden die 
menschlichen Individuen auf die nichtkommunikativen psychischen Funk
tionen der Wahrnehmung und der Affekte reduziert und in die Umwelt des 
sozialen Systems verbannt, wo sie Kontingenz und Komplexität bereitstellen 
sollen, die das soziale System durch Selbstorganisation reduzieren soll. 

Nach einem kurzen Überblick über Luhmanns Lösung für das moderne Di
lemma des autonomen rationalen Subjekts wenden wir uns nun Castells zu. 
Castells’ Vision einer globalen Netzwerkgesellschaft sieht einen Platz für indi
viduelle und kollektive Subjekte als «Identitäten». Identitäten sind von Natur 
aus gegen die Netzwerke, welche die Welt regieren, gerichtet. Sie entstehen 
als Quellen des Widerstandes im Raum der Orte gegen die drohende Desin
tegration alle Identitäten im globalen Raum der Ströme. Da Castells die kos
mopolitischen Identitäten der globalen Eliten nicht als reale Identitäten zu 
betrachten scheint, wird das autonome rationale Subjekt der Aufklärung, so
wohl das individuelle als auch das gemeinschaftliche, darauf reduziert, eine 
mehr oder weniger heroische Rolle in verschiedenen lokalen Geschichten der 
Emanzipation von der anonymen Macht der Netzwerke zu spielen. Was vom 
autonomen rationalen Subjekt übriggeblieben ist, spielt sich in der «Identi
tätspolitik» ab, die aus den Versuchen jeder Art von Gruppe besteht, sich durch 
irgendeine Differenz, sei es Nationalität, Geschlecht, Ethnie, Glaube, Ethnizi
tät, Alter, sexuelle Präferenz usw. zu identifizieren und dadurch öffentliche An
erkennung und soziale Macht zu erlangen. Interessanterweise bestätigt Luh
manns Theorie einer funktional differenzierten Weltgesellschaft die Idee von 
Castells, dass die Politik die letzte Bastion des autonomen rationalen Subjekts 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ist. Nach Luhmann sind alle gesellschaftlichen Teilsysteme wie Wirtschaft, Bil
dung, Wissenschaft, Recht, Kunst, Religion usw. global. Eine Ausnahme bildet 
das politische System. Das politische System hat die Funktion, die Gesellschaft 
zu steuern. Die Gesellschaft ist jedoch global, während das politische System 
an territoriale Nationalstaaten gebunden ist. Wie kann ein territorial begrenz
ter Nationalstaat die globale Gesellschaft steuern? Er kann es nicht. Die Politik 
ist daher dysfunktional. Unter allen gesellschaftlichen Teilsystemen ist die Po
litik das einzige, das seine Funktion nicht erfüllen kann. Aus diesem Grund 
greift die politische Kommunikation auf den Versuch zurück, lokale Identitä
ten zu schaffen. Politik findet in dem statt, was Castells den Raum der Orte 
nennt, d.h. in bestimmten Territorien, und ist daher automatisch eine Poli
tik der Identität. Nach Castells gibt es einen inhärenten Konflikt zwischen den 
globalen Netzwerken und dem Selbst. Die Dysfunktionalität des politischen 
Systems drückt sich in der Ablehnung der zeitlosen Zeit der globalen Netz
werke aus, indem man sich auf lokale Traditionen und Geschichten beruft. Der 
Populismus beruft sich auf die guten alten Zeiten, die Traditionen und vergan
genen Bräuche. Der Konservatismus ist in all seinen Formen immer lokal und 
historisch, während die globalen Netzwerke in der zeitlosen Zeit des Raums 
der Ströme operieren. Das autonome rationale Subjekt lebt weiter, indem es 
die Globalisierung und die vernetzte Gesellschaftsordnung ablehnt, das heißt, 
indem es versucht, die Moderne in einer postmodernen Welt aufrechtzuerhal
ten. 

Was nun die Akteur-Netzwerk-Theorie betrifft, so gibt es im «Kollektiv», 
wie Latour die Gesellschaft nennt, weder Platz für Subjekte noch für Objekte. 
Latour (1991) schlägt vor, das, was er die «moderne Verfassung» nennt, die auf 
dem autonomen rationalen Subjekt basiert, hinter sich zu lassen und weiter
zugehen. Die Sozialtheorie, die er lieber als «Assoziologie» (2007) bezeichnet, 
muss zu einer Art «empirischer Metaphysik» (2014) werden, die auf Prozessen 
der Konstruktion von Akteur-Netzwerken beruht. Wir haben diese Prozesse 
oben im Sinne dessen beschrieben, was Latour «technische Mediation» nennt. 
Die technische Mediation ersetzt die freie Selbstverwirklichung des autono
men rationalen Subjekts ebenso wie Luhmanns systemtheoretisches Konzept 
der Selbstorganisation und Autopoiesis. Erinnern wir uns daran, dass auch 
der Stein etwas zu «sagen» hatte, als er zur Axt wurde. Die Metapher der «spre
chenden» Dinge hat eine präzise Bedeutung. Sie bezieht sich auf die Tatsache, 
dass Dinge wie Steine und alle nichtmenschlichen Wesen, einschließlich 
Technologien, aktiv an der Konstruktion von Informationen beteiligt sind. 
In Anlehnung an Batesons berühmte Definition von Information: Sie zeigen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 127 

Unterschiede, die Unterschiede machen. Wie wir bereits erklärt haben, ist 
die Herstellung von Unterschieden die Konstruktion von Information. Dass 
Dinge Unterschiede machen und aktiv Informationen konstruieren, wurde 
als «Affordanzen» bezeichnet (Gibson 1979).4 Im Wesentlichen beschäftigen 
wir uns heute nicht mit den Affordanzen von Steinen, sondern mit den Af
fordanzen von Computern, digitalen Netzwerken und Algorithmen. Castells 
hat gezeigt, dass die Technologien, die derzeit unsere Welt vermitteln und 
«informieren», digitale Technologien sind, und dass die Netzwerke, die diese 
Technologien schaffen, globale Netzwerke von Information, Kommunikation, 
Geld und Macht sind. In Anlehnung an Castells’ Idee einer digitalen Transfor
mation der sozialen Ordnung in eine globale Netzwerkgesellschaft schlagen 
wir vor, die Akteur-Netzwerk-Theorie zu verwenden, um die Normen zu be
schreiben, die sich aus den Affordanzen digitaler Technologien ergeben und 
die die Konstruktion von sozialer Ordnung in der heutigen Welt leiten. 

Die wichtigste theoretische Neuerung von Luhmanns Systemtheorie 
besteht darin, dass er behauptet, Sinn sei eine höhere Ebene emergenter Ord
nung als Materie oder Leben, und dass er Sinn als Kommunikation und nicht 
als Kognition versteht. Sobald Kommunikation in den Mittelpunkt rückt, ist 
die Frage offen, wer oder was kommuniziert und damit an der Gesellschaft 
teilhaben kann. Kommunikatoren sind nicht einfach gegeben, sondern wer
den durch Kommunikation als nützliche Attributionsmerkmale konstruiert. 
Die Kommunikation steht an erster Stelle, die Kommunikatoren stehen an 
zweiter. Die Gesellschaft besteht also nicht aus Menschen, sondern aus «Per
sonen», die sozial konstruierte Kommunikatoren sind. Obwohl Luhmann 
dies nie gesagt hat, geht die Theorie nicht davon aus, dass nur Menschen 
kommunizieren können. Mit anderen Worten: Alles, was das Kommunikati
onssystem als Kommunikator konstruiert, ist ein Mitglied der Gesellschaft, 
ob menschlich oder nichtmenschlich. Die Zuschreibung von Kommunikation 
an ein menschliches Individuum ist nur eine Konvention, eine von vielen 
Möglichkeiten. Es ist denkbar, dass Nichtmenschen kommunizieren. Tiere, 

4 Gibson (1979, 129) schreibt: «Eine Affordanz ist weder eine objektive Eigenschaft noch 
eine subjektive Eigenschaft; oder sie ist beides, wenn man so will. Eine Affordanz 
durchbricht die Dichotomie von subjektiv und objektiv und hilft uns, ihre Unzuläng
lichkeit zu verstehen. Sie ist gleichermaßen eine Tatsache der Umwelt und eine Tat
sache des Verhaltens. Sie ist sowohl physisch als auch psychisch und doch keines von 
beiden. Eine Affordanz verweist in beide Richtungen, auf die Umwelt und auf den Be
obachter.» 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Dinge, Artefakte, Technologien, ETs und alles, was Informationen irgendwie 
mitteilt und aus der Perspektive von ANT zum Aufbau eines Akteur-Netzwerks 
beiträgt, kann kommunizieren. 

Luhmann selbst ist diesen Weg nicht gegangen. Er verbot ausdrücklich, 
dass Dinge, Artefakte und Technologien in das soziale System gelangen. Wie 
sich herausstellt, kommen alle diese verbotenen Entitäten durch die Hinter
tür der Information zurück. Kommunikation braucht Information. Es gibt 
nichts, über das nicht «als» dieses oder jenes Ding gesprochen werden kann. 
Wie Heidegger gezeigt hat, läuft dies darauf hinaus, zu sagen, dass es nichts 
gibt, was nicht «als» etwas erscheint. Die Sprache ist das Haus des Seins. Mit 
anderen Worten: Bedeutung ist eine höhere Ebene der emergenten Ordnung, 
die Materie und Leben in sich selbst integriert. Nach dem Auftauchen von Be
deutung existieren Materie und Leben nur noch als Sinn, d.h. als Information. 
Wie wir aus der Akteur-Netzwerk-Theorie gelernt haben, wird Information 
symmetrisch von Menschen und Nichtmenschen konstruiert. Das soziale 
System basiert daher nicht auf Ausgrenzung, wie es bei Luhmann der Fall ist, 
sondern auf der Einbeziehung von allem in der Welt. Als Sinnsystem gibt es 
in der Tat nichts außerhalb der Gesellschaft. Der Grund dafür ist, dass Sinn 
kein geschlossenes System sein kann. Für Sinn muss die systemkonstitutive 
Differenz, die notwendigerweise eine Umwelt ausschließt, sinnvoll und damit 
innerhalb des Systems sein. Daher ist es angemessener, Sinn nicht als ein 
System, sondern als ein offenes Netzwerk zu modellieren. In dem Netzwerk, 
das Sinn ist, gibt es nur Informationen. Wie wir bereits auf der Grundlage der 
Akteur-Netzwerk-Theorie vorgeschlagen haben, ist Information kein Produkt 
des Bewusstseins, der Intentionalität oder der kognitiven Akte eines Subjekts.5 
Die ANT ist eine postmoderne und posthumanistische Gesellschaftstheorie, 
in der das «Kollektiv» philosophisch als Sein, Sinn und Welt verstanden wird. 
In Anlehnung an Luhmann könnte man sagen, dass die Gesellschaft nicht aus 
Menschen, sondern aus Kommunikationen besteht, aber aus der Perspektive 
der ANT könnte man hinzufügen, dass die Kommunikationen selbst auf tech
nische Mediation, d.h. auf den übersetzenden und einbindenden Aktivitäten 
sowohl von Menschen als auch von Nichtmenschen basieren. 

Die Welt besteht aus Akteur-Netzwerken. Die Gesellschaft, die Natur und 
alles andere, was in irgendeiner Weise etwas bedeutet, kann als Information 

5 Für Brandom und die pragmatistische Tradition sind die semantischen Inhalte der 
Sprache das Produkt menschlicher sozialer Praktiken. Die ANT geht noch viel weiter, 
indem sie die Dinge, die pragma, in diese Praktiken einbezieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 129 

in Aktion verstanden werden, d.h. als Information im Prozess des Vernetzens, 
d.h. als Prozess des Assoziierens und Einbindens von Akteuren in Kollekti
ve. Anstelle von Systemen haben wir Netzwerke. Anstelle von Luhmann’schen 
Kommunikationen haben wir technische Mediation. Statt geschlossener Sys
teme, die sich durch radikalen Ausschluss einer Umwelt konstituieren, haben 
wir offene und flexible Netzwerke von Menschen und Nichtmenschen, die alle 
aus Information in Aktion bestehen, d.h. aus Unterschieden, die Unterschie
de machen. An diesem Punkt stehen wir zu Beginn des 21. Jahrhunderts. Ganz 
gleich, ob wir uns einen vormenschlichen Steinaxtnutzer vorstellen oder Heid
eggers Zimmermann, der mit einem Hammer arbeitet, oder ob wir beschrei
ben, was Wissenschaftler in ihren Labors überall auf der Welt tun: Wir haben 
es mit einem Netzwerk von Menschen und Nichtmenschen zu tun, die «ko
operieren», indem sie sich gegenseitig übersetzen und in Akteur-Netzwerke 
einbinden. 

Zugegeben, der Beitrag der Dinge zur Gesellschaft ist schwer zu beschrei
ben, nachdem man jahrhundertelang davon ausging, dass sie nichts «tun». 
Hinzu kommt, dass die grundlegende Unterscheidung zwischen Subjekt und 
Objekt in der Moderne davon ausging, dass die Dinge passive Objekte sind, 
die der determinierten Kausalität der Naturgesetze unterliegen. Wenn wir zu
geben, dass Maschinen, Technologien und Artefakte aller Art in der heutigen 
Welt so einflussreich sind, dass jeder Versuch, ihre Beiträge zur Gesellschaft 
zu ignorieren, zum Scheitern verurteilt ist, müssen wir auch zugeben, dass 
diese Artefakte zu Sozialpartnern geworden sind und daher zusammen mit 
den Menschen bestimmen, was diese Welt ist.6 Schon vor drei Millionen Jah
ren, aber noch deutlicher heute, ist die menschliche Existenz durch und durch 
mit der Technik verwoben. Anstatt von Gesellschaft auf der einen und Tech
nologien oder Dingen auf der anderen Seite zu sprechen, wie es die Moderne 
vorschreibt, sollten wir von «soziotechnischen Netzwerken» sprechen. Sozio
technische Netzwerke sind hybride und heterogene Akteur-Netzwerke, die aus 
Menschen und Nichtmenschen bestehen, die sich gegenseitig bedingen und 
konstruieren. In soziotechnischen Netzwerken gibt es weder Subjekte noch 
Objekte. Es gibt keinen Konflikt oder keine Spannung zwischen Handlung 
und Struktur. Es gibt keine autonomen rationalen Subjekte, die vergeblich 
versuchen, die Regeln zu schaffen, denen sie sich unterwerfen müssen. Die 
Welt ist die Welt der Information oder, wie Floridi sagt, die «Infosphäre», eine 

6 Spätestens mit dem Einzug von KI in unser Leben musste man zugeben, dass Techno
logie zum sozialen Partner geworden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Welt, in der die Menschen zu Inforgs geworden sind.7 Luhmann beschreibt die 
Gesellschaft als ein Sinnsystem, in dem sich Kommunikation autokatalytisch 
und autopoietisch selbst erzeugt und erhält. Für Luhmann kommuniziert die 
Kommunikation und das System ist der Akteur. Aus der Sicht der ANT erzeugt 
Information Information. Erinnern wir uns daran, dass die Geschichte mit 
der Steinaxt begann und heute von den digitalen Technologien bestimmt ist. 
Erinnern wir uns an Heideggers Behauptung, dass Technik die Art und Weise 
ist, wie das Sein sich seinsgeschichtlich in unserer Zeit zeigt. Also ist die 
digitale Technik die gegenwärtig bestimmende Technologie in einem fortlau
fenden Prozess der Konstruktion von Akteur-Netzwerken. In diesem Moment 
der Geschichte von Sein, Sinn und Welt, in dem, wie Castells hervorhob, die 
digitalen Technologien eine globale Netzwerkgesellschaft konstruieren, ist die 
Metapher des Netzwerks in den Vordergrund getreten, da sie die normativen 
Regeln beschreiben kann, die den fortlaufenden Prozess der Konstruktion von 
Information leiten. Wir werden diese Regeln «Netzwerknormen» nennen, mit 
der beabsichtigten doppelten Konnotation, dass sie sich gleichzeitig auf die 
Normen der Konstruktion von Akteur-Netzwerken und digitalen Netzwerken 
beziehen. Wir werden kurz skizzieren, wie diese Normen verstanden wer
den könnten, um eine vorläufige Antwort auf die Frage zu geben, wie das, 
was der Pragmatismus «soziale Praktiken» nennt, in der heutigen seinsge
schichtlichen Bestimmung der technischen Mediation verstanden werden 
kann. 

3.2 Netzwerknormen 

3.2.1 Konnektivität 

Die Affordanzen von digitalen Technologien sagen uns, dass Sein bedeutet, 
verbunden zu sein. Konnektivität ist vielleicht die wichtigste Netzwerknorm. 
Die Idee von Netzwerken selbst basiert auf Konnektivität. Die Übersetzung 
und Einbindung von Akteuren in Akteur-Netzwerke erfolgen durch digitale 
Technologien im Sinne von Konnektivität. Dies ist heute anders als zu der 
Zeit, als die Hominiden mit Steinäxten experimentierten oder als Heideggers 
Zimmermann an seiner Werkbank arbeitete. Heute sind die Werkzeuge mit 
Sensoren ausgestattet, die Daten registrieren und diese in die Cloud senden, 

7 Siehe Floridi (2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011 - am 12.02.2026, 22:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

