3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer
nicht-subjektiven Normativitat

Wenn es einen gemeinsamen Nenner fiir alle Sozialtheorien gibt, dann ist es
die Annahme, dass das Soziale normativ strukturiert ist. Dies wird natiirlich
durch die Behauptung der Physikalisten bestritten, dass es nichts als determi-
nistische Kausalitit gibt und der freie Wille eine Illusion ist. Der Physikalismus
muss jedoch noch erkliren, wie seine eigene Sprache und seine soziale Einbet-
tung nicht normativ geregelt sind. Wie Wittgenstein feststellte, ist das Spre-
chen einer natiirlichen Sprache, egal was man sagt, eine regelgeleitete Titig-
keit, wobei die Regeln als normativ zu verstehen sind." Keine deterministische
Kausalitat bringt uns dazu, so zu sprechen, wie wir es tun, und zu sagen, was
wir sagen. Was bedeutet es, von Normen, Regeln, Konventionen und sozialen
Praktiken zu sprechen, wenn diese Praktiken zur metaphysischen Wiirde er-
hoben wurden, die Quelle von Sinn, Sein und Welt zu sein? Was sind Normen?
Wie «binden» oder «leiten» sie jene Aktivititen, aus denen Sinn, Sein und Welt
entstehen? Wenn, wie Wittgenstein argumentierte und inzwischen alle Prag-
matiker akzeptieren, Bedeutung im Sprachgebrauch entsteht, was bedeutet
es dann, Sprache zu «benutzen»? Und wenn, wie Wittgenstein ebenfalls be-
tonte, Sprache eine «regelgeleitete» Titigkeit ist, also eine normativ geleitete
Tatigkeit, woher kommen dann die Normen, die die Sprache leiten? Wie ver-
indern sie sich, wenn sie sich itberhaupt verindern? Wenn normative Regeln,
fast wie der altgriechische logos, Sinn, Sein und Welt ordnen und nicht nur die
menschliche Gesellschaft, wie kann man dann sagen, dass Dinge aller Art, die
ebenfalls existieren und einen Sinn haben, normativen Regeln folgen? Ist der
Bereich der Normativitit nicht ausschlie8lich den Menschen vorbehalten, die

1 Innerhalb der analytischen und pragmatistischen Tradition hat Brandom (1994), Sel-
lars und Rorty folgend, gezeigt, dass semantische Bedeutung als durch normativ gere-
gelte soziale Praktiken erzeugt verstanden werden muss.

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ein Bewusstsein, einen freien Willen, Wiinsche und Ziele haben und in Gesell-
schaften leben, die eine Koordination des Verhaltens auf der Grundlage von
Kommunikation erfordern? Ist die pragmatistische Tradition nicht zu weit ge-
gangen, indem sie alles auf soziale Praktiken reduziert hat?

3.1 Das Paradox der Autonomie

Es wire keine Ubertreibung zu behaupten, dass die moderne Philosophie und
Gesellschaftstheorie fast vollstindig auf der Annahme des autonomen ratio-
nalen Subjekts beruht. Das autonome rationale Subjekt war die grofde Errun-
genschaft des modernen westlichen Denkens und die Grundlage von Kapita-
lismus und Demokratie. Das autonome rationale Subjekt ist die Basis des Hu-
manismus, des Individualismus, des Sikularismus, der Demokratie und der
Aufklirung. Es ist der Held aller westlichen sozialen und politischen Emanzi-
pationsbestrebungen. Esist der Triger der Menschenrechte. Esist das Leitmo-
tiv aller modernen Vorstellungen von Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit und
die einzige Legitimationsgrundlage politischer Macht in der modernen west-
lichen Welt. Es gibt kein modernes westliches Verstindnis der menschlichen
Existenz, von Descartes’ cogito bis zu Nietzsches Ubermensch, das nicht auf den
atlasartigen Schultern des autonomen rationalen Subjekts ruht. Und doch hat
das autonome rationale Subjekt ein Problem. Es ist paradox, wenn nicht gar
selbstwiderspriichlich und sinnlos. Der sogenannte «Posthumanismus» in sei-
nen verschiedenen Ausprigungen ist zum Schluss gekommen, dass wir ver-
suchen miissen, dieses ehemals unerschiitterliche Fundament der modernen
Welt zu beseitigen. Posthumanismus und Postmoderne sind Versuche, das au-
tonome rationale Subjekt zu entthronen und es als Mythos zu entlarven. Die
Tatsache, dass sich das autonome rationale Subjekt weigert, die Bithne zu ver-
lassen, zeugt jedoch von der Schwierigkeit, eine bessere Show zu bieten, diese
Ehrfurcht gebietende Figur durch ein besseres Narrativ zu ersetzen. Was oder
wer kann schliefllich die Verantwortung itbernehmen und die heroische Auf-
gabe erfiillen, die das autonome rationale Subjekt seit Hunderten von Jahren
erfiillt hat? Was wird aus Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit, Rationalitit, Au-
thentizitit, Menschenrechten und all den Werten, die wir in der westlichen
Welt hochhalten, wenn sie nicht vom autonomen rationalen Subjekt getragen
und verkorpert werden?

Wagen wir es also zu fragen: Was ist das autonome rationale Subjekt? Zu-
nichst einmal ist es ein Subjekt. Ein Subjekt kann vieles sein, aber in dem

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

fir die moderne Philosophie und Gesellschaftstheorie wichtigen Sinne ist ein
Subjekt der Wissende eines Objekts und ein individueller Akteur moralischen
Handelns. Nach Brandoms (2019) Interpretation von Kant ist nicht nur das
Wollen, sondern auch das Erkennen eine normativ geregelte Tatigkeit, die im
ontologischen Bereich der Freiheit gehort. Um tiberhaupt einen Begriff in ei-
nem Urteil zu benutzen und somit iiber etwas zu sprechen oder denken, ver-
pflichtet man sich, den Begriff «richtig» zu verwenden, d.h. gemifR den Re-
geln der logischen und materiellen Konsequenz und Unvereinbarkeit. Wenn
wir zum Beispiel sagen, dass ein Tier, das wir sehen, ein Hund ist, verpflichten
wir uns unter anderem, anzuerkennen, dass dieses Tier ein menschenfreund-
liches, hilfsbereites, fleischfressendes, vierbeiniges Haustier ist, das Katzen
jagt, jeden Tag spazieren gehen will, sich nicht mit Politik beschiftigt und an
der Leine gefithrt werden sollte. Woher wissen wir das alles iiber den Hund?
Fiir Platon besteht die Welt u.a. aus Hunden. Die Idee des Hundes, seine Form,
ist dem Geist einfach und unmittelbar gegeben. Die tatsichlichen Hunde, die
wir sehen und iiber die wir sprechen, sind mehr oder weniger gute Kopien
des wirklichen «Hundes», d.h. des idealen Wesens oder der idealen Form des
Hundes, der urspriinglichen Idee, die in einem transzendenten Reich ewiger,
unverdnderlicher Ideen existiert. Auch bei Kant sind die semantischen Inhal-
te unserer Begriffe einfach gegeben. Der Begriff «Hund» impliziert automa-
tisch bestimmte Eigenschaften, die mit anderen Eigenschaften vereinbar sind
oder diese ausschliefien. Zum semantischen Inhalt, der eine wichtige Neue-
rung Kants darstellt, kommen die logischen Regeln der Kompatibilitit und des
Ausschlusses, die unseren Gebrauch des Begriffs normativ leiten. Warum sind
diese Regeln normativ? Descartes konnte nicht, so sehr er sich auch bemiihte,
anders denken als mit dem cogito. Rationalitit war notwendig und determi-
nativ und nicht normativ. Fiir Kant und die moderne Philosophie nach ihm ist
Wissen ein Tun, und das Tun des Menschen steht unter dem Imperativ der Au-
tonomie, das heif3t: Freiheit. Und freies Handeln wird notwendigerweise von
normativen Regeln geleitet. Rationalitit in diesem Sinne ist ein wesentliches
Merkmal des autonomen Subjekts.

Die Erkenntnis ist, ebenso wie das praktische Handeln, ein normativ ge-
leitetes Handeln, weil wir zum Beispiel das Wort «Hund» nicht auf eine Weise
verwenden «diirfen», die gegen seinen Sinn verst6f3t. Tun wir dies trotzdem,
werden wir von der Gemeinschaft der Sprechenden korrigiert. Uns wird sofort
mitgeteilt, dass das Wort nicht so verwendet werden soll, wie wir behaupten.
Fiir Kant sind die Regeln der Vernunft nicht wie die Newton'schen Naturgeset-
ze. Sie bestimmen uns nicht von auflen. Sie entstehen spontan aus dem erken-

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.

9


https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

nenden Subjekt selbst, insofern das autonome Subjekt ein verniinftiges Wesen
ist. Die spontane Hervorbringung der Vernunft aus dem Subjekt, das fiir Kant
in doppelter Hinsicht sowohl eine empirische Person als auch ein transzenden-
tales Wesen ist, ist die Grundlage fiir Kants Begriff der Autonomie. Autonomie
bedeutet wortwortlich, sich selbst zu regieren. Autonomie heif3t, dass die Re-
geln, die das Handeln des Subjekts leiten, vom Subjekt selbst ausgehen. Da das
autonome Subjekt ein rationales Subjekt ist, sind die Regeln, die es sich selbst
gibt, die Regeln der Vernunft. Keine duflere Kraft kdnnte jemanden determi-
nistisch dazu zwingen, rational zu sein. Es ist bekannt und wird oft zitiert,
dass in Kants sparsam eingerichtetem Arbeitszimmer nur ein einziges Bild an
der Wand hing, ein Portrit von Rousseau. Kant bewunderte Rousseaus Defini-
tion von Freiheit. Nach Rousseau (Der Gesellschaftsvertrag) ist Freiheit «Gehor-
sam gegeniiber einem Gesetz, das man sich selbst gegeben hat». Dies ist die
Grundlage von Kants Verstindnis von Autonomie, und es bringt ein Problem
mit sich, das die moderne westliche Philosophie seit Kant nicht 16sen konnte.

Das Problem kann als die Frage formuliert werden: Wie kann das Subjekt
fir sich selbst Gesetze erlassen, wenn die Idee einer Regel impliziert, dass man
nicht unabhingig und allein entscheiden kann, ob etwas richtig oder falsch
ist? In seinem Argument gegen die Moglichkeit einer Privatsprache formulier-
te Wittgenstein (Philosophische Untersuchungen §256—$271): Wenn das, was ich
sage, richtig ist, dann macht die Idee von richtig und falsch keinen Sinn. Im
Gegensatz zur Idee der Autonomie hat eine Regel oder ein Gesetz nur dann ei-
nen Sinn, wenn das Subjekt sie nicht selbst aufgestellt hat, das heiflt, wenn die
Regel nicht von ihm selbst stammt. Die Idee der willkiirlichen Befolgung von
Regeln ist daher paradox, wenn nicht geradezu selbstwiderspriichlich. Das Pa-
radox des autonomen rationalen Subjekts kann auch in Bezug auf Kants (Die
Metaphysik der Sitten) berithmte Behauptung formuliert werden, dass es nur
Freiheit unter dem Gesetz gibt; das heift, Freiheit kann nicht willkiirlich sein,
sondern muss durch die universellen Gesetze der Vernunft geregelt werden.
Das Paradoxon entsteht, wenn man fragt, woher die universellen Gesetze der
Vernunft kommen. Die Idee der Autonomie impliziert, dass sie vom Subjekt
selbst hervorgebracht werden miissen. Die Freiheit des Subjekts, die Gesetze
zu schaffen, unter denen es allein frei sein kann, wirft die Huhn/Ei-Frage auf,
was zuerst kommt: Ist es das freie Selbst, das die Gesetze schafft, denen es sich
dannunterwerfen muss, um frei zu sein, oder sind es die Gesetze, deren Unter-
werfung durch das Subjekt die Freiheit des Subjekts begriinden? Der Akt der
Einfithrung der Gesetze kann nicht dasselbe sein wie der Akt der Unterwer-
fung unter die Gesetze. Andernfalls gibt es, wie Wittgenstein argumentierte,

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

keine Regel. Das Paradoxon der Autonomie wirft die Frage auf, wie das «Selbst»
des autonomen rationalen Subjekts konsequent konzipiert werden kann. Dies
ist die Frage, die Hegel zu beantworten versuchte.

Hegel korrigierte Kants «subjektiven» Begriff der Autonomie, indem er das
Subjekt auf die Gesellschaft ausdehnte. Das Subjekt ist nicht ein Individuum,
sondern eine Gemeinschaft. Das Ich ist ein Wir. Der berithmte Satz «Das <Ich,
das Wir ist, und das <Wirs, das ch> ist» stammt von Hegels Idee, dass das
Selbstbewusstsein das Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung der Indivi-
duen in einer Gemeinschaft ist.> Uberraschenderweise kann kein Individu-
um allein ein Subjekt sein. Kants empirisches Ich, der einzelne selbstbewusste
Mensch, geht in seinem transzendentalen Ich auf, das bei Hegel zur histori-
schen Gemeinschaft wird. Das Subjekt ist also die Gemeinschaft, die durch die
gegenseitige Anerkennung der Individuen entsteht. Natiirlich taucht das Pa-
radox der Autonomie wieder auf, wenn man fragt, wie die Freiheit, die fiir die
Anerkennung des anderen als frei erforderlich ist, erst entstehen kann, nach-
dem die gegenseitige Anerkennung freier Subjekte stattgefunden hat.®> Wir
lassen diese Frage unbeantwortet und begniigen uns mit der Idee, dass das
Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung von Subjekten ein Supersubjekt, die
Gesellschaft, schafft. Die Gesellschaft erkennt sich fiir Hegel in einem histo-
rischen Prozess der «erinnernden» Rationalitit. Das «Wir» versucht, eine Art
«Ich» zu werden, indem es die Vergangenheit der Gemeinschaft als eine Er-
zihlung rekonstruiert, in der es die zentrale Rolle spielt. Das Problem dieses
«absoluten Wissens» besteht darin, dass das «Wir» die transzendentale Einheit
der Apperzeption, die fir Kant notwendigerweise die Einheit des denkenden
Subjekts ausmacht, nicht hat und auch nicht herstellen kann. Es gibt kein «Wir
denken», das in irgendeiner Weise mit dem «Ich denke» des kantischen Sub-
jekts vergleichbar wire, das notwendigerweise mit allem Wissen einhergeht.
Esgibtkeine Synthese all dessen, was man weif3, unter einem vereinheitlichen-
den «Wir denken». Natiirlich kann jeder behaupten, dass «wir» dies oder jenes
denken, aber diese Behauptung wird nicht lange unangefochten bleiben. Das

2 «Die absolute Substanz [..] ist die Einheit der verschiedenen selbstbezogenen und
selbst existierenden Selbstbewusstseine in der vollkommenen Freiheit und Unabhan-
gigkeitihres Gegensatzes als Bestandteile dieser Substanz: Ego, das win ist, eine Mehr-
zahl von Egos, und win, das ein einziges Ego ist.» (Hegel, Phinomenologie des Ceistes:
Selbstbewu{3tsein)

3 Hegel versucht, diese Frage mit der berithmten Dialektik zwischen Herr und Sklave zu
beantworten.

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.

2


https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

«Wir», das die Gesellschaft ausmacht, ist keine Einheit von irgendetwas. Es
besteht aus verschiedenen und widerspriichlichen Perspektiven, Meinungen,
Weltanschauungen, Religionen, Praktiken und Werten. Hegel kann das Sub-
jekt nur retten, indem er die Geschichte des «Geistes» unter dem Zwang der
Dialektik rekonstruiert, der sich in den Objekten, die es kennt, selbst erkennt.

Um auf unser Beispiel des Begriffs «<Hund» zuriickzukommen: Fiir Hegel
besteht die Welt nicht einfach aus Dingen wie Hunden, und diese Begriffe
sind dem Subjekt des Wissens unmittelbar gegeben, sei es durch Sinneser-
fahrung oder intellektuelle Intuition, sondern vielmehr hat die historische
Gemeinschaft eine lange Erfahrung im Umgang mit Hunden. All diese ak-
kumulierten sozialen Praktiken des Umgangs mit Hunden fithren zu den
logischen und materiellen Implikationen und Inkompatibilititen, zu deren
Beachtung uns das Konzept «Hund» normativ verpflichtet. Wie Brandom
(1998:149) es ausdriickt: «Jede Schlussfolgerung, die wir machen, erhilt und
verindert gleichzeitig die Tradition, in der die begrifflichen Normen, die
den [Schlussfolgerungs-]Prozess bestimmen, implizit sind.» Die Geschichte
der hermeneutischen Interpretationspraxis der Gemeinschaft prigt, oder,
wie Brandom sagt: «institutionalisiert», die Bedeutungen unserer Begriffe.
Die Autonomie wird so fiir den «Geist» bewahrt, der die Form ist, in der die
Gemeinschaft die autonome Subjektivitit aufrechterhilt. Fiir Hegel ist der
Gegenstand, den das kollektive Subjekt kennt, nicht einfach gegeben, wie
es bei Kant der Fall war, und auch die logischen Regeln, die den Gebrauch
des Begriffs in Urteilen regeln, entspringen nicht auf wundersame Weise der
rationalen Natur des Subjekts. Der Gegenstand, d.h. alles Wissen iiber die
Welt und die sozialen Normen, wird durch die historische Entwicklung des
kollektiven Subjekts konstruiert bzw. institutionalisiert. Fiir Hegel weif3 das
kollektive Subjekt, was es konstruiert hat: die Traditionen, Brauche, morali-
schen Normen, Gesetze, Institutionen und sogar die natiirliche Welt. Gemif
den Forderungen der Autonomie muss jedoch alles, was das Subjekt, das
kollektive Subjekt der Gesellschaft, weif3, eine Schopfung des Subjekts selbst
sein. Hegel fithrte damit die Grundgedanken der aufklirerischen Freiheit zu
ihrem radikalen Abschluss: Die Gemeinschaft schafft die Gesetze, denen sie
sich dann unterwirft. Das ist das autonome rationale Subjekt im Grof3en. Es
ist ein kollektives Subjekt geworden und nicht mehr ein individuelles Subjekt,
wie es bei Kant der Fall war.

Das Hegelsche Kollektivsubjekt erbt alle Probleme des autonomen ratio-
nalen Subjekts. Es wird von denselben paradoxen Spannungen geplagt, die
auch dasindividuelle Subjekt der Aufklirung befallen haben. In der modernen

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

Gesellschaftstheorie zeigt sich dieses Spannungsverhiltnis in dem Problem
des Handelns gegeniiber der Struktur und den immer wiederkehrenden The-
men «Emanzipation» und «Authentizitit», also dem Problem der individuellen
Freiheit gegeniiber dem gesellschaftlichen Zwang. Die vielleicht jingste und
einflussreichste Auseinandersetzung mit diesen typisch modernen Anliegen
ist die Strukturierungstheorie von Anthony Giddens (1984). Fiir Giddens sind
Individuen gleichzeitig Akteure des sozialen Wandels und durch die Gesell-
schaft, in der sie handeln, bedingt. Wie Hegels Geist ist das «Subjekt» des Han-
delns und der Konditionierung eine «Struktur», die irgendwie auf sich selbst
wirkt. Giddens (1979) definiert Struktur als «die wesentliche Rekursivitit des
sozialen Lebens, wie sie sich in sozialen Praktiken konstituiert: Struktur ist
sowohl Medium als auch Ergebnis der Reproduktion von Praktiken. Struktur
tritt gleichzeitig in die Konstitution des Akteurs und der sozialen Praktiken
ein und «existiert> in den erzeugenden Momenten dieser Konstitution.» Wie
Struktur sowohl Medium als auch Ergebnis, sowohl Agent als auch bedingen-
de Struktur, sowohl frei als auch determiniert sein kann, ist eine Frage, die das
moderne Denken nicht beantworten konnte.

Wie bereits erwihnt, verzichtet Luhmanns posthumanistische, postmo-
derne Theorie sozialer Systeme ginzlich auf das Subjekt. Fir Luhmann ist
das autonome rationale Subjekt fiir die Konzeption der Gesellschaft theo-
retisch nicht relevant. Was von der Freiheit der Individuen gegeniiber den
gesellschaftlichen Zwingen in Luhmanns Theorie bleibt, ist die Funktion der
aus der Gesellschaft verbannten psychischen Systeme, der Kommunikation
die notwendige Komplexitit und Kontingenz zu verleihen, um die selbstor-
ganisierende Dynamik des sozialen Systems der Kommunikation in Gang zu
setzen und zu erhalten. Man kann mit Fug und Recht behaupten, dass das
autonome rationale Subjekt auch in der zeitgendssischen Sozialtheorie und
Philosophie nicht mehr im Mittelpunkt steht, zumindest in der pragmatisti-
schen, systemtheoretischen, postmodernen und hermeneutischen Tradition.
Fiar Luhmann, Castells und Latour sind Freiheit und Autonomie jeglicher Art
von Subjekt nicht, wie Latour es ausdriicken wiirde, «matters of concern», also
«Angelegenheiten von Belang».

Wo ist das Subjekt geblieben? Was ist an seine Stelle getreten? Fir Luh-
mann scheint es trotz der ausdriicklichen Ablehnung der Annahme, dass die
Gesellschaft aus menschlichen Individuen besteht, einen Rest des freien In-
dividuums in der Funktion psychischer Systeme zu geben, Komplexitit und
Kontingenz als Motor der selbstorganisierenden Krifte des sozialen Systems
bereitzustellen. Theoretisch kénnte man sich fragen, ob psychische Systeme

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

eine solche Rolle spielen miissen, denn es ist schwer zu leugnen, dass die Kom-
munikation selbst iiber geniigend Kontingenz und Komplexitit verfiigt, um
autokatalytisch selbstorganisierende Prozesse in Gang zu setzen, die zur Kon-
struktion der funktionalen Subsysteme fithren, aus denen die moderne Gesell-
schaft besteht. Wie Chomsky betonte, ist die Sprache ein System, das die Er-
zeugung unendlicher Ausdriicke ermdglicht. Man kénnte mit Recht der Theo-
rie Luhmanns die Frage stellen: Braucht das Kommunikationssystem nicht-
kommunikative psychische Systeme, um ihm die kommunikative Komplexitit
zu verleihen, die fiir die Selbstorganisation erforderlich ist? Wenn nicht, gibt
es keine theoretische Notwendigkeit fir individuelle menschliche Wesen, die
als psychische Systeme konzipiert sind. Diese scheinen ein Uberbleibsel mo-
derner Vorstellungen vom Subjekt zu sein, das sich ohnehin ausdriicklich in
die Umwelt des sozialen Systems verbannt sieht.

Wie wir oben festgestellt haben, sind im modernen Rahmen des autono-
men rationalen Subjekts der Akt der Einfithrung von Regeln und der Akt der
Unterwerfung unter diese selbst geschaffenen Regeln paradoxerweise beides
Akte des Subjekts. Die Idee der Autonomie verlangt, dass Handlung und Struk-
tur derselben Entitit zugeschrieben werden miissen, die sich sozusagen selbst
an den Stiefeln hochzieht und sich selbst Struktur, Regeln und Verpflichtun-
gen auferlegt, um frei zu werden, was sie paradoxerweise bereits sein muss,
um die Regeln iiberhaupt erst aufstellen zu kénnen. In der Systemtheorie wird
das Paradoxon der Autonomie dadurch ersetzt, dass die Handlungsfihigkeit
als systemische Selbstorganisation und Autopoiesis begriffen wird. Dies ist ein
theoretischer Fortschritt gegeniiber dem modernen Denken. Einfach vom in-
dividuellen Subjekt zu einem kollektiven Subjekt zu springen, wie es Hegel tut,
andert nichts. Im Gegenteil, es fithrt zu den vielen oben erwihnten Problemen
von Handlung und Struktur. Die Integration der Individuen in die Gesellschaft
durch einen Gesellschaftsvertrag, in dem alle Teilnehmer gleich sind und die
Regierung nur durch die Einwilligung der Regierten legitimiert ist, schafft ei-
ne Gesellschaft, die nur dann «frei» genannt werden kann, wenn sie sich selbst
die Gesetze gibt, denen sie gehorcht. Allerdings miissen die Individuen, die
den Gesellschaftsvertrag eingehen, der sie angeblich frei macht, bereits frei
sein, bevor sie den Vertrag unterzeichnen. Andernfalls ist der Vertrag nach al-
len Maf3stiben ungiiltig.

Die Systemtheorie versteht, wie wir gesehen haben, das Handeln nicht
als Akt eines Subjekts, sondern als die Operation eines Systems. Das System
ist der Akteur. Systeme entstehen negentropisch als spezifische Formen der
Ordnung, indem sie die Komplexitit der Umwelt reduzieren. Systemische

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

Ordnung l6st das Problem der Komplexitit, indem sie Elemente aus der
Umwelt selektiert und auf bestimmte Weise zueinander in Beziehung setzt
und so Operationen zur Erreichung eines Ziels ermdglicht. Wie Heinz von
Foerster (1993) es ausdriickte, entsteht Selbstorganisation als «Ordnung aus
Lirm». Die konstitutive Differenz zwischen System und Umwelt hilt ein
Komplexititsgefille aufrecht, bei dem die Komplexitit der Umwelt immer
die Komplexitit des Systems iibersteigt und so die selbstorganisierenden
Krifte der Systembildung antreibt. Hier gibt es kein Subjekt. Es gibt auch
keine Freiheit. Natiirlich hat ein System Freiheitsgrade, die von seiner inneren
Differenzierung abhingen. Wie Helmut Willke (Komplexe Freiheit) es formu-
lierte, werden Menschen nicht frei geboren, sondern in eine Gesellschaft
hineingeboren, die bestimmte Freiheiten zuldsst und andere ausschliefit. Fiir
Luhmanns Theorie der sozialen Systeme sind Freiheit und soziale Akteure
Konstruktionen des Kommunikationssystems. In der Gesellschaft werden die
menschlichen Individuen zu sozial konstruierten «Personen». So werden die
menschlichen Individuen auf die nichtkommunikativen psychischen Funk-
tionen der Wahrnehmung und der Affekte reduziert und in die Umwelt des
sozialen Systems verbannt, wo sie Kontingenz und Komplexitit bereitstellen
sollen, die das soziale System durch Selbstorganisation reduzieren soll.

Nach einem kurzen Uberblick iiber Luhmanns Lésung fiir das moderne Di-
lemma des autonomen rationalen Subjekts wenden wir uns nun Castells zu.
Castells’ Vision einer globalen Netzwerkgesellschaft sieht einen Platz fur indi-
viduelle und kollektive Subjekte als «Identititen». Identititen sind von Natur
aus gegen die Netzwerke, welche die Welt regieren, gerichtet. Sie entstehen
als Quellen des Widerstandes im Raum der Orte gegen die drohende Desin-
tegration alle Identititen im globalen Raum der Stréme. Da Castells die kos-
mopolitischen Identititen der globalen Eliten nicht als reale Identititen zu
betrachten scheint, wird das autonome rationale Subjekt der Aufklirung, so-
wohl das individuelle als auch das gemeinschaftliche, darauf reduziert, eine
mehr oder weniger heroische Rolle in verschiedenen lokalen Geschichten der
Emanzipation von der anonymen Macht der Netzwerke zu spielen. Was vom
autonomen rationalen Subjekt tibriggeblieben ist, spielt sich in der «Identi-
titspolitik» ab, die aus den Versuchen jeder Art von Gruppe besteht, sich durch
irgendeine Differenz, sei es Nationalitit, Geschlecht, Ethnie, Glaube, Ethnizi-
tit, Alter, sexuelle Priferenz usw. zu identifizieren und dadurch 6ffentliche An-
erkennung und soziale Macht zu erlangen. Interessanterweise bestitigt Luh-
manns Theorie einer funktional differenzierten Weltgesellschaft die Idee von
Castells, dass die Politik die letzte Bastion des autonomen rationalen Subjekts

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ist. Nach Luhmann sind alle gesellschaftlichen Teilsysteme wie Wirtschaft, Bil-
dung, Wissenschaft, Recht, Kunst, Religion usw. global. Eine Ausnahme bildet
das politische System. Das politische System hat die Funktion, die Gesellschaft
zu steuern. Die Gesellschaft ist jedoch global, wihrend das politische System
an territoriale Nationalstaaten gebunden ist. Wie kann ein territorial begrenz-
ter Nationalstaat die globale Gesellschaft steuern? Er kann es nicht. Die Politik
ist daher dysfunktional. Unter allen gesellschaftlichen Teilsystemen ist die Po-
litik das einzige, das seine Funktion nicht erfiillen kann. Aus diesem Grund
greift die politische Kommunikation auf den Versuch zuriick, lokale Identiti-
ten zu schaffen. Politik findet in dem statt, was Castells den Raum der Orte
nennt, d.h. in bestimmten Territorien, und ist daher automatisch eine Poli-
tik der Identitat. Nach Castells gibt es einen inharenten Konflikt zwischen den
globalen Netzwerken und dem Selbst. Die Dysfunktionalitit des politischen
Systems driickt sich in der Ablehnung der zeitlosen Zeit der globalen Netz-
werke aus, indem man sich auflokale Traditionen und Geschichten beruft. Der
Populismus beruft sich auf die guten alten Zeiten, die Traditionen und vergan-
genen Briuche. Der Konservatismus ist in all seinen Formen immer lokal und
historisch, wihrend die globalen Netzwerke in der zeitlosen Zeit des Raums
der Strome operieren. Das autonome rationale Subjekt lebt weiter, indem es
die Globalisierung und die vernetzte Gesellschaftsordnung ablehnt, das heifit,
indem es versucht, die Moderne in einer postmodernen Welt aufrechtzuerhal-
ten.

Was nun die Akteur-Netzwerk-Theorie betrifft, so gibt es im «Kollektiv»,
wie Latour die Gesellschaft nennt, weder Platz fiir Subjekte noch fir Objekte.
Latour (1991) schligt vor, das, was er die «moderne Verfassung» nennt, die auf
dem autonomen rationalen Subjekt basiert, hinter sich zu lassen und weiter-
zugehen. Die Sozialtheorie, die er lieber als «Assoziologie» (2007) bezeichnet,
muss zu einer Art «empirischer Metaphysik» (2014) werden, die auf Prozessen
der Konstruktion von Akteur-Netzwerken beruht. Wir haben diese Prozesse
oben im Sinne dessen beschrieben, was Latour «technische Mediation» nennt.
Die technische Mediation ersetzt die freie Selbstverwirklichung des autono-
men rationalen Subjekts ebenso wie Luhmanns systemtheoretisches Konzept
der Selbstorganisation und Autopoiesis. Erinnern wir uns daran, dass auch
der Stein etwas zu «sagen» hatte, als er zur Axt wurde. Die Metapher der «spre-
chenden» Dinge hat eine prizise Bedeutung. Sie bezieht sich auf die Tatsache,
dass Dinge wie Steine und alle nichtmenschlichen Wesen, einschliefilich
Technologien, aktiv an der Konstruktion von Informationen beteiligt sind.
In Anlehnung an Batesons berithmte Definition von Information: Sie zeigen

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

Unterschiede, die Unterschiede machen. Wie wir bereits erklirt haben, ist
die Herstellung von Unterschieden die Konstruktion von Information. Dass
Dinge Unterschiede machen und aktiv Informationen konstruieren, wurde
als «Affordanzen» bezeichnet (Gibson 1979).* Im Wesentlichen beschiftigen
wir uns heute nicht mit den Affordanzen von Steinen, sondern mit den Af-
fordanzen von Computern, digitalen Netzwerken und Algorithmen. Castells
hat gezeigt, dass die Technologien, die derzeit unsere Welt vermitteln und
«informieren», digitale Technologien sind, und dass die Netzwerke, die diese
Technologien schaffen, globale Netzwerke von Information, Kommunikation,
Geld und Macht sind. In Anlehnung an Castells’ Idee einer digitalen Transfor-
mation der sozialen Ordnung in eine globale Netzwerkgesellschaft schlagen
wir vor, die Akteur-Netzwerk-Theorie zu verwenden, um die Normen zu be-
schreiben, die sich aus den Affordanzen digitaler Technologien ergeben und
die die Konstruktion von sozialer Ordnung in der heutigen Welt leiten.

Die wichtigste theoretische Neuerung von Luhmanns Systemtheorie
besteht darin, dass er behauptet, Sinn sei eine héhere Ebene emergenter Ord-
nung als Materie oder Leben, und dass er Sinn als Kommunikation und nicht
als Kognition versteht. Sobald Kommunikation in den Mittelpunkt riicke, ist
die Frage offen, wer oder was kommuniziert und damit an der Gesellschaft
teilhaben kann. Kommunikatoren sind nicht einfach gegeben, sondern wer-
den durch Kommunikation als niitzliche Attributionsmerkmale konstruiert.
Die Kommunikation steht an erster Stelle, die Kommunikatoren stehen an
zweiter. Die Gesellschaft besteht also nicht aus Menschen, sondern aus «Per-
sonen», die sozial konstruierte Kommunikatoren sind. Obwohl Luhmann
dies nie gesagt hat, geht die Theorie nicht davon aus, dass nur Menschen
kommunizieren kénnen. Mit anderen Worten: Alles, was das Kommunikati-
onssystem als Kommunikator konstruiert, ist ein Mitglied der Gesellschaft,
ob menschlich oder nichtmenschlich. Die Zuschreibung von Kommunikation
an ein menschliches Individuum ist nur eine Konvention, eine von vielen
Moglichkeiten. Es ist denkbar, dass Nichtmenschen kommunizieren. Tiere,

4 Gibson (1979, 129) schreibt: «Eine Affordanz ist weder eine objektive Eigenschaft noch
eine subjektive Eigenschaft; oder sie ist beides, wenn man so will. Eine Affordanz
durchbricht die Dichotomie von subjektiv und objektiv und hilft uns, ihre Unzulang-
lichkeit zu verstehen. Sie ist gleichermafien eine Tatsache der Umwelt und eine Tat-
sache des Verhaltens. Sie ist sowohl physisch als auch psychisch und doch keines von
beiden. Eine Affordanz verweist in beide Richtungen, auf die Umwelt und auf den Be-
obachter.»

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.

127


https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Dinge, Artefakte, Technologien, ETs und alles, was Informationen irgendwie
mitteilt und aus der Perspektive von ANT zum Aufbau eines Akteur-Netzwerks
beitrigt, kann kommunizieren.

Luhmann selbst ist diesen Weg nicht gegangen. Er verbot ausdriicklich,
dass Dinge, Artefakte und Technologien in das soziale System gelangen. Wie
sich herausstellt, kommen alle diese verbotenen Entititen durch die Hinter-
tiir der Information zuriick. Kommunikation braucht Information. Es gibt
nichts, iiber das nicht «als» dieses oder jenes Ding gesprochen werden kann.
Wie Heidegger gezeigt hat, liuft dies darauf hinaus, zu sagen, dass es nichts
gibt, was nicht «als» etwas erscheint. Die Sprache ist das Haus des Seins. Mit
anderen Worten: Bedeutung ist eine hohere Ebene der emergenten Ordnung,
die Materie und Leben in sich selbst integriert. Nach dem Auftauchen von Be-
deutung existieren Materie und Leben nur noch als Sinn, d.h. als Information.
Wie wir aus der Akteur-Netzwerk-Theorie gelernt haben, wird Information
symmetrisch von Menschen und Nichtmenschen konstruiert. Das soziale
System basiert daher nicht auf Ausgrenzung, wie es bei Luhmann der Fall ist,
sondern auf der Einbeziehung von allem in der Welt. Als Sinnsystem gibt es
in der Tat nichts aufSerhalb der Gesellschaft. Der Grund dafiir ist, dass Sinn
kein geschlossenes System sein kann. Fiir Sinn muss die systemkonstitutive
Differenz, die notwendigerweise eine Umwelt ausschlief3t, sinnvoll und damit
innerhalb des Systems sein. Daher ist es angemessener, Sinn nicht als ein
System, sondern als ein offenes Netzwerk zu modellieren. In dem Netzwerk,
das Sinn ist, gibt es nur Informationen. Wie wir bereits auf der Grundlage der
Akteur-Netzwerk-Theorie vorgeschlagen haben, ist Information kein Produkt
des Bewusstseins, der Intentionalitit oder der kognitiven Akte eines Subjekts.®
Die ANT ist eine postmoderne und posthumanistische Gesellschaftstheorie,
in der das «Kollektiv» philosophisch als Sein, Sinn und Welt verstanden wird.
In Anlehnung an Luhmann konnte man sagen, dass die Gesellschaft nicht aus
Menschen, sondern aus Kommunikationen besteht, aber aus der Perspektive
der ANT konnte man hinzuftigen, dass die Kommunikationen selbst auf tech-
nische Mediation, d.h. auf den iibersetzenden und einbindenden Aktivititen
sowohl von Menschen als auch von Nichtmenschen basieren.

Die Welt besteht aus Akteur-Netzwerken. Die Gesellschaft, die Natur und
alles andere, was in irgendeiner Weise etwas bedeutet, kann als Information

5 Fir Brandom und die pragmatistische Tradition sind die semantischen Inhalte der
Sprache das Produkt menschlicher sozialer Praktiken. Die ANT geht noch viel weiter,
indem sie die Dinge, die pragma, in diese Praktiken einbezieht.

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

in Aktion verstanden werden, d.h. als Information im Prozess des Vernetzens,
d.h. als Prozess des Assoziierens und Einbindens von Akteuren in Kollekti-
ve. Anstelle von Systemen haben wir Netzwerke. Anstelle von Luhmann'schen
Kommunikationen haben wir technische Mediation. Statt geschlossener Sys-
teme, die sich durch radikalen Ausschluss einer Umwelt konstituieren, haben
wir offene und flexible Netzwerke von Menschen und Nichtmenschen, die alle
aus Information in Aktion bestehen, d.h. aus Unterschieden, die Unterschie-
de machen. An diesem Punkt stehen wir zu Beginn des 21. Jahrhunderts. Ganz
gleich, obwir uns einen vormenschlichen Steinaxtnutzer vorstellen oder Heid-
eggers Zimmermann, der mit einem Hammer arbeitet, oder ob wir beschrei-
ben, was Wissenschaftler in ihren Labors iiberall auf der Welt tun: Wir haben
es mit einem Netzwerk von Menschen und Nichtmenschen zu tun, die «ko-
operieren», indem sie sich gegenseitig iibersetzen und in Akteur-Netzwerke
einbinden.

Zugegeben, der Beitrag der Dinge zur Gesellschaft ist schwer zu beschrei-
ben, nachdem man jahrhundertelang davon ausging, dass sie nichts «tun».
Hinzu kommt, dass die grundlegende Unterscheidung zwischen Subjekt und
Objekt in der Moderne davon ausging, dass die Dinge passive Objekte sind,
die der determinierten Kausalitit der Naturgesetze unterliegen. Wenn wir zu-
geben, dass Maschinen, Technologien und Artefakte aller Art in der heutigen
Welt so einflussreich sind, dass jeder Versuch, ihre Beitrige zur Gesellschaft
zu ignorieren, zum Scheitern verurteilt ist, miissen wir auch zugeben, dass
diese Artefakte zu Sozialpartnern geworden sind und daher zusammen mit
den Menschen bestimmen, was diese Welt ist.® Schon vor drei Millionen Jah-
ren, aber noch deutlicher heute, ist die menschliche Existenz durch und durch
mit der Technik verwoben. Anstatt von Gesellschaft auf der einen und Tech-
nologien oder Dingen auf der anderen Seite zu sprechen, wie es die Moderne
vorschreibt, sollten wir von «soziotechnischen Netzwerken» sprechen. Sozio-
technische Netzwerke sind hybride und heterogene Akteur-Netzwerke, die aus
Menschen und Nichtmenschen bestehen, die sich gegenseitig bedingen und
konstruieren. In soziotechnischen Netzwerken gibt es weder Subjekte noch
Objekte. Es gibt keinen Konflikt oder keine Spannung zwischen Handlung
und Struktur. Es gibt keine autonomen rationalen Subjekte, die vergeblich
versuchen, die Regeln zu schaffen, denen sie sich unterwerfen miissen. Die
Welt ist die Welt der Information oder, wie Floridi sagt, die «Infosphire», eine

6 Spatestens mit dem Einzug von Kl in unser Leben musste man zugeben, dass Techno-
logie zum sozialen Partner geworden ist.

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.

129


https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Welt, in der die Menschen zu Inforgs geworden sind.” Luhmann beschreibt die
Gesellschaft als ein Sinnsystem, in dem sich Kommunikation autokatalytisch
und autopoietisch selbst erzeugt und erhilt. Fiir Luhmann kommuniziert die
Kommunikation und das System ist der Akteur. Aus der Sicht der ANT erzeugt
Information Information. Erinnern wir uns daran, dass die Geschichte mit
der Steinaxt begann und heute von den digitalen Technologien bestimmt ist.
Erinnern wir uns an Heideggers Behauptung, dass Technik die Art und Weise
ist, wie das Sein sich seinsgeschichtlich in unserer Zeit zeigt. Also ist die
digitale Technik die gegenwirtig bestimmende Technologie in einem fortlau-
fenden Prozess der Konstruktion von Akteur-Netzwerken. In diesem Moment
der Geschichte von Sein, Sinn und Welt, in dem, wie Castells hervorhob, die
digitalen Technologien eine globale Netzwerkgesellschaft konstruieren, ist die
Metapher des Netzwerks in den Vordergrund getreten, da sie die normativen
Regeln beschreiben kann, die den fortlaufenden Prozess der Konstruktion von
Information leiten. Wir werden diese Regeln «Netzwerknormen» nennen, mit
der beabsichtigten doppelten Konnotation, dass sie sich gleichzeitig auf die
Normen der Konstruktion von Akteur-Netzwerken und digitalen Netzwerken
beziehen. Wir werden kurz skizzieren, wie diese Normen verstanden wer-
den kénnten, um eine vorliufige Antwort auf die Frage zu geben, wie das,
was der Pragmatismus «soziale Praktiken» nennt, in der heutigen seinsge-
schichtlichen Bestimmung der technischen Mediation verstanden werden
kann.

3.2 Netzwerknormen

3.2.1 Konnektivitat

Die Affordanzen von digitalen Technologien sagen uns, dass Sein bedeutet,
verbunden zu sein. Konnektivitit ist vielleicht die wichtigste Netzwerknorm.
Die Idee von Netzwerken selbst basiert auf Konnektivitit. Die Ubersetzung
und Einbindung von Akteuren in Akteur-Netzwerke erfolgen durch digitale
Technologien im Sinne von Konnektivitit. Dies ist heute anders als zu der
Zeit, als die Hominiden mit Steindxten experimentierten oder als Heideggers
Zimmermann an seiner Werkbank arbeitete. Heute sind die Werkzeuge mit
Sensoren ausgestattet, die Daten registrieren und diese in die Cloud senden,

7 Siehe Floridi (2014).

https://dol.org/10.14361/9783839418617-011 - am 12.02.2028, 22:38:56.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

