
17

2) I. Kant: Verteidigung der Vulnerabilität  
im Zeitalter der Vernunft

»Die Seele ist unsterblich und unvergänglich.« (Platon Phaidon, III 
105d) Es bedarf offenbar großen Mutes, um auf den Trost der Un-
endlichkeit zu verzichten. »Das menschliche Leben ist einsam, armse-
lig, ekelhaft, tierisch und kurz.« (Hobbes 1984, 96) Der Gedanke der 
Unsterblichkeit und der Ewigkeit göttlicher Vernunft als maßgebliche 
Orientierungspunkte hat an Bedeutung verloren. Mit Hans Blumenberg 
können wir hier auch eine kopernikanische Wende zur Neuzeit anset-
zen. David Hume veröffentlicht 1757 seine Schriften Über Selbstmord 
und Über die Unsterblichkeit der Seele (vgl. Hume 2018). Das Sterben 
ist demnach unvermeidlich, Selbstmord kann eine Option sein. Damit 
rücken Vulnerabilität und Endlichkeit in den Mittelpunkt der Aufmerk-
samkeit. Diese Bewegung findet Kant vor. Wir wollen unsere Abhand-
lung mit der Frage starten, wie Kant mit ihr umgeht.

Es ist nicht üblich, Kant als Autor der Vulnerabilität zu verstehen. Er 
gilt eher als Autor der Vernunftgrundlegung, der nebenbei sogenann-
te kleine Schriften zu Politik, Geschichte, Wissen, Pädagogik und Auf-
klärung verfasst hat. Im Unterschied zur üblichen Lesart, die die drei 
Kritiken von den kleinen Schriften trennt, wollen wir hier eine andere 
Lektüre vorschlagen und auch durchführen. Demnach fügen die The-
men der kleinen Schriften (Politik, Geschichte, Pädagogik etc.) der kri-
tischen Philosophie etwas hinein, nämlich die Frage, wie es die Ver-
nunft mit Gewalt, Konflikt und Krieg hält. Kant zeigt auf, dass Tod 
und Vulnerabilität relevante Größen sind, mit denen die Vernunft zu 
rechnen hat.

Diese kleinen Schriften sind damit keine zwar originellen, aber doch 
verzichtbaren Nebenwerke, sondern der textliche Ort, an dem die Ver-
nunft eine Probe aufs Exempel geben muss. Nietzsche wusste es immer 
schon. »Beim alten Kant riecht der kategorische Imperativ nach Grau-
samkeit.« (Zur Genealogie der Moral, 2. Abhandl., Nr. 6; II, 806) Vulne-
rabilität ist kein empirisches Faktum, dass von der Vernunft abgezogen 
werden könnte, um sie als reine Vernunft zur Geltung zu bringen. Die 
Vulnerabilität der leiblichen Person ist nämlich selbst eine Transzenden-
talie, also Bedingung der Möglichkeit, um Erkenntnisse machen, Maxi-
men überprüfen, das Schöne schätzen und das Erhabene achten zu kön-
nen (vgl. Schnell 2017, Kap. 5 und 6). 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

a. Die Entwicklung der Sittlichkeit endlicher Wesen

Die Beschäftigung mit der Vulnerabilität schließt immer die Frage nach 
dem Tod und dem Ende aller Dinge ein. Über Tod und Sterblichkeit 
spricht Kant nicht nur in Nebendiskursen, die der Anthropologie und 
der medizinischen Fakultät gelten (vgl. Kant Werkausgabe XI, Streit der 
Fakultäten III, A 171). Die Problematik tritt auch in seinem Kernge-
schäft auf, zu dem die Untersuchung über die »Entwickelung der Sitt-
lichkeit« (Kant Werkausgabe XI, Mutmasslicher Anfang, A 5) zu rech-
nen ist. Diese Entwicklungsproblematik gehört seit Kant zur kognitiven 
Moralpsychologie.

Die Ontogenese ist für deren Vertreter, zu denen Piaget, Kohlberg und 
Habermas gehören, eine Entfaltung von Rationalität, die in das Über-
persönliche führt und das Unendliche berührt. Die postkonventionel-
le Moraleinstellung der Stufe 6 ist für Kohlberg eine Orientierung an 
dem, »was richtig ist. Stufe 6 ist von universellen ethischen Prinzipien 
geleitet.« (Habermas 1983, 135) Die kognitive Entwicklungspsycholo-
gie teilt die auch etwa bei Husserl zu findende Konzeption, welche vom 
eigentlichen Menschen ausgeht und mit dem Unendlichen spekuliert. 
Der Mensch ist insofern »eine Seinsweise, daß sich in ihm jene stets of-
fene, nie ein für allemal begrenzte, sondern unendlich durchlaufende 
Dimension begründet.« (Foucault 1974, 389) Die Eigenart der Philo-
sophie des Menschen mit einer Doublette zu taktieren, hat bekanntlich 
Michel Foucault untersucht und hervorgestellt. Anders als diese Taktik 
agiert in gewisser Hinsicht Kant, da er der Endlichkeit überhaupt einen 
Stellenwert in der Moralpsychologie einräumt. 

b. Existentielle Ausgangssituation

Die Entwicklung der Sittlichkeit hat eine markante Ausgangssituation. 
Kant wählt zu ihrer Beschreibung nachfolgende, auch literarisch ausge-
zeichnete Worte: 

Der Mensch »entdeckte in sich ein Vermögen, sich selbst eine Lebens-
weise auszuwählen und nicht gleich anderen Tieren an eine einzige ge-
bunden zu sein. Auf das augenblickliche Wohlgefallen, das ihm dieser 
bemerkte Vorzug erwecken mochte, mußte doch sofort Angst und Ban-
gigkeit folgen: wie er, der noch kein Ding nach seinen verborgenen Ei-
genschaften und entfernten Wirkungen kannte, mit seinem neu entdeck-
ten Vermögen zu Werke gehen sollte. Er stand gleichsam am Rande eines 
Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenständen seiner Begierde, die ihm 
bisher der Instinkt angewiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit dersel-
ben eröffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu finden wußte; und 
aus diesem einmal gekosteten Stande der Freiheit war es ihm gleichwohl 

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITÄT IM ZEITALTER DER VERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

jetzt unmöglich, in den der Dienstbarkeit (unter der Herrschaft des In-
stinkts) wieder zurückzukehren.« (Kant, Werkausgabe XI, Mutmassli-
cher Anfang, A 7)

Besonders ist diese existentielle Ausgangssituation, da sie die Brüchig-
keit der Stellung des Menschen in der Welt verdeutlicht. Am Abgrund 
stehend, ist seine existentielle Situation ambivalent. In diesem Sinne gilt, 
dass der Mensch frei ist und seinen Verstand nutzen kann und ihn auch 
nutzen muss, weil er sich auf keinen sicherführenden Instinkt (F. Nietz-
sche) mehr verlassen kann. Diese Autonomie empfindet er als »Wohlge-
fallen«. Zugleich muss er sich als endliches Wesen in einer Unendlichkeit 
von Möglichkeiten, sein Leben zu führen, zurechtfinden. Er empfindet 
dieses als existentielle »Angst und Bangigkeit«.

Der Mensch muss sich in dieser ambivalenten Situation einrichten und 
von dort aus seine Lebensweise wählen. Kant wird zum Existenzphilo-
sophen und damit zum Verfechter einer paradoxen Logik, wie wir sie 
von Kierkegaard kennen.

»Was gewählt wird, ist nicht da und entsteht durch die Wahl; was ge-
wählt wird, ist da, sonst wäre es keine Wahl.« (Kierkegaard 2005, 773) 
Die Existenzphilosophie folgt der Logik des »Entweder-Oder«. Von ihr 
ist auch Kant affiziert und er führt sie in die Gründungslogik ein, nach-
dem er sie zuvor schon in der reinen Vernunft verortet hatte.

c. Entwicklungsstufen der Sittlichkeit

Zur Entscheidung darüber, welche Lebensweise der Mensch wählen sol-
le, steht dem Menschen eine moralpsychologische Ausstattung zur Ver-
fügung, die er in verschiedenen Stufen seiner Entwicklung erworben hat. 
Kant zeigt, dass der Mensch zunächst eine sinnliche Existenz (Stufe 1) 
führt und dass er dann Vernunft ausbildet (Stufe 2), somit die bloße Sinn-
lichkeit überschreitet. Danach zivilisiert die Vernunft die Triebnatur des 
Menschen (Stufe 3). Aus der Geschlechtlichkeit wird die Fähigkeit zur 
Fortpflanzung aus Liebe. Schließlich realisiert der Mensch, dass er der 
Endzweck der Schöpfung (Stufe 4) ist und dass eine Gleichheit unter al-
len vernünftigen Wesen existiert, die politisch in einer gerechten bürger-
lichen Verfassung realisiert werden muss.

Zur Ausbildung der Sittlichkeit gehört auch das Zeitbewusstsein (Stu-
fe 5). Der Mensch kann vorausschauen und die Zukunft planen. Aber 
auch hier tritt eine Ambivalenz auf. Die Realisierung der Zeitlichkeit 
schließt nämlich in sich das Bewusstsein von der eigenen Endlichkeit. 
Alle schönen Pläne werden irgendwann ein definitives Ende haben! Zur 
Entwicklung der Sittlichkeit in moralpsychologischer Hinsicht gehört für 
Kant die Anerkennung des Todes und das Bewusstsein der Endlichkeit. 

ENTWICKLUNGSSTUFEN DER SITTLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Daraus folgert er, dass die »Kürze des Lebens« (Kant, Werkausgabe XI, 
Mutmasslicher Anfang, A 24) bedingt, dass der »Tod … mit Furcht« vo-
rausgesehen wird. Kant spricht hier fast wie Hobbes. Aber es gibt Trost, 
wenn man es schafft, in der »Nachkommenschaft« (ebd., A 11) weiter-
zuleben. Weiterleben bedeutet, etwas Wichtiges zu hinterlassen, das die 
eigene Endlichkeit überschreitet.

d. Vulnerabilität 

Kant verteidigt die Vulnerabilität im Zeitalter der Vernunft. Vulnerabili-
tät in Form von existentieller Angst und Bangigkeit, des Bewusstseins der 
eigenen Sterblichkeit und der Furcht vor dem Tod ist ein Motor für die 
Realisierung von Hinterlassenschaften, die die eigene Endlichkeit über-
steigen. Diese Eigenschaft erfüllen historische Gründungen, die unver-
zichtbare Werte gesellschaftlich realisieren. Der Mensch als ihr Gründer 
»lebt nicht unmäßig lange« (Kant, Werkausgabe XI, Idee zu einer allge-
meinen Geschichte, A 388), seine Gründung hingegen »vergißt sich nicht 
mehr« (ebd., Streit der Fakultäten II, A 149). Die Gründung ist eine Ant-
wort auf die Endlichkeit des Gründers.

Gründung heißt, gemäß des Anteils der existenzphilosophischen Lo-
gik in ihr, dass unendliche Möglichkeiten endlich gemacht und Alterna-
tiven ausgeschlossen werden müssen. Historische Gründungen sind ohne 
Gewaltsamkeit nicht möglich. Gewalt tut weh, denn sie verletzt vulne-
rable Personen. Unsere These lautet, dass Kant nicht nur ein Bewusst-
sein für die Wichtigkeit historischer Gründungen wie Freiheit, Gleich-
heit, Brüderlichkeit macht, sondern dass er auch auf die Vulnerabilität 
und Gewaltsamkeit, die mit diesen Gründungen verbunden ist, hinweist. 
Betrachten wir nachfolgend einige Beispiele. Später werden wir zu He-
gel übergehen und überlegen, was im Angesicht von Gewaltsamkeit zu 
tun wäre.

e. Gerechte bürgerliche Verfassung

Der Mensch ist der Endzweck der Schöpfung und verwirklicht diesen in 
einer »gerechten bürgerlichen Verfassung« (Kant Werkausgabe XI, Idee 
zu einer allgemeinen Geschichte, A 395). Wie ist deren Gründung vor-
zustellen?

Am Anfang steht ein Konflikt, der sich als ungesellige Geselligkeit 
zeigt (vgl. zu diesem berühmten Begriff die Ausführungen von Plessner 
1966). Kant geht es hier um einen Konflikt im Antrieb zur Schaffung der 
bürgerlichen Verfassung. Diese Konflikthaftigkeit, durch die Menschen 
zueinander in Konkurrenz treten und schöpferisch werden, und nicht die 

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITÄT IM ZEITALTER DER VERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

reine Vernunft ist das Schwungrad für Entwicklungen, da »ohne sie alle 
vortrefflichen Naturanlagen der Menschheit ewig unentwickelt schlum-
mern würden.« (Kant Werkausgabe XI, Idee zu einer allgemeinen Ge-
schichte, A 394).

Die Konflikthaftigkeit nötigt den Menschen, eine Ordnung zu schaf-
fen, die selbst aber nicht konflikthaft sein soll. Wie kann aus einem Kon-
flikt eine nichtumstrittene und gültige Ordnung (in Form einer gerech-
ten Verfassung) erwachsen? Der Konflikt ist der Motor, aber nicht das 
Ziel. Kant stellt sich vor, dass die geschaffene Ordnung zwar Frucht der 
Ungeselligkeit ist, sich als Etablierte aber diszipliniert und die Ungesel-
ligkeit als Antriebskraft für weitere Konflikte entfällt. Aus der Sicht von 
Nietzsche, so Foucault, kann das nur heißen, dass die Menschheit all ihre 
»Gewaltsamkeiten in Regelwerken verankert.« (Foucault 1978, 95) Die-
ses Eingeständnis besagt, dass die geschaffene Ordnung durch Gewalt 
kontaminiert und daher nicht legitimiert ist. Dazu ist Kant nicht bereit, 
gleichwohl ist es ihm aber auch nicht möglich, die Gewalt und die Ver-
letzung vulnerabler Personen zu verschweigen. Mit seiner Analyse der 
Französischen Revolution versucht Kant daraufhin, alles in ein Gleich-
gewicht zu bringen: Endlichkeit und Unendliches, Gewalt und Vernunft, 
Handeln und Zuschauen.

f. Zuschauer vs. Täter

Kant stellt die Frage, ob das menschliche Geschlecht zum Besseren fort-
schreitet. Er bejaht sie und gibt bekanntlich die Französische Revolution 
als Beweis an für seine Behauptung. Wir wollen hier einmal genau auf 
die Sache selbst sehen und lassen daher die methodischen Überlegun-
gen zu Bedingungen der Möglichkeit der Geschichtserkenntnis beiseite.

Die Errungenschaft der Revolution ist die »republikanische Verfas-
sung«. Von ihr erhofft sich die Menschheit Recht und Frieden. An die-
ser Errungenschaft unterscheidet Kant nun zwei Aspekte voneinander. 
Der eine Aspekt sind »Elend und Greueltaten« (Kant Werkausgabe XI, 
Streit der Fakultäten II, A 144), die die handelnden Täter und Personen 
herbeigeführt haben. Die positiven Errungenschaften sind unter Blutver-
gießen historisch und politisch verwirklicht worden. Der andere Aspekt 
ist das »zuschauende Publikum« (ebd., A 148), das uneigennützig und 
ohne eigene Absicht, handelnd tätig zu werden, mit diesen sympathisiert. 
Indem das Publikum zur republikanischen Verfassung und ihren Aus-
wirkungen auf Frieden und Wohlstand applaudiert, zeigt es, dass es der 
richtigen Sache zustimmt und dass die Menschheit zum Besseren fort-
schreitet. Diese enthusiastische Teilnahme am Guten ist ein Phänomen, 
das »sich nicht mehr vergisst« (ebd., A 149). Ist es einmal aufgekommen 
und bewusst geworden, dann kann die Welt nicht mehr auf den Status 

ZUSCHAUER VS. TÄTER

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

quo ante zurückgebracht werden. Das Unvergessliche ist nicht ewig, aber 
es kann das dem Menschen unmögliche Unendliche ersetzen. Das Un-
vergessliche entstammt der Zeit, aber es wird – genau wie das Unendli-
che – in der Zeit nicht wieder vergehen. Fraglich ist, ob das ohne Erin-
nerungspolitik möglich sein kann.

An der Französischen Revolution sind nicht die Taten der Revolutio-
näre, sondern die öffentlichen Sympathiebekundungen der Zuschauer in 
der ganzen Welt für das Vorhandensein der republikanischen Verfassung 
ein Geschichtszeichen, welches den moralischen Fortschritt beweist. Mo-
ral bzw. sittliches Bewusstsein zeigt sich nicht in den guten oder bösen 
Taten, denn sie sind mit Blutvergießen verbunden und können von Kant 
daher nicht gerechtfertigt werden. Moral beweist vielmehr, wer die rich-
tige Sache unterstützt. Kant trennt das Handeln in der Geschichte vom 
Beobachten der gehandelten Geschichte. Die Moral von der Geschich-
te kann ermittelt, geschätzt und verteidigt werden, weil sie von der em-
pirischen Durchsetzungsgewalt, die sich gegen Personen, Tiere und Sa-
chen richtet, sachlich und gedanklich durch Kant abgetrennt wird. Es 
ist fraglich, ob diese Trennung überhaupt plausibel ist. Auch das Beob-
achten ist eine zu verantwortende Einstellung, und zwar angesichts der 
Gewalt in der Geschichte. Mein Vorschlag lautet, dass nicht nur die Er-
rungenschaft der republikanischen Verfassung als unvergesslicher Mei-
lenstein der Weltgeschichte angesehen werden sollte, sondern auch die 
mit ihrer Gründung zusammenhängende verletzende und Opfer produ-
zierende Gewalt. Wir kommen auf diesen Gedanken zurück, nachdem 
wir zuvor auf Hegel eingegangen sind. 

g. Verteidigung der Vulnerabilität

Kant ist Verteidiger der Vulnerabilität. Immer wieder diskutiert er die 
Vulnerabilität im Verhältnis zu Vernunft und Gewalt. Sei es in der Un-
tersuchung des menschlichen Hangs zum Bösen oder in der Beantwor-
tung der Frage, ob man aus Menschenliebe lügen dürfe. Oder in der Pä-
dagogik, in der Kant darlegt, dass für die Erziehung eines Zöglings zur 
sittlichen Reife »Zwang nötig ist.« Die zentrale Herausforderung ist da-
bei die Formulierung der richtigen Antwort auf die zentrale Frage: »Wie 
kultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange?« (Kant Werkausgabe XII, 
Über Pädagogik, A 33) Erneut und immer wieder fordert Kant zu über-
legen auf, wie aus einem problematischen Anfang (Zwang) ein positives 
Ende ohne Probleme (Freiheit) entstehen kann. Hegel geht einen Schritt 
über Kant hinaus.

Hegel verteidigt die Vulnerabilität nicht nur, er rechtfertigt sie sogar. In 
seiner Pädagogik erklärt Hegel den Terrorismus der Pubertät gegen die 
Welt der Eltern als notwendigen Entwicklungsschritt (vgl. Hegel 1986, 

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITÄT IM ZEITALTER DER VERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

§ 396). In der kollektiven Geschichte, die mit der Individualgeschichte 
dialektisch vermittelt ist (vgl. dazu: Hegel 1981, 31ff), finden wir ent-
sprechend einen notwendigen Zusammenhang von »la liberté et la terr-
eur.« (Hegel 1985, 431) Heinrich Heine, der nach Hegel lebte, und auf 
die ganze Bewegung zurückblickte, sollte die Radikalität doch wieder bei 
Kant finden. »Immanuel Kant, dieser große Zerstörer im Reiche der Ge-
danken, übertraf an Terrorismus den Maximilien de Robespierre weit.« 
(Heine 1997, 94f)

VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Die Entwicklung der Sittlichkeit endlicher Wesen
	b.  Existentielle Ausgangssituation
	c.  Entwicklungsstufen der Sittlichkeit
	d.  Vulnerabilität
	e.  Gerechte bürgerliche Verfassung
	f.  Zuschauer vs. Täter
	g.  Verteidigung der Vulnerabilität

