durch bioethische, religions- und verfassungsrechtliche Fragen ange-
stoBene Diskussion eher als Anlass, wieder einmal in die periodisch
auflebende und meist unverrichteter Dinge wieder abbrechende De-
batte um das Natur- bzw. Vernunftrecht einzutreten,”’ ohne dass neue
theologische Einsichten dafiir einen Grund oder Anlass bieten wiirden.
Luthers Feststellung: «De lege naturae multa fabulamur»™ beschreibt
die Lage nach wie vor treffend. Wo auf katholischer Seite an differen-
zierte, aber doch einigermaflen klar identifizierbare Denktraditionen
angekniipft werden kann, scheint sich auf protestantischer Seite nur
das Wiederaufleben einer uniibersichtlichen Debatte entlang altbe-
kannter Grundlinien konstatieren zu lassen.

II1. Problemfelder

Griinde dafiir gibt es genug, sowohl fiir das Wiederaufleben der De-
batte, wie fiir deren Uniibersichtlichkeit. Zu viel Verschiedenes lauft
hier zusammen. Ich beschranke mich auf Hinweise zu drei Problem-
feldern.

1. Vernunftrecht vs. positives Recht

Im rechtstheoretischen Diskurs sind es die seit dem 19. Jahrhundert
anhaltenden Dispute zwischen natur- bzw. vernunftrechtlichen und
rechtspositivistischen Positionen. Dabei geht es nicht nur um die Dif-
ferenz iiberpositiver vorstaatlicher Freiheitsrechte und staatlicher
Gesetze, sondern um Grundfragen wie die nach der Rechtheit (recti-

26  Vgl. H. Goerlich/W. Huber/K. Lehmann (Hrsg.), Verfassung ohne Gottesbezug?
Zu einer aktuellen europdischen Kontroverse, Forum zur ThLZ 14, Leipzig 2004.

27  Vgl. die Tagung der Konrad Adenauer Stiftung vom 15.-16. Dezember 2006 in
Heidelberg: «Vom Rechte, das mit uns geboren ist». Symposium zu aktuellen
Problemen des Naturrechts mit theologischen Beitragen von W. Harle, J. Fischer,
E. Herms u.a.

28 M. Luther, WA (Weimarer Ausgabe) 56, 355, 14.

13

am 17.01.2026, 10:57:53.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tudo) des Rechts; die Unterscheidung von Recht und Moral, Norm
und Wert; die Moglichkeit bzw. Unmoglichkeit, den Begriff des
Rechts ohne Bezugnahme auf die moralische Idee der Gerechtigkeit
zu bestimmen; die Frage, «ob die Geltung rechtlicher Normen von
ihrem moralischen bzw. ethischen Gehalt abhéngig ist, so dass der
moralische Unrechtscharakter einer Norm diese rechtlich auller Gel-
tung setzt»;” das Problem, ob «die Rechtssetzung und die Praxis der
Rechtsanwendung sich auch von moralischen Erwégungen leiten las-
sen sollten»,”” oder die Frage, ob und wie sich die transkulturelle
Geltung natur- oder vernunftrechtlicher Prinzipien in einer globalen
Welt nicht nur postulieren, sondern begriinden lasse.

Die Probleme spitzen sich zu, wenn man positives Recht von natur-
bzw. vernunftrechtlichen Prinzipen nicht nur unterscheidet, sondern
nach den Folgen der Positivierung dieser Prinzipien fragt. Was man
im 17. Jahrhundert in Dokumenten wie der Petition of Right (1628)
oder der Habeas-Corpus-Akte (1679) als individuelle Freiheitsrechte
betonte,’' wurde im Gefolge der Revolutionen in England, Frankreich
und den USA seit dem 18. Jahrhundert als Menschenrechte rechtlich
positiviert. Wie ist dieser Vorgang zu verstehen? Offenkundig ist es
eines, sich auf Menschenrechte zu berufen, flir die unabhéngig von
jeder staatlichen Festlegung und Anerkennung Geltung beansprucht
wird und die deshalb staatlich auch nicht eingeschriankt oder auf-
gehoben werden kdnnen, ein anderes, sie in justiziablen Grundrechten
(wie Recht auf Leben und korperliche Unversehrtheit; Freiheit der
Person; Gleichheitsrechte; Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnis-
freiheit; Meinungs- und Pressefreiheit; Freiheit der Kunst und der
Wissenschaft usf.) zu kodifizieren, die staatlich gesetztes Recht sind.*

29  J. Fischer, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart 2002, 264.

30 AaO.

31 Inder Bill of Rights (1689) geht es anders als in der Virginia Bill of Rights (1776) in
erster Linie um Rechte des Parlaments, nicht um die des Individuums. Vgl. H. Dreier
(Hrsg.), Grundgesetz-Kommentar, Bd. 1 (Art. 1-19), Tiibingen *2004, Vorb. Rn. 11.

32 Vgl. M. Kriele, Einfiihrung in die Staatslehre. Die geschichtlichen Legitimitits-
grundlagen des demokratischen Verfassungsstaates, Wiesbaden® 2003, 132; H. E.
Tédt, Menschenrechte Grundrechte, in: Ders., Perspektiven theologischer Ethik,

14

am 17.01.2026, 10:57:53.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man kann auch, wie es die katholische Kirche lange tat, auf der univer-
sal geltenden Menschenwiirde insistieren, die man in der Gottebenbild-
lichkeit begriindet sieht,”* ohne daraus Menschenrechte abzuleiten oder
diesen im verpdnten Aufklarungsdenken verankerten Begriff auch nur
positiv aufzugreifen.’* Erst im 20. Jahrhundert ist im Gefolge des 2.
Vaticanum auch in der katholischen Theologie positiv von Menschen-
rechten die Rede,” die in Korrektur friiherer AuBerungen jetzt auch
dem Naturrecht subsumiert werden konnen.”® Aber auch hier bleibt
allerdings unklar, ob die Menschenrechte in der von ihnen unter-
schiedenen Menschenwiirde begriindet sind oder ob diese die Spitze der
Menschenrechte ausmacht, also selbst zu dem gehdrt, was aus ihr abge-
leitet wird. So oder so ist deutlich, dass das begriffliche Verhéltnis zwi-
schen Menschenwiirde, Menschenrechten und Grundrechten nicht Klar,
sondern klarungsbediirftig ist, und dass das Folgen fiir das Verstindnis
und den Umfang des tiberpositiven Naturrechts hat.

2. Gesetzliches Unrecht vs. iibergesetzliches Recht

Ein zweites Problemfeld sind die Unrechtserfahrungen des 20. Jahr-
hunderts. So geben die von G. Radbruch so wirkkréftig formulierten
Widerspruchserfahrungen zwischen «<gesetzlichem Unrecht> und «iiber-

Miinchen 1988, 135-176; F. Hufen, Entstehung und Entwicklung der Grundrech-
te, NJW (Neue Juristische Wochenschrift) 1999, 1504-1510. Grundrechte, so de-
finiert das Bundesverfassungsgericht, sind «in erster Linie dazu bestimmt, die
Freiheitssphire des Einzelnen vor Eingriffen der 6ffentlichen Gewalt zu sichern;
sie sind Abwehrrechte des Biirgers gegen den Staat.» (BVerfGE 7, 198 [204 f.]).

33 Mit dem die Freiheitssphire des Einzelnen gegen Ein- und Ubergriffe des Staates
sichernden Konzept der Menschenwiirde im Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland hat das fiir sich genommen wenig zu tun.

34 Noch R. Weiler, Wiederkehr des Naturrechts (Fn. 1), 88 sieht in den amerikanischen
und franzosischen Erkldrungen der Menschenrechte keine Konkretion des Natur-
rechts, sondern im Gegenteil gerade einen Abfall von ihm, der den Weg zu den I-
deologien des Nationalsozialismus, Rassismus und Sozialismus erdffnet habe.

35 In Dignitas humanae (DH 4240-4245) wird das Recht auf Religionsfreiheit aus-
driicklich mit der Menschenwiirde begriindet.

36  Vgl. Johannes Paul II., Redemptor Hominis (1979). Der Papst tritt hier ausdriick-
lich fiir Menschenrechte ein, die in der Menschenwiirde fundiert gesehen werden.

15

am 17.01.2026, 10:57:53.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

