lobalStudies

C EAAS N RIS B O N RS SE

Kritik der
transnationalen Gewalt

Souverdnitit, Menschenrechte
und Demokratie im Ubergang

zur Weltgesellschaft

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claas Christophersen
Kritik der transnationalen Gewalt

- 8m13,02,2028, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claas Christophersen arbeitet als Horfunk-Journalist und forscht am
Zentrum fiir Okonomisch-Soziologische Studien der Universitit
Hamburg im Bereich Politische Soziologie.

- 8m13,02,2028, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Craas CHRISTOPHERSEN

Kritik der transnationalen Gewalt
Souverinitit, Menschenrechte und Demokratie

im Ubergang zur Weltgesellschaft

[transcript]

- 8m13,02,2028, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diese Publikation wurde durch die Hans-Bockler-Stiftung gefordert.

o0eo

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz er-
laubt die private Nutzung, gestattet aber keine Bearbeitung und keine
kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de/.

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder
Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden
Sie sich bitte an rights@transcript-verlag.de

© 20009 transcript Verlag, Bielefeld

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Ver-
lages urheberrechtswidrig und strafbar. Das gilt auch fiir Vervielfil-
tigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und fiir die Verarbei-
tung mit elektronischen Systemen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Claas Christophersen

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-1288-2

PDF-ISBN 978-3-8394-1288-6

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an
unter: info@transcript-verlag.de

- am13,02.2028, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INHALT

Vorwort

Einleitung

I Auf dem Weg von der nationalstaatlichen Souverinitit
zum Primat der Menschenrechte? — Zwei Fallbeispiele aus

1.1

1.2

L3

1I

der internationalen Politik

Vorbemerkungen — Der Kosovo-Krieg und die Haltung

der USA zum Internationalen Strafgerichtshof

Der Kosovo-Krieg

[.2.1 Einleitung

1.2.2 Die Konfliktlinien

[.2.3 Der NATO-Krieg im Kontext
,Jhumanitirer Interventionen*

1.2.4 Die Kosovo-Debatte

[.2.5 Inwieweit taugen ,.,humanitére Interventionen*
zur Konfliktlosung?

Der ICC und die USA

1.3.1 Das Rom-Statut und der beschrinkte Sinn
internationaler Strafgerichtsbarkeit

1.3.2 Die US-Position zum ICC —
von der Clinton- zur Bush-Administration

1.3.3 Die USA in internationalen Angelegenheiten:
,»Welthegemon* mit spezifischer politischer Kultur

Souverinitit im Spannungsverhiltnis zu Demokratie
und Menschenrechten

IL.1 Souverdnitit in den Internationalen Beziehungen
II.2 Entstaatlichung und Entgrenzung der

internationalen Beziehungen
I1.2.1 Der Hegemonie-Begriff des Neogramscianismus

- am13,02,2026, 15:37:02.

11

27
27
32
32
33

37
43

48
50

50

55

58

63

65

69
69


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11.2.2 Transnationalitit, Global Governance
und Kosmopolitismus
11.2.3 Fazit: Transnationale Politik
11.3 Souverinitit, Autonomie, Nation —
Versuch einer begrifflichen Abgrenzung
11.3.1 Souverinitit als hochste Autoritit
I1.3.2 Souverinitit als Selbstbestimmungsrecht
11.3.3 Souveranitit und Nationalitét
11.3.4 Zur ,.kosmopolitischen Illusion*
II.4 Souverinitit, Recht, Gewalt — Die Debatte iiber
Giorgio Agambens ,,Homo sacer*
11.4.1 Die These vom ,,nackten Leben*
11.4.2 Kritik der Gewaltkritik — Jacques Derridas
Walter-Benjamin-Rezeption
11.4.3 Das stidhlerne Gehiduse des Ausnahmezustandes —
Kritik an Agamben
II.5 Erste Zwischenbilanz

IIT Menschenrechte im Spannungsverhéltnis zu
Souverinitit und Demokratie
III.1 Entwicklung und Problematik der Menschenrechte
II1.1.1 Menschenrechtskonzeptionen und Institutionen des
Menschenrechtsschutzes — ein historischer Kurzabriss
III.1.2 Rechtsinhalte und Menschheitsbegriff
II1.1.3 Menschenrechtsdurchsetzung
III.2 Menschenrechte und Staat
II1.2.1 Recht auf Rechte oder Gesetz der Humanitit —
Die Arendt-Broch-Debatte
II1.2.2 Aussetzung fundamentaler Rechte als Ausdruck
»souverdner Macht“? — Fallbeispiel Guantdnamo
II1.3 Universelle Menschenrechte, politische Selbstbestimmung
und internationale Beziehungen
II1.3.1 Der Partikularismus-Vorwurf gegen
universalistische Menschenrechte
1I1.3.2 Menschenrechte und Volkssouverinitit —
ein ,,gleichurspriingliches* Verhiltnis?
II1.4 Zweite Zwischenbilanz

IV Demokratie im Spannungsverhiltnis zu Souverinitéit
und Menschenrechten

IV.1 Grundlegende Probleme des Demokratie-Begriffs

IV.2 Demokratie als Volkssouverinitit

- am13,02,2026, 15:37:02.

75
81

83
83
86
92
94

99
99

106

109

113

117

120

120

123

128

130

130

135

142

142

149

151

155
158
163


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV.2.1 Partizipation, Inklusion, Reprisentation
IV.2.2 Probleme transnationalen Regierens
IV.2.3 Demokratisierung der UN
1V.3 Individuum statt Staat? Transnationale Demokratie und die
Anerkennung der Anderen
IV.3.1 Demokratie-Konzepte jenseits des Nationalstaates
IV.3.2 Transnationale zivilgesellschaftliche Akteure
1V.3.3 Private versus offentliche Autonomie?
Die Habermas-Rawls-Debatte
1V.4 Dritte Zwischenbilanz

V  Transnationaler Republikanismus —
Eine Reformulierung des Politischen
V.1 Zusammenschau — Die wechselseitigen Verhiltnisse von
Souverinitit, Menschenrechten und Demokratie in der
transnationalen Politik
V.1.1 Vorbemerkung
V.1.2 Gesamtdarstellung der theoretischen Analyse
V.2 Eine andere Sicht auf das Politische —
Hannah Arendts Politische Philosophie
V.2.1 Handeln und o6ffentlicher Raum
V.2.2 Das Soziale und der Zerfall der Offentlichkeit
V.2.3 Revolution und Ritesystem
V.2.4 Hannah Arendt und die Mondialisierung
V.3 Transnationaler Republikanismus —
Politisches Handeln in der Weltgesellschaft

Schluss

Literaturverzeichnis

- am13,02,2026, 15:37:02.

163
170
177

181
181
188

192

198

201

201
201
203

211
211
217
220
227
233
247

257


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2026, 15:37:03,


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT

Diese Veroffentlichung meiner Dissertation ist, wie im Wissenschaftsbe-
trieb iiblich, das Werk eines einsamen Einzelkdmpfers. Bei einem theo-
retischen Thema kann dies auch gar nicht anders sein — bestand die ei-
gentliche Arbeit doch darin, die Nase in komplizierte Biicher zu stecken
und Zwiesprache allenfalls mit bedrucktem Papier zu halten. Trotzdem
gilt selbst fiir einen Doktoranden das Gleiche wie fiir jedes Individuum:
ohne die Interaktion mit Anderen wire es weder lebens- noch hand-
lungsfihig. Und aus diesem Grund hitte es diese Arbeit ohne den Ein-
fluss und die aktive Mitwirkung einer Reihe von Personen und Instituti-
onen gar nicht geben konnen. Ganz besonderer Dank gebiihrt: meinen
Eltern Tuti und Kurt Christophersen, ohne deren Toleranz und Unter-
stiitzung es mir unmoglich gewesen wire, den Lebensweg zu gehen, den
ich bisher gegangen bin; meinem Betreuer Lars Lambrecht fiir die her-
vorragende inhaltliche Begleitung des Promotionsprozesses; Ulrike
Capdepon fiir detaillierte Riickmeldung und Kritik sowie die Diskussio-
nen iiber Menschenrechte und Macht; Bjorn Roder und Soéren Kiel von
der Gesellschaft fiir aktive Teilhabe (gefat) e. V. fiir ihre politische Visi-
onskraft, von der ich auch in dieser Dissertation gezehrt habe (und zwar
ohne deswegen zum Arzt gehen zu miissen); der Hans-Bockler-Stiftung,
die diese Arbeit mit ideellem Stipendium und Druckkostenzuschuss un-
terstiitzt hat; dem Norddeutschen Rundfunk, der mich in der Promoti-
onszeit erndhrt hat; Silke Ziebarth und Florian Brodersen fiir ihr prizises
Korrekturlesen; und schlieBlich — last but definitely not least — Lena
Holterhoff nicht nur fiir ihr lebhaftes Interesse an meinen Fragestellun-
gen, sondern vor allem auch dafiir, dass es sie gibt.

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2026, 15:37:03,


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Die ungeheuerlichen Verbrechen der Nationalsozialisten zwischen 1933
und 1945 brachten nach der deutschen Kapitulation im Zweiten Welt-
krieg einen neuen Straftatbestand hervor: ,,crimes against humanity* —
Verbrechen gegen die Menschheit oder gegen die ,,Menschlichkeit®, wie
der Begriff meist ins Deutsche iibersetzt wird. Dieses Vergehens wurden
fithrende Verantwortliche des ,,Dritten Reiches® wihrend der alliierten
Militdrtribunale in Niirnberg beschuldigt. Jedoch stand das unbestreitbar
grofte Menschheitsverbrechen der Geschichte, das die Nazis begingen,
die industrielle Massenvernichtung vor allem des europdischen Juden-
tums, nicht im Mittelpunkt der Niirnberger Prozesse. Den Siegern des
Zweiten Weltkriegs, selbst von Hitler-Deutschland und seinen Verbiin-
deten angegriffenen und zum Teil zerstorten Nationen, ging es vielmehr
um die Verurteilung von ,,crimes against peace®, Verbrechen gegen den
Frieden (Tucker 2001: 71 f.; vgl. Abschnitt 1.3.1). Dies bedeutete, dass
die Alliierten in erster Linie daran interessiert waren, den Bruch ihrer
nationalen Souveridnitidt durch die deutschen Truppen volkerstrafrecht-
lich zu verfolgen. Der staatlich organisierte Volkermord in deutschen
Vernichtungslagern wie Auschwitz und Treblinka iiberschritt allerdings
ganz andere Grenzen als die von Lindern — zuvorderst die Grenzen der
Vorstellungskraft, was Menschen einander antun koénnen. Im ,,Holo-
caust® wurden nicht nur Angehorige eines Volkes oder ethnischer Grup-
pen ausgerottet, sondern damit auch die Fundamente menschlichen Zu-
sammenlebens iiberhaupt erschiittert. Bei dem Menschheitsverbrechen
der Nationalsozialisten handelte es sich also um den Versuch, das
Mensch-Sein selbst zu vernichten — und damit auch die Moglichkeitsbe-
dingung jeglicher (wie auch immer konkret ausgestalteter) Menschen-
rechte, die Menschen allein qua ihres Mensch-Seins zukommen sollen.

11

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Vor einem solchen Ansinnen bewahrt die juridisch-politische Fest-
schreibung unantastbarer Souverinitit nicht. Im Gegenteil: Als univer-
selle Formel konnte das Prinzip der Nichteinmischung in die inneren
Angelegenheiten eines Gemeinwesens womoglich dazu fiithren, nicht
gegen Staaten vorgehen bzw. in Staaten nicht intervenieren zu konnen,
die ihre eigenen Biirger systematisch ermorden oder in denen dies ge-
schieht. Und trotzdem bestand die historische Lehre, welche die interna-
tionale Gemeinschaft aus den grauenhaften Ereignissen wihrend des
Zweiten Weltkrieges zog, genau in der prominenten Kodifizierung staat-
licher Souverinitit als eines unantastbaren Grundprinzips der Weltpoli-
tik, wie sich anhand der UN-Charta ablesen lasst.'

Bereits im Vorfeld der Griindung der Vereinten Nationen gab es
gleichwohl Bestrebungen, ein transnational wirksames ,,Gesetz zum
Schutz der Menschenwiirde* zu schaffen, das es Institutionen wie etwa
einem internationalen Strafgerichtshof erméglicht hitte, politische Fiih-
rer auf der ganzen Welt — ungeachtet sie schiitzender souveréner Staats-
macht — fiir ihre Taten zur Rechenschaft zu ziehen (s. Abschnitt II1.2.1).
Schon in der diisteren Mitte des 20. Jahrhunderts offenbarte sich mithin
ein grundlegender Konflikt zwischen dem selbst universellen Prinzip
partikularer Souverdnitdit und universell giiltigen sowie durchsetzbaren
Menschenrechten.

Mit dem Begriffspaar Partikularismus — Universalismus ist der ge-
sellschaftstheoretische Kontext benannt, in dem sich die Problematik des
Verhiltnisses zwischen einzelstaatlicher Souverinitdt und universalisti-
schen Menschenrechten verorten ldsst. Die politische Relevanz (und
Brisanz) der Frage, wie sich das Besondere zum Allgemeinen verhilt
und umgekehrt, offenbart zugleich eine transhistorisch (immer wieder)
wirksame Dynamik. Die Nazi-Verbrechen des 20. Jahrhunderts stellen
,nur' die bisher extremste Herausforderung fiir politisch Handelnde und
Denkende dar, wenn es darum geht, partikulare Souverénitit gegen uni-
verselle Menschenrechte abzuwigen. Doch bereits viel frither, im begin-
nenden Kolonialismus, entbrannten Debatten dariiber, wie die europii-
schen Eroberer der neuen Welt mit den Eingeborenen und deren sozialen
Verhaltensweisen und Normen umgehen sollen. Musste die Partikulari-
tiat der Kolonisierten respektiert werden, was freilich deren Unterwer-
fung letztlich verunmoglicht hitte, oder sollten die Kolonialherren
fremde®, barbarisch scheinende Praktiken einfach verbieten — unter Be-
rufung auf einen (damals religios begriindeten) Menschheitsuniversalis-

1 Siehe hier vor allem den Grundsatz souverdner Gleichheit der Staaten in
Art. 2 (1), das internationale Gewaltverbot in Art. 2 (4) und das Nichtein-
mischungsprinzip in Art. 2 (7) der UN-Charta.

12

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

mus, der freilich selbst wiederum in der partikularen Geschichte Euro-
pas wurzelt? Immanuel Wallerstein, Hauptprotagonist der ,,Weltsystem-
theorie®, ist der Ansicht, dass solchen Debatten — wie sie etwa Mitte des
16. Jahrhunderts vor dem ,,Consejo de Las Indias“ Karls V. gefiihrt
wurden — ,.seit jener Zeit nichts wesentlich Neues hinzugefiigt wurde*
(Wallerstein 2007: 20; vgl. Abschnitt I11.3.1).

Eine weitere historische Station des Konfliktes um Partikularismus
oder Universalismus sollte dann in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhun-
derts der realpolitisch wirkmichtige Diskurs iiber ,,humanitire Interven-
tionen* darstellen (s. Abschnitt 1.2.3). Dabei ging es um die ,,Nothilfe*
selbst nicht bedrohter Staaten zugunsten verfolgter Gruppen in anderen
Staaten. Nach dem Ende der Blockkonfrontation des Kalten Krieges, in
dem die Souverdnititen der Antipoden USA und UdSSR einander ge-
geniiberstanden und sich gewissermaflen gegenseitig neutralisierten,
flammte dieser Interventions-Diskurs in der nun zunehmend ,,uniiber-
sichtlichen* Weltpolitik erneut auf.

Mittlerweile wird sogar die politische (Nicht-)Reaktion auf Naturka-
tastrophen als Anlass fiir Forderungen genommen, militdrische
.Zwangshilfe* von auflen fiir die betroffene Bevolkerung zu leisten: Als
die burmesische Militdrjunta im Mai 2008 nach einem verheerenden
Wirbelsturm, der iiber das siidostasiatische Land hinweggefegt war, nur
schleppend internationale Hilfe zulie, erwog etwa der franzosische
AuBenminister Bernard Kouchner — Mitbegriinder der humanitiren Or-
ganisation ,,Médecins sans frontieres” — den Einsatz eines mit Hilfsgii-
tern beladenen franzosischen Kriegsschiffes in der Region. Auch deut-
sche AuBlenpolitiker wie der Vorsitzende des Auswirtigen Bundestags-
Ausschusses, Ruprecht Polenz (CDU), forderten die Versorgung der Not
leidenden burmesischen Bevolkerung gegen den Willen der Militérre-
gierung.2 Eine solche ,,humanitére Intervention gab es dann nicht, weil

2 Polenz spekulierte in einem Radio-Interview des Deutschlandfunks am
13.5.2008 iiber den Abwurf von Lebensmitteln und Hilfsgiitern iiber Bur-
ma. Zwar rdumte er ein: ,,Das wire zundchst rechtlich gesehen eine Ver-
letzung des Luftraums, aber gerechtfertigt durch diese neue volkerrechtli-
che Rechtsfigur ,Responsibility to Protect’, also Verantwortung zum
Schutz von Menschen, deren eigene Regierung sie dem Untergang preis-
gibt in einer solchen Situation® (http://www.dradio.de/dlf/sendungen/
interview_dIf/783811/ [Stand: 27.10.2008]). Die sog. ,,Schutzverantwor-
tung®, die Polenz hier anspricht, geht auf Empfehlungen der International
Commission on Intervention and State Sovereignty zuriick (vgl. auch Ab-
schnitt I1.2.2). In ihrem Abschlussbericht (ICISS 2001) forderte die Kom-
mission zwar internationale MaBnahmen gegen menschenrechtswidrig
handelnde Staaten auch im Fall von Hilfsverweigerung bei Naturkatastro-
phen. Polenz sagt allerdings nicht deutlich, dass sich die entsprechende
Resolution der UN-Generalversammlung zur ,responsibility to protect™

13

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Burma einerseits wohl strategisch zu unwichtig fiir die westlichen Staa-
ten und andererseits zu wichtig insofern war, als seine Schutzmacht Chi-
na heifit. Ein Konflikt mit einer aufsteigenden Wirtschafts- und Veto-
Macht im Sicherheitsrat sollte anscheinend nicht riskiert werden.

An diesem Beispiel zeigt sich, dass das ,,Dilemma* zwischen Souve-
ranitdt und Menschenrechten nicht rein normativ zu beurteilen ist; viel-
mehr kann es gar nicht unabhingig von internationalen Macht- und
Herrschaftsstrukturen reflektiert werden. Denn wenn man davon aus-
geht, dass die (An-)Forderung, universalistische Menschenrechts-Stan-
dards zu wahren, das bisher sakrosankte Prinzip souverdner Unantast-
barkeit ,,innerer Angelegenheiten® von Staaten zunehmend aussticht, ist
damit in der sozialen Wirklichkeit wenig gewonnen. Geht es hier doch
darum, wer in konkreten Situationen entscheidet, ob sich eine Regierung
in ihrem Handeln noch auf die Souverinitit ihres Staates berufen kann.
Dies schliefit sowohl juridisch-formale Regelungen in der Weltpolitik
als auch die faktische Entscheidungsautoritit dkonomisch, politisch und
militdrisch hegemonialer Staaten oder Staaten-Biindnisse ein. Zunichst
einmal erscheint die UNO mit ihren Organen als das geeignete internati-
onale Forum, um iiber das Ob und Wie moglicher Interventionen (die
nicht unbedingt militirisch erfolgen miissen) zu entscheiden. Die Bilanz
der Aktivitdten und Entscheidungen des UN-Sicherheitsrates seit Beginn
der 1990er Jahre offenbart denn auch, dass sich das hochste Entschei-
dungsgremium der UN immer mehr in staateninterne Konflikte — wie
etwa in Somalia oder im ehemaligen Jugoslawien — einmischt (s. Ab-
schnitt 1.2.3). Doch in dem Mafe, in dem die ,,Treuhénderverpflichtun-
gen® der UN zunahmen, machte sich die internationale Staatenorganisa-
tion auch politisch angreitbar. Dies belegt nicht nur der schmihliche
Riickzug der UN-Truppen aus Somalia, sondern noch viel drastischer
die Untitigkeit der verantwortlichen niederldndischen Blauhelme wéh-
rend des Massakers von Srebrenica im Bosnienkrieg der 1990er Jahre.’

explizit nur auf die Verantwortung der Staaten bezieht, ihre Biirger vor
Volkermord, Kriegsverbrechen, ethnischen Sduberungen und Verbrechen
gegen die Menschlichkeit zu schiitzen — also nicht auf den Schutz vor un-
terlassener Hilfeleistung bei Naturkatastrophen (UN Doc. A/RES/60/1,
Ziff. 139, vom 24.10.2005).

3 Im Sommer 2008 scheiterten die Klagen von Angehdorigen der Massaker-
Opfer gegen die Niederlande und die UN vor dem Landgericht Den Haag
(FAZ vom 11.9.2008, S. 5). Der Prozess offenbart die juridisch-politi-
schen Ambivalenzen in einem Zeitalter des Ubergangs von der National-
staatlichkeit zu einer transnationalisierten Weltpolitik. So beriihrte die ge-
richtliche Auseinandersetzung die Frage nach der Verantwortlichkeit der
Niederlande als Truppensteller oder der UNO als Institution, welche die
Hauptverantwortung fiir den damaligen Friedenstruppen-Einsatz trigt.

14

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Auch die mit geradezu absolutistischer Machtfiille ausgestattete langjih-
rige UN-Administration im Kosovo blieb bei den Menschen in der Pro-
vinz unbeliebt und geriet zudem wegen ihrer Kooperation mit der loka-
len Mafia ins Zwielicht (vgl. Abschnitt 1.2.5).

Der Krieg, der iiberhaupt erst zur Einsetzung des internationalen
Protektorats in der siidserbischen Provinz fiihrte, bietet ein beinahe
idealtypisches Beispiel fiir den Konflikt zwischen universalistischen
Menschenrechten und partikularer Souverinitdt. Die NATO entschied
sich 1999, zugunsten der vom serbischen Staat drangsalierten albani-
schen Bevolkerungsmehrheit im Kosovo ,humanitir zu intervenieren®,
womit nicht nur die nationale Souverdnitit Serbiens bzw. (Ex-)Ju-
goslawiens, sondern zugleich auch das Volkerrecht gebrochen wurde.
Denn wenn solche Mafinahmen legal sein konnen, dann nur, wenn der
UN-Sicherheitsrat sie anordnet. Da aber im Fall Kosovo das Veto des
stindigen Ratsmitglieds Russland, der Schutzmacht Serbiens, drohte,
entschied sich das westliche Militirbiindnis zum eigenmichtigen Vor-
gehen. Damit wurden die UN als das privilegierte Forum internationaler
Entscheidungsautoritit obsolet — und zugleich zeigt sich hier, wie eng
die realpolitische Relevanz des Spannungsverhéltnisses zwischen Sou-
verdnitidt und Menschenrechten an die faktische Entscheidungsautoritit
zum Eingreifen bei menschenrechtlichen ,,Notlagen* gekoppelt ist.

Mit der Frage nach den Bedingungen, unter denen weltpolitische
Entscheidungen getroffen werden, kommt noch eine weitere Kategorie
ins Spiel: die Demokratie. Wer von Demokratie spricht, bezieht sich
damit — sei es unausgesprochen, sei es explizit — auf einen jeweils zu de-
finierenden demos, der iiber seine eigenen politischen Angelegenheiten
frei bestimmen konnen soll — und dies heute im Medium des zwingen-
den positiven Rechts. Habermas’ Rede von der Identitdt der ,,Autoren
und Adressaten des Rechts® (Habermas 2001b: 135) kann daher als eine
Art Minimaldefinition der Demokratie gelten. Bisher konstituierte sich
der demos vor allem national, doch gerade der Konflikt zwischen Souve-
ranitdt und Menschenrechten zeigt, dass dies nicht immer so sein muss.
Denn die Frage, wann welches Prinzip den Primat innehaben soll — das
partikulare der Souverénitit oder das universelle der Menschenrechte —,
sprengt ja selbst die Grenzen des souverinen (National-)Staates und be-
trifft die in Nationalstaaten organisierte Weltbevolkerung in ihrer Identi-
tat als Weltbiirger. Allerdings bleiben sie als solche von den hier darge-
stellten politischen Entscheidungen ausgeschlossen, die sich auf den

Dem noch vorgelagert ist das Problem, ob Staaten und Staaten-Organisa-
tionen wie die UN {iiberhaupt verklagt werden konnen oder Immunitét ge-
nieflen.

15

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Konflikt zwischen Souverinitit und Menschenrechten beziehen. Schon
die UN sind ja explizit keine demokratische Institution, sondern eine
Vereinigung von Staaten, von im wahrsten Sinne des Wortes internatio-
nalen Akteuren. Man muss die Formel der ,,demokratischen Legitimati-
onskette* schon arg strapazieren, um in den politischen Entscheidungen
der oft in ergebnisoffene Verhandlungen eingebundenen (demokratisch
gewihlten) Regierungen noch den Willensauftrag der nationalen demoi
erkennen zu konnen. Wiewohl die Volker also Adressaten internationa-
ler Regelungen sind, konnen sie sich eben nicht als deren Autoren ver-
stehen. Im Rechtsgefiige der UN gibt es aulerdem nicht einmal zwi-
schen den Mitgliedsstaaten Gleichberechtigung, ist den fiinf offiziellen
Atommaéchten im volkerrechtlich hochsten Entscheidungsgremium, dem
Sicherheitsrat, doch ein Veto-Recht garantiert.

Im Fall des Kosovo-Krieges, der iiberhaupt nicht volkerrechtlich ge-
deckt war, klafften die Kreise politisch Handelnder und von den Hand-
lungen Betroffener erst recht weit auseinander; hier gab es nicht einmal
ein Recht, als dessen ,,Autor* oder ,,Adressat sich jemand iiberhaupt
hitte verstehen konnen.

Dabei liele sich durchaus argumentieren, dass ein demokratischer,
das heifit gleichberechtigter und an den Bediirfnissen der Weltbiirger,
nicht der Staaten, orientierter Diskurs auf Weltebene dazu fithren konn-
te, die Legitimitéit4 moglicher Losungsmalinahmen fiir den Konflikt
zwischen Souverinitdt und Menschenrechten zu erhohen. Denn wenn
sich die Weltbiirger — oder deren Représentanten — zugleich als Autoren
moglicher Regelungen zum Verhiltnis zwischen Souverénitit und Men-
schenrechten und als deren Adressaten verstehen konnten, lie3e sich der
(heute noch berechtigte) Vorwurf macht-, besser: gewaltpolitischer Will-
kiir in diesen Fragen vielleicht einmal entkréften.

4 Wenn hier — und in der gesamten folgenden Arbeit — von ,Legitimitét®,
,,Legitimation* oder ,legitimieren” gesprochen wird, so ist damit explizit
nicht ein Gegensatz zur Legalitit gemeint, wie ihn der ,,Hofjurist” des
Dritten Reiches, Carl Schmitt, in den 1930er Jahren ausmalte. Schmitt
stellte einer angeblich alleine auf formaler Rechtskorrektheit beruhenden
liberal-parlamentarischen ,,Legalitidt™ die ,,Legitimitit™ politischer Hand-
lungen gegeniiber, die sich aus ,,hoheren® Entititen wie Volk, Nation oder
Rasse ableiten sollte. Allerdings griindet demokratische Legitimitit viel-
mehr in der legalen Geltung einer Verfassung und ihrer Grundsitze, an
denen sich alle politischen Handlungen innerhalb eines Gemeinwesens
messen lassen miissen (vgl. Guggenberger 1986: 271). So gesehen
eriibrigt sich der von Schmitt problematisierte Gegensatz, in dem die ,,Le-
gitimitdt™ angeblich zur , Legalitdt™ steht, und es wird moglich, den Ter-
minus Legitimitét in seiner alltagssprachlichen Bedeutung, vom Wortsinn
her als Rechtfertigung o. &., zu verwenden.

16

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Die unter dem Schlagwort ,,Globalisierung* bezeichneten, im We-
sentlichen okonomischen Prozesse bestimmen seit den 1990er Jahren
nicht nur zunehmend die Welt, sondern machen sie infolgedessen auch
immer mehr zu einer Welt, zu einer transnationalen — d. h. das Nationa-
le, wie wir es bisher kannten, iiberschreitenden — menschlichen ,,Schick-
salsgemeinschaft”. Umso mehr sticht die Divergenz zwischen ,,Autoren‘
und ,,Adressaten nicht nur der Weltokonomie, sondern auch der Welt-
politik ins Auge. Die so genannte ,,globalisierungskritische* oder ,,al-
termondialistische* soziale Bewegung5 vermag es seit Ende der 1990er
Jahre kritisch aufzuzeigen, welche tief greifenden lokalen Auswirkungen
,,von unten* praktisch nicht mehr zu kontrollierende Abkommen wie die
der Welthandelsorganisation, WTO, haben konnen. Daher stellt sich die
Frage nach demokratischen Verfahren jenseits des Nationalstaates in der
gegenwirtigen Zeit der Transnationalisierung. Und dies gilt ebenso,
wenn nicht umso eindringlicher, fiir die Fundamente des menschlichen
Zusammenlebens, wie etwa das Problem, ob und wenn ja, wie und wann
man Gewalt einsetzen soll, um Gewalt zu verhindern. Denn hierin biin-
deln sich brennglasartig die einzelnen Aspekte des Konfliktes zwischen
Souver#nitdt und Menschenrechten.

Die Suche nach transnationalen Demokratieformen bzw. der realpo-
litische Kampf darum dient allerdings nicht dazu, die kategorialen Span-
nungen zwischen Souverénitidt und Menschenrechte einfach in Wohlge-
fallen aufzulosen. Denn politiktheoretisch gesehen vermittelt Demokra-
tie nicht nur den Ausgleich zwischen eher souverinitéts- und eher men-
schenrechtsorientierten Perspektiven, sondern ist auch selbst in die Kon-
flikte zwischen Souverinitit und Menschenrechten verstrickt, insofern
sie sich — grob vereinfacht dargestellt — als die Summe der Addition
,»Volkssouverinitit plus Menschenrechte® bezeichnen lasst.’ Es ist also
hochste Zeit, die wechselseitigen Beziige der drei Kategorien Souverini-
tdt, Menschenrechte und Demokratie im Zeitalter der Transnationalisie-
rung theoretisch genauer zu beleuchten und nach moglichen Auswegen
aus dem sich zunichst darbietenden Dilemma ,,Entweder Souverinitit
oder Menschenrechte zu fragen.

5 Vgl. Abschnitt V.2.4.
6  Siehe hierfiir die Ausfiithrungen zur Habermas-Rawls-Debatte in Abschnitt
Iv.3.3.

17

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Erkenntnisziele

In diesem Sinn sind zwei grundlegende Fragestellungen fiir diese Arbeit
Erkenntnis leitend:

(1) Welche politiktheoretischen Verhiltnisse bestehen zwischen
Souverdnitidt, Menschenrechten und Demokratie in der gegenwairtigen
Epoche der Transnationalisierung von Weltpolitik?

(2) Gibt es eine Logik, welche diese politiktheoretisch gerahmten
und realpolitisch wirkmdchtigen Wechselverhiltnisse iibergreift, und
lasst sich ihr eine andere Sicht des Politischen entgegensetzen?

Zu (1):

Auf den ersten Blick scheint ein Dilemma zwischen partikularer staatli-
cher Souverinitit und universalistischen Menschenrechten vorzuliegen —
redet man dem einen Prinzip das Wort, scheint dies das andere auszu-
schlieBen. Bezieht man nun die herrschaftskritische Frage nach der in-
ternationalen Entscheidungsmacht iiber die realpolitische Gewichtung
von Souverdnitit und Menschenrechten in die Analyse mit ein, so ist die
Forderung nach Formen transnationaler Demokratie schnell zur Hand.
Sicherlich ist es dariiber hinaus fiir den Forschenden unerlésslich zu
explizieren, welcher Demokratiebegriff den eigenen Ausfithrungen
zugrunde liegt oder zugrunde liegen soll, doch die These, dass eine
transnationale Demokratie den Konflikt zwischen Souveridnitit und
Menschenrechten autheben kann, bleibt genauso einfach und klar, wie
sie unzureichend ist. Denn es kommt darauf an zu fragen, warum wir
iiberhaupt von einer im Grunde nicht moglichen Entscheidung, also von
einem Dilemma, zwischen Souverinitdt und Menschenrechten sprechen
konnen.

Das eingangs erwihnte Beispiel des nationalsozialistischen Volker-
mordes vor allem an den europdischen Juden scheint zunichst einmal
ein klarer Fall fiir die These zu sein, dass es offensichtlich Verbrechen
gibt, die derart eklatant allem widersprechen, was menschliches Zu-
sammenleben nur ausmachen kann, dass sie nicht mehr als ,,innere An-
gelegenheiten eines Staates behandelt werden konnen. Doch fiir die
transnationalisierte Gegenwart bedeutet diese unstrittige Beobachtung
zunidchst einmal iiberraschend wenig — und dies nicht nur, weil es un-
glaublich schwierig ist, im Moment der Krise zu entscheiden, ob und
wenn ja, anhand welcher Kriterien sich solche ,.crimes against humani-
ty* identifizieren lassen. Die Pointe des Konfliktes liegt vielmehr darin,
dass es offensichtlich Bedeutungs-Facetten der Kategorie Souverinitit
gibt, die, fiir einen universellen Menschenrechtsschutz zu opfern, fatale

18

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Konsequenzen hitte. Denn wie universell konnen Menschenrechte wirk-
lich sein — besonders wenn man die demokratietheoretisch eminent
wichtige Frage nach der politischen Entscheidungsmacht als konstitutiv
fiir die Erforschung jenes ,,Dilemmas® betrachtet? Sind es doch immer
historisch-partikulare Subjekte, die ihre historisch-partikularen Vorstel-
lungen von universellen Menschenrechten fiir universell erkldren und
durchsetzen konnen. Damit soll hier nicht ein im Endeffekt zynischer
Kulturrelativismus verfochten, sondern vielmehr darauf hingewiesen
werden, dass die Universalisierbarkeit dessen, was als fundamental
menschlich und absolut schiitzens- und verteidigenswert gilt, zwar uni-
versell und durch die Zeiten hindurch notwendig ist, aber sich hinsicht-
lich der konkreten inhaltlichen Fiillungen selbst als historisch-partikular,
d. h. wandelbar und nicht zuletzt als das ,,Produkt* sozialer Kampfe und
politischer Diskurse présentiert.

Es wird in dieser Arbeit also darauf ankommen, politiktheoretische
Begriffsfassungen kritisch zu hinterfragen und insbesondere auf ihre
Wechselwirkungen mit der sozialen Realitét hin zu untersuchen. D. h. es
gilt, prizise herauszuarbeiten, welche Bedeutungen den Untersuchungs-
kategorien Souverinitit, Menschenrechte und Demokratie zugeschrie-
ben werden, wenn man sie ins Verhéltnis zueinander setzt. Nimmt man
hierfiir als Ausgangspunkt das Vorliegen eines echten Dilemmas
zwischen Souverdnitdt und Menschenrechten ernst, so zeigt sich im
Fortschreiten der Untersuchungen paradoxerweise, dass es dieses Di-
lemma oder auch nur das Spannungsverhéltnis immer nur zwischen un-
terschiedlichen Dimensionen oder Bedeutungs-Facetten der Kategorien
gibt. Die erste These, dass ein Konflikt zwischen Souverinitit und Men-
schenrechten besteht und sich dieser durch die (wie auch immer konkret
konzipierte oder ausgestaltete) transnationale Reformulierung von De-
mokratie 16sen liee, gilt damit nur noch fiir eine bestimmte Konstellati-
on von Souverinitit, Menschenrechten und Demokratie in der transnati-
onalen Politik.

Zu (2):

Das Aufzeigen der komplexen politiktheoretischen Bezugs-Vielfalt, die
zwischen den drei Untersuchungskategorien besteht, kann gleichwohl
nur den ersten analytischen Schritt bedeuten. Diese Arbeit nimmt vor al-
lem wissenschaftliche Diskurse in den Blick, und diese stellen einen
Ausdruck sozialer Kdmpfe um die Deutungshoheit iiber die gesellschaft-
liche Wirklichkeit dar; aus einer sozialtheoretischen Grundhaltung her-
aus besetzen die Diskursteilnehmer ihre Begriffe und fithren ihre Deu-
tung gegen andere Beitrdge an. Dadurch kursiert zwar eine Komplexitét

19

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

an fiir diese Arbeit relevanten Themenfassungen, aber diese miissen
eben nicht die realpolitisch wirkmdchtigsten sein. Gegen das oben vor-
getragene Argument, ein Dilemma zwischen Souverdnitit und Men-
schenrechten existiere eigentlich gar nicht, liee sich ja immerhin ins
Feld fiihren, dass etwa die reale Situation des Kosovo-Krieges genau ein
solches politiktheoretisches Dilemma produziert habe. Und so, wie sie
ablief — als eine unilaterale, volkerrechtswidrige Operation auf3erhalb
der UN -, habe die NATO-Intervention nur méglich werden konnen,
weil es auf internationaler Ebene keine demokratischen Kontroll-
Institutionen gibt’, weshalb die politisch hegemonialen und militirisch
stirksten Staaten die faktische Entscheidungsautoritit innehaben, ihre
eigenen Standards zu setzen.

Damit ist die diskursinterne Verwobenheit von normativen Bewer-
tungsmaBstdben fiir das, worliber eine Aussage getroffen wird, mit real-
politischen Ereignissen angesprochen. Beides lésst sich nicht voneinan-
der trennen. SchlieBlich beruht Realpolitik genauso auf normativen
Mafstiben, wie die normative Reflexion sozialer Wirklichkeit ohne
Riickbezug auf die Realpolitik ins Reich des Wunschdenkens gehort.
Wenn die einzelnen Kapitel-Titel dieser Arbeit ein Spannungs-Verhilt-
nis zwischen Souverinitidt, Menschenrechten und Demokratie suggerie-
ren, so biindelt diese Bezeichnung im Sinne des Themas Normativitit
und realpolitische Wirkmachtigkeit der kategorialen Wechselwirkungen.
Die Rede von einer Spannung schlieft ein unldsbares Dilemma aus,
denn die Begriffe haben durchaus auch andere Bedeutungskonnotatio-
nen als die realpolitisch wirksamsten. Allerdings bedeutet, von einem
Spannungsverhiltnis zu sprechen, die hegemoniale Konstellation der
Untersuchungskategorien zu kritisieren.

Wiihrend also in einem ersten Schritt die wechselseitigen Verhiltnis-
se zwischen Souverinitidt, Menschenrechten und Demokratie erkundet
und diese Verhiltnisse in ihrer Komplexitit dargestellt werden sollen (s.
0.), muss es im zweiten Schritt darum gehen, die verschiedenen analyti-
schen Striange wieder zusammenzufiihren. Dies hinsichtlich der Fragen:
Gibt es eine die positiv-verstirkenden wie spannungsreich-entgegenge-
setzten Verhdltnisse zwischen den Kategorien iibergreifende Logik, die
das realpolitische ,, Dilemma*“ zwischen Souverdnitit und Menschen-
rechten sowie die damit verbundene undemokratische Fassung der
Weltpolitik erkliren kann? Genauer: Wie kommt es, dass Weltpolitik

7 Damit sind an dieser Stelle formal garantierte Mechanismen gemeint. Si-
cherlich ist auch die ,,Welt-Offentlichkeit* (potenziell) eine demokrati-
sche, wenn auch noch stark unterentwickelte, Kontroll-Institution.

20

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

hinsichtlich der Verhdiltnisse zwischen Souverdnitdit, Menschenrechten
und Demokratie genauso strukturiert ist, wie sie es ist?

Hier besteht das Problem, grob zusammengefasst, im politischen
Mittel der Gewalt, auf das sowohl die Verfechter der Souverinitit als
auch die Verfechter des Menschenrechtsuniversalismus rekurrieren.
Wenn die volkerrechtlich in der UN-Charta garantierte Souverinitit we-
sentlich das Prinzip der Nicht-Einmischung in innere Angelegenheiten
eines Staates meint, dann heiflt dies in letzter Instanz, dass die politi-
schen Fiihrer eines Landes mit ,,ihrer” Bevolkerung anstellen konnen,
was sie wollen, solange sie keine Staatsgrenzen verletzen. Wenn ande-
rerseits genau dies durch einen wirksamen Menschenrechtsschutz unter-
bunden werden soll, so berufen sich die Befiirworter dieser Politik selbst
auch wieder nur auf die ,,einzige Sprache, die Tyrannen verstehen‘: die
Gewalt. Aber auch Gewalt, um Gewalt zu verhindern, bleibt zuvorderst
und immer noch: Gewalt.

Angesichts dieser Konstellation wird die Suche nach transnationalen
Demokratieformen tatsdchlich zentral, die sich auf andere Mittel und
Entscheidungs-Begriindungen berufen als die Gewalt. Der Versuch, ei-
nen im wahrsten Sinne des Wortes gewalt-losen ,,transnationalen Re-
publikanismus* zu skizzieren, soll unter Berufung auf die Politische
Theorie und Philosophie Hannah Arendts am Schluss dieser Arbeit ste-
hen (s. Kapitel V). Dabei wird sich zeigen, dass fiir eine solche transna-
tionale Demokratie-Form eine sehr spezifische Fassung der drei Unter-
suchungskategorien notwendig ist. So ist im Anschluss an Hannah
Arendt Souverinitit unter keinen Umsténden als eine hochste Entschei-
dungsautoritdt zu verstehen, sondern als partikulare, unantastbare Auto-
nomie eines Gemeinwesens. Dieses ,,Selbstbestimmungsrecht® garantiert
wiederum wesentlich das Menschen-,,Recht, Rechte zu haben®, also das
Recht auf Zugehorigkeit zu einem Gemeinwesen, aus dem sich konkrete
Biirgerrechte erst ableiten. Demokratie als Politik-Modus schlieflich
ldsst sich nach Arendt nur als eine partizipatorische ,,Macht der Vielen*
begreifen und nicht als gesellschaftliche Interessen-Reprisentation.

Methoden und Untersuchungsmaterial

Um den beiden grundlegenden Fragestellungen dieser Arbeit nachzuge-
hen, ziehe ich zuvorderst auf der Basis hermeneutisch-interpretatorischer
Auswertungs-Verfahren Textbeitrige zu wissenschaftlichen Diskursen
heran, in denen die Verhéltnisse zwischen Souverinitidt, Menschenrech-
ten und Demokratie in der zunehmend transnationalisierten weltpoliti-
schen Gegenwart erdrtert werden. Diese Analyse kann nicht monodiszi-

21

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

plinér erfolgen, da die theoretische Auseinandersetzung mit diesen drei
grundlegenden Kategorien des politischen Lebens auf verschiedenen
Feldern stattfindet. Als themenrelevante Disziplinen erachte ich die Poli-
tische Soziologie, die Internationalen Beziehungen, die Politische Philo-
sophie und das Volkerrecht. Allerdings sollen die Begriffsfassungen, die
in Diskursbeitrigen aus diesen Disziplinen oder auch aus interdis-
ziplindren Perspektiven diskutiert, konstruiert und problematisiert wer-
den, nicht einfach fiir sich stehen bleiben. Ist es doch mein Forschungs-
interesse, immer wieder die reale Wirkmdichtigkeit der Spannungs- und
einander positiv verstirkenden Verhiltnisse zwischen Souverdnitit,
Menschenrechten und Demokratie hervorzukehren. Einerseits wird die
realpolitische Dimension der Konflikte, die sich aus diesen Verhiltnis-
sen ergeben konnen, kritisiert und zum Anlass sowohl empirischer Stu-
dien als auch politischer Theoriebildung genommen. Andererseits er-
moglicht es die fortgesetzte Riickbindung sozialwissenschaftlicher The-
orien und empirischer Forschungsergebnisse an die politische ,,.Lebens-
wirklichkeit”, Liicken zwischen der Theorie bzw. den wissenschaftli-
chen Untersuchungsdesigns und der Praxis aufzuspiiren. Zu-gleich of-
fenbaren sich in der (grundlegenden) wissenschaftlichen Beschiftigung
mit dieser ,Lebenswirklichkeit”, deren Teil ja auch die Wissenschaft
selbst stets bleibt, die jeweiligen normativen Grundhaltungen, aus denen
realpolitische Konflikte resultieren und an denen sich hegemoniale
Strukturen orientieren.

Die realpolitische Dimension der Verhéltnisse zwischen Souveréni-
tat, Menschenrechten und Demokratie in der transnationalen Politik
selbst soll anhand von empirischen Beispielen wie dem Disput iiber die
Einrichtung des Internationalen Strafgerichtshofes (s. Abschnitt I.3) oder
dem US-Gefangenenlager Guantdnamo (s. Abschnitt I11.2.2), aber auch
teilweise durch Bezug auf UN-Dokumente und volkerrechtliche Quellen
nachgezeichnet werden. Hier wiederum hilft die Einordnung der Empi-
rie in iibergreifende wissenschaftliche Diskurse, sich nicht in den parti-
kularen Bedingungen und Gegebenheiten des Fallbeispiels zu verlieren,
sondern vielmehr in realen Phdnomenen der Weltpolitik grundsdtzliche
Dynamiken der Wechselverhiltnisse zwischen den Untersuchungsge-
genstinden zu erkennen.

Um diese Dynamiken freilich iiberhaupt identifizieren zu konnen,
bedarf es des Wissens iiber ihr Geworden-Sein — auch oder besser: ge-
rade wenn sich diese Arbeit die weltpolitische Gegenwart als zeitlichen
Untersuchungsraum vornimmt. D. h. die Frage danach, warum iiber die
Wechselwirkungen zwischen Souverinitit, Menschenrechten und De-
mokratie in der transnational werdenden Weltpolitik auf eine bestimmte
Weise gesprochen wird, verweist auf die historischen Bedingungen, aus

22

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

denen sich die heutigen Diskurse speisen. Daher wird die hermeneuti-
sche Analyse theoretischer wissenschaftlicher Texte um historische De-
battendarstellungen erginzt — wie zum Beispiel den Fall von Hannah
Arendts und Hermann Brochs Briefwechsel (s. Abschnitt I11.2.1), in dem
nach der Katastrophe des Nationalsozialismus und des Zweiten Welt-
krieges bereits die Sprechpositionen zum Primat von Souverinitét oder
Menschenrechten aufscheinen, die noch heute fiir den Diskurs iiber
,humanitire Interventionen® relevant sind.

Das Insistieren auf der unausgesetzten Riickbindung wissenschaftli-
cher Reflexion an realpolitische Bedingungen und Ereignisse soll frei-
lich nicht bedeuten, diese Arbeit verfechte den Anspruch, die Leser nun
iiber die ,,wahren* Verhiltnisse zwischen Souverinitit, Menschenrech-
ten und Demokratie aufzuklidren. Als wissenschaftliche Arbeit vermittelt
sie vielmehr selbst ,,nur ein Bild von sozialer Wirklichkeit und versteht
sich in erster Linie als Beitrag ,,um der unendlichen Mdglichkeiten der
Meinungen willen, in denen die Welt zwischen den Menschen bespro-
chen werden kann“, wie Hannah Arendt einmal Lessings Parteinahme
gegen die Wahrheit und fiir den Widerstreit der Meinungen umschrieben
hat (Arendt 1960: 43).

Gliederung

Am Anfang dieser Arbeit, in Kapitel I, steht eine empirische Einfithrung
in den Konflikt zwischen Souverinitidt und Menschenrechten anhand der
zeitgenossischen Beispiele des Kosovo-Krieges von 1999 und der US-
Haltung zur Einrichtung des Internationalen Strafgerichtshofes, ICC*,
der 2003 seine Arbeit aufnahm. Zwar deutet die beinahe idealtypische
,.humanitire Intervention der NATO in (Ex-)Jugoslawien darauf hin,
dass sich die internationale Gemeinschaft auf dem Weg von der natio-
nalstaatlichen Souverénitdt zum Primat der Menschenrechte befindet.
Jedoch zeigt sich dort, wo tatsdchlich Schritte in Richtung einer transna-
tionalen Weltrechtsordnung unternommen werden, so etwa bei den Ver-
handlungen iiber das Rom-Statut des ICC, dass die Achtung der einzel-
staatlichen Souverdnitidt als hochstes Volkerrechtsprinzip ihre Wirk-
michtigkeit noch lange nicht verloren hat. Im Gegenteil: Dieselbe US-
Regierung, die der Rom-Konferenz im Juli 1998 noch duBerst skeptisch
gegeniiberstand und stets darauf bedacht war, die Souverinitit der USA
gegen allzu grofe transnationale Strafverfolgungs-Befugnisse des neuen

8 International Criminal Court.

23

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Gerichtshofes zu verteidigeng, trieb nur knapp ein halbes Jahr spiter den
bevorstehenden Krieg der NATO zugunsten der Kosovo-Albaner mal-
geblich voran — unter Berufung auf Souverinitéit brechende Menschen-
rechte, zu deren Schutz und Durchsetzung doch auch der ICC beitragen
sollte. An der Gegeniiberstellung dieser beiden Fallbeispiele aus der in-
ternationalen Politik zeigt sich deutlich, dass internationale Macht- und
Herrschaftsverhidltnisse und daran gekniipft: die undemokratische Fas-
sung internationaler Beziehungen in Gestalt des ,,Rechts der Stirkeren*
den Ausschlag fiir das politische Verhalten in Fragen der weltpolitischen
Transnationalisierung geben.

In den Kapiteln II, Il und IV stehen immer jeweils eine Untersu-
chungskategorie und ihre jeweiligen Wechselverhiltnisse zu den beiden
anderen Kategorien im Mittelpunkt. Dabei kann leicht der Eindruck ent-
stehen, es handele sich um Dopplungen bzw. willkiirliche Zuordnungen
der herangezogenen Diskurs-Beitrdge, wenn etwa in Kapitel II das
Spannungsverhiltnis von Souverénitit zu Demokratie und in Kapitel IV
das Spannungsverhiltnis von Demokratie zu Souverdnitit untersucht
wird. Jedoch habe ich versucht, immer jeweils eine Kategorie in den
Mittelpunkt zu riicken und von ihr ausgehend die anderen Kategorien zu
betrachten. Zur Illustration dieses Vorgehens sei hier ein Beispiel aus
der Arbeit genannt: So duflern sich sowohl Chantal Mouffe (s. Abschnitt
11.3.4) als auch Seyla Benhabib (s. Abschnitt IV.2.1) zum ,,Kosmopoli-
tismus®. Bei Mouffe steht allerdings der Aspekt einer ,,multipolaren
Weltordnung im Vordergrund, wihrend es Benhabib ausdriicklich um
die ,,Anerkennung der Anderen in demokratischen Gemeinwesen geht.
Daher erortere ich Mouffes Thesen im Souverinitéts-Teil und Benhabibs
Auseinandersetzung mit ,,Kosmopolitismus* im Demokratie-Teil der
Arbeit.

Andererseits offenbaren zum Beispiel die sowohl aus menschen-
rechts- als auch aus demokratietheoretischer Perspektive gefiihrten De-
batten iiber eine mogliche ,,Gleichurspriinglichkeit” von Menschenrech-
ten und Demokratie bzw. Volkssouveridnitit (s. Abschnitte I11.3.2 und
IV.3.3) die engen diskursiven Verflechtungen, die zwischen Souverini-
tdt, Menschenrechten und Demokratie bestehen. Gerade dass sich die
einzelnen Aspekte des Forschungsthemas nur so schwer voneinander
trennen lassen, bestitigt den urspriinglichen Forschungsimpuls, das ,,Di-
lemma* zwischen Souverinitit und Menschenrechten in der zunehmend
transnationalisierten Weltpolitik mit demokratietheoretischen Fragen zu
verkniipfen.

9  Unter der Bush-Administration schlug die US-amerikanische Haltung zum
ICC gar in eine unverhohlene Obstruktionspolitik um (s. Abschnitt .3.2).

24

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Dessen ungeachtet steht jeweils am Anfang der drei Kapitel eine
kurze Einfiihrung in Bedeutung, Problematik und historische Entwick-
lung des im Fokus stehenden Begriffes und der von ihm bezeichneten
realpolitischen Erscheinungen. Eine Zwischenbilanz zum Verhiltnis
zwischen der jeweils zentralen Kategorie und den beiden anderen Kate-
gorien rundet am Ende die theoretisch-analytischen Untersuchungen zu
Souverinitit (Kapitel II), Menschenrechten (Kapitel IIT) und Demokratie
(Kapitel 1V) ab.

In Kapitel V schlielich werden zunichst die Ergebnisse der Einzel-
analysen in einer Gesamtschau zusammengefasst. So ldsst sich dann die
iibergreifende Gewalt-Logik identifizieren, die der gegenwirtig hege-
monialen diskursiven und realpolitischen Fassung des Spannungsver-
héltnisses zwischen Souverdnitdt, Menschenrechten und Demokratie
zugrunde liegt. Im Anschluss daran soll anhand einer Aktualisierung der
Politischen Theorie und Philosophie Hannah Arendts der Versuch ge-
wagt werden, unter Berufung auf einen ,transnationalen Republikanis-
mus* tiber die normative Kraft des Faktischen hinaus zu denken.

25

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2026, 15:37:03,


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| AUF DEM WEG VON DER NATIONALSTAATLICHEN
SOUVERANITAT ZzUM PRIMAT DER
MENSCHENRECHTE? — ZWEI FALLBEISPIELE
AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

1.1 Vorbemerkungen — Der Kosovo-Krieg
und die Haltung der USA zum
Internationalen Strafgerichtshof

Zwei Ereignisse innerhalb kurzer Zeit fithrten Ende der 1990er Jahre der
Weltoffentlichkeit vor Augen, dass sich die internationalen Beziehungen
in einem tief greifenden Umbruch befanden. Im Juli 1998 verabschiede-
te eine multilaterale Staatenkonferenz in Rom das Statut fiir eine welt-
weite Strafgerichtsbarkeit. Nur acht Monate spiter, im Méirz 1999, be-
gann die NATO mit ihrem Luftkrieg gegen (das damals noch existieren-
de) Jugoslawien, um den Menschenrechtsverbrechen in der serbischen
Provinz Kosovo Einhalt zu gebieten.'

Sicherlich unterscheiden sich diese Indikatoren fiir eine Transnatio-
nalisierung der Weltpolitik betrdchtlich voneinander — setzte der Inter-
national Criminal Court (ICC) als juridische Institution doch neues
Recht, wihrend der Kosovo-Krieg geltendes Volkerrecht brach —
namentlich das internationale Gewaltverbot und die Unantastbarkeit
staatsinterner Angelegenheiten (Art. 2 (4) und (7) der UN-Charta) —, oh-

1  Genau genommen handelte es sich bei der NATO-Intervention zum
Schutz der Kosovo-Albaner um einen Krieg gegen Jugoslawien. Der Ein-
fachheit und Geldufigkeit halber verwende ich aber im Folgenden iiber-
wiegend den Begriff Kosovo-Krieg.

27

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

ne zunichst neues zwingendes Recht zu schaffen.” Im Gegensatz zum
Konflikt um die Kosovo-Albaner kam es bei den Bemiihungen um eine
internationale Strafgerichtsbarkeit, den erheblichen Differenzen zwi-
schen verschiedenen Staatengruppen auf der ICC-Konferenz zum Trotz,
nicht zu kriegerischen Auseinandersetzungen. Und schlieBlich bezweck-
te die ,humanitire Intervention der NATO in Jugoslawien — laut
Selbstdarstellung —, die Menschenrechtsverstofle des Milosevic-Regimes
im Kosovo zu beenden. Ein internationales Strafgericht hingegen kann
per se nur dann titig werden, wenn (unter anderem) mutmaBliche ,,cri-
mes against humanity* schon ldngst begangen worden sind.

Dieser letzte Punkt verweist gleichwohl auf ein den Fallbeispielen
Gemeinsames: Die nordatlantische Allianz verletzte durch ihr militéri-
sches Handeln die nationale Souverinitit eines einzelnen Staates zu-
gunsten eines iiberpartikularen Guts, der (wie auch immer konkret defi-
nierten) Menschenrechte, dhnlich wie der ICC in bestimmten Fillen —
etwa bei Anklagen wegen gravierender Menschenrechtsverbrechen — die
nationale Jurisdiktion ersetzen soll. So scheint in diesen beiden bemer-
kenswerten Entwicklungen internationaler Politik die Tendenz zum Vor-
schein zu kommen, dass fiir politische Akteure auf globaler Ebene das
bisherige Nichtinterventions-Prinzip nicht mehr sakrosankt sei. An die
Stelle der traditionellen ,,Westfilischen Vorstellung von staatlicher
Souverinitit, nach der Gemeinwesen mit ihren Angehorigen anstellen
konnen, was sie wollen, solange sie nicht in Konflikt mit anderen Ge-
meinwesen geraten, trite das (inhaltlich allerdings (noch) ziemlich dif-
fuse) Ideal eines universellen Menschenrechtsschutzes.

Doch so zugespitzt, stimmt die Diagnose nicht. Zwar fiihrt insbe-
sondere das Rom-Statut des Internationalen Strafgerichtshofes zu einer
,Individualisierung des Volkerrechts® (Stempel 2005: 61), da hier im
Gegensatz zum [International Court of Justice (ICJ) nicht zwischen
Staaten, das heif3t inter-national, verhandelt wird. Vielmehr sind die An-
geklagten immer Individuen, die sich fiir Genozid, ,,Verbrechen gegen
die Menschlichkeit”, Kriegsverbrechen und Angriffskrieg bzw. Aggres-
sion verantworten miissen. Insofern erweitert das Rom-Statut von 1998
den Kreis der Volkerrechtssubjekte. Mit dieser Entwicklung sieht etwa
der Kieler Volkerrechtler Jost Delbriick eine ,transnational legal order*
oder ein ,,Weltinnenrecht” heraufdimmern (zit. n. ebd.: 4). Auch am
Beispiel des Kosovo-Krieges ldsst sich zeigen, dass auf internationaler
Ebene der — hier nun politisch, nicht juridisch verstandene — Subjekt-

2 Zu der umstrittenen Frage, ob sich die NATO bei ihrer ,,humanitiren In-
tervention” auf Gewohnheitsrecht berufen konnte bzw. durch ihr Vorge-
hen einen Gewohnheitsrecht erst begriindenden Priazedenzfall schuf, siche
Abschnitt 1.2.4.

28

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

primat der Staaten im Verschwinden begriffen ist. Zwar intervenierte
hier ein Staatenbiindnis, die NATO, zugunsten einer von einem anderen
Staat, Jugoslawien, innerhalb des eigenen Territoriums diskriminierten
ethnischen Gruppe, der Kosovo-Albaner. Die Menschenrechte, die der
Westen in der serbischen Provinz verteidigen wollte, hingen aber stets
an jedem einzelnen Individuum. Der ethische Universalismus, der in der
.humanitdren Intervention” der NATO — oder zumindest in deren 6ffent-
licher Selbstlegitimation — zum Ausdruck kam, zielt also auf die
Menschen, nicht direkt die Staaten, die jene beherrschen. In dieser
Pointe liegt nicht zuletzt die Rede von einer zunehmend fransnational
werdenden internationalen Gemeinschaft. Weltpolitik und das Recht, in
dem sie kodifiziert wird, tiberschreiten nationale Grenzen und greifen
durch bis zu den einzelnen Biirgern.

Und doch offenbaren beide Ereignisse — die Schaffung des Rom-
Statuts fiir den ICC und der Kosovo-Krieg — zugleich die Widerspriich-
lichkeiten einer Ubergangsepoche, in der sich die Weltpolitik momentan
befindet. So weit, wie die ,,Rechtsgemeinschaft der Volker* durch viel-
faltige institutionelle Garantien von einem ziigellosen Kampf aller gegen
alle entfernt ist, so wenig hat sie eine Weltbiirgergesellschaft bereits
wirklich ausgelotet, in der ,,die jedem Menschen naturrechtlich eigenen
Rechte [...] durch die Weltgemeinschaft auch rechtlich garantiert sind*
(PreuB 1999: 816 f.). Dies zeigt sich zum einen in den kontroversen
Diskussionen, die Wissenschaftler nach dem NATO-Luftkrieg tiber ein
Recht auf ,humanitire Interventionen* gefiihrt haben. Viele bestanden
hier auf den wenigstens normativen Errungenschaften des modernen
Volkerrechts wie dem internationalen Gewaltverbot — Fortschritte, die
die Kritiker des Kosovo-Krieges nach der ,unilateralen* Intervention
des nordatlantischen Militdrbiindnisses in Gefahr sahen. Zum anderen
verdeutlichen das faktische Verhalten der USA wihrend der Rom-
Konferenz 1998 und die spitere offene Obstruktionspolitik der Bush-
Administration gegen die Arbeit des ICC, dass besonders michtige
Staaten keineswegs bereit sind, das ,,alte” Prinzip unbeschriankter natio-
naler Souverinitit fiir einen verbesserten transnationalen Grundrechts-
schutz aller Weltbiirgerinnen und Weltbiirger aufzugeben. Daher steht
der Kosovo-Krieg, in dem die NATO-Staaten Menschenrechte iiber die
souverdne Integritdt Jugoslawiens stellten, keineswegs fiir die Richtung,
in die sich internationale Beziehungen entwickeln.

Der Vergleich zwischen dem politischen Ringen um den Internatio-
nalen Strafgerichtshof und der NATO-Intervention in Jugoslawien ver-
leitet vielmehr zu einer ganz anderen Schlussfolgerung: Da, wo es die
,.Schwachen® — Staaten mit keinem groflen internationalen Gewicht —
betrifft wie etwa (Ex-)Jugoslawien, konnen die Akteure auf Weltebene

29

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

getrost nach der Losung ,,Menschenrechte statt Souverinitit™ verfahren.
Miissen aber die ,,Starken” — wie die USA — ihre Souverinitit ein-
schrinken, nutzen sie ihre Macht, um die Verankerung supra- und trans-
nationaler, ,hoherer Geltungsprinzipien zu sabotieren. Eine solche
Konstellation kann man als undemokratisch bezeichnen, denn die politi-
schen Subjekte, in diesem Fall: Staaten, sind nicht alle mit der gleichen
realen Teilhabe- und Entscheidungsmacht in den globalen Beziehungen
ausgestattet.3

Mithin verweisen beide Fallbeispiele auf die dritte in dieser Arbeit
zu erorternde Kategorie, die Demokratie. Vor allem der Kosovo-
Diskurs, der vornehmlich voélkerrechtlich und politikwissenschaftlich
oder -theoretisch um die Spannung zwischen Menschenrechten und Sou-
verdnitdt kreist, weist Ankniipfungspunkte fiir einen Streit tiber inter-
und transnationale Demokratie auf. So analysiert Jiirgen Habermas, mit
dem Kosovo-Krieg, genauer mit der Legitimierung dieses Unternehmens
durch die verantwortlichen Politiker, stehe ,,die Transformation des
Volkerrechts in ein Recht der Weltbiirger** auf der Agenda. Interessant
ist, dass Habermas mit Blick auf diese Kosmopolitisierung internationa-
len Rechts und internationaler Politik institutionelle Unzulédnglichkeiten
im UN-System feststellt und unter anderem eine zusétzliche Parlaments-
kammer fiir die Generalversammlung fordert, damit sich die ,,Verrecht-
lichung internationaler Beziehungen* tatsdchlich durchsetzen lidsst (Ha-
bermas 2001a: 28, 34 f.). M. a. W.: Kosmopolitische Grundrechte miis-
sen auch durchsetzbar sein, und ihre Anwendung auf staatlicher und
zwischenstaatlicher Ebene miissen Reprisentationsinstanzen aus der
Weltgesellschaft iiberwachen konnen. Insbesondere das faktisch hochste
UN-Gremium, der Weltsicherheitsrat, kann diese Funktion in seiner ge-
genwirtigen Form — als reines Regierungsforum und mit der Vetomacht
seiner fiinf stindigen Mitglieder sowie den daraus immer wieder resul-
tierenden Blockaden — nicht iibernehmen.*

Doch ein Nexus besteht nicht nur zwischen demokratischen Teilha-
be- und Entscheidungsstrukturen und dem, was man hier vereinfachend
Menschenrechte (oder eben kosmopolitische Grundrechte) nennen kénn-
te. Insbesondere der Kosovo-Krieg zeigt, dass Souverinitit, hier ver-

3 Formal gilt das Prinzip der ,,sovereign equality* aller Staaten nach Art. 2
(1) der UN-Charta. Nur findet diese Norm natiirlich keine Anwendung fiir
internationale Operationen auflerhalb der UNO, wie etwa den NATO-
Luftkrieg 1999. Dariiber hinaus ist kritisch zu fragen, inwieweit die forma-
le Gleichheit der Staaten durch die privilegierte Stellung der permanenten
Sicherheitsratsmitglieder nicht von der UN selbst ad absurdum gefiihrt
wird.

4 Michael Walzer nennt den UN-Sicherheitsrat zutreffend eine ,,oligarchy*
(Walzer 2000a: xiv).

30

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

standen als Synonym fiir politische Selbstbestimmung eines Gemeinwe-
sens, eine Bedingung der Moglichkeit realer Demokratie darstellt. Mit
ihren Bombardements, so konnte man argumentieren, hat die NATO den
Jugoslawen diese Autonomie-Voraussetzung faktisch genommen — dank
der Durchsetzungskraft des militirisch Stirkeren, der im Ubrigen selbst
als internationaler Souveridn gehandelt hat.’

Somit dient die Schilderung der Fallbeispiele ICC (hier insbesondere
der unter Clinton reservierten, unter Bush offen feindlichen Haltung zu
dem Gericht) und Kosovo-Krieg vor allem dazu, das Spannungsverhilt-
nis zwischen Souverinitit, Menschenrechten und Demokratie empirisch
darzustellen. Insbesondere geht es darum, den im volkerrechtlichen und
politikwissenschaftlichen bzw. politisch-philosophischen Diskurs der
letzten Jahre aufbrechenden Widerspruch zwischen Menschenrechten
und Souverinitit mit der weitergehenden Frage nach inter- und transna-
tionalen Demokratiestrukturen zu verkniipfen, ja, solche Verbindungen
(vornehmlich in der akademischen Debatte tiber die beiden weltpoliti-
schen Ereignisse) iiberhaupt erst aufzuspiiren.

In gewisser Weise ist die Ereignis- bzw. Diskursschilderung zu-
gleich ihr eigener Zweck. Denn natiirlich kann eine theoretische Erorte-
rung des Spannungsverhiltnisses zwischen Souverénitit, Menschenrech-
ten und Demokratie niemals die vielfdltige Singularitit sozialer Wirk-
lichkeit und Geschichte erfassen. Die Einmaligkeit der Verhiltnisse —
hier: im Kosovo und auf der Rom-Konferenz, in Washington und New
York — relativiert den Erkenntnisanspruch eines theoretischen Unterfan-
gens, wie diese Arbeit eines sein soll. Zugleich lohnt es sich aber auch
fiir den theoretisch Forschenden, ins Detail zu gehen: So demonstriert
die ,,humanitire Intervention” im Fall Kosovo, wie schwierig es ist, lo-
kale Konflikte international wirklich dauerhaft und nachhaltig zu 16sen
— und dass, einfach eine internationale Verwaltung einzusetzen, wire sie
auch demokratisch besser legitimiert als heutzutage, nicht automatisch

5 In Abschnitt V.1.2 kehre ich noch einmal zu diesem Punkt zuriick. Denn
es stellt sich durchaus die Frage, ob die Menschenrechte nicht lediglich die
Legitimationsbasis fiir eine internationale Souverinitit darstellen, die ihre
politische Entscheidungsfihigkeit aus der selbst vorgenommenen Definiti-
on von Ausnahmezustidnden ableitet. Fiir eine solche theoretische Diskus-
sion ist es aber an diesem Punkt der Arbeit noch zu friih, da hierfiir zu-
nichst die unterschiedlichen Facetten des Spannungsverhiltnisses zwi-
schen Souverinitit, Menschenrechten und Demokratie entfaltet sein miis-
sen. Denn es ist nicht die Absicht dieser Arbeit, die Relevanz von Men-
schenrechten und Demokratie zu negieren und die Kategorien einfach der
Souverdnitit unterzuordnen. So bliebe am Ende nichts Anderes {ibrig, als
Carl Schmitts Souverénitiatskonzept absolut zu setzen (vgl. auch Abschnitt
11.4).

31

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

zum Ende von Menschenrechtsverletzungen fithren muss. Mit dem seit
1999 existierenden UN-Protektorat Kosovo hat die Weltoffentlichkeit
Erfahrungen sammeln konnen, die wiederum Riickschliisse auf die theo-
retische Diskussion von Menschenrechtsschutz erlauben. Denn hier zei-
gen sich Schwierigkeiten mit der Effektivitit ,,humanitirer Interventio-
nen®, die iiber den singuldren Charakter des Kosovo-Konfliktes hinaus-
gehen und womoglich auf allgemeine Probleme dieses militérpolitischen
Instrumentes verweisen.

Hinsichtlich der sozialen Praxis kénnte man bei dem anderen Fall-
beispiel argumentieren, auch ein internationaler Strafgerichtshof, der in
seinem Statut der nationalen Jurisdiktion (und damit der einzelstaatli-
chen Souverdnitdr) weniger Befugnisse zugestinde als der ICC in seiner
real existierenden Form, wire etwa bei der Informationsbeschaffung
immer noch auf die Kooperationsbereitschaft nationaler Stellen ange-
wiesen, die selber in die von dem Gericht gerade zu verfolgenden
Verbrechen verwickelt sind. So gesehen stellt sich die Frage nach der
Vereinbarkeit von Menschenrechtsschutz und Souverinitéit nicht nur in
der volkerrechtlichen Konzeption, sondern wird in der téiglichen Arbeit
eines internationalen Strafgerichtshofes noch einmal ganz neu aufgewor-
fen.

1.2 Der Kosovo-Krieg
.2.1 Einleitung

Die NATO-Intervention im Kosovo-Konflikt hat im wissenschaftlichen
Diskurs scharfe Kontroversen ausgelost. Gleichgiiltig, ob Volkerrecht-
ler, Politiktheoretiker oder Politikwissenschaftler ihre Argumente vor-
trugen: im Kern ging es am brisanten Beispiel aus der politischen Wirk-
lichkeit stets um das Dilemma, ob es legitim sei, Gewalt anzuwenden,
um Gewalt zu verhindern. Eine solche Frage zielt unmittelbar auf das
Spannungsverhiltnis zwischen (durch die NATO verletzter) staatlicher
Souverdnitit (Jugoslawiens) und (von der NATO zu schiitzenden) Men-
schenrechten (der Kosovo-Albaner). Und, so tief sie einen in politisch-
ethische Fallstricke verwickeln mag, diese Frage zwingt geradezu zu ei-
ner Antwort, verlangt vom Forschenden eine Positionierung: Sicherlich
ist es notwendig, dass sich die internationale Gemeinschaft auf klare
Regeln und Kriterien fiir den Menschenrechtsschutz verstiandigt, denn
wenn sich wirklich ein ,,Weltbiirgerrecht, ein ,,Weltinnenrecht, eine
kosmopolitische Weltgesellschaft ankiindigt, dann miissen globale poli-
tische Grundrechte auch durchsetzbar sein, und dies gilt besonders dann,

32

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

wenn sie verletzt werden. Beziiglich der konkreten unilateralen NATO-
Intervention in Jugoslawien bestehen allerdings groBe Zweifel, ob es
sich hierbei tatsdchlich um einen Schritt vorwirts hin zu einem transna-
tionalen Gemeinwesen handelt. Das empirische Beispiel Kosovo-Krieg
verweist vielmehr auf grundlegende theoretische Schwierigkeiten von
Interventionen zum Menschenrechtsschutz. Diese werden wohl immer
,ungliicklich® sein, da ihnen der betrichtliche Makel anhaftet, eben Ge-
walt anzuwenden, um Gewalt zu verhindern. Andererseits kann es noch
,.ungliicklicher sein, im Namen der Nicht-Einmischung in innere Ange-
legenheiten souverédner Staaten die Gewalt gewiéhren zu lassen.

Doch bevor ich die Ereignisse im und um den Kosovo — einschlie3-
lich der akademischen Debatte iiber die Intervention — evaluiere (Ab-
schnitt 1.2.5), fithre ich zunidchst kurz in die geschichtliche Singularitét
des Fallbeispieles ein (Abschnitt 1.2.2), wechsele dann zu der Perspekti-
ve der ,,auBen stehenden* Méchte und ordne den Kosovo-Krieg in den
schon lange vor dem Ende des 20. Jahrhunderts anhebenden Diskurs
iber ,,humanitire Interventionen* ein (Abschnitt 1.2.3). Mit diesem Hin-
tergrundwissen sowohl zu den Urspriingen und Ausprigungen des Kon-
fliktes als auch dem Referenzpunkt der meisten Beitrdge zum Kosovo-
Krieg fithre ich sodann die eigentlichen Positionen in der ,,Kosovo-
Debatte* aus (Abschnitt 1.2.4).

1.2.2 Die Konfliktlinien

Die tiberwiegend von ethnischen Albanern bewohnte stidserbische Pro-
vinz Kosovo erhielt in der jugoslawischen Verfassung von 1974, noch
unter Titos Herrschaft, einen Autonomie-Status. Dies bedeutete konkret,
dass das Kosovo in den Organen der Bundesrepublik — inklusive der
Bundesprisidentschaft — den Teilrepubliken gleich reprdsentiert war.
Die kosovarische Regierung war von der Republik Serbien, der die Pro-
vinz territorial zugeordnet war, unabhéngig, die Kosovaren unterhielten
sogar eine Nationalbank und schufen eigene kulturelle und erzieherische
Institutionen, um der albanischen Identitit der Region mehr Ausdruck zu
verleihen (Weller 1999: 25, 27, 35). Diese Erfahrungen der Kosovaren
mit einer weitgehenden Selbstbestimmung innerhalb Serbiens — und die
Erfahrungen der (alten) Bundesrepublik Jugoslawien mit der kosovari-
schen Autonomie — kénnten Zweifel nihren an einem Konzept von Sou-
verdnitit als ,puissance absolue et perpetuelle d’une République® in
Jean Bodins klassischer Definition (Bodin 1977: 122). Denn bei genaue-
rem Hinsehen zeigt sich, dass (nationalstaatliche) Souverinitidt niemals
absolut ist, es besonders in einem Vielvolkerstaat wie dem alten Ju-
goslawien gar nicht sein kann, und es diirfte als wahrscheinlich gelten,

33

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

dass sich Konflikte um politische Selbstbestimmung meistens dort ent-
ziinden, wo eine territoriale Einheit bereits eine starke quasi-nationale
Identitéit entwickeln konnte, wie im Fall des Kosovo.

Allerdings wurde die politische und kulturelle Identitit der Kosova-
ren nach dem Tod Titos und mit dem Aufkommen eines verschirften
serbischen Nationalismus unter Milosevic ab Ende der 1980er Jahre zu-
nehmend in Frage gestellt. Den Anspruch auf serbische Dominanz in der
Provinz erhob der serbische Prisident nicht nur in seiner viel beachteten
Rede auf dem Amselfeld, die im Juni 1989 an den 600. Jahrestag der
serbischen Niederlage gegen die Tiirken erinnerte, der aufflammende
Nationalismus driickte sich auch juridisch-institutionell aus. In Zusitzen
zur serbischen Verfassung, denen das kosovarische Parlament im Mirz
1989 zustimmte (wobei die Mehrheit der albanischstimmigen Abgeord-
neten der Abstimmung fernblieb), wurde der Autonomie-Status einge-
schriankt. Per Gesetz beendete Serbien dann die Arbeit des Kosovo-
Parlamentes im Juli 1990. Zwar nahmen die neue serbische Verfassung
vom September 1990 und auch die jugoslawische Verfassung nach dem
Zerfall der alten Bundesrepublik wihrend der Balkan-Kriege 1992 for-
mell die Reprisentanz des Kosovo in den Bundesorganen nicht zuriick —
faktisch bestimmte aber nun Serbien den kosovarischen Vertreter im
Bundesprisidium. Das Kosovo-Parlament reagierte auf seine durch Ser-
bien verfiigte Auflosung mit einer eigenen Souverdnititsdeklaration, und
in der Folge entstanden im Kosovo staatliche Parallel-Institutionen.
1992 schlieBlich ging Ibrahim Rugova als Kosovo-Prisident aus voll-
kommen unabhingig von Serbien abgehaltenen Wahlen hervor (Weller
1999: 48 f.; OSCE/ODIHR 1999: 4 f.).

Der Konflikt um die Provinzautonomie schwelte weiter und wurde
vom Westen wihrend des Dayton-Prozesses, der 1995 schliellich den
Bosnien-Krieg beendete, nicht in den Blick genommen (Weller 1999:
28). Mitte der 1990er Jahre entstand unter den Kosovo-Albanern zudem
eine neue radikale Organisation, die Kosovo-Befreiungsarmee UCK, die
mit ihrer Guerilla-Taktik immer weitere Teile des Kosovo eroberte — im
Sommer 1998 kontrollierte die UCK 40% der Provinz (Chomsky 2000:
248) — und damit immer brutalere Gegenschlidge der serbischen Polizei-
und Sicherheitskriifte provozierte, vor allem auch gegen die unbeteiligte
Zivilbevolkerung: das typische Szenario eines Biirgerkrieges (Loquai
2000: 145 ff.). Die gemiBigten Politiker wie Rugova gerieten dadurch
immer mehr in die Defensive und wurden von den westlichen Staaten
praktisch nicht mehr wahrgenommen.

Mit der Eskalation der Situation im Kosovo lenkte die internationale
Gemeinschaft gleichwohl ihr Augenmerk auf den verdridngten Konflikt
in der siidserbischen Provinz. Insbesondere die NATO-Staaten ver-

34

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

schirften schnell ihren Ton. Galt Slobodan Milosevic am Ende des Bos-
nien-Krieges noch als eine Art Stabilititsgarant auf dem Balkan, so
wendete sich das Blatt nun rasch gegen ihn. Am 9. Oktober 1998 schrieb
der damalige Generalsekretédr der nordatlantischen Militdrallianz, Javier
Solana, an den NATO-Rat, es gebe im Fall Kosovo ,,legitimate grounds
for the Alliance to threaten, and if necessary, to use force* (zit. n. Sim-
ma 1999: 7). Zwar beruft sich Solana explizit auf die UN-Sicherheits-
rats-Resolution 1199 vom 23.9.98, in der das Gremium die Kosovo-Kri-
se als Bedrohung des Friedens in der Balkan-Region bezeichnet. Doch
war ,,a clear enforcement action“ des Sicherheitsrates angesichts des
drohenden Vetos Russlands nicht zu erwarten, und deshalb setzte die
NATO auf Gewaltandrohung gegen Jugoslawien auch auferhalb des
geltenden Volkerrechts. Unter diesem Druck lenkte Milosevic noch im
Oktober 1998 ein und verstindigte sich mit dem amerikanischen Son-
dergesandten Richard Holbrooke auf ein (niemals veroffentlichtes) Ab-
kommen, das den Riickzug der serbischen Sicherheitskrifte aus dem
Kosovo, die Riickkehr von Fliichtlingen in ihre Hiuser und schlielich
die Entsendung einer 2000 Personen starken ,,Kosovo Verification Mis-
sion unter dem Dach der OSZE?® regelte (OSCE/ODIHR 1999: 6 f.).
Diese zivilen Beobachter sollten Menschenrechtsverletzungen in der
Provinz nachgehen, und ihre bloBe Anwesenheit fiihrte tatsdchlich zu-
nichst zu einer Entspannung der Lage. Da sich Holbrooke mit Milosevic
aber letztlich nur unter dem Eindruck militdrischer Gewaltandrohung
seitens der NATO einigen konnte, ist fraglich, ob die westlichen Politi-
ker nicht bereits zu diesem Zeitpunkt aulerhalb des geltenden Volker-
rechts handelten — erkldren doch UN-Charta und speziell die Vienna
Convention on the Law of Treaties von 1969’ Vertrédge fiir nichtig, die
unter Androhung oder Ausiibung von Gewalt zustande gekommen sind
(Simma 1999: 3; The Independent International Commission on Kosovo
2000: 1-12, 158 £.).

Die harte Haltung der NATO und ihre friihe Entschlossenheit, not-
falls auch ohne volkerrechtliche Legitimation des (blockierten) UN-
Sicherheitsrates in den Kosovo-Konflikt einzugreifen, erklirt sich zum
Teil aus den beschimenden Erfahrungen des Bosnien-Krieges, in dem
UN-Blauhelme dem Massaker von Srebrenica tatenlos zusahen (Joetze
2001: 9 f.) — auch wenn es zutiefst fraglich bleibt, ob die serbischen Au-
torititen im Kosovo eines so schwerwiegenden Menschheitsverbrechens
wie eines Genozids (etwa im Sinne der entsprechenden Konvention von

6  Organisation fiir Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa.
7  Art. 52.

35

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

1948) beschuldigt werden konnen, was die unilaterale militdrische Inter-
vention vielleicht weniger anfechtbar gemacht hitte (Simma 1999: 2).

In jedem Fall fiihrte das verbale wie reale Geschiitz, das europdische
und amerikanische Politiker gegen Milosevic auffuhren, paradoxerweise
dazu, dass die UCK — mit dem Feind ihres Feindes im Riicken — immer
weniger an Verhandlungen fiir eine friedliche Losung des Konflikts inte-
ressiert war (The Independent International Commission on Kosovo
2000: 156).

Heinz Loquai vertritt in seiner Studie zum Kosovo-Krieg die An-
sicht, die NATO habe sich — sei es nun beabsichtigt oder nicht — zum
Anwalt der UCK gemacht. So zitiert Loquai die damalige US-
Auflenministerin Madeleine Albright, die zu den Friedensverhandlungen
in Rambouillet sagte, sollten die Serben eine Verhandlungslosung blo-
ckieren, werde gebombt; zeigten sich dagegen die Albaner unnachgie-
big, wiirden sie (lediglich) nicht mehr unterstiitzt. Zwischen dem Ab-
schluss des Holbrooke-Milosevic-Agreement im Oktober 1998 und De-
zember 1998 sieht Loquai zwar ein ,,window of opportunity* fiir eine
friedliche Losung. Jedoch zog sich die UCK, die ja keinen Riiffel von
den westlichen Staaten zu befiirchten hatte, nicht von ihren Stellungen
zuriick, weshalb sich wiederum die Serben zu drakonischen Strafmaf3-
nahmen gegen die kosovarische Bevolkerung veranlasst sahen, obwohl
sie ,,die Obstruktionshaltung der Albaner gegen die Aufnahme von poli-
tischen Verhandlungen* etwa durch einseitige Zugestdndnisse leicht hét-
ten unterlaufen konnen, wie Loquai bemerkt (Loquai 2000: 147 ff.).
Dariiber hinaus verschérften Berichte iiber neue ,,Gréueltaten™ der Ser-
ben die Situation ab Januar 1999 erneut, so dass fiinf NATO-
Kontaktgruppenlidnder Serben und Kosovo-Albaner schlieB3lich zu einer
letzten Anstrengung, den Konflikt durch Verhandlungen beizulegen,
nach Rambouillet luden.

Bekanntlich konnten sich die Parteien auf kein Abkommen einigen.
Am 20. Mirz zog die OSZE ihre Kosovo-Mission ab, und am Abend des
24. Mirz begann die NATO mit ihren Luftschligen gegen Jugoslawien.
Zwar verurteilte die serbische Nationalversammlung in einer Resolution
vom 23. Mérz den Abzug der Kosovo Verification Mission und kritisier-
te, diplomatische Initiativen zur Beendigung der Gewalt seien von den
westlichen Politikern nicht wirklich verfolgt worden (Chomsky 2000:
249 ft.), doch den bis Juni andauernden Krieg konnte dieser Zwischen-
ruf nicht mehr authalten.

Heinz Loquai sieht die Griinde fiir das Scheitern der Friedensver-
handlungen in dem franzosischen Schloss nicht nur in der Halsstarrig-
keit sowohl der USA als auch Jugoslawiens, sondern vor allem auch in
einer falschen Taktik der NATO, die davon ausging, Serben und Koso-

36

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

vo-Albaner konnten sich von sich aus ohnehin nicht auf eine Losung
verstidndigen. Daher verhandelten die Parteien niemals direkt miteinan-
der, und die am Anfang vorgegebenen Prinzipien wurden fiir praktisch
unverdnderbar erklért (Loquai 2000: 152 f.). Besondere Brisanz erlangte
der ,,Annex B*“ zum Rambouillet-Vertragsentwurf, der vor allem die mi-
litarische Implementierung des Abkommens regeln sollte. Dieser Annex
wurde niemals vollstindig zwischen den Parteien verhandelt bzw. ihnen
bewusst spit vorgelegt und von den Kontaktgruppenlidndern fiir nur
noch technisch verinderbar erklirt. Der Zusatz sah vor, dass die NATO-
Truppen auf dem gesamten jugoslawischen Territorium stationiert wer-
den konnten, wobei sie nicht der nationalen Jurisdiktion unterldgen und
Belgrad die Kosten fiir die militdrische Pridsenz zu tragen hitte — Be-
stimmungen, die bei friedenserhaltenden Mafnahmen der UN iiblich
waren, bisher aber nicht bei Operationen von Militérbiindnissen wie der
NATO. Die serbische Seite wies den ,,Annex B* folgerichtig als unan-
nehmbar zuriick (Chomsky 2000: 249 ff.; Loquai 2000: 152 f.; The In-
dependent International Commission on Kosovo 2000: 156).

Nach dem Krieg installierte die UN mit der Sicherheitsrats-Resoluti-
on 1244 ein Protektorat in der Provinz, das auch nach der einseitigen
Unabhéngigkeitserkldarung des Kosovo im Februar 2008 zumindest for-
mal andauert. An der Spitze der internationalen Verwaltung steht der
Sonderrepriasentant des UN-Generalsekretdrs — mit weitgehenden Be-
fugnissen: er darf zum Beispiel Entscheidungen der politischen Organe
im Kosovo zuriicknehmen. Letztlich also schaltete sich die Weltorgani-
sation doch noch in den Konflikt ein. Fiir die NATO zeigte sich mithin,
wie unklug es war, die UN aus der Krise herauszuhalten, die ohne multi-
laterales Engagement gar nicht zu 16sen war (Preufl 1999: 827).

1.2.3 Der NATO-Krieg im Kontext
,humanitarer Interventionen”

Historisch gesehen ist es kein Zufall, dass sich die erste klar humanitér
legitimierte militdrische Intervention des modernen Volkerrechts seit
1945 ausgerechnet auf dem Balkan ereignete. Die Region galt in der kol-
lektiven politischen Wahrnehmung Westeuropas, spitestens seit die Vol-
ker dort unter osmanischer Herrschaft standen, als riickstindig, blutriins-
tig und irrational (Zolo 2002: 7 ff.). Die (spite) Einmischung von EU,
NATO und USA in die Balkankriege am Ende des 20. Jahrhunderts und
schlieBlich auch der Kosovo-Krieg kénnen also durchaus vor dem Hin-
tergrund eines pddagogischen ,,Zivilisierungsideals* sich selbst fiir auf-
geklirt haltender, weltpolitisch gewichtiger Staaten verstanden werden —

37

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

in neuem sprachlichen Gewand sicherlich eine ideologische Tradition,
die man ins 19. Jahrhundert zuriickverfolgen kann.

In dieser Zeit entwickelte sich eine europdisch geprigte Begriin-
dungsfigur fiir den gerechten Krieg, die so genannte ,,humanitére Inter-
vention®, die zuerst — beginnend mit dem Eingreifen der europiischen
GroBméchte in den griechischen Befreiungskampf in den 1820/1830er
Jahren — im Nahen Osten und auf dem Balkan zur Anwendung kam und
sich fast immer gegen das Osmanische Reich und dessen Besatzungsre-
gime in jenen Gebieten richtete (Henke 2002: 7 ff.; Koechler 2001: 7
ff.). Der franzosische Volkerrechtler Antoine Rougier, der 1910 als Ers-
ter die Grundziige einer ,,Théorie de L’intervention d’humanité* ent-
warf, konstatiert, dass ab der franzosischen Syrien-Expedition 1860
»[...] les auteurs rangent explicitement la raison d’humanité parmi les
causes d’intervention légitime [...]*. Diese von Volkerrechtlern aufge-
fiihrte, explizit humanitire Motivation sei von fritheren, ebenfalls ir-
gendwie menschenrechtlich inspirierten Militdreinsdtzen im konfessio-
nell gespaltenen Europa des 17. Jahrhunderts abzuheben, da letztere
vornehmlich religiosen Charakter besessen hitten (Rougier 1910: 472
f.). Zwar blieb das europiische ,,Zivilisierungsideal christlich gepraigt
(gerade in der Abgrenzung zum islamischen Osmanischen Reich). Je-
doch ldsst sich insgesamt, mit dem Schwinden der pépstlichen Macht,
ein S#kularisierungsprozess feststellen, der den alten Missionierungsge-
danken als Legitimation vornehmlich fiir koloniale Eroberungen (etwa
der Spanier ab dem 15. Jahrhundert) transformierte (Paech 2007: 267
ff.).

Am Ubergang der klassischen zur modernen Epoche des Vélker-
rechts steht dann der Versuch, das qua Souverénitit verliehene ius ad
bellum, das eben auch zu militdrischen Operationen aus humanitiren
Motiven berechtigte, zu delegitimieren. 1928 4chtete der nach den da-
maligen AuBenministern von Frankreich und der USA benannte Briand-
Kellogg-Pakt den Angriffskrieg. Damals stand der Welt, beginnend mit
dem Uberfall Hitlerdeutschlands auf Polen, die verheerendste Serie von
Angriffskriegen allerdings noch bevor. Nach dem Zweiten Weltkrieg
erweiterten die Vereinten Nationen in ihrer Charta jedoch aus diesen Er-
fahrungen heraus das Verbot des Angriffskrieges zu einem allgemeinen
internationalen Gewaltverbot.®

Damit wandelte sich die Figur der nationalstaatlichen Souverinitit
im modernen Volkerrecht von einem Vorrecht zur Kriegfiihrung zu ei-
nem Garanten internationaler Sicherheit. Das Treffen der USA, GroBbri-
tanniens, der Sowjetunion und Chinas in Dumbarton Oaks dokumentiert

8 Art. 2 (4) UN-Charta.

38

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

deutlich diese Prioritdt der UN-Architekten. In den grundlegenden Be-
schliissen, welche die vier Michte bereits 1943 fassten und die schlief3-
lich Eingang in die UN-Charta finden sollten, werden humanitire oder
Menschenrechts-Fragen im Wesentlichen an den Wirtschafts- und Sozi-
alrat ECOSOC delegiert — trotz weitergehender Initiativen der USA, die
sich aber nicht durchsetzen konnten. Zwar enthilt damit die UN-Charta
an mehreren Stellen Menschenrechtsbeziige, jedoch wird darin nicht ge-
nau definiert, was unter ,human rights* oder ,,fundamental freedoms*
genau zu verstehen sein soll (Murphy 1996: 66 ff.). Ungeachtet der bei-
den 1976 in Kraft getretenen Menschenrechtspakte tiber soziale und po-
litische Rechte zeigt sich nach dem Zweiten Weltkrieg und bis zum En-
de der Block-Konfrontation Ende der 1980er/Anfang der 1990er Jahre
der klare Primat, den die Weltorganisation der Souverinitdt vor den
Menschenrechten einrdumte. Einige Interventionen wihrend des Kalten
Krieges — wie diejenigen Indiens in Ostpakistan 1971, Vietnams in
Kambodscha 1978 oder Tansanias in Uganda 1979 — verfolgten durch-
aus auch humanitire Ziele; da es sich bei den handelnden Staaten aber
simtlich um Nachbarlidnder handelte, beriefen sich diese meist auf ihr in
Artikel 51 der UN-Charta garantiertes Recht zur Selbstverteidigung, da
die Situation im angrenzenden Staat die eigene Sicherheit gefihrde
(Murphy 1996: 99, 104, 391).°

Seit dem Ende des Kalten Krieges hat der UN-Sicherheitsrat seine
Prioritdten bei unverdnderter Rechtsgrundlage gleichwohl verschoben.
Dies belegt einmal quantitativ ein dramatisch angestiegener Resoluti-
onsoutput des Gremiums (Murphy 1996: 380) und zum anderen die qua-
litative Beobachtung, dass sich die hochste UN-Institution zunehmend in
Themen einmischt, die wihrend der bipolaren Spaltung zwischen kapita-
listischer und sozialistischer Welt vornehmlich als ,,innere Angelegen-
heiten souveridner Staaten gegolten hitten. Als Beispiel wire hier die
UN-Intervention im ,,failed state* Somalia zu nennen. In der Literatur
wird in diesem Zusammenhang auch oft die UN-Sicherheitsratsresoluti-
on 688 angefiihrt, die nach dem Zweiten Golfkrieg fiir die irakischen
Kurden ,,safe havens* forderte. In diesem Fall stellt Peter Malanczuk al-
lerdings richtig, dass die Resolution zu den Konsequenzen der Kurden-
krise einen massiven Fliichtlingsstrom iiber Staatsgrenzen hinweg zéhlt,
der Sicherheitsrat also vor allem externe Effekte von Menschenrechts-
verletzungen in den Blick nimmt, nicht so sehr deren staatsinternen Cha-
rakter (Malanczuk 1993: 17 ., 24).

9 Das Recht zur Selbstverteidigung und MaBnahmen nach Kapitel VII der
UN-Charta, die der UN-Sicherheitsrat bei einer (von ihm selbst definier-
ten) Bedrohung des Weltfriedens ergreifen kann, zdhlen zu den einzig
moglichen Ausnahmen des Gewaltverbotes.

39

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Interventionen aus Griinden der Humanitit stehen also wieder auf
der Tagesordnung. Im Vorfeld des an der UN vorbei gefiihrten Kosovo-
Krieges ist allerdings deutlich geworden, dass sich die Mitglieder des
Sicherheitsrates im Zweifelsfall auf ihre Veto-Option zuriickziehen, falls
solche Interventionen gegen ihre eigenen Interessen verstoBen, so wie
Russland im Kosovo-Fall. Das von der NATO verfochtene universalisti-
sche Menschenrechtsideal scheint daher nicht kompatibel mit den Struk-
turen des Sicherheitsrates — ,,dominated as it is by that extreme form of
particularism represented by the veto power of its permanent members*
(Zolo 2002: 3).

Im wissenschaftlichen Diskurs gehort es nun zu einer der umstritte-
nen Fragen, ob es der Einbindung des UN-Sicherheitsrates bedarf oder
nicht, um iiberhaupt von einer ,,humanitéren Intervention* zu sprechen.
Der Disput ist fiir diese Arbeit aber nicht von zentraler Bedeutung.
Generell lésst sich eine ,,humanitire Intervention® wohl am treffendsten
im Anschluss an Jennifer Welsh definieren, die darunter Folgendes ver-
steht: ,,coercive interference in the internal affairs of a state, involving
the use of armed force, with the purposes of addressing massive human
rights violations or preventing widespread human suffering* (Welsh
2004a: 3 — Hervorheb. Welsh).

Die Debatte tiber den Kosovo-Krieg bedient sich immer wieder der
Verkniipfung mit der Legitimierungsformel der ,,humanitiren Interven-
tion“ im Sinne eines Zwangsmitteleinsatzes von (nicht in Selbstverteidi-
gung handelnden) Staaten mit dem Ziel, menschenrechtlich relevante
Misssténde innerhalb eines anderen Staates zu beenden. Letztlich geht es
in diesem Hintergrund-Diskurs zu der NATO-Intervention um die nor-
mativ-politische Bewertung der (so wahrgenommenen) weltpolitischen
Tendenz, dass die Menschenrechte den Primat {iber die nationalstaatli-
che Souverdnitit erlangten. Die volkerrechtlichen und politikwissen-
schaftlichen Stellungnahmen lassen sich hierbei idealtypisch zwei La-
gern zuordnen.

Die Interventionisten gehen davon aus, dass das ,,alte” UN-System
mit seinen in der Charta niedergelegten Kernprinzipien versagt habe:
,,For the charter is grounded on a premise that is simply no longer valid
— the assumption that the core threat to international security still comes
from interstate violence.*“'° Michael J. Glennon, Autor dieser Diagnose,
erklirt demgegeniiber die staatsinterne Gewalt zum Hauptproblem inter-

10 Zu der Frage, ob der (islamistische) Terrorismus nach dem 11. September
wiederum die Biirgerkriege und Menschenrechtsverbrechen als Hauptbe-
drohung des internationalen Friedens abgelost hat und dadurch auch die
Formel der ,,humanitiren Intervention® wieder in der Mottenkiste der Ge-
schichte verschwinden wird, vgl. Keohane 2003: 3.

40

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

nationaler Politik und fiigt hinzu, dass der UN-Sicherheitsrat nicht ein-
mal die ,,alten zwischenstaatlichen Bedrohungen habe héndeln kénnen:
,[...] thanks to Cold War deadlock and the veto power held by the five
permanent members of the Security Council, the old rules never pre-
vented such interstate violence in the first place (witness Afghanistan,
Vietnam, etc.)” (Glennon 1999: 2 f.). Der US-amerikanische Politische
Philosoph Michael Walzer ist iiberzeugt, dass es eher in vielen Fillen —
wie in Tibet oder Tschetschenien — keine gerechtfertigten Interventio-
nen, als dass es schon zu viele ungerechtfertigte Interventionen gegeben
habe. Zu der Abwigung, ob ein Staat oder ein multilaterales Biindnis in
einen Menschenrechtskonflikt eingreifen solle, steuert Walzer die Frage
nach dem ,,Wert der Souverinitit” bei, die Interventionsmichte ja im
Fall des rarget state verletzen miissten. Verfolge etwa innerhalb eines
Staates eine ethnische Gemeinschaft eine andere, so habe die unantast-
bare territoriale Unabhingigkeit dieses Staates zumindest fiir die drang-
salierte Gruppe eben keinen Wert mehr, und eine auf Menschenrechts-
schutz abzielende Intervention von auflen wire gerechtfertigt (Walzer
2000a: xiii f.). Wenn Walzer auch differenziert, dass nicht jede Men-
schenrechtsverletzung Anlass fiir eine ,humanitire Intervention sein
darf (Walzer 2002: 20 f.), so relativieren in seiner Argumentation doch
Grundrechte — etwa dasjenige auf Leben — den ,,Wert der (nicht zu ver-
letzenden) Souverinitit™ eines Gemeinwesens. Eine solche Sichtweise
hat den Vorteil einer klaren politisch-ethischen Entscheidung — mit dem
existierenden, nach Michael J. Glennons Lesart bereits ,,veralteten* Vol-
kerrecht ist sie allerdings kaum vereinbar.

In bemerkenswerter Verkennung des Dilemmas, mit dem der Disput
iiber ,,humanitire Interventionen* stets konfrontiert ist, versucht dagegen
ein anderer Angehoriger der interventionistischen Fraktion, Francis Kofi
Abiew, eine Doktrin ,humanitdrer Interventionen* unter die geltende
UN-Charta zu subsumieren. Die Achtung vor den Menschenrechten
schreibt er sozusagen der Souverinitit ein'' und versucht sogar noch,
das internationale Gewaltverbot und das Einmischungsverbot bei inne-
ren staatlichen Angelegenheiten im Sinne der militdrischen Menschen-
rechts-Doktrin zu interpretieren (Abiew 1999: 17, 64 ff., 96 ff.).

11 ,.Sovereignty has always been limited by human rights concerns. This
constraint is itself an attribute of sovereignty. In other words, the argument
presented is that sovereignty cannot, and should not be a justification for
preventing humanitarian intervention. The responsibilities that states have
in relation to their citizens should be recognized as part of their sover-
eignty, and thus permitting intervention to redress those rights where vio-
lated* (S. 17).

41

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Wenigstens dieses Beharren auf dem geltenden Volkerrecht hat
Abiew mit den Nichtinterventionisten gemeinsam — wenn diese auch zur
gegensitzlichen Schlussfolgerung hinsichtlich der volkerrechtlichen Le-
gitimitdt ,humanitidrer Interventionen kommen. Norman Paech, der
sich im Gegensatz zu Abiew der schwierigen Frage stellt, ob man Ge-
walt anwenden sollte, um Gewalt zu verhindern, konstatiert, es gebe ei-
nen klaren Vorrang des internationalen Gewaltverbots vor dem Men-
schenrechtsschutz in der UN-Charta (Paech 1999: 88 f.). Auch ein Wan-
del der Rechtspraxis, der ,humanitire Interventionen als dritte Aus-
nahme vom internationalen Gewaltverbot neben dem Recht auf Selbst-
verteidigung und Sicherheitsratsma3nahmen bei Bedrohungen des Welt-
friedens etablierte, sei trotz des Kosovo-Krieges nicht wirklich feststell-
bar (ebd., S. 91 f.). Noch weiter geht Hans Koechler, der selbst im exis-
tierenden Volkerrecht ein verstecktes ius ad bellum walten sieht, da die
fiinf standigen Mitglieder des UN-Sicherheitsrates mit ihrem Vetorecht
letztlich Maflnahmen, die sich im Falle einer Aggression gegen sie selbst
richteten, verhindern konnten. ,,Humanitdre Interventionen* als offene
Riickkehr einer Sprache vom gerechten Krieg lehnt Koechler grundstz-
lich ab, da es im Falle solcher Interventionen keine Garantie fiir Unpar-
teilichkeit der militdrisch Handelnden und somit keine moralische Alter-
native zum Prinzip der Nichtintervention gebe (Koechler 2001: 19 ff., 46
f.).

Trotz der beiden gegensitzlichen Grundpositionen leugnet auch ein
iiberzeugter Nichtinterventionist wie Norman Paech nicht den erschre-
ckenden Zustand der Menschenrechtswirklichkeit und lésst sich im Hin-
blick auf eine durch Gewohnheitsrecht entstehende Praxis ,,humanitirer
Interventionen‘ zumindest auf die Moglichkeit eng gefasster Regeln ein
(Paech 1999: 100 ff.). Umgekehrt weil der Interventionist Glennon um
die Gefahren unilateraler und von Macht- und Eigeninteressen getriebe-
ner Interventionen (Glennon 1999: 4 £.). Und Michael Walzer raumt ein,
dass sich die Idee ,humanitirer Interventionen® in der sozialen Wirk-
lichkeit meist als ,,rationale for imperial expansion® duflerte. Deshalb
fordert der Philosoph wohl auch emphatisch die dffentliche Diskussion
der Biirger iiber Fragen des militdrischen Menschenrechtsschutzes ein
(Walzer 2000a: xi, xvi). Damit zeigt Walzer, dass sich das Dilemma
zwischen Souverdnitit und Menschenrechten nicht ohne die zusitzliche
Frage nach inter- bzw. transnationaler Demokratie und deren Vorausset-
zungen erortern ldsst. Hierin wiederum ist sich Walzer einig mit dem
Nichtinterventionisten Hans Koechler, der die Abwesenheit jeglicher fiir
demokratische Politik-Verfahren fundamentaler ,,checks and balances‘
in den gegenwirtigen internationalen Machtstrukturen beklagt (Koechler
2001: 40 £.).

42

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

In den Ambivalenzen interventionistischer und nichtinterventionisti-
scher Positionen zu ,,humanitiren Interventionen®, in ihren Verwischun-
gen und Ubergiingen, offenbart sich die wirkliche Tiefe des Spannungs-
verhiltnisses zwischen Menschenrechten, Souverinitit und Demokratie
— und das Ausmal} des Dilemmas, auf das letztlich alle am Diskurs Be-
teiligten stofen und das sie somit zugleich immer wieder neu konstruie-
ren.

1.2.4 Die Kosovo-Debatte

In der Beurteilung des konkreten Einzelfalls Kosovo-Krieg als Beispiel
fiir eine ,,humanitére Intervention” reproduziert sich im wissenschaftli-
chen Diskurs die Spaltung zwischen Interventionisten und Nichtinter-
ventionisten. Die Debattentypologie fordert dabei ein Kontinuum der
Positionen zu Tage, die von einer klaren Ablehnung des NATO-Unter-
nehmens (1) iiber die Anerkennung eines absoluten Ausnahmefalls der
Intervention ohne UN-Mandat (2) bis zur Befiirwortung einer sich lang-
sam entwickelnden neuen volkergewohnheitsrechtlichen Praxis (3) und
schlieBlich der Forderung nach klaren Kriterien fiir ein Recht auf ,, hu-
manitdre Interventionen (4) reichen (Stromseth 2003: 241 ff.). Jane
Stromseth fasst die Debatte zwar in normativer Absicht zusammen; ihre
Typologie ist aber durchaus auch in empirisch-analytischer Hinsicht zur
Charakterisierung der einzelnen Positionen fruchtbar.

Stromseth selbst pléddiert fiir eine sich langsam entwickelnde neue
volkergewohnheitsrechtliche Praxis als Konsequenz des Kosovo-Kriegs
(3). Klare Kriterien fiir ein Recht auf ,,humanitére Interventionen® (4) —
seien sie nun in Rechtsnormen kodifiziert oder leiteten sich aus der Pra-
xis ab — lehnt sie allerdings ab, da die jeweiligen Akteure stets sorgfiltig
zwischen verschiedenen Zielen, dem internationalen Gewaltverbot, der
Einbindung oder Nicht-Einbindung des UN-Sicherheitsrates und dem
Menschenrechtsschutz, abzuwigen hitten. ,, The goal of resolving con-
flicts between such principles abstractly in advance in a doctrinal formu-
lation, and thus delineating a legal right of intervening is in tension with
the usually messy, complicated, and uncertain way in which conflicts ac-
tually present themselves.” Ein Recht auf ,humanitire Interventionen”
konnte zudem eine weitere doktrindre Basis fiir politische Akteure
schaffen, ofter Gewalt ,,in less compelling circumstances than at pre-
sent“ einzusetzen (ebd.: 256 f.).

Diese Argumente, so muss man allerdings feststellen, taugen nicht
wirklich dazu, klar definierte Regeln fiir zukiinftige ,,humanitire Inter-
ventionen abzulehnen. Denn dass der konkrete Fall immer komplexer
und verworrener ist, als es das Recht im Voraus definieren kann, wie

43

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Stromseth ausfiihrt, ist eine Binsenweisheit, die fiir jegliches Verhéltnis
zwischen Recht und Lebenswirklichkeit gilt. Dies spricht mithin weder
gegen die oben erwéhnte Position (3) noch gegen Position (4), allerdings
auch nicht unbedingt fiir einen der beiden Ansitze. Und ob nun, wie
Stromseth hervorhebt, ein volkergewohnheitsrechtlicher Rechtswandel
wirklich weniger Moglichkeiten zum Missbrauch ,,humanitérer Interven-
tionen® fiir imperialistische Expansionsinteressen eines Staates oder ei-
nes Staatenbiindnisses bietet als eine kodifizierte Doktrin, ist iiberhaupt
nicht ausgemacht. Hier kiime es eben auf die konkreten Regelungen an,
auf die sich die internationale Gemeinschaft im Falle ,,humanitérer In-
terventionen® einigen wiirde. Dazu konnte ja schlieflich der grundsitzli-
che Vorrang der Nichtinterventionsnorm der UN-Charta zidhlen — und
damit die Einigung auf ,humanitire Interventionen* als absolute Aus-
nahme von diesem Kernprinzip. Zuvor muss man sich allerdings schon
entscheiden, ob man ,humanitire Interventionen — unter welchen Um-
stinden auch immer — befiirwortet oder nicht. Und um die Antwort auf
diese Frage windet sich Jane Stromseth in ihrem Debattenbeitrag herum.

Diese Verlegenheit ist exemplarisch fiir einige Autoren, die den Ko-
sovo-Krieg in seiner Bedeutung fiir die Volkerrechtsentwicklung evalu-
iert haben. So versucht Bruno Simma verzweifelt, die NATO-Aktionen
mit den Bestimmungen der UN-Charta zu vereinbaren, indem er betont:
,In the present author’s view, only a thin red line separates NATO’s
action on Kosovo from international legality* (Simma 1999: 22). Im
Sinne von Jane Stromseths Debattentypologie lieBe sich diese Stellung-
nahme als ein Pldadoyer fiir Position (2) verstehen, wonach die NATO-
Intervention als eine absolute Ausnahme vom internationalen Recht zu
gelten habe. Damit weil} sich der Volkerrechtler Simma einig mit den
handelnden politischen Akteuren, die iiberwiegend versuchten, die
Tragweite ihres Handelns wihrend des Kosovo-Krieges herunterzuspie-
len, und immer wieder ihre ideologische Nihe zur UN hervorhoben — bis
hin zum damaligen deutschen Auflenminister Fischer, der davor warnte,
in der Kosovo-Intervention einen ,,Prizedenzfall“ zu sehen (Stromseth
2003: 239).

Selbst wenn man von einer gewissen Spannung zwischen dem inter-
nationalen Gewaltverbot und dem Bezug auf die Wahrung der Men-
schenrechte in den Artikeln 55 und 56 der UN-Charta ausgeht (Preuf3
1999: 823) — Antonio Cassese, zu jener Zeit Vorsitzender Richter beim
UN-Tribunal fiir Ex-Jugoslawien, spricht doch das Offensichtliche aus,
wenn er betont, dass es sich beim Vorgehen der NATO im Fall Kosovo
um einen deutlichen Bruch des existierenden Volkerrechts gehandelt ha-

44

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

be.'? Falls sich daraus eine weitere Ausnahme vom Gewaltverbot in der
UN-Charta entwickele, so miissten (hier unilateral verstandene) ,,huma-
nitdre Interventionen jenseits einer Autorisierung durch den Sicher-
heitsrat aber klaren Regeln unterworfen werden; unter anderem miissten
die Interventionsméchte so schnell wie moglich wieder zur UN-Autoritit
zuriickkehren (Cassese 1999: 29) — ein Plddoyer im Sinne von Position
(4) nach Jane Stromseths Debattentypologie.

Wie Cassese sieht auch Jonathan I. Charney keinerlei Moglichkei-
ten, die Vorgidnge im Kosovo mit dem existierenden Volkerrecht zu ver-
einbaren; eine Rechtsevolution hin zu kodifizierten ,,humanitidren Inter-
ventionen“ lehnt er gleichwohl ebenso ab. Charney betont, zumindest als
die Kosovo Verification Mission (KVM) im Oktober 1998 ins Kosovo
entsandt worden sei (s. 0.), habe es bis zum Abzug der Beobachter im
Mirz 1999 — mit Ausnahme des (umstrittenen) Massakers in Racak —
keinen einzigen Fall gegeben, in dem eine groBere Anzahl von Men-
schen umgekommen sei. Hinsichtlich des NATO-Krieges resiimiert
Charney dementsprechend: ,,If this action stands for the right of foreign
states to intervene in the absence of proof that widespread grave viola-
tions of international human rights are being committed, it leaves the
door open for hegemonic states to use force for purposes clearly incom-
patible with international law* (Charney 1999: 839 ff.). Damit reiht sich
Charney ins Lager der Kosovo-Kriegsgegner, der Nichtinterventionisten,
ein (Position (1) nach Stromseths Debattentypologie).

Die Argumente dieser Fraktion sind bei Noam Chomsky gut gebiin-
delt — auch wenn man hier vom notorischen Anti-Amerikanismus des
Autors absehen muss. Chomsky wirft der NATO mit Blick auf wihrend
des Krieges gestiegene Fliichtlingszahlen im Kosovo vor, das Militér-
biindnis habe mit seiner Intervention die Menschenrechtssituation in der
siidserbischen Provinz eher verschlimmert — und dies in vollem Be-
wusstsein, wie Chomsky mit einem Zitat des kommandierenden Gene-
rals der NATO belegt, wonach die Intensivierung der ,,ethnischen Sau-
berungen mit dem Beginn der Luftangriffe ,,vorhersehbar* gewesen sei
(Chomsky 2000: 30, 35 ff.). Zudem qualifiziere die Intervention die Ko-
sovo-Albaner als ,,wertvolle Opfer* und stempele zum Beispiel die Kur-
den, zu deren Gunsten niemand gegen die Tiirkei vorgehe, zu ,,wertlosen
Opfern®. Der Westen messe also letztlich mit zweierlei Maf3 (ebd.: 15
ff., 242 f.). Diese Aussage gelte gleichwohl nur, wenn es sich beim Ko-
sovo-Krieg wirklich um eine Intervention aus rein humanitiren Motiven

12 Schon die Entstehungsgeschichte der Vereinten Nationen zeigt ja ganz
deutlich, dass im modernen Volkerrecht nach 1945 der — durch Gewalt-
verbot geschiitzten — staatlichen Souverénitit ein klarer Primat iiber die
Menschenrechte eingerdaumt wurde (s. 0.).

45

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gehandelt habe, wovon keine Rede sein konne. Der Verweis auf mogli-
che geostrategische, 6konomische oder die ,,imperialen Ordnungsinte-
ressen® (Paech 2007: 266) des Westens — vor allem der USA — ist ty-
pisch fiir die Nichtinterventionisten (s. auch Zolo 2002: 53 f.). Dabei hat
der Schopfer der ,,Théorie de L’intervention d’humanité, Antoine Rou-
gier, bereits 1910 erkannt, dass das Erfordernis einer Uneigenniitzigkeit
der intervenierenden Macht in der Praxis nicht einzuhalten ist (Rougier
1910: 502 f., 525 f.). Und auch der Interventionist Michael Walzer
betont: ,,A pure moral will doesn’t exist in political life, and it shouldn’t
be necessary to pretend that kind of purity. [...] The victims of massacre
or ,ethnic cleansing‘ are very lucky if a neighboring state, or a coalition
of states, has more than one reason to rescue them* (Walzer 2002: 26 f.).

Mit ihrer Kritik an der Interessengebundenheit der militdrisch ein-
greifenden Michte folgen die Nichtinterventionisten im Umkehrschluss
der normativen Maflgabe, humanitire Motive miissten im Handeln der
Interventionsmacht einen Eigenwert besitzen und diirften nicht lediglich
vorgeschoben sein, was aber praktisch nicht nachzuweisen ist. Deshalb
werden wiederum die Interventionsméchte fiir ihre handfesten Eigenin-
teressen kritisiert — ein klassischer Zirkelschluss.

Plausibler klingen die Argumente der Nichtinterventionisten freilich,
wenn sie die Effekte des NATO-Vorgehens im Kosovo-Konflikt betref-
fen. So bemingelt Chomsky zu Recht, die demokratischen kosovo-alba-
nischen Kréfte um Ibrahim Rugova seien von der NATO nicht gentigend
unterstiitzt worden (Chomsky 2000: 192 £.), und sieht insgesamt die rea-
listische Gefahr, dass sich der ,,neue militdrische Humanismus* gegen
die kleinen, schwachen Staaten von geringem internationalen Gewicht
richte; vor allem gegen diejenigen, die keine gefihrlichen Massenver-
nichtungswaffen besdBen, um den ,,welthegemonialen* westlichen Ak-
teuren wirklich geféhrlich zu werden (ebd.: 204).

Da die Nichtinterventionisten jeglichen internationalen Rechtswan-
del hin zu der Moglichkeit ,,humanitérer Interventionen* unter dem Ein-
druck des Kosovo-Krieges ablehnen und sie sich dabei nur allzu oft auf
die Bestimmungen der UN-Charta stiitzen, verpassen sie ihren Argu-
menten oft einen rechtspositivistischen Anstrich. So impliziert Paech, er
halte die gegenwairtigen oligarchischen UN-Strukturen fiir ausreichend,
wenn er die Begriindung der NATO, ihr Angriff auf Jugoslawien wire
im Sicherheitsrat durch das Veto Russlands und Chinas torpediert wor-
den, in einem Einschub folgendermaBen kommentiert: ,,[...] fiir diesen
Fall hat die UNO nicht ohne Grund die Undurchfiihrbarkeit der Maf-
nahmen bestimmt [...]“ (Paech 2007: 272). Die Achtung gerechter
Griinde fiir Kriege im modernen Volkerrecht seit 1945 kann man natiir-
lich auch normativ begriinden, wie Danilo Zolo, der hervorhebt, Kriegs-

46

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

gewalt im Namen von Menschenrechten diirfe es nicht geben, wenn man
dafiir in Kauf nehmen muss, auch Unschuldige zu toten, da dies dem
Habeas-corpus-Gedanken widerspreche (Zolo 2002: 87 ff.).

Im Endeffekt jedoch konnte der Riickzug auf das Nichtinterventi-
onsprinzip zu einer fatalen Konsequenz fiihren, die Habermas in seinem
umstrittenen Aufmacher zum Kosovo-Krieg fiir die Wochenzeitung Die
Zeit aufzeigt.”’ Das von Habermas favorisierte ,.kosmopolitische Recht
der Weltbiirger* stellt ndmlich die ,,Unabhéngigkeit des Nationalstaates
zur Disposition®. Auf der Grundlage der in der UN-Charta festgeschrie-
benen ,,sovereign equality” hitten die demokratischen Verfassungsstaa-
ten ,,die groBe zivilisatorische Leistung einer rechtlichen Zihmung der
politischen Gewalt [...] erreicht®. Die Frage nun, ob der ,,weltbiirgerli-
che Zustand* als Ideal ,,auf den Eigensinn einer politischen Gewalt*
stoBt, ,,der unausloschlich der Antrieb zur kollektiven Selbstbehauptung
eines partikularen Gemeinwesens eingeschrieben ist“, sei ,,der realisti-
sche Stachel im Fleisch der Menschenrechtspolitik® (Habermas 2001a:
32 f.). Den Realismus in der Lehre der Internationalen Beziehungen, auf
den er hier anspielt, verfolgt Habermas letztlich auf Carl Schmitts totales
Souverdnititskonzept zuriick. Damit ist der Scheideweg angezeigt, an
dem die Weltpolitik heute steht: Schafft sie es, die Rechtsgarantien des
Nationalstaates auch auf inter- bzw. transnationale Ebene zu iibertragen,
was zumindest eine Transformation der bisherigen Souverinititskatego-
rie erforderlich machte, oder verharrt sie im ,,Eigensinn politischer Ge-
walt“, die dem dezisionistischen Schmittschen Begriff von Souverinitéit
zueigen ist? Mit dieser Zuspitzung gelingt es Habermas, innerhalb des
wissenschaftlichen Diskurses iiber den Kosovo-Krieg eine der seltenen
Ankniipfungspunkte fiir eine Debatte iiber demokratische Strukturen
jenseits des Nationalstaates aufzuzeigen.

Mag es auch noch so verstindlich sein, dass die Nichtinterventio-
nisten vor ,humanitiren Interventionen“ zuriickschrecken, weil diese
Gewalt legitimieren, um Gewalt zu verhindern — sie begeben sich in ih-
rem Riickzug auf das geltende Prinzip der Nichtintervention der Mog-
lichkeit, internationales Volkerrecht als transnationales Weltbiirgerrecht
weiterzudenken. Sicherlich muss man sich die Frage stellen, ob ein
Recht jenseits des Nationalstaates aus Gewaltanwendung entstehen
kann. Faktisch gibt aber das im Volkerrecht geltende Souverénitétsprin-

13 Habermas duflert sich zum Kosovo-Krieg keinesfalls so zustimmend, wie
ihm dies zum Beispiel Norman Paech unterstellt (Paech 2007: 273 f.). So
bezweifelt er offen die Alternativlosigkeit des bewaffneten Angriffs auf
(Ex-)Jugoslawien, die VerhiltnisméBigkeit der militidrischen Mittel und
die politischen Ziele der Intervention, die ,.diffus* geworden seien (Ha-
bermas 2001a: 30 ff.).

47

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

zip den Staaten freie Hand im Umgang mit ihren Biirgern. So ldsst sich
transnationales Recht iiber den Status quo hinaus nicht entwickeln.

1.2.5 Inwieweit taugen ,,humanitére Interventionen”
zur Konfliktlésung?

Den Kosovo-Krieg als Vorboten einer kosmopolitischen Ara oder auch
nur als zukunftsweisendes Beispiel fiir ,,humanitéire Interventionen zu
deuten, mittels derer globale Grundrechte durchgesetzt werden konnten,
wire nicht angemessen. Die Zweifel beziehen sich zum einen darauf,
wie der Krieg gefiihrt wurde. So setzte die NATO Uranmunition und
Streubomben ein, nahm immense Fliichtlingsstrome in Kauf, bombar-
dierte zivile Ziele wie etwa das Rundfunkgebiude in Belgrad (The Inde-
pendent International Commission on Kosovo: 1 ff., 289) und betitigte
sich generell faktisch als die Luftwaffe der UCK. Doch es ist ebenso
fraglich, ob der Krieg iiberhaupt hitte gefiihrt werden miissen, da einer-
seits die NATO durch ihre Verhandlungsvorgaben in Rambouillet fried-
liche Losungen praktisch verunmoglichte und die menschenrechtliche
Situation im Kosovo andererseits ein solch massives Mittel wie einen
Luftkrieg wohl nicht gerechtfertigt hat.

Bei der Bewertung menschenrechtlicher Notlagen — daran gemahnt
das (Negativ-)Beispiel Kosovo eindringlich — spielt die Offentlichkeit
von Informationen eine zentrale Rolle. Heinz Loquai weist in diesem
Zusammenhang darauf hin, dass etwa dem Auswirtigen Amt und dem
Verteidigungsministerium die detaillierte Berichterstattung der OSZE
aus dem Kosovo sowie der deutschen Botschaft in Belgrad vorlag, die
relevanten Informationen aber einseitig und verzerrt wiedergegeben und
von den Medien nicht kritisch hinterfragt wurden (Loquai 2000: 161 f.).

Uber die Zweifel an Sinn und Ausfiihrung des NATO-Krieges hin-
aus ist es allerdings unerldsslich, den Blick auf die Effektivitit einer
,.humanitiren Intervention“ (Stromseth 2003: 269) — wie im Kosovo —
zu richten. Denn das Ende der NATO-Bombardements hat keineswegs
dazu gefiihrt, dass die Spannungen in der Provinz aufhorten. Nach dem
Juni 1999 waren es nun eben Angehorige der serbischen Minderheit und
die im Kosovo lebenden Roma, die sich Angriffen seitens der ethnisch
albanischen Mehrheit ausgesetzt sahen — Angriffen, welche die nach
dem Krieg im Kosovo stationierte NATO-Truppe nicht verhinderte. Die
Verwaltung des UNO-Protektorates, unter dem das Kosovo nach Ende
des Krieges stand, hat nicht nur aus der Sicherheitsrats-Resolution 1244
hervorgehende grole Machtbefugnisse, die lokale Partizipation erschwe-
ren, sondern die UN-Verantwortlichen paktieren bisweilen gar mit Kri-
minellen, um die Provinz zu regieren (Mappes-Niediek 2007: 281). Un-

48

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

ter anderem liel die verantwortliche Mission der UN, UNMIK, den
Clan-Chef und ehemaligen Kosovo-Ministerpridsidenten Ramush Hara-
dinaj bei den Parlamentswahlen im September 2007 antreten, obwohl
Haradinaj zu dem damaligen Zeitpunkt wegen Verschleppung und Er-
mordung von Zivilisten im Kosovo zwischen 1998 und 1999 vor dem
Haager Kriegsverbrechertribunal angeklagt war (Reljic 2008: 87).

Auch die einseitige Unabhéngigkeitserkldrung des Kosovo am 17.
Februar 2008 hat die grundlegenden politischen Konflikte in der Region
nicht gelost. Die neue Republik wurde nicht einmal von allen EU-
Staaten anerkannt; Serbien und seine Schutzmacht Russland sprachen
sich sogar vehement gegen ein unabhingiges Kosovo aus. Schon in den
im Mirz 2007 gescheiterten Gesprachen des UN-Sondergesandten Matti
Ahtisaari prallten die unterschiedlichen Positionen von Serben und Ko-
sovo-Albanern unversohnlich aufeinander.' Der Zwergenstaat, in den
die EU iiber 2000 Experten zum Aufbau eines Rechtsstaates entsandt
hat, wird wohl noch lange geprigt sein von der Verquickung mafidser
mit offiziellen Strukturen, Armut und horrender Arbeitslosigkeit, Dro-
genhandel sowie den politischen Parallelstrukturen in den serbischen
Enklaven, wie ein griindlich recherchierter Spiegel-Artikel von Walter
Mayr vermuten lédsst (Ausgabe Nr. 17 vom 21.4.2008, S. 128-138).

Das Fallbeispiel Kosovo zeigt also: eine ,,humanitire Intervention*
endet nicht beim Einsatz militdrischer Gewalt. Der von Habermas ange-
strebte ,,weltbiirgerliche Zustand*“ muss global verankerte Grundrechte
auch durchsetzbar machen. In bestimmten Fillen konnte hierfiir der Ein-
satz militdrischer Gewalt erforderlich werden, und es scheint beinahe
unerlisslich zu sein, dass sich die internationale Gemeinschaft hierfiir
auf ein Regelwerk einigt. Dass die Kriterien fiir ,,humanitire Interventi-
onen“ sehr eng gefasst sein miissen, bestreiten nicht einmal die Interven-
tionisten in der Debatte {iber Militiroperationen zum Menschenrechts-
schutz und das konkrete Beispiel Kosovo."” So ist mit einem Kriterien-

14 Ahtisaari hat fiir das Kosovo eine Unabhingigkeit unter internationaler
Aufsicht vorgeschlagen (www.unosek.org [Stand: 28.05.2008]) — eine
Struktur, die bereits die auf Initiative der schwedischen Regierung ent-
standene Independent International Commission on Kosovo in dem von
ihr herausgegebenen Bericht im Jahr 2000 empfahl (263 ff.). Die Bestim-
mungen des Ahtisaari-Plans sind mittlerweile Teil der im Juni 2008 in
Kraft getretenen kosovarischen Verfassung.

15 In Anlehnung an einen Vorschlag des Dénischen Instituts fiir Internationa-
le Angelegenheiten entwickelt beispielsweise die Independent Internatio-
nal Commission on Kosovo ein Prinzipienraster, nach dem bei schweren
Menschenrechtsverletzungen und Zusammenbrechen staatlicher Struktu-
ren vor Beginn ,,humanitirer Interventionen® jenseits des UN-Systems zu-
ndchst nicht-militdrische Mittel ausgeschopft sein miissen und sich die In-

49

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

katalog auch die schwierige Frage verbunden, welche Menschenrechts-
verletzungen in welchem Ausmaf} ein (moglichst multilaterales) milita-
risches Eingreifen rechtfertigen.

1.3 Der ICC und die USA

Bei all den schillernden Ambivalenzen, die mit dem Begriff und der Ge-
schichte der ,,humanitidren Intervention verbunden sind, deutet das Bei-
spiel des Kosovo-Krieges doch zunichst auf die zunehmende Bedeutung
des Menschenrechtsschutzes in der internationalen Politik hin — eine
Entwicklung, die das bisherige Konzept nationalstaatlicher Souverinitit
und ,,innerer Staatsangelegenheiten iiberfliissig zu machen scheint;
nicht zuletzt mit der problematischen Folge, dass nur die ,,.Schwichsten*
im Staatengefiige Interventionen zu befiirchten haben. In diesem Sinn
tritt mit dem sich andeutenden Primat der Menschenrechte wieder eine
reine Herrschaftslogik an die Stelle (formaler) rechtlicher Gleichberech-
tigung aller Staaten. Das nun zu erorternde zweite Fallbeispiel, der In-
ternationale Strafgerichtshof (ICC) und die zuerst reservierte, dann of-
fen ablehnende Haltung der USA zu dieser Institution, zeigt aber, dass
die Tendenz ,,Menschenrechte vor Souverénitidt* gar nicht so eindeutig
zu belegen ist. Denn im Namen ihrer nationalstaatlichen Souverinitit
blockieren die méchtigen USA weitgehende transnationale Befugnisse
des Gerichts. Nicht zuletzt ist der Widerstreit zwischen den beiden Ka-
tegorien im ICC-Statut selbst angelegt — sind doch Chefankldger und
Richter letztlich auf Kooperation mit nationalen Behtrden angewiesen,
die fiir die verfolgten gravierenden (Menschenrechts-)Verletzungen ge-
rade verantwortlich zeichnen.

1.3.1 Das Rom-Statut und der beschrankte Sinn
internationaler Strafgerichtsbarkeit

Die Bemiihungen um internationale Strafjustiz gehen bis ins Jahr 1919
zuriick. Der Versailler Vertrag sah eigentlich ein aus fiinf Richtern be-
stehendes Tribunal vor, das iiber den deutschen Kaiser als Verantwortli-
chen fiir den Ersten Weltkrieg richten sollte. Doch dieses Tribunal wur-
de ebenso wenig wie ein 1937 vom Volkerbund (League of Nations) ge-
billigter Strafgerichtshof speziell fiir terroristische Verbrechen einge-
setzt. Ein stindiger internationaler Gerichtshof, der auch fiir Kriegsver-

terventionsmichte noch viel strikter an das ius in bello halten miissen als
bei ,,standard military operations* (192 ff.).

50

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

brechen zustidndig sein sollte, wurde 1920 von der Generalversammlung
des Volkerbundes zuriickgewiesen (Cassese 2002: 4 f.). Erst nach dem
Zweiten Weltkrieg erfuhr die Idee weltweiter strafrechtlicher Verant-
wortlichkeit politisch handelnder Individuen einen entscheidenden
Schub. Die alliierten Militdrprozesse in Tokio und vor allem Niirnberg
gegen hohe Verantwortliche der diktatorischen Regime in Deutschland
und Japan kann man tatsichlich als Prizedenzfille fiir den internationa-
len Umgang mit ,,Makrokrirninalit'ait‘‘16
Umfeld des Niirnberger Tribunals geprigte Straftatbestands-Begriff
~crimes against humanity* — eine wirklich neue juridische Formel —
gleichwohl nicht im Mittelpunkt der Verhandlungen. Die Alliierten wa-

ansehen. Dabei stand der im

ren vor allem an der Verurteilung des Angriffskrieges (,,crimes against
peace”) interessiert (Tucker 2001: 71 f.), womit sie das (letztlich) klassi-
sche Souverinititskonzept der UN-Charta vorwegnahmen, das ein ius
ad bellum kriminalisiert und dies aus der unantastbaren territorialen In-
tegritit eines souverdnen Staates heraus begriindet. Aus dem gleichen
Impuls kann man dann die Einmischung anderer Staaten, Organisationen
oder Méchte in ,,innere Angelegenheiten* verbieten, wie in Art. 2 (7) der
UN-Charta niedergelegt.

Dessen ungeachtet markieren die Militédrtribunale der Alliierten ei-
nen Meilenstein in der Entwicklung internationalen Strafrechts, weil sie
als supranationale Instanzen das bisherige — nicht zuletzt aus dem klassi-
schen Souverinitidtskonzept abgeleitete — Monopol von (National-)
Staaten brachen, zum Beispiel Kriegsverbrechen zu verfolgen. Und mit
der Schaffung neuer Rechtsnormen wie der personlichen Verantwort-
lichkeit der Staatsfithrer (Cassese 2002: 8) eroffneten die Nachkriegs-
prozesse zumindest die Moglichkeit ,.eines durch die Souverinitét der
Staaten hindurch greifenden Rechts — man konnte auch sagen: eines
transnationalen Rechts —, als dessen wichtigste Konsequenz Habermas
,.die personliche Haftung von Funktiondren fiir ihre in Staats- und
Kriegsdiensten begangenen Verbrechen* bezeichnet (Habermas 2001a:
28).

Die mit der Block-Konfrontation des Kalten Krieges einhergehende
starre weltpolitische Bipolaritét festigte dann allerdings das Nichtinter-
ventionsprinzip und verhinderte so auch die Schaffung einer permanen-
ten internationalen Strafgerichtsbarkeit, die zumindest ein Stiick weit auf

16 Der Kriminologe Herbert Jager versteht unter diesem Begriff ,,,Erschei-
nungsformen der Kriminalitit, bei denen das individuelle Handeln nicht
als isolierte Tat und punktuelles Ereignis denkbar ist, sondern nur als Teil
eines kollektiven Aktionszusammenhangs. Hauptbeispiele sind Volker-
mord, Kriegsverbrechen, Massenvernichtung und Staatsterrorismus*** (zit.
n. Biegi 2004: 18).

51

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

die nationale Souverinitit brechende Kompetenzen angewiesen ist. Be-
mithungen, die Erfahrungen aus Niirnberg und Tokio zu verstetigen, gab
es auf UN-Ebene durchaus. Anfang der 1950er Jahre verliefen die auf
einem Bericht der International Law Commission (ILC) beruhenden
Plane fiir internationale Strafrechtsprinzipien allerdings im Sand. Erst
1989 fand das Thema in der Weltpolitik wieder Beachtung. Damals
schlug Trinidad/Tobago in der UN-Generalversammlung die Einrich-
tung eines Strafgerichtshofes vor, der sich dem Problem des Drogenhan-
dels widmen sollte (Cassese 2002: 9 ff.). Die Anregung des kleinen Ka-
ribik-Staates lieB Uberlegungen zu einer generellen internationalen Ge-
richtsbarkeit wiederaufleben, was schlieSlich 1992 die Generalversamm-
lung dazu bewog, die ILC erneut mit der Ausarbeitung eines entspre-
chenden Statut-Entwurfs zu beauftragen.

Inzwischen war mit dem Ende der Block-Konfrontation auch wieder
die Sensibilitdt der internationalen Gemeinschaft, vor allem des Wes-
tens, fiir individuelles Volkerstrafrecht gewachsen. So forderten etwa
Margret Thatcher und George Bush sen. wihrend des Irak-Krieges von
1990/91, Saddam Hussein miisse fiir die Kuwait-Annexion strafrechtlich
zur Verantwortung gezogen werden (Biegi 2004: 72). 1993 und 1994
schlieBlich erkannte der UN-Sicherheitsrat mit der Einrichtung der Son-
dertribunale fiir Ex-Jugoslawien und Ruanda in der Form von Nebenor-
ganen der UN die Notwendigkeit strafrechtlicher Verfolgung in Aus-
nahmezusténden an.

Die Entwicklung zu einer permanenten Gerichtsbarkeit ging derweil
weiter. Nach den Vorarbeiten der /LC berief die UN-Generalversamm-
lung im Dezember 1996 eine Staatenkonferenz ein, die im Juli 1998 mit
dem Ziel, sich auf ein Statut fiir einen internationalen Strafgerichtshof
zu einigen, in Rom abgehalten wurde.'” Das Vorgehen zielte auf einen
internationalen Vertrag, da fiir die realpolitisch aussichtslose Alternative
— die Schaffung eines neuen, von konkreten Friedensbedrohungen unab-
hingigen UN-Organs fiir Strafrecht — die Zweidrittelmehrheit der UN-
Mitglieder und dabei die Zustimmung der stindigen Mitglieder im Si-
cherheitsrat erforderlich gewesen wire (Biegi 2004: 105 f.). Am 17. Juli
1998 nahm die Mehrheit der Konferenz-Staaten das Statut fiir den ICC
an — unter anderem gegen die Stimme der USA. Nach der sechzigsten
Ratifikation trat das Statut im Juli 2002 in Kraft, seit dem Friihjahr 2003
ist das Gericht arbeitsfihig.

Das Rom-Statut zéhlt vier Straftatbestédnde auf: erstens Volkermord
(implizit angelehnt an die Genozid-Konvention von 1948); zweitens

17 Analysen, Kommentare und Berichte zu den Verhandlungen in Rom fin-
den sich in Lee 1999.

52

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

Verbrechen gegen die Menschlichkeit (diese umfassen Mord, Verskla-
vung, Folter, Deportation, erzwungene Kindsaustragung, erzwungene
Sterilisation, Vergewaltigung, Apartheid); drittens Kriegsverbrechen
gemil der Genfer Konventionen und der Haager Landkriegsordnung
(hier besteht fiir Vertragsstaaten allerdings eine siebenjidhrige Ausnahme
von der Strafverfolgung); und viertens Angriffskrieg. Da sich die Konfe-
renzteilnehmer nicht auf eine einheitliche Definition einer ,,Aggression‘
verstindigen konnten, ist der letzte Tatbestand bis zu einer Uberprii-
fungskonferenz im Jahr 2010 noch nicht justiziabel (Art. 5-8 des Rome
Statute of the International Criminal Court). Die Jurisdiktion des Ge-
richtshofes erstreckt sich entweder auf das Territorium eines Vertrags-
staates, auf dem das betreffende Verbrechen begangen wurde, oder auf
den Vertragsstaat, dem der Téter angehort (Art. 12). Tdtig werden kann
der ICC, wenn dem Ankldger eine ,,situation” von einer staatlichen Ver-
tragspartei oder vom UN-Sicherheitsrat angetragen wird. Zudem kann
der Ankldger auch von sich aus ermitteln (Art. 13).'8

Bevor er iiberhaupt ein Verfahren aufnehmen kann, ist der Ankliger
allerdings verpflichtet zu priifen, ob nicht auch (national-)staatliche Ver-
folgung eines mutmafllichen Verbrechens moglich ist. Dieses so genann-
te Komplementaritdtsprinzip, das dem ICC-Statut zugrunde liegt und
den Primat nationaler iiber internationale Jurisdiktion festschreibt, bein-
haltet zwar durchaus die Moglichkeit indirekter Durchsetzung der inter-
nationalen Rechtsnormen, indem Staaten Bestimmungen des Volker-
strafrechts in ihr nationales Rechtssystem integrieren, was nach der Ver-
abschiedung des Rom-Statuts auch vielfach geschehen ist (Stempel
2005: 38). Jedoch konnen sich Staaten, die im Fall der ,,Makrokriminali-
it regelmiBig in international justiziable Verbrechen involviert sind
oder diese gar organisiert haben, durch Scheinprozesse, milde Bestra-
fungen und ,,Bauernopfer relativ problemlos aus der Affire ziehen.
Auch die Verpflichtung der Vertragsstaaten, mit dem ICC zu kooperie-
ren — und darauf wird der Strafgerichtshof wohl stets angewiesen sein —,
ist kein Garant fiir effektive Aufklirung von Makro-Straftaten. Denn
dem ICC stehen bei Nicht-Kooperation keine wirklich durchgreifenden
Sanktionsmoglichkeiten zur Verfiigung — besonders nicht, wenn es sich
bei dem unwilligen Staat um ein permanentes Mitglied des UN-
Sicherheitsrates handelt, der in einem solchen Fall zwar angerufen wer-
den kann, durch ein Veto jedoch Sanktionen blockieren kann (ebd.: 37,
44 1)).

18 Zum Uberblick iiber die ICC-Strukturen vgl. Schabas 2001 und Cassese/
Gaeta/Jones 2002.

53

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Doch nicht nur aus der institutionellen Struktur des ICC als transna-
tionale Instanz, die von Nationalstaaten geschaffen und getragen wird,
ergeben sich Defizite bei der Rechtsdurchsetzungsfdhigkeit. Praktisch-
politisch erschwert die Arbeit des Internationalen Strafgerichtshofes vor
allem die Tatsache, dass viele grofe, ,,mdchtige” Staaten dem Statut
nicht beigetreten sind — allen voran natiirlich die USA. Daraus konnte
man die Konsequenz ziehen — besser: hitte sie vor Inkrafttreten des Sta-
tuts ziehen konnen —, auf die Bedenken der US-Amerikaner (s. u.) ein-
zugehen und, wie es die US-amerikanische Verhandlungsdelegation auf
der Konferenz in Rom forderte, beispielsweise den UN-Sicherheitsrats-
mitgliedern zu einem groferen Einfluss im ICC-Gefiige zu verhelfen
(Rieth 1999). Dann hitte man vielleicht die USA ,,im Boot“, doch die
oligarchische Struktur des hochsten UN-Gremiums mitsamt den Veto-
Befugnissen der stindigen Mitglieder wiirde einen Fortschritt hin zum
.weltbiirgerlichen Zustand®, den sich Jiirgen Habermas wiinscht, wohl
verunmoglichen.

Ohnehin ist es unerlédsslich, wie Jan Philipp Reemtsma auf den be-
schrinkten Sinn internationaler Strafgerichtsbarkeit tiberhaupt hinzuwei-
sen. Eine der nationalen vergleichbare Rechtsdurchsetzungsfihigkeit
wire nur dann wiinschbar, wenn sich auf Weltebene tatsdchlich ein Staat
formierte, aus dem die Weltbiirger dann nicht mehr fliichten konnten,
wenn sie bedroht wiirden. Und ob die wenigen symbolischen Anklagen
tatsdchlich eine ,,abschreckende Wirkung* haben, darf getrost bezweifelt
werden. Trotz alledem kann man im Rom-Statut die ersten Anfinge ei-
nes Weltbiirgerrechts entdecken, das einem als Weltbiirger zukommt
(das einem also weder verschafft noch aberkannt werden kann), und
ICC-Fille und -Urteile, vor allem aber deren weltweite offentliche Dis-
kussion, konnten das ,,internationale Normbewusstsein® stirken helfen
(Reemtsma 2001: 528 ff.).

Wer jegliches Unternehmen, internationales Strafrecht zu schaffen
und durchzusetzen, letztlich als ,,Siegerjustiz* abqualifiziert, so wie Da-
nilo Zolo (2002: 99 ff.), der fillt auf die klassische Konzeption von
Souverinitit zuriick — eine Souverdnitit, die im Zweifel auch liber ga-
rantierte Grundrechte ,,souverian® ist und in der fatalsten, dezisionisti-
schen Form, die ihr Carl Schmitt verleiht, die Menschen verachtet und
Gewalt verherrlicht."’

19 Tatséchlich bezieht sich Zolo in seiner Kritik an den Niirnberger Prozes-
sen explizit auf Carl Schmitts Ausfiihrungen zum Riickwirkungsverbot,
welches das Tribunal verletzt habe. Besonders seltsam ist es, dass Zolo
sein Buch ,,Invoking humanity* (,,Chi dice umanita* im italienischen Ori-
ginal), das sich hauptsidchlich mit dem Kosovo-Krieg auseinandersetzt,
nach einem Schmitt-Zitat benannt hat: ,,Wer Menschheit sagt, will betrii-

54

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

1.3.2 Die US-Position zum ICC —
von der Clinton- zur Bush-Administration

Dem klassischen Souverénititspostulat der UN-Charta verhaftet blieben
auch die USA in den Rom-Verhandlungen zum ICC-Statut. So weit sich
die Clinton-Administration nur wenige Monate spiter im Fall Kosovo
von dem Verbot, sich in ,,innere Angelegenheiten eines Staates einzu-
mischen, entfernen sollte, so ablehnend verhielt sie sich gegeniiber
transnationalen Befugnissen des neuen internationalen Strafgerichtsho-
fes. Obwohl die USA bei weitem nicht die einzigen waren, die das Rom-
Statut in seiner beschlossenen Form ablehnten, hat das Verhalten des
,,Welthegemons“20 die grofte offentliche und akademische Aufmerk-
samkeit erhalten.

Auf der multilateralen Staatenkonferenz in Rom wurde das ausge-
handelte Statut am 17. Juli 1998 mehrheitlich angenommen — gegen die
Stimme der US-Delegation. Diese hatte zuvor ohne klare strategische
Vorgaben aus Washington auskommen miissen (Wedgwood 1998), was
einerseits auf Streitigkeiten innerhalb der politischen Elite und fiihrender
US-Institutionen zuriickzufiihren ist. So befiirworteten Clintons Weilles
Haus und das State Department unter Madeleine Albright generell eine
internationale Strafgerichtsbarkeit, wihrend der republikanisch domi-
nierte Kongress, dessen 2/3-Mehrheit fiir die Ratifikation volkerrechtli-
cher Vertrige notig ist, und das Pentagon ICC-kritisch waren. Anderer-
seits fiel in den Sommer 1998 die Lewinsky-Affire, die Clinton poli-
tisch schwichte, weswegen sich seine Position in der Konferenz-Strate-
gie nicht durchsetzen konnte (Biegi 2004: 125). Zwar unterzeichnete
Clinton das Statut am letztmoglichen Tag, dem 31.12.2000, jedoch vor
allem deshalb, um in einer ICC-Vorbereitungskommission weiterhin fiir
US-amerikanische Anderungswiinsche eintreten zu kénnen.

gen.” Wenn die weitgehend berechtigten Zweifel an der NATO-Interven-
tion Zolo zu solch schillernden Generalisierungen treiben, muss dies skep-
tisch stimmen. Denn man kann durchaus gegen den Kosovo-Krieg sein
und trotzdem fiir einen ,,weltbiirgerlichen Zustand“ eintreten. Mit Carl
Schmitts Argumentation geht Letzteres allerdings nicht.

20 Ich gehe hier zunédchst von dem Hegemonie-Begriff aus, wie er iiberwie-
gend in den Internationalen Beziehungen verwendet wird, wonach er also
Phidnomene wie Vorherrschaft, Vormachtstellung und weltpolitische Do-
minanz bezeichnet. Bei Antonio Gramsci hingegen schlieft Hegemonie
immer den Konsens der Beherrschten ein. Als ,,letztes Mittel bleibt frei-
lich auch der Zwang des Hegemons zur Herstellung des ,,hegemonialen
Konsenses* in Gramscis Konzeption priasent (Goldschmidt 2003: 263).
Zur Ubertragung des Hegemonie-Begriffs bei Gramsci auf die Erfor-
schung internationaler Beziehungen siehe genauer Abschnitt I1.2.1.

55

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Auch wenn die Annahme des ICC-Statuts in Rom eine klare Nieder-
lage fiir die US-amerikanische Verhandlungsdelegation war, hebt die
Clinton-Regierungsberaterin Ruth Wedgwood doch hervor, dass viele
US-Positionen in das Statut aufgenommen wurden. So erwihnt sie die
Ausweitung der Rechtsprechung auf Biirgerkriege, also bisher ,,innere
Staats-Angelegenheiten®, oder die Bestrafung von ,,crimes against hu-
manity* auch auflerhalb von Kriegssituationen. Zudem hitten die US-
Amerikaner Zugestindnisse erreicht, etwa beim Primat nationaler Ge-
richtsbarkeit oder bei der Einrichtung einer Pre-Trial-Chamber, die ei-
ner Verfahrensaufnahme vorgeschaltet werden muss (Wedgwood 1998:
22).

Die Fortschritte und Zugestdndnisse konnten am Ende die Haupt-
einwidnde der US-Amerikaner gleichwohl nicht aufwiegen. Mandana
Biegi nennt hier in ihrer umfassenden und detaillierten Studie zum ICC
und zu den USA vier Punkte (Biegi 2004: 136 f.). Erstens stiel sich die
US-Delegation an dem in Artikel 12 des Statuts festgelegten Territoriali-
téts- und Nationalititsprinzip des ICC. Auf Grund ihrer massiven Trup-
penprisenz im Ausland befiirchteten die USA, dass ihre Soldaten als
Angehorige eines Nichtvertragsstaates trotzdem von ICC-Anklagen be-
troffen sein konnten, wenn sie mutmaflich Straftaten auf dem Gebiet ei-
nes Vertragsstaates begingen. Die US-Amerikaner argumentierten in
Rom, die Ausdehnung der Rechtsprechung auf Nichtvertragsstaaten ver-
stoe gegen die Wiener Konvention zum Vertragsrecht von 1969, wo-
nach ein Vertrag keine Obligationen oder Rechte fiir einen dritten Staat
ohne dessen Zustimmung beinhalten diirfe. Befiirworter des Rom-
Statuts weisen diese volkerrechtliche Argumentation allerdings zurlick
und fithren das gewohnheitsrechtliche ,,Weltrechtspflegeprinzip* an, das
auch von den USA nicht bestritten wird und davon ausgeht, dass be-
stimmte schwerwiegende Straftaten — wie die im ICC-Statut aufgezihl-
ten — die internationale Gemeinschaft als Ganzes berithren und daher
auch unabhéngig von Tatort und Staatsangehdrigkeit der Titer verfolgt
werden diirfen (Kref 2002: 1089 f.). Als besonders problematisch sah
der Leiter der US-Delegation in Rom, David Scheffer, die Bestimmung
des Artikels 12 (3) des ICC-Statuts an, der die ad-hoc-Unterwerfung ei-
nes Staates unter die Jurisdiktion des Internationalen Strafgerichtshofes
ermoglicht. So konnten diktatorische Regime die USA etwa der Aggres-
sion beschuldigen, wihrend der ICC die Massaker dieser Regime nicht
aufkldren diirfe, wenn die USA dem Statut nicht beitriten (Mei3ner
2005: 56 ff.). Scheffer favorisierte demgegeniiber entweder eine Rege-
lung, die vor ICC-Verfahren immer eine Zustimmung von in Straftaten
involvierten Nichtvertragsstaaten vorsah, oder eine von der ICC-Verfol-
gung entbindende Erkldrung eines Nichtvertragsstaates, es habe sich bei

56

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

vom ICC untersuchten Handlungen um ,,offizielle Staatsaktionen* ge-
handelt (Scheffer 1999: 20).

In einem zweiten Einwand gegen die Verhandlungen iiber das Rom-
Statut kritisierten die USA die geringen Einflussmoglichkeiten des UN-
Sicherheitsrates, dem sie als permanentes Mitglied angehoren, in den
ICC-Strukturen. Zwar konnten die USA kein generelles Vetorecht des
Sicherheitsrates gegeniiber dem Internationalen Strafgerichtshof durch-
setzen — Artikel 16 des Statuts sieht allerdings eine vom Sicherheitsrat
zu verhingende Einjahressperre bei ICC-Fillen vor.

Den UN-Sicherheitsrat wollten die USA auch stirken, indem neben
anderen Vertragsstaaten nur das hochste UN-Gremium dem ICC die Fal-
le zuweisen sollte. Mit dieser Forderung war beabsichtigt, den Ankldger
in seiner Unabhingigkeit einzuschrinken. Die Statut-Bestimmung, dass
der Ankldger auch von sich aus Ermittlungen aufnehmen kann, stief} al-
so auf einen dritten US-Einwand.

Viertens sprach sich die US-Delegation gegen die siebenjidhrige op-
tionale Ausnahme von der Strafverfolgung in Sachen Kriegsverbrechen
aus und forderte stattdessen einen ,,opt-out*“-Zeitraum von zehn Jahren,
der auch fiir ,,crimes against humanity* gelten sollte. Der Straftatbestand
Aggression sollte zudem ebenfalls erst nach zehn, und nicht, wie im Sta-
tut vorgesehen, bereits nach sieben Jahren definiert werden (Wedgwood
1998: 23). In diesem Zusammenhang wiesen die US-Amerikaner auch
darauf hin, dass es laut UN-Charta allein dem UN-Sicherheitsrat zuste-
he, ein Ereignis iiberhaupt als Aggression zu definieren (Meiflner 2005:
56 ff.).

Zwei weitere Einwiinde, die die USA in der Diskussion iiber den In-
ternationalen Strafgerichtshof und dessen Struktur anfiihrten, runden das
Bild ab, dass die US-Amerikaner einerseits auf das UN-Charta-Prinzip
der ,,sovereign equality* und andererseits die Souverinitit iiber die ,,in-
neren Staatsangelegenheiten* rekurrierten. So miisse fiir den ICC, der
individuelle Handlungen unter Strafe stellt, die doch selten ohne staatli-
che Zusammenhinge moglich wéren, dasselbe Prinzip zwischenstaatli-
cher Streiterledigung gelten wie fiir den International Court of Justice:
ndmlich der erforderliche Konsens der staatlichen Konfliktparteien
(Krel 2002: 1091). Und: Einem internationalen Gericht miissten sich
US-Biirger gar nicht unterwerfen, da fiir ihre Taten laut US-Verfassung
ausschlieBlich der Supreme Court der USA zustindig sei (MeiBiner
2005: 63 ff.).

Trotz des ,,Neins“ der Scheffer-Delegation in Rom lédsst sich wih-
rend Clintons Amtszeit das Fazit ziehen, die USA hétten sich den Be-
mithungen um eine internationale Strafgerichtsbarkeit gegeniiber reser-
viert verhalten. Unter Clintons Nachfolger, George W. Bush, schlug die

57

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

skeptische, abwartende Einstellung nun in eine offene Obstruktionspoli-
tik um. Im April 2002 nahm Bush in einem Brief an den UN-
Generalsekretdr zunichst die Unterschrift seines Amtsvorgidngers unter
das Rom-Statut zuriick. Drei Monate spiter verabschiedete der Kongress
den American Service-Members’ Protection Act (ASPA) — ein Gesetz,
das unter anderem US-amerikanischen Behorden die Kooperation mit
dem ICC untersagte und den Présidenten ermichtigte, Manahmen zu
ergreifen, um vom ICC angeklagte Staatsbiirger freizubekommen. Ab
2002 begannen die USA dariiber hinaus damit, bilaterale Abkommen zu
schliefen, in dem sich die Vertragspartner verpflichteten, keine US-
Staatsbiirger an den ICC zu iiberstellen (Biegi 2004: 149 f., 154 f.). Die
vorerst letzte Anstrengung, welche die Bush-Administration in Sachen
ICC unternahm, bestand schlieBlich darin, die UN-Sicherheitsratsreso-
lution 1422 vom 12. Juli 2002 zu initiieren. Demnach wurden Nichtver-
tragsparteien des ICC von dessen Strafverfolgung fiir zwei Jahre ausge-
schlossen, wenn diese Staaten an einem von den Vereinten Nationen au-
torisierten Militdreinsatz beteiligt waren. Die USA beriefen sich hier auf
den Artikel 16 des Rom-Statuts (s. 0.), womit sie diese Bestimmung te-
leologisch ad absurdum fiihrten. Denn die Norm sollte dem UN-
Sicherheitsrat nur in Situationen, in denen zum Beispiel Friedensver-
handlungen stattfinden, die Moglichkeit geben, durch Unterbindung der
ICC-Rechtsprechung neue Unruhe in Konfliktgebieten zu vermeiden
(KreB 2002: 1095 f.).

1.3.3 Die USA in internationalen Angelegenheiten:
»Welthegemon® mit spezifischer politischer Kultur

Hinter der volkerrechtlichen Argumentation der USA gegen das ICC-
Statut stecken politische Erwdgungen, und in den volkerrechtlichen Po-
sitionen driickt sich eine spezifische politische Tradition aus. Mag man
auch iiberrascht sein angesichts der Aggressivitit, mit der die Bush-
Administration die Arbeit des Internationalen Strafgerichtshofes sabo-
tierte, das US-amerikanische Zogern, internationale staatliche Verpflich-
tungen jenseits globaler Wirtschaftsverhandlungen einzugehen, ist fiir
sich genommen nichts Neues. So weisen die USA bei Konventionen, die
Menschenrechte betreffen (und damit tendenziell nationalstaatliche Sou-
verdnitit beschridnken), einen relativ niedrigen Ratifikationsstatus auf.
Hat die US-amerikanische Politik in ihrer Geschichte auch immer wie-
der Verhandlungen iiber menschenrechtlich relevante Abkommen ange-
sto3en, so zog sie sich im Verhandlungsprozess dann doch zunehmend
zuriick (MeiB3ner 2005: 91 f.). Mandana Biegi sieht den Grund fiir die
auffillige Kluft zwischen dem Einsatz fiir Menschenrechte und dem

58

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

Unwillen, daraus resultierende internationale Verpflichtungen zu erfiil-
len, in der tief verwurzelten US-amerikanischen Staatsiiberzeugung,
stets im Namen hoherer Ideale wie Demokratie, Freiheit etc. zu handeln.
Und diese — insbesondere von den einflussreichen Neo-Konservativen
um George W. Bush radikalisierte — Mission darf dann nicht von einem
,.kleinkarierten* Strafgericht in Zweifel gezogen werden (Biegi 2004:
160).

Philipp Meifner, der, dhnlich wie Biegi, die volkerrechtlichen Vor-
behalte der USA gegen den ICC aus politikwissenschaftlicher Perspekti-
ve beurteilt, hebt allerdings noch einen anderen Punkt hervor: die US-
amerikanische ,,politische Kultur“*', die sich aus den Erfahrungen eines
frith unabhingigen Kolonialstaates speist und fest in lokalen Zusam-
menhédngen und direkter, iiberschaubarer Partizipation verwurzelt ist.
Lokale Autorititen und Bundesstaaten sind bereits gegeniiber jeglicher
Machtaneignung des Zentrums Washington skeptisch, und dieses Ent-
fremdungsgefiihl spiegelt sich noch einmal verstérkt in der Abgabe von
Selbstbestimmungsrechten an internationale Institutionen (Meifiner
2005: 98).

Bemerkenswert in diesem Zusammenhang ist, dass Hannah Arendt
in ihrem Vergleich zwischen der Franzosischen und der Amerikanischen
Revolution genau die vielen checks and balances des US-amerikani-
schen Foderalismus dafiir verantwortlich macht, dass sich das politische
System der USA — anders als im Fall der franzosischen Nation — nicht
auf der Grundlage der Souverdnitdtsidee entwickelt habe (Arendt 1974:
251).2 Doch selbst wenn der Griindungsimpuls der Amerikanischen
Republik nicht auf der Vorstellung eines souverdnen Staates beruhte, so
zeigen doch die Einwinde der heutigen US-Realpolitik gegen den Inter-
nationalen Strafgerichtshof, dass sich die USA auf internationaler Ebene
vollkommen auf den Primat nationalstaatlicher Souverinitdt im UN-
System berufen — mitsamt der Sicherheitsrats-Struktur, in der unter an-
derem die USA souverdner sind als andere souverdne Staaten.

Neben den Eigenheiten der US-amerikanischen ,,politischen Kultur*
bietet natiirlich auch die Rolle des Staates als einzig verbliebene Super-
macht eine Erklidrung fiir die ablehnende Haltung zum ICC. Aus der
Sicht der USA konnte das Gericht zu einem Forum fiir ,,politisch moti-
vierte“ Anklagen etwa gegen Truppenangehorige werden (Scheffer
1999: 12), und wenn bestimmte Staaten die USA etwa der Aggression
beschuldigten, konne das wiederum dazu fiihren, dass die US-amerikani-

21 Unter ,,politischer Kultur versteht MeiB3ner ,.historically rooted and rela-
tively stable collective perceptions of one’s own society and of the role it
plays internationally* (S. 97).

22 Siehe Abschnitt I1.3.1.

59

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

schen Wihler nicht mehr dazu bereit sind, globale Interventionen zu to-
lerieren (Wedgwood 1999: 105 f.). Mandana Biegi glaubt, die US-
amerikanische Opposition gegen den ICC begriinde sich aus der Angst,
die US-, top leaders” konnten verklagt werden (Biegi 2004: 158).

Doch der sicherlich weltweit spiirbare Antiamerikanismus kann
nicht die Tatsache verschleiern, dass eine Institution wie der ICC mit
gewissen transnationalen (Nationen tibergreifenden und durchdringen-
den) Befugnissen die fithrende internationale Supermacht in ihrem sou-
verdnen Handlungs- und Gestaltungsspielraum einschriankt. Ein weltpo-
litischer Akteur wie die USA kann es sich dann eben auch erlauben, so
offen gegen solche Institutionen zu opponieren, wie es unter der Bush-
Agide geschehen ist.

In ihrem moglichen Ubergang zu einem transnationalen ,,Weltinnen-
recht” ist die internationale Politik also von erheblichen Asymmetrien
geprigt. Die michtigen Akteure — wie die USA — konnen es sich leisten,
ihre Souverénitidt aufrechtzuerhalten bzw. offen gegen Souverinitétsbe-
schrankungen zu opponieren, wenn institutionelle Neuerungen mit
transnational geltenden Grundrechten einhergehen — und geschehe dies
auch in der sehr moderaten Form des Rom-Statuts zur Schaffung des
ICC, der nur bei Untitigkeit oder Unfihigkeit der nationalen Rechtspre-
chung titig werden kann. Dass sich vor allem die ,,Schwachen® im Na-
men einer sich langsam entwickelnden internationalen rule of law Ein-
griffe in ihre (vormals) ,,inneren Angelegenheiten* gefallen lassen miis-
sen, beweisen die ersten Fille, mit denen sich der Internationale Strafge-
richtshof beschiftigt. Die ersten drei Situationen, in denen der ICC er-
mittelt bzw. Anklagen vorbereitet, haben sich allesamt in Afrika ereig-
net: im Kongo, in Uganda und in der sudanesischen Provinz Darfur.”
Dieser geographische Arbeits-Schwerpunkt nédhrt den Verdacht, beim
Internationalen Strafgerichtshof handele es sich um eine Art ,,Besse-
rungsanstalt fiir die Dritte Welt™.

Die Machtasymmetrien kamen auch bei dem anderen erdrterten
Fallbeispiel des Kosovo-Krieges zum Vorschein, und sie werfen die
Frage nach inter- und transnationalen demokratischen Strukturen auf,
die einen Primat des Rechts iiber die politische Stérke tatsdchlich sicher-
stellen konnten — eine Frage, die im kontroversen Kosovo-Diskurs aller-
dings nur an wenigen Stellen gestellt wurde.

Dabei konnte das Weiterdenken transnationaler Demokratieformen
besonders hilfreich sein, wenn iiber eine ,,humanitire Intervention ent-
schieden wird. Dass in einem solchen Fall Eigeninteressen der Interven-

23 Aktuelle Informationen zur Arbeit des /CC unter: www.icc-cpi.int/cases.
html [Stand: 05.06.2007].

60

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEI| FALLBEISPIELE AUS DER INTERNATIONALEN POLITIK

tionsméchte immer eine Rolle spielen, ist eine Binsenweisheit (s. o.).
Wichtig ist nur die Frage: Wer kontrolliert diese Interessen? Eine solche
(demokratisch legitimierte) Kontrolle durch Institutionen wie ein Re-
gelwerk fiir ,,humanitire Interventionen®, auf das sich die internationale
Gemeinschaft einigte, war beim Kosovo-Krieg, einer unilateralen
NATO-Intervention, nicht moglich. Und es wire sicherlich fraglich ge-
wesen, ob die Legitimation des Luftkrieges einer Kontrollpriifung
standgehalten hitte: zu nebulds war im konkreten Fall das politische Ziel
der Bombardements, zu grof3 sind die Zweifel, ob die NATO-Staaten die
Moglichkeiten fiir eine friedliche Losung des Konflikts wirklich ausge-
schopft — und, vor allem, ob die im Kosovo zweifellos begangenen ju-
goslawischen Staatsverbrechen eine derart massive und historisch hoch-
ambivalente Operation wie eine ,.humanitdre Intervention® tatsdchlich
gerechtfertigt haben.

Ungeachtet des ,,Krieges fiir Menschenrechte®, den die NATO im
ehemaligen Jugoslawien gefiihrt hat, ldsst sich ein neuer Primat der
Menschenrechte iiber die nationalstaatliche Souverinitit — und damit ei-
ne Umkehrung des ,,alten” UN-Primats — in der Weltpolitik nicht ein-
deutig ausmachen. Dies demonstriert die Haltung der auf ihrer national-
staatlichen Souverinitéit bestehenden USA bei den Verhandlungen iiber
das Rom-Statut. Dariiber hinaus hat dieses zwar den Kreis der Volker-
rechtssubjekte erweitert, jedoch ist das Volker(straf)recht auch in diesem
Fall im Wesentlichen eine Angelegenheiten von Staaten geblieben: so ist
eine formale Beschwerdemoglichkeit fiir Individuen vor dem ICC im
Statut nicht vorgesehen.

Die Fallbeispiele dienten mithin dazu, die Spannungen zu demonst-
rieren, die sich in der Empirie zwischen den Kategorien Souverénitit,
Menschenrechte und Demokratie in der Weltpolitik ausdriicken. Im Fol-
genden wird es darauf ankommen, vom Medium des konkreten Einzel-
falls zu abstrahieren und das Verhiltnis der drei Kategorien auf globaler
Ebene grundlegend-theoretisch zu untersuchen.

61

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2026, 15:37:03,


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il SOUVERANITAT IM SPANNUNGSVERHALTNIS ZU
DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTEN

Staatliche Souverinitit ist ein genauso schillernder wie grundlegender
Begriff in der Politik- und Rechtswissenschaft. Staatsrechtlich scheint er
zunéchst einmal die hochste oder letzte Autoritit der Politik, die ,,Quelle
der Gesetze* innerhalb eines bestimmten Gemeinwesens zu bezeichnen
— handele es sich hierbei nun um ,,das Volk* bzw. eine Verfassung oder
einen absolutistischen Herrscher. Erweitert man den Blick hingegen
iiber die Staatsgrenzen hinaus und betrachtet das Volkerrecht, erkennen
sich die Nationalstaaten gegenseitig in ihrer ,,sovereign equality* (UN-
Charta, Art. 2, Abs. 1) an. In gewisser Hinsicht schrénkt aber gerade die-
se Formel die Souverdnitit als absoluten Begriff ein, und die Abdrén-
gung der Souverdnitit ins Adjektivische offenbart die Schwierigkeit ei-
ner Kategorie, die als eine hochste oder letzte politische Autoritit ein
AuBen nicht konstituieren kann, das es dennoch gibt — zum Beispiel in
Gestalt internationaler Institutionen wie der UNO.

Trotz (oder vielleicht gerade wegen) dieser Ambivalenzen stellt die
Souverdnitidt der Einzelstaaten die Grundannahme in der Erforschung
internationaler Beziehungen (international relations) dar. Die Konfliktli-
nien zwischen den ,,Paradigmen® dieser politikwissenschaftlichen Sub-
Disziplin erortert Abschnitt II.1 mit dem Ziel, die oben nur angedeuteten
Fragen zum Souverinitits-,,Charakter” zu vertiefen. Spitestens seit An-
heben der ,,Globalisierung* setzt sich in der Politikwissenschaft aller-
dings die These vom ,,Souverinitdtsabbau* der Nationalstaaten durch,
der in Abschnitt II.2 nachgegangen wird. Die Forschungsrichtung des
Neogramscianismus innerhalb der Internationalen Beziehungen illust-
riert hierbei theoretisch mit ihrem an Antonio Gramsci angelehnten He-

63

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gemonie-Begriff die empirischen Befunde des ersten Kapitels zu Koso-
vo-Krieg und Internationalem Strafgerichtshof, wonach bestimmte Staa-
ten oder Staatenbiindnisse (EU, USA, NATO) inklusive ihrer gesell-
schaftlichen ,,Basis* in der globalen Perspektive ,,souverédner als andere
sind (II.2.1). Gleichwohl halten die Neogramscianer normativ am Natio-
nalstaat fest, widhrend auf der anderen Seite Vertreter des liberalen
,.Global Governance“-Ansatzes (I1.2.2) universalistischen Werten den
Vorzug vor partikular-nationaler Selbstbestimmung geben. In der Diag-
nose weltpolitischer Trends entwickeln hingegen beide Forschungsrich-
tungen einen dhnlichen Begriff von Transnationalitit, der vor allem auf
den abnehmenden Einfluss staatlicher Akteure in der Weltpolitik rekur-
riert. Demgegeniiber konzentriert sich diese Arbeit auf eine transnatio-
nale Politik, in der Staaten weiterhin eine zentrale Rolle spielen, die Po-
litik selbst sich aber nicht mehr in nationalen Grenzen einhegen lésst
(I1.2.3).

Mit dem Begriff der Transnationalitit konnen wichtige gegenwirtige
Tendenzen in der Weltpolitik umschrieben werden, wie die Erosion des
Nationalstaates und die zunehmende Relevanz zugleich universalisti-
scher und individualistischer Werte-Grundlagen politischen Handelns.
So erfasst der ,transnationale Blick® nicht nur strukturelle und sich
wandelnde Aspekte von Souverinitit, sondern schirft auch das Ver-
stdndnis fiir das Spannungsverhiltnis der Kategorie zu Demokratie und
Menschenrechten. Unter demokratischen Gesichtspunkten iiberlagern
sich im Souverinitétsbegriff vor allem die Dimensionen ,.hochste oder
letzte Autoritdt®, ,,Autonomie® und ,,Nation/Nationalitit/nationale Iden-
titit“, die es analytisch zu trennen gilt (Abschnitt II.3). Hinsichtlich der
Menschenrechte ist vor allem der Gewalt-Aspekt der Souverinitit bzw.
das staatliche Gewaltmonopol des souverdnen Staates von Interesse. So
vertritt Giorgio Agamben in den ersten beiden Teilen seiner ,,Homo sa-
cer“-Trilogie die verstorende These, die ,,souverdne Macht” produziere
gerade ,,nacktes Leben®, fiir das ja die Menschenrechte gelten sollten.
Damit bedingten Souverinitit und Menschenrechte einander in ihrem
innersten Kern. Doch gerade daraus resultiert das Spannungsverhiltnis
beider Kategorien. Insofern Menschenrechte Schutz vor staatlicher bzw.
politischer Gewalt gewihren sollten, ldsst sich ndmlich feststellen, dass
bloBe Rechte des ,,nackten Lebens®, das die ,,souverine Macht* produ-
ziert, eine solche Garantie eben nicht bieten konnen. Anhand der Debat-
te tiber Agambens diisteres Bild eines ,,weltweiten Ausnahmezustands®
soll diesem Postulat, das den Sinn von Recht iiberhaupt in Frage stellt,
kritisch nachgeforscht werden (Abschnitt I1.4).

In einer ersten Zwischenbilanz (Abschnitt I1.5) werden die Ergebnis-
se der Souverdnitits-Diskussion schlielich zusammengefasst. Im Kern

64

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

miissen vor allem die pri- oder extrapolitischen Aspekte von Souverini-
tit' einer Kritik unterzogen werden, da in ihnen das (problematische)
Haupt-Spannungspotenzial in Bezug auf Demokratie und Menschen-
rechte liegt.

I1.1 Souveréanitat in den
Internationalen Beziehungen

Ulrich Menzel unterscheidet vier ,,Paradigmen® der Lehre von den In-
ternationalen Beziehungen: a) den Idealismus, der im Anschluss an Kant
in einem sich ausbreitenden Republikanismus — oder modern uminter-
pretiert: in der Demokratisierung — die Mdoglichkeit des (Welt-) Friedens
begriindet sieht und sich 6konomisch auf Freihandel und Adam Smiths
Theorie beruft; ) den demgegeniiber merkantilistisch-staatszentrierten
Realismus, der iiber den Einzelstaaten allenfalls zeitweise die ,,hegemo-
niale Stabilitdt* bestimmter Fithrungsstaaten anerkennt, prinzipiell aber
von einer unverdnderbar anarchischen Staatenwelt ausgeht, wobei sich
diese in einem Sicherheitsdilemma, das heif3t in einer stindigen Aufriis-
tungsspirale, befindet; c¢) den wie der Idealismus wirtschaftsliberalen In-
stitutionalismus, der gegeniiber dem Realismus die internationale Koor-
dination mittels Vertrdgen, konstitutiven Rechtsprinzipien etc. geltend
macht; und d) den Strukturalismus, der in der internationalen Sphéire
nach politischen, militdrischen und vor allem Okonomischen Herr-
schaftsmomenten fragt und vor allem von Imperialismus- und System-
theorien sozialistischer oder linksliberaler Provenienz inspiriert ist, wo-
bei Menzel auf Grund der Fragestellungen eine gewisse, wenn auch kri-
tische Nihe zum Realismus Konstatiert (Menzel 2001: 15 ff., 28 ff.). Bei
allen Unterschieden argumentiert der International Relations-Forscher
Menzel doch, dass die Paradigmen die Grundannahme eines anarchisch

1 Wenn der Souverdn die Quelle der Politik symbolisiert, muss er selbst
auBlerhalb der Politik stehen. Diese Logik ist anschlussfihig an Carl
Schmitts Formel von der (Politik setzenden) Macht des Souverins iiber die
Definition des Ausnahmezustandes: der Souverin ist zugleich Teil des je-
weiligen politischen Systems und kann es von auflen (und oben) verdn-
dern. Wenn es hier nun um eine Kritik solcher pri- oder extrapolitischer
Aspekte von Souverdnitit geht, dann stellt sich sofort die Frage nach dem,
was denn politisch sein soll. Diese Frage fiihrt ins Zentrum dieser Arbeit.
Im Anschluss an die Immanenz-Perspektive Hannah Arendts, nach der Po-
litik niemals gleichsam ,,auerweltlich* legitimiert werden kann und im-
mer nur ,,zwischen den Menschen* und ,,in der Welt* situiert ist, soll in
Kapitel V eine alternative Version (unter anderem) der auf eine hochste
Entscheidungsautoritit rekurrierenden, realpolitisch vorherrschenden Sou-
veranitits-Konzeption entwickelt werden.

65

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

strukturierten internationalen Zustandes verbinde. Da auf Weltebene das
Gewaltmonopol fehle, bildeten demnach in der AuB3enpolitik die hochs-
ten Instanzen stets die souverdnen Nationalstaaten (ebd.: 20 f.) — und
diese koexistieren entweder friedlich, oder sie riisten militdrisch gegen-
einander auf.

Tatséchlich dominiert die Vorstellung von FEinzelstaaten als dem
Nukleus internationaler Ordnung auch bei (zumeist liberalen) Kritikern
des realistischen Paradigmas (Morgenthau 1949) sowie dessen neo-
realistischer Abwandlung (Waltz 1979). So identifiziert — Ulrich Menzel
nicht undhnlich — der Vordenker der ,,English School®, Hedley Bull, drei
Denktraditionen in der Erforschung internationaler Beziehungen. Die
Hobbessche Tradition konzipiere internationale Politik als Natur-, ergo:
Kriegszustand. Hingegen begreife die Kantische Tradition internationale
Politik letztlich als ,,community of mankind“ — Staaten seien nur der du-
Bere Ausdruck transnationaler Konflikt- und Ideologielinien, wie sie
sich etwa nach der Franzosischen Revolution oder im Fall der Arbeiter-
bewegung abzeichneten.” Die Grotianische Tradition schlieBlich, der
Bull den Vorzug gibt, betrachte Staaten zwar weiterhin als Hauptakteure
auf Weltebene, erkenne deren Interaktionen aber — im Gegensatz zum
realistischen Hobbes-Strang — als eine Form der ,,international society*
an. Dieses Moment einer ,,anarchical society* (an Stelle der beriihmten
realistischen Formel der ,,international anarchy*) finde sich in allen Pha-
sen der weltpolitischen Geschichte wieder, etwa in Form von ius-in-
bello-Klauseln, die auch in einer empirisch von der Hobbes-Tradition
geprigten Epoche noch gegolten hitten und durch die sich die Staaten
als Gleiche anerkennten — und sei es auch nur als gleiche Gegner (Bull
1995: 22-51). In dieser, nach Menzels Schema institutionalistischen Per-
spektive erscheint Souverdnitit, so konnte man sagen, nicht als aprio-
risch gesetzt — wie etwa im realistischen Paradigma —, sondern sie ist
immer schon eingebettet in das internationale politische System und
wird durch dieses erzeugt (Shinoda 2000: 132).

Hat sich die realistische Tradition auch durch Samuel Huntingtons
berihmte These vom ,.clash of civilizations® insofern erneuert, als
Huntington den alten realistischen Primat der souveridnen Staaten nun
durch , Kulturkreise* kurzerhand ersetzt, so erweisen sich solche Inter-
nationalen Beziehungstheorien doch als ungeniigend. Zum einen kon-
struieren die Realisten eine Dichotomie zwischen bindenden und funkti-
onierenden Normen und Institutionen, die innerhalb des Staates aner-

2 Bull unterschlédgt hier allerdings, dass der Namensgeber dieser Internati-
onal-Relations-Denktradition, Kant, der einzelstaatlichen Souverinitit in
seinem kosmopolitischen Werk ,,Zum ewigen Frieden* im 5. Priliminarar-
tikel einen unhintergehbaren Wert zuwies (Kant 1983: 199).

66

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

kannt werden, und der ,,anarchischen‘ Weltebene, auf der kein Hobbes-
scher ,,.Leviathan* die einzelnen Egoismen kraft seines Gewaltmonopols
ziigeln kann. Gerade inter- und supranationale Institutionen wie die
WTO oder die EU, die in den letzten Jahren zunehmend Politik und
(Gegen—)@ffentlichkeiten innerhalb der Nationalstaaten dominieren,
zeigen aber, dass die unterstellte realistische Dichotomie nicht gilt: Auch
auf der internationalen Ebene — und das heifit in Abwesenheit eines Ge-
waltmonopols — lassen sich Nationalstaaten auf bestimmte Normen und
Institutionen verpflichten (Laubach-Hintermeier 1998).

Zum anderen versdumt es die normative, nicht hinterfragte Setzung
einer anarchischen einzelstaatlichen Souverinitidt als hochster Instanz
der Weltpolitik, die Ambivalenzen des Souverdnititsbegriffes in den
Blick zu nehmen. Genau dies tut Hans Kelsen, wenn er das ,,Paradox der
Souverinitit untersucht. Dieses besteht darin, dass, wenn man unter
Souverinitit nach innen die hochste Geltung der eigenen Rechtsordnung
versteht, eine solche Sicht nach auflen letztlich die Existenz von Volker-
recht schlechthin ausschliefen muss (Kelsen 1960: V-X). Wenn man
nun davon ausgeht, dass Staats- und Volkerrecht sich nicht aus zwei vol-
lig unterschiedlichen Quellen speisen, man also eine gleichzeitige Gel-
tung beider Rechtsformen fiir moglich hilt, dann stellt sich unweigerlich
die Frage nach dem Primat der einen iiber die andere juridische Ord-
nung. Der Standpunkt der Souverinitit, des staatsrechtlichen Primats,
bedingt eine subjektivistische Sicht,

,.die, um die Welt zu begreifen, vom eigenen Ich ausgeht und dabei doch nie-
mals iiber das eigene Ich hinauskommen kann, indem sie die ganze Sinnen-
welt, die Natur, nur als die Vorstellung, die ganze Welt der Werte nur als den
Willen dieses eigenen Ichs verstehen kann, [...] unfdhig, das andere Subjekt,
das mit dem gleichen Anspruch auf Souverdnitit auftretende Nicht-Ich, das
auch ein Ich sein wollende ,Du‘ in seiner Eigenart als Zentrum des Univer-
sums zu begreifen, weil unfihig, seinen Souverinititsanspruch zu honorieren®
(ebd.: 315 — Hervorheb. Kelsen).

Umgekehrt geht die objektivistische Weltanschauung von der Welt aus,
um zum souverdnen Staats-Ich zu gelangen. Insofern prisentieren sich
die staatlichen Ordnungen nur als Teil-Ordnungen einer selbst unabhén-
gigen civitas maxima, die iiber den Einzelstaaten steht und deren Durch-
setzung gegen die Souverdnititsvorstellung Kelsen fiir notig hilt (ebd.:
320).

Dieses gleichwohl zugespitzte juridische Souverinititskonzept be-
ruht auf dem in den Internationalen Beziehungen immer wieder bemiih-
ten Schlagwort der ,,Westfilischen Ordnung®, also auf dem Friedens-

67

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

schluss der verfeindeten konfessionellen Staaten am Ende des DreiBig-
jahrigen Krieges in Miinster und Osnabriick. Dass auf dem Friedens-
kongress des 17. Jahrhunderts allerdings das Prinzip staatsrechtlicher
Souverinitit ,,erfunden wurde, darf gut und gerne als ,,myth“ bezeich-
net werden, da in Miinster und Osnabriick lediglich die niederléndische
Unabhéngigkeit (und damit Souverénitit) formal anerkannt wurde. Wohl
aber sorgte das abstrakte, nicht formal-juridisch zu verstehende ,,auto-
nomy principle* dafiir, dass alle am Westfilischen Frieden beteiligten
Parteien eine eigenstindige Existenzberechtigung und die Kompetenz
hatten, das Ausmal} ihrer Selbstbestimmung zu definieren (Osiander
1994: 77 £.).}

Die ,,Westfilische Ordnung® souveriner Territorialstaaten — genau-
er: der Mythos ihres ,,westfélischen Charakters* — markiert in Politik-
und Rechtswissenschaft den Beginn der klassischen Periode des Volker-
rechts. Neben dem ius ad bellum nach auflen beruhte das Souverinitits-
konzept nach innen auf einem Recht, (in gewissen Grenzen) auch das
(ethisch) Falsche tun zu diirfen, wie Friedrich Kratochwil in seiner Her-
leitung des Souverinititskonzepts aus dem Romischen Privatrecht her-
vorhebt (Kratochwil 1995: 25 f.).4 Damit erhielt der souverine Staat sei-
ne ,harte Schale“, wie es John H. Herz, ein Kelsen-Schiiler, treffend
bemerkt — eine Metapher, in der sich die Undurchdringbarkeit von auflen
ausdriickt. Diese wiederum bezieht sich, so Herz, als militdrische Ver-
teidigungsfihigkeit auf den legitimierten Krieg, der bis zum 20. Jahr-
hundert ein begrenzter blieb, insofern er ,,zumindest das Prinzip der Ter-
ritorialitdt™ nicht gefdhrdete (Herz 1974: 70). Die drohende Gefahr des
Atomkrieges jedoch sprenge endgiiltig die ,,harte Schale*; unabhéngig
von nationaler Zugehorigkeit miissten sich nun alle Menschen in ihrer
Existenz bedroht fiihlen. In dieser Aufldsung des souverinen Territorial-
staates sieht Herz allerdings zugleich auch die Moglichkeit eines kos-
mopolitischen Zustandes heraufdimmern (ebd.: 80 f.). Das Bewusstsein
der Weltbiirgerschaft bestand also auch in einer Zeit fort, in der das rea-
listische Paradigma in Form des Kalten Krieges Realitidt geworden zu
sein schien.

3 Zu Verhiltnis und Uberschneidung der Begriffe Souverinitit und Auto-
nomie bzw. Selbstbestimmung siehe Abschnitt 11.3.2.

4 Kratochwil ist sich der Grenzen dieser ,,domestic analogy* bewusst. Han-
delt es sich doch beim romischen ,,dominium* nicht um Anspriiche, die
man gegeniiber einem Staat geltend machen kann. Hinzu kommt auf inter-
nationaler Ebene neben Rechten fiir Minderheiten auf bestimmten Staats-
territorien und der Sezessionsproblematik die im Zuge der sich ent-
wickelnden Volkssouverdnitit mogliche Trennung zwischen Interessen
der regierten Basis und des regierenden Souverins (Kratochwil 1995: 29
ff.).

68

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

Ab Anfang der 1990er Jahre, nach dem Ende der Blockkonfrontation
und mit dem Beginn der ,,Globalisierung*, erfuhr die These vom Zerfall
des souverdnen Staates und des entsprechenden ,,Meta-Paradigmas* in
den Internationalen Beziehungen einen neuen Schub. Dabei weist
Stephen D. Krasner darauf hin, dass Souverénititserosion nicht gleich
Souverdnititserosion ist. Mit der Differenzierung der Kategorie in vier
Formen (die externe Akteure ausschlieBende ,,Westphalian®, die auf ge-
genseitige Anerkennung zielende ,,international legal®, die auf formale
Organisation politischer Autoritdt und effektive Gebietskontrolle im
Staat bezogene ,,domestic* und die Waren-, Informations-, Ideen- und
Menschen-Durchfluss kontrollierende ,,interdependence sovereignty*)
bricht Krasner das sehr schematische Verstindnis von Souverinitit als
letzte und hochste Autoritdt nach innen und (im modernen Volkerrecht)
als ,,souverdne Gleichheit nach auflen auf und schirft den Blick dafiir,
dass niemals alle mit Souverénitit konstitutiv verkniipften Merkmale —
territory, control, recognition, and autonomy** — in der Staatenwirklich-
keit zugleich verwirklicht waren (Krasner 1999: 3 £., 238).

Im wissenschaftlichen Diskurs entwickelt sich passend zu dieser
Souveranititskritik eine ,,sozialkonstruktivistische® Richtung der Inter-
nationalen Beziehungen, die an der Stelle des Materialismus, wie er im
Realismus, aber auch im Strukturalismus obwaltet, die Wichtigkeit und
den soziale Wirklichkeit produzierenden Effekt von Normen- und Wer-
tenetzwerken (NGOs) betont. Mit dem diagnostizierten Verfall der nati-
onalstaatlichen Souverinitit wichst zudem das Bewusstsein, dass sich
parallel zur ,,Globalisierung®, also der ,,Verwelrlichung politischer Pro-
zesse, eine Tendenz zur ,,Fragmentierung®, zur gegenldufigen partiku-
laren Vergemeinschaftung samt den dazugehorigen Konsequenzen wie
Rechtspopulismus und transnationalem Terrorismus herausbildet (Men-
zel 2001: 217 ff., 236 ff.; auch Take 2006).

11.2 Entstaatlichung und Entgrenzung
der internationalen Beziehungen

1.2.1 Der Hegemonie-Begriff des Neogramscianismus

Die in den Internationalen Beziehungen aufkommende These von der
Souverinititserosion bezieht sich immer auf einen (unterstellten) Auto-
ritdtsverlust des Staates — schlieBlich ist die Geschichte des Souveréni-
titsbegriffs eng an die Entstehung moderner Territorial-Staatlichkeit ge-
kniipft. Eine kritische Variante in der Erforschung internationaler Bezie-
hungen, der so genannte Neogramscianismus, gibt den Staat als zentrale

69

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Analyseeinheit in der Weltpolitik zwar nicht auf, fragt aber nach dessen
,,sozialer Basis* und nimmt — anders als das realistische Paradigma —
den souveridnen Nationalstaat somit nicht als apriorisches, unhintergeh-
bares Phinomen hin. Insofern wohnt der Ubertragung von Antonio
Gramscis Hegemonie-Begriff auf Struktur und Wandel internationaler
Beziehungen also auch ein methodologischer, gegen positivistische Er-
kenntnistheorie gerichteter Impetus inne (Gill 1993a: 22).

Die Entwicklung des Begriffsinstrumentariums der Neogramscianer
geht vor allem auf den Kanadier Robert W. Cox zuriick, der als ehema-
liger Direktor eines bei der International Labour Organization (ILO)
angesiedelten Forschungsinstituts schon berufspraktisch mit Strukturen,
Entscheidungsprozessen und damit einhergehend den Machtverhéltnis-
sen in internationalen Organisationen konfrontiert war (Cox/Jacobson
1973). Diese Erfahrungen spiegeln sich in Cox’ wissenschaftlichem Er-
kenntnisinteresse wider, insbesondere Macht- und Einfluss-Asymme-
trien zwischen verschiedenen UN-Unterorganisationen zu analysieren.
Je nachdem, ob diese in Mitgliedschaft und Einfluss-Struktur formal und
real limitiert sind (IWF und Weltbank) oder ob es sich um ,,universal in-
ternational organizations® (UNCTAD, UNIDO) handelt, dominierten im
ersten Fall westliche Industrie- und im letzteren Fall Dritte-Welt-Staaten
die jeweilige Agenda, wobei bestimmte Themen auch — je nach Akteurs-
Interessen — von einem internationalen Politikforum in ein anderes
,.uberschwappen‘ konnten (,,spill over). Insgesamt begreift Cox inter-
nationale Organisationen nicht als vorgegebenes Set von Institutionen,
sondern als historischen Prozess, in dessen Verlauf weltpolitische Kon-
flikte reguliert wiirden. Als ,,Institutionalisierung von Hegemonie® re-
flektierten die Organisationen nicht nur eine bestimmte Machtstruktur,
sondern boten auch die Gelegenheit zur Artikulation ,,gegen-hegemonia-
ler Werte* (Cox 1980: 373 ft.).

Unter Hegemonie auf Weltebene versteht Cox nun nicht die Domi-
nanz eines Staates iiber andere — wie der Mainstream der Internationalen
Beziehungen, insbesondere der Realismus —, sondern eine (Herrschafts-)
Ordnung, mit der alle Staaten gut leben konnen. Eine solche hegemonia-
le Ordnung zeigt sich dann auch in der globalen ,,Zivilgesellschaft” (Cox
1993: 58 ff.). Diese Referenz verrit Cox’ Anlehnung an Antonio
Gramscis Hegemonie-Theorie.” Der von den Faschisten verhaftete Fiih-
rer der Kommunistischen Partei Italiens hatte sich in den 1930er Jahren
der Frage gestellt, weshalb die sozialistische Revolution in Russland
ausbrechen konnte, in Westeuropa aber ausgeblieben war. Diese Diskre-

5 Im Folgenden stiitze ich mich auf Cox’ Kurzabriss der zentralen Begriff-
lichkeiten in Gramscis politischem Denken (Cox 1993: 50 ff.).

70

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

panz erklédrte Gramsci aus der Schwéche der Zivilgesellschaft in Russ-
land. Im Gegensatz dazu festige sich die bourgeoise Herrschaft in West-
europa zum Beispiel iiber Institutionen wie die Kirche (speziell in
Gramscis Heimatland Italien). Auf dieser soliden ideologischen Basis
baue sich der biirgerliche Staat auf, der daher nicht in einem Staats-
streich im wahrsten Sinne des Wortes (,,war of movement*) zu iiberrol-
len sei — so wie in Russland. In Westeuropa konne die Arbeiterklasse die
Revolution oder besser ihre Hegemonie nur in einem langsam voran-
schreitenden ,,Stellungskrieg* (,,war of position*) gegen die biirgerliche
Zivilgesellschaft erkdimpfen. Hegemonie im Sinne Gramscis ist dabei
immer die Hegemonie einer bestimmten, also partikularen sozialen
Klasse, die ihre Interessen im Staat gleichsam universalisiert. Eine sol-
che Konstellation nennt Gramsci einen ,historischen Block® (,,blocco
storico“).6

Eine wesentliche Erkenntnis hierbei ist der Rekurs auf den konsen-
sualen Charakter dieser Macht- und Herrschaftsform. So iibernimmt
Gramsci von Machiavelli dessen Bild von der Macht als Zentaur, als
halber Mensch und halbes Biest, eine Kombination von Konsens und
Zwang. Komme auch eine Hegemonie ohne Zwangselemente nicht aus,
so iiberwiege in ihr doch der weiche Faktor, also die gesamtgesellschaft-
liche Affirmation von Werten der hegemonialen sozialen Klasse.

Antonio Gramsci hatte lediglich nationalstaatliche Verhiltnisse im
Blick — und hier insbesondere die Verhiltnisse des Italiens der 1920er/
1930er Jahre, in dem er lebte und an dessen politischer Offentlichkeit er
aktiv partizipierte. Zu internationalen Verhiltnissen finden sich kaum
Notizen Gramscis. Jedoch hilt Robert W. Cox Gramscis Begriffsinstru-
mentarium fiir hochst geeignet, um die von ihm besonders betrachteten
Strukturen internationaler Organisationen sowie deren Aushandlungs-
mechanismen zu analysieren. Dies gelte insbesondere fiir Partizipati-
onsmoglichkeiten, die schwicheren Staaten von den ,,hegemonialen Ak-
teuren” nur so weit zugestanden wiirden, wie sie die bestehenden inter-
nationalen Macht- und Herrschaftsverhiltnisse nicht herausforderten
(ebd.: 62 ff.). Rebellische, ggf. System sprengende Partizipationsforde-
rungen wiirden zum Beispiel durch die Umwertung des Begriffes der

6 Wo die Hegemonie noch nicht ganz durchgesetzt ist und sich Elemente
der alten, im biirgerlichen Fall: der feudalen Ordnung erhalten haben,
spricht Gramsci von ,,passiver Revolution®, die sich in einer strikten Dik-
tatur (,,Cédsarismus®) oder der Integration von fiir die (potenziell) hegemo-
niale Klasse gefdhrlichen Ideen ins politische System ausdriickt
(,,Trasformismo*‘). Konstellationen solcher ,,passiver Revolutionen* kann
man heutzutage vor allem in Dritte-Welt-Gesellschaften beobachten (Cox
1993: 54 £.).

71

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

self-reliance* aufgesogen, der eigentlich den Anspruch auf selbstbe-
stimmte Entwicklungspolitik der Dritte-Welt-Staaten behaupten sollte,
spater aber vor allem als ideologisches Vehikel zur Durchsetzung von
internationalen  Sozialprogrammen und ,structural adjustment®-
MaBnahmen von IWF und Weltbank fungierte. Indem sie ,,good gover-
nance® einfordern, weisen die Industrieldnder (und oftmals ehemaligen
Kolonialméchte) so die Schuld an der Unterentwicklung jener Staaten
diesen selbst zu. Die Empfinger der Entwicklungsprogramme akzeptie-
ren diese Struktur allerdings, weil sie sich trotz allem Vorteile durch ei-
ne hohere Integration in den Weltmarkt versprechen, das heifit sie er-
kennen die internationale hegemoniale Ordnung in diesem Bereich kon-
sensual an (ebd.; Lee 1995: 154 1.).

Als Kritik sowohl an liberal-idealistischen wie herrschaftszentriert-
realistischen Stromungen innerhalb der International Relations (Murphy
1994; Lee 1995) hat der Neogramscianismus den Vorzug, dhnlich wie
Gramsci selbst, weder dem Okonomismus noch dem Idealismus den er-
kenntnistheoretischen Primat einzurdumen. Vielmehr konzentrieren sich
neogramscianisch inspirierte Autoren, wenn sie ihre Disziplin, die Inter-
nationalen Beziehungen, ideengeschichtlich rekonstruieren, immer auf
die Wechselwirkung zwischen Ideen/Ideologien/Idealen und materiellen
Bedingungen. So weist Kees van der Pijl darauf hin, dass Hugo Grotius’
volkerrechtlich bahnbrechende Argumentation fiir die Freiheit der Mee-
re in einem Werk zu finden ist, das holldndische Kaufleute in Auftrag
gaben — Unternehmer also, die materiell an genau einer solchen Formel
interessiert waren (Van der Pijl 1996: 49). Und Craig Murphy expliziert
in Immanuel Kants kosmopolitisch-idealistischem Werk ,,Zum ewigen
Frieden* das kommerzielle Interesse einer — gleichwohl progressiven —
Bourgeoisie, die den Geist des Handels fiir nicht kompatibel mit Krieg
hilt (Murphy 1994: 15 £.).

Insgesamt konzipieren die Neogramscianer also den Staat nicht als a
priori gegebenen Akteur und fiihren internationale politische Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse stets auf die ,,soziale”, das heifit zivilgesell-
schaftliche und damit auch Okonomische Basis der Staaten zuriick.
Zugleich offnen sie sich fiir die Analyse transnationaler Regimeformen
aus (politisch-)okonomischer Perspektive (Gill 1991).” Politikwissen-

7 Man konnte beim empirischen Themenfokus der Neogramscianer den
Verdacht hegen, dass sie theoretisch doch eine gewisse Vorliebe fiir die
Produktionsverhiltnisse, also die soziookonomische Ebene internationaler
Beziehungen, hegen — trotz des Bekenntnisses, politische, dkonomische
und kulturelle Momente bildeten eine Einheit. Hinzu kommt die ,,post-
positivistische oder poststrukturalistische Kritik, die Gramsci dessen on-

72

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

schaftlich betrachtet, bleibt der Neogramscianismus jedoch dem Natio-
nalstaat verhaftet. International, so Robert W. Cox, fiihre nur ein Grams-
cianischer ,,war of position* langfristig zu Gegenhegemonie. Gleichwohl
konne dieser Kampf immer nur auf nationaler Ebene ausgefochten wer-
den (Cox 1993: 64). Daher ist es auch nicht verwunderlich, wenn Cox in
einem spiteren Text einer von der NATO und der USA im Kosovo, in
Afghanistan und im ,,war against terrorism verfochtenen globalen Op-
tion der ,,one civilization* das Modell einer ,,multi-civilizational world*
entgegenstellt (Cox 2002: 183 ff.) — eine kosmopolitische Demokratie
wire fiir ihn wohl nur ein universalisierter Partikularismus, also eine
weltumspannende Hegemonie (s. u.).

Dementsprechend stellen aus neogramscianischer Sicht in bestimm-
ten weltgeschichtlichen Epochen meist einzelne Nationalstaaten die he-
gemonialen Akteure dar. Zwar fillt Cox’ Einteilung in hegemoniale und
nicht-hegemoniale Phasen der Weltpolitik seit 1845 (Cox 1993: 60 f.)
ebenso holzschnittartig aus wie die Diagnose, autoritire ,,Hobbessche*
Sicherheitsstaaten transformierten sich seit den 1990er Jahren zuneh-
mend in Markt basierte, sich zivilgesellschaftlich selbst regulierende
,.Lockeanische* Staaten (Gill 1993a: 38 ff.). Jedoch ist unbestritten, dass
hegemoniale Elemente wie weitgehend iiber Konsens funktionierende
politische Steuerung und Berufung auf universalisierte Werte das Bild
formal-juridisch verstandener ,,souverdner Gleichheit der Staaten auf
Weltebene erschiittern. Man kann sich sogar fragen, welche Staaten auf
internationaler Ebene eigentlich noch wirklich, effektiv souverin sind,
wenn bestimmte Fithrungsstaaten mit einer Mischung aus hegemonial-
konsensualen und Zwangs-Elementen die internationale Gemeinschaft
hinter sich scharen (Goodwin 1974: 103; Tonnies 2005: 44).

Weltpolitisch lédsst sich spitestens ab 1945 zumindest in der ,,Ersten
Welt* eine US-amerikanische Hegemonie feststellen. Seit dem Zusam-
menbruch des Ostblocks und noch einmal verschirft mit dem Beginn
des ,,war against terrorism* nach den Anschligen vom 11. September
2001 stellt die ,,sole superpower” — so konnte man argumentieren — die
konsensualen Aspekte ihrer herausragenden weltpolitischen Stellung zu-
riick und verlésst sich zunehmend auf ,,Dominanz®, also Zwangselemen-
te wie militdrische Interventionen (Goldschmidt 2003). Genau diese
Ambivalenz zwischen Hegemonie und Dominanz, die machtpolitisch
(nicht juridisch-formal) die ,,Super-Souverinitit™ der USA in weltpoliti-
schen Fragen sicherstellt, ldsst sich besonders deutlich am Phidnomen der
,Monroe-Doktrin“ von 1823 und vor allem an deren Interpretationen in

tologische Privilegierung des historischen Akteurs Arbeiterklasse vorwirft
(Laclau/Mouffe 2000: 105; Scherrer 1998: 10).

73

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

der politischen Geschichte der USA ablesen. Die erst spéter als solche
bezeichnete Doktrin setzt sich aus zwei eigentlich voneinander unab-
hingigen Teilen einer Rede des damaligen US-Présidenten Monroe vor
dem Kongress zusammen. Zum einen weist Monroe europdische Ge-
bietsanspriiche auf die Nordwestkiiste Nordamerikas zuriick, zum ande-
ren erklidrt Monroe seine Solidaritdt mit den unabhingigen Republiken
Stidamerikas, warnt die europédische ,,Heilige Allianz* vor erneuten Ko-
lonialambitionen in diesem Gebiet und trennt die ,,westliche Hemisphi-
re“ der Demokratie von der alten, tyrannischen ,,0stlichen Hemisphére*.
Damit vermischen sich in der Doktrin antikolonialistische mit potenziell
expansionistischen Impulsen. Denn die USA verstehen sich nun als eine
Art ,,Schutzmacht™ der ,,westlichen Hemisphire®, erheben mit anderen
Worten einen hegemonialen Anspruch. Dass der eigentlich antikolonia-
listische Impetus der USA — ein konstitutiver Bestandteil ihrer politi-
schen Identitit — sehr schnell in einen selbst betriebenen Kolonialismus
innerhalb der eigenen ,,Hemisphire* umschlagen konnte, zeigen die US-
Interventionen in Siidamerika ab Ende des 19. Jahrhunderts. Der unter
dem Namen ,,Roosevelt Corollary* bekannt gewordene Zusatz zur Mon-
roe-Doktrin von 1904 belegt diese Entwicklung. Der damalige Prisident
Roosevelt teilte dem Kongress mit, er sei gewillt, zur Herstellung 6ko-
nomischer Stabilitit und demokratischer Verhiltnisse iiberall dort in
Stidamerika zu intervenieren, wo es im Interesse der USA liege (Murphy
2005: 4 ff.; auch Paech 2003: 131 ff.).

Schon Carl Schmitt zog vor der seltsamen Ambivalenz der Monroe-
Doktrin den Hut: ,,Diese merkwiirdige Elastizitdt und Dehnbarkeit, diese
Offenhaltung aller Moglichkeiten, diese Offenhaltung vor allen Dingen
auch der Alternative Recht oder Politik, ist meiner Meinung nach ty-
pisch fiir jeden echten und groBen Imperialismus® (Schmitt 1940: 169).
Genau diese inhaltliche ,Elastizitit und Dehnbarkeit” der Monroe-
Doktrin diirfte auch dazu beigetragen haben, dass diese weder rein juris-
tische noch rein politische Figur bis ins 21. Jahrhundert hinein immer
wieder im offentlichen Diskurs der USA auftaucht — mal in idealistisch-
demokratischer, mal in isolationistischer, dann wiederum in unilateral-
expansionistischer Ausdeutung (Murphy 2005: 145 f., 149 ff.). Das Zu-
sammenfallen von (heute universell anerkannter, das heifit: hegemonial
gewordener) demokratischer Emanzipationsrhetorik und militirischer
Zwangsokkupation nimmt zudem die Debatte bereits vorweg, die zum
Beispiel die Befiirworter der Kosovo-Intervention in Politik und Wis-
senschaft gefiihrt haben. In gewisser Weise handelt es sich bei der Mon-
roe-Doktrin um ein hochst aktuelles Beispiel fiir die Gleichzeitigkeit von
Konsens und Zwang, von Hegemonie und Dominanz, die einem ,,star-

74

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

ken Fiithrungsstaat dessen im Verhiltnis zu anderen staatlichen Akteu-
ren auf Weltebene ,,etwas souverdnere Gleichheit* zusichert.

1.2.2 Transnationalitat, Global Governance und
Kosmopolitismus

Mit dem Neogramscianismus lidsst sich Souverinitéit auf internationaler
politischer Ebene das Komplement der Hegemonie beiseite stellen.
Nimmt man hegemoniale Prozesse (und deren Verhiltnis zu Dominanz
und Zwang) in den Blick, offenbaren sich die realen Macht- und Herr-
schaftsverhiltnisse, die hier als Gegensatz zu den juridisch-formalen
Normen, Strukturen und Prozeduren verstanden werden sollen. Da die
Neogramscianer stark an der politischen Okonomie der internationalen
Beziehungen interessiert sind, verstehen sie den Staat nicht allein als po-
litisch-militdrische Herrschaftsmaschine, sondern erweitern den Staats-
begriff in seiner ,,auBBenpolitischen” Dimension um die ,,soziale Basis*®,
auf die sich ein Staatswesen stiitzen muss, will es sich erfolgreich, das
heifit: hegemonial, etablieren. Genau dieser Staat, als Einzelstaat, Nati-
on, partikulare Entitét, bleibt im neogramscianischen Ideengebdude al-
lerdings die tragende Siule. Insbesondere gegenhegemonialer Wider-
stand konne letztlich nur auf national(staatlich)er Ebene erkdmpft wer-
den, so etwa Robert W. Cox (s. 0.).

In der eher liberalen Denktradition kristallisieren sich nun verstérkt
seit den 1990er Jahren Ansitze heraus, die den Nationalstaat nicht nur
okonomisch (in der Folge der ,,Globalisierungs“-Prozesse), sondern
auch politisch, wenn nicht notwendig in Auflésung, so doch in tief grei-
fender Transformation sehen — und dies nicht nur in administrativer Hin-
sicht, sondern gerade in politischer Reaktion auf 6konomische Entgren-
zung.

So kehrt Michael Ziirn in seiner Analyse der Regierungsmuster in-
nerhalb der OECD-Welt® vor allem das Aufbrechen der so genannten
,,Kongruenzbedingung* als eine der groften Herausforderungen in ei-
nem Zeitalter der Politik jenseits des Nationalstaates hervor. Damit ist
gemeint, dass zwischen der Regelungsweite politischer Entscheidungen
und den von den jeweiligen Regelungen betroffenen, aber u. U. nicht in
den Entscheidungsprozess eingebundenen Rdumen eine immer groflere
Liicke klafft (Ziirn 1998: 16; siche auch Abschnitt IV.2.2). Hierin sieht
Zirn die Pointe eines Prozesses, den er ,,gesellschaftliche Denationali-

8 Der Organisation fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung
(OECD) gehoren 30 Industriestaaten aus der ganzen Welt sowie die EU-
Kommission an.

75

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

sierung* nennt und den er mit dem Entstehen der Nationalstaaten im 19.
Jahrhundert vergleicht, als der soziale Raum der Nation die alten Gren-
zen dorflicher Identitédten sprengte (ebd.: 13 f.). Der widerspruchsvollen
Dynamik einer solchen Transformation sei es geschuldet, dass parallel
zur ,,Denationalisierung® durch politische Fragmentierung versucht wer-
de, die Giiltigkeitsreichweite politischer Regelungen wieder zu verrin-
gern, zum Beispiel in Form regionaler Sezessionismen wie der Lega
Nord in Italien oder des iiberall in Europa zu beobachtenden Rechtsex-
tremismus oder -populismus (ebd.: 27). Ein Gutteil der Widerspriich-
lichkeiten politischer (Des-)Integration in den OECD-Staaten sei dabei
auf das Phianomen zuriickzufiihren, dass auf internationaler Ebene eine
Einigung der politischen Akteure auf ,,negative Regeln* (das heif3t den
Wegfall bestimmter nationaler Regulierungen vor allem hinsichtlich des
Marktes) dominiere. Positive, Markt korrigierende Eingriffe konnte hin-
gegen nur eine iibergeordnete Zentralinstanz durchsetzen, auf die sich
die international handelnden politischen Akteure, also meist immer noch
Nationalstaaten, aber nicht verstindigen wollten (ebd.: 177 ff.).g

Zugleich stellt die stirkere internationale Vernetzung staatspoliti-
scher Akteure die Kategorie der Zwischenstaatlichkeit selbst in Frage, da
politische Probleme zunehmend Probleme sind, die Nationen iiber-
schreiten. Man konnte auch sagen, aus internationaler (zwischenstaatli-
cher) wird transnationale (Staaten iibergreifende und durchdringende)
Politik. Dies ist allerdings nur eine der beiden Bedeutungsdimensionen
von Transnationalitit. Meist soll dieser Begriff ndmlich darauf hinwei-
sen, dass zunehmend nicht-staatliche Akteure wie NGOs die globale Po-
litikbithne betreten (Meyers 1993).

Dabei widmete sich die Politikwissenschaft bereits seit Ende der
1960er/Anfang der 1970er Jahre transnationalen Prozessen in der Welt-
politik. So bezeichnete Karl Kaiser den Begriff der ,,Internationalen Po-
litik* bereits 1969 im Sinne Max Webers als einen Idealtypus, der hoch-
stens anndherungsweise im Staatensystem zwischen dem 17. und 19.
Jahrhundert verwirklicht war. Die Vorstellung geschlossener Einheiten
(Nationalstaaten), zwischen denen politische Regulation betrieben wird,
lasse sich allerdings kaum aufrecht erhalten, betrachte man zum Beispiel
ein Politikfeld wie die Entwicklungshilfe, bei der ein politisches System
an einem anderen, dem des Entwicklungslandes, aktiv partizipiert. Da-
durch sei die ,Innenpolitik* des letzteren Staates aber eben keine rein
innere Angelegenheit mehr (Kaiser 1969: 81, 83).

Der deutsche Politikwissenschaftler Kaiser beteiligte sich auch an
einer Textsammlung, die nach einem 1970 abgehaltenen Kongress in

9  Zum Problem ,,negativer Integration* auf EU-Ebene vgl. Scharpf 2002.

76

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

Harvard entstand und sich dem so genannten ,transnationalen Paradig-
ma‘“ (Van der Pijl 1996: 337 ff.) widmet. Die US-amerikanischen Inter-
national Relations-Forscher Joseph S. Nye und Robert O. Keohane ver-
standen hierunter den globalen Austausch von kommunikativen Akten,
physischen Objekten, Finanzen und Personen, an dem auch nicht-staat-
liche Akteure oder besser: an dem nicht allein Regierungen beteiligt sind
(Nye/Keohane 1971: 332). Das ,,transnationale Paradigma* entwickelte
sich aus diversen volkswirtschaftlichen und politikwissenschaftlichen
Untersuchungen zu multinationalen Konzernen, die seit Ende der 1960er
Jahre zunehmend weltdkonomische Strukturen beeinflussen (Van der
Pijl 1996: 323 ff.).

Kees van der Pijl nun sieht trans- anstelle von internationaler Politik
(und internationaler politischer Okonomie) spitestens seit der Macht-
iibernahme der neoliberalen Politiker Thatcher in GroBbritannien und
Reagan in den USA wieder auf dem Riickzug. Insbesondere Reagan ha-
be in seiner Auflenpolitik erneut eine unilaterale und besonders auf die
NATO konzentrierte Linie verfolgt (Van der Pijl 1996: 343 ff.). Insge-
samt aber hat sich im wissenschaftlichen Diskurs das Bewusstsein fiir
transnationale Verwerfungen seit den 1970er Jahren erst richtig ausge-
breitet. Das Interesse gilt mittlerweile nicht nur ,,global players®, son-
dern auch Institutionen wie Offentlichkeit und Staatsbiirgerschaft, die
bisher strikt auf die nationale Arena beschridnkt waren. Bricht allerdings
die ,,Kongruenzbedingung* politischer Entscheidungen auf (s. o.), so
wird die Frage bedeutsam, wer an welchen politischen Diskursen teil-
nehmen miisste, es aber vielleicht nicht kann, weil einige gleichwohl Be-
troffene keine Angehorigen des Gemeinwesens sind, in dem der 6ffent-
liche Meinungsbildungsprozess stattfindet. Komplementidr dazu verla-
gert sich das Problem, wie sich die kommunikative Macht der Zivilge-
sellschaft in administrative Macht tibersetzen lassen kann, von einem der
,,Ubersetzung“ zu einem der ,,Leistungsfahigkeit, wenn einzelne Ge-
meinwesen gar nicht mehr féhig sind, privat-6konomische transnationale
Macht zu ziigeln (Fraser 2007: 247 ff.). Infolgedessen scheint die Ent-
wicklung eines foderalistischen — das heifit intra-, supra-, inter- sowie
transnationale Ebenen umfassenden — Begriffs von ,.citizenship* notig
zu werden. Dabei kommt es nicht nur auf die Definition eines formalen
Zugehorigkeitsstatus an, sondern vor allem auch auf den ,,politisch-
funktionalen Sinn* einer ,,Biirgerschaft®, der in der Gewéhrleistung des
Demokratieprinzips liegt (Thiirer 2000: 178 f.).

Ihr Fokus auf Entstaatlichungs-Prozesse fiihrt die Theoretiker des
Ltransnationalen Paradigmas® sogar so weit, dass sie die Souverdnitét
aus ihrer Bindung an staatliche Strukturen herausnehmen und in die
,,Welt-Gesellschaftswelt” verlagern. Schlielich, so Ernst-Otto Czem-

77

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

piel, hitten gerade aus der Gesellschaft initiierte Umbruchsprozesse zum
Zusammenbruch der Ostblock-Staaten gefiihrt (Czempiel 2003: 10 f.).
Zunehmend fordere die (Zivil-)Gesellschaft ihren Mitbestimmungsan-
spruch nicht nur in der Innen-, sondern auch in der klassisch staatszent-
rierten Doméne der AufBlenpolitik ein. Hier, so Czempiel, seien gesell-
schaftliche, das heif3t jetzt: wirtschaftliche, Akteure viel eher als Staaten
geeignet, Frieden und Sicherheit ,herzustellen®. Czempiel versteht dar-
unter vor allem, ,,die Unterdriickten zu Biirgern, die Armen zu zahlungs-
fahigen Konsumenten, die (meisten) Soldaten zu Aufbauhelfern® zu ma-
chen (ebd.: 204) — eine Vision, in der sich einmal mehr die innere Ver-
bundenheit liberal-internationalistischen Denkens mit den Prinzipien
freier, weltumspannender Marktwirtschaft zeigt (s. 0.).

Demgegeniiber muss man gerade in der Sicherheitspolitik, also in
Kriegs- und Friedensfragen, konstatieren, dass bei aller heute zu beo-
bachtenden ,,Diffusion”, bei aller gegenseitigen Durchdringung von
staatlichen und gesellschaftlichen Konfliktakteuren die meisten von ih-
nen — wie zum Beispiel Rebellen in Biirgerkriegen — explizit nach dem
staatlichen Gewaltmonopol, nach der staatlichen Souverdnitdt streben
(Take 2006: 115). Anachronistisch scheint die Figur des souveridnen Na-
tional- und Territorialstaates also doch noch nicht zu sein.

Dem unbeschadet ldsst sich gleichwohl argumentieren, dass Souve-
ranitdt, sofern sie effektive Kontrolle iiber ein Staatsgebiet bedeutet
(Krasner 1999: 13), einer Erosion ausgesetzt ist. Dies vorausgesetzt,
dréingt sich die Frage auf, welche transnationalen Institutionen die Kon-
trolle iibernehmen und wieder ermoglichen konnten. Der ,,Global Go-
vernance“-Ansatz bildet hier das sowohl empirisch-analytische als auch
normative Aquivalent zum ,transnationalen Paradigma®. In den wissen-
schaftlichen Diskurs fithrten Rosenau und Czempiel den Begriff ,,Go-
vernance® Anfang der 1990er Jahre ein. Die beiden International Rela-
tions-Forscher unterschieden die Regelsysteme ,,Government* — ,,activi-
ties backed by formal authority, by police powers to insure the imple-
mentation of duly constituted policies* — und ,,Governance‘ — ,,activities
backed by shared goals that may or may not derive from legal and for-
mally prescribed responsibilities” (Rosenau 1992: 4). Demnach umfasst
,,Governance” mehr Phidnomene als ,,Government® (ebd.); ,,Govern-
ment“ ist in dieser Perspektive sogar nur eine Teilmenge von ,,Gover-
nance®, die hier beinahe wie eine sozialtheoretische Grundkategorie er-
scheint, ein Synonym fiir regel- und normgeleitetes politisches Handeln,
welches das institutionalistische Paradigma innerhalb der International
Relations postuliert (s. 0.).

In Realpolitik und Gesellschaft wurde die Rede von ,,Global Gover-
nance® schlieBlich hineingetragen durch den 1995 erschienenen Ab-

78

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

schluss-Bericht der urspriinglich auf Initiative Willy Brandts gegriinde-
ten UN-,,Commission on Global Governance* (CGG) (Brand/Brunnen-
graber/Schrader/Stock/Wahl 2000: 28). Seitdem hat sich die ,,Global
Governance“-Forschung stark ausdifferenziert. So werden mittlerweile
,,Governance‘“-Effekte auf verschiedenen demokratierelevanten Ebenen
und im Hinblick auf deren Interdependenzen erortert (Benz/Papadopou-
los 2006). Und ein von der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG)
finanzierter Sonderforschungsbereich bezieht ,,Governance nicht mehr
nur auf das Wechselverhidltnis zwischen Nationalstaatlichkeit und
schleichender Souverinititserosion, sondern geht grundlegend von
,.Ridumen begrenzter Staatlichkeit* aus. Diese lieBen sich nicht nur au-
Berhalb der OECD-Welt, sondern auch in Teilbereichen der insgesamt
noch staatlich intakten Gemeinwesen, etwa in den Pariser Vororten, aus-
machen (Risse/Lehmkuhl 2007: 5).

Nationale Selbstbestimmung wird im ,,Global Governance*-Diskurs
allerdings nicht nur empirisch hinsichtlich der Effektivitdtsdimension,
sondern auch normativ zunehmend bestritten. Der deutsche Politikwis-
senschaftler Bernhard Zangl etwa weist auf die grundlegende Differenz
zwischen Rechtsstaatlichkeit und Souverénitit hin. Wihrend erstere die
binnenstaatliche Gleichheit der jeweiligen Rechtsgenossen vor den juri-
dischen Normen erfordere, fiihre die Souverinitit nach auBen zu einer
internationalen Anarchie, in der vergleichbare Fille eben nicht gleich
behandelt wiirden. So miisse sich das Stindige Sicherheitsrats-Mitglied
China iiber internationale Sanktionen weniger Sorgen machen als Nord-
korea, obwohl beide Staaten eine dhnlich schlechte Menschenrechtsbi-
lanz vorweisen (Zangl 2006: 127). Insbesondere im Bereich des interna-
tionalen Strafrechts seien daher proto-rechtsstaatliche internationale
Verfahren der Streitbeilegung noch wenig institutionalisiert (ebd.: 146).

Nach den Terroranschldgen vom 11. September 2001 und dem da-
nach beginnenden ,,war against terrorism*, den die USA als legitimen
Selbstverteidigungskrieg verstehen, scheinen ,humanitire Interventi-
ons“-Motive etwa der NATO wieder abzuflauen, mit denen der Kosovo-
Krieg noch legitimiert worden war (Loges/Menzel/Ulbricht 2003: 42).
Jedoch stellt sich gerade der ,,Global Governance“-Ansatz der schwieri-
gen Frage nach dem zukiinftigen Verhiltnis zwischen einzelstaatlicher
Souverinitit und universalistischen Menschenrechten und sucht — seiner
institutionalistischen Gesinnung folgend — nach Verfahren und Rechts-
prinzipien, die das Dilemma zwischen den beiden Kategorien einhegen
und regulieren konnten. Die zwolfkopfige ,,International Commission on
Intervention and State Sovereignty* — 2000 von der kanadischen Regie-
rung berufen — rechtfertigt militdrische Interventionen ausdriicklich nur
als letztes Mittel und erdrtert ausfiihrlich nicht-militérische Mittel und

79

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

praventive Mallnahmen wie Sanktionen gegen Menschenrechte verlet-
zende Staaten (ICISS 2001: 30). Dabei geht die Kommission allerdings
von der so genannten ,,responsibility to protect” aus, einem umgewerte-
ten Souverdnitétsbegriff, der die Verantwortung eines Staates, Leib und
Leben seiner Biirger zu schiitzen, explizit beinhalte (ebd.: 69; vgl. auch
Thakur 2006)."° D. h. die Achtung der Menschenrechte wird der Souve-
ranitdt kurzerhand eingeschrieben und ein Dilemma, wie es sich im Fall
des Kosovo-Krieges bzw. in der Debatte dariiber deutlich zeigte (vgl.
Abschnitt 1.2.3), faktisch geleugnet.11

Eine solche rhetorische Glanzleistung kann gleichwohl nicht verheh-
len, dass die ,,Global Governance*“-Richtung im Gegensatz zu den Neo-
gramscianern insgesamt universalistischen vor partikular-nationalen
Werten den Vorzug gibt. Dies zeigt sich auch an liberalen Ansitzen, die
iiber das ,transnationale Paradigma“ hinausgehen und fiir einen ,,kosmo-
politischen Blick* auf die Weltpolitik eintreten (Beck 2004). Dabei geht
das Erkenntnisinteresse iiber eine Kritik am bisher in den Sozialwissen-
schaften obwaltenden ,,methodologischen Nationalismus® (ebd.: 8) weit
hinaus. Problematisiert wird unter anderem, dass sich die total inklusive
weltbiirgerliche Gemeinschaft eben nicht auf kollektiv abgegrenzte
Identitdten berufen kann, also ein Aquivalent fiir ,,staatsbiirgerliche So-
lidaritit™ notig wird (Habermas 1998a: 162 — Hervorheb. Habermas).
David Held entwirft in diesem Zusammenhang bereits das Modell einer
,,kosmopolitischen Demokratie”, die auf ,,global citizenship® beruht
(Held 1995).

10 Ahnlich argumentiert der Hamburger Rechtsphilosoph Reinhard Merkel
(Merkel 2003: 41 f.), wenn er das Recht auf Leben und einen Wohnort
zum konstitutiven Kriterium ,,legitimer* Souverinitit erkldrt. Verletze ein
Staat diese Minimalanforderungen, untergrabe er damit zugleich das Fun-
dament auch aller anderen Staaten, ergo das ,,Recht der Menschheit®. Fiir
eine berechtigte militdrische Intervention miisse dann noch die ,,Nothilfe
fiir die Opfer” als ,materielle Legitimation hinzutreten Letzteres
schliefe die Befriedigung eigener Anspriiche bei den intervenierenden
Staaten aus, wie Merkel ein wenig naiv und wirklichkeitsfremd argumen-
tiert (vgl. Abschnitt 1.2.4).

11 Auf dem Weltgipfel der UN-Generalversammlung im September 2005
wurde die Souverinititsformel ,,responsibility to protect* als Leitlinie des
UN-Handelns anerkannt. Allerdings hat die entsprechende Passage im Ab-
schluss-Dokument des Gipfels keinerlei verbindlichen Rechts-Status; es
handelt sich hierbei ja nicht um einen ausgehandelten Pakt oder Vertrag
(vgl. Luck 2008).

80

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

11.2.3 Fazit: Transnationale Politik

Mit Neogramscianismus und transnational-kosmopolitisch orientierter
,,Global Governance stehen sich in den International Relations zwei
Forschungsansitze gegeniiber, die, konsequent zu Ende gedacht, beide
auf unhaltbaren Pramissen aufbauen. In gewisser Weise ist John Rawls
mit den abstrahierenden Grundannahmen seines politischen Liberalis-
mus (,,original position®, ,,veil of ignorance®) ein gutes Beispiel fiir ei-
nen reinen ,,Global Governance®-Idealismus. In der Ubertragung seiner
Theorie, die bisher nur fiir einzelne Gesellschaften ohne Kontakt zu an-
deren gegolten hatte, auf die Sphire des Volkerrechtes entwickelt Rawls
acht Gerechtigkeitsprinzipien, auf die sich nationale Reprisentanten ver-
niinftigerweise einigen miissten, wenn sie nicht wiissten, welches Volk
sie vertreten (,,original position), und wenn sie auch fiir soziale, habitu-
elle und andere Unterschiede ihrer Kollegen blind wiren (,,veil of igno-
rance). Diese Sétze reproduzieren ziemlich exakt konstitutive Prinzi-
pien des bereits geltenden Volkerrechts: Volker seien frei und unabhin-
gig und miissten von anderen Volkern respektiert werden; Volker miiss-
ten Vertrdge einhalten; alle Volker seien gleich und den sie bindenden
Ubereinkiinften unterworfen; die Volker miissten eine Nichtinterventi-
onsnorm beachten; Volker hitten zwar ein Selbstverteidigungs-, aber
kein Recht auf Angriffskrieg; Volker miissten die Menschenrechte aner-
kennen; Volker miissten sich dem ius in bello unterwerfen; und Volker
hitten die Pflicht, anderen Volkern beizuspringen, die unter untragbaren
Bedingungen leben miissten und daher auch keine guten und gerechten
Regierungsformen ausbilden konnten (Rawls 1999: 37). All diese Prin-
zipien sind in der UN-Charta verankert (Nichtinterventionsnorm, Aner-
kennung der Menschenrechte), in fundamentalen Konventionen nieder-
gelegt (Wiener Konvention zum Vertragsrecht, Genfer Konventionen)
oder leiten die Arbeit von UN-Unterorganisationen besonders im Be-
reich Entwicklungspolitik.'"> Wenn nun aber das geltende Vélkerrecht,
mit Rawls’ eigener Theorie gesprochen, tatsdchlich fair und gerecht ist,
so wird angesichts der realen Weltkonflikte schnell deutlich, dass ein
bloBer Fokus auf Rechtsverhiltnisse zu kurz greift, um zum Beispiel das
realpolitische Dilemma zwischen Souverénitit und Menschenrechten in
der Weltpolitik erkldren zu konnen.

Der Fokus des Neogramscianismus auf internationale Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse erscheint daher unabdinglich. Mit dem Hege-

12 Rawls spricht zwar nur von ,,peoples und nicht von ,states, den Kernin-
stitutionen des Volkerrechts. Aber es ist schon bemerkenswert, dass sich
,peoples” in Rawls’ Theorie mit der Rolle von ,,states* in der politisch-
juridischen Wirklichkeit decken.

81

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

monie-Begriff und ZwangsmaBinahmen, die hegemoniale Fithrungsstaa-
ten (USA) bzw. hegemoniale Staatenbiindnisse (NATO) ergreifen, rela-
tiviert sich die Rechtsformel ,,externer Souverinitit” in Form ,,souveri-
ner Gleichheit®. Man konnte argumentieren, dass die Weltorganisation,
in der diese Norm gilt, die UNO, die ,,notwendige Verkniipfung zwi-
schen der Gehorsamserwartung und dem dazugehorigen Schutz, auf die
Hobbes nachdriicklich hingewiesen hat®, nicht gewihrleisten kann, son-
dern, unter heutigen Bedingungen, wohl nur die ,,sole superpower* USA
(Tonnies 2005: 43). Eine solche Aussage — und damit letztlich auch der
Rekurs auf Hobbes in dem Tonnies-Zitat — wire durchaus im Sinne ei-
nes neogramscianisch inspirierten Standpunktes, und genau darin besteht
seine Schwiche. Entwickeln Neogramscianer auch einen wesentlich
komplexeren, da um die ,,soziale Basis“ der Zentralgewalt erweiterten,
Staatsbegriff als das realistische Paradigma innerhalb der International
Relations (s. 0.), so drohen sie doch auf die realistische Primisse eines
anarchischen Naturzustandes, in dem sich internationale Beziehungen
befidnden, zuriickzufallen. Dagegen verweist die ,,Global Governance*-
Forschung auf bestehende und sich weiterentwickelnde institutionell
bindende Regeln und Organisationen in der Weltpolitik (Brand/Brun-
nengréiber/Schrader/Stock/Wahl 2000: 89-128). Damit ist die These von
der ,,global governance® tatsdchlich wirklichkeitsniher als die realisti-
sche oder neorealistische Erkenntnisbeschriankung auf die vor allem mi-
litarische Verfiigungsgewalt von Staaten im internationalen Kontext.

Mithin empfiehlt es sich, weder einer rein normativen, besser: nor-
mativistischen, noch einer auf das internationale Recht des Stérkeren ab-
zielenden Linie zu folgen. Dieser ,,Mittelweg* bestimmt auch den Er-
kenntnis leitenden Begriff transnationaler Politik. Die Kategorien Sou-
verdnitit, Menschenrechte und Demokratie sind kaum wirksam zu ana-
lysieren ohne den Staat bzw. Strukturen, die eine @hnlich hohe Rechts-
durchsetzungsfihigkeit garantieren wie (zumindest idealtypisch) der
Staat. Insofern wird vom ,.transnationalen Paradigma* (s. 0.) vor allem
der Aspekt der Staaten iibergreifenden und durchdringenden Politik
iibernommen. Die vorrangig vom ,.transnationalen Paradigma‘ konsta-
tierte Tendenz, dass zunehmend nichtstaatliche Akteure Politik jenseits
der nationalen Sphidren bestimmen, interessiert hier vor allem im Zu-
sammenhang mit der Kategorie Demokratie — insofern ndmlich Demo-
kratie Reprisentation der (Zivil-)Gesellschaft im Staat und dessen Kon-
trolle wiederum durch die (Zivil-)Gesellschaft bedeutet. In welchem
Verhiltnis gerade dieses demokratische Prinzip zu staatlicher Souveréni-
tit steht, soll nun im Folgenden untersucht werden.

82

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

11.3 Souveranitat, Autonomie, Nation —
Versuch einer begrifflichen Abgrenzung

11.3.1 Souveranitat als hochste Autoritét

Etymologisch stammt das englische Wort fiir Souverdnitit — ,,sove-
reignty* — aus einer Verbindung des von ,,super* abgeleiteten Ausdrucks
,souerein‘ oder ,,soverayne* mit dem in ,,reigning* (regieren) enthalte-
nen Buchstaben g (Shinoda 2000: 9). Daraus ergibt sich also eine Be-
deutung, die man ,,iibergeordnete (super) Regentschaft” nennen konnte —
ein Gehalt, der die Grundlage aller klassischen Souverénititstheorien (z.
B. Bodin und Hobbes) bildete. Bis heute spiegelt sich diese Bedeutung
im Verstdndnis von Souverinitit als ,,final authority to decide® zunéchst
innerhalb eines Staates. Doch auch im Verhiltnis zu anderen Staaten
konnte die hochste politische Entscheidungs-Autoritidt des einzelnen
Staates nicht von anderen Staaten oder internationalen Organisationen
iiberboten werden, wobei die Staaten die Reichweite ihrer Souverinitit
natiirlich freiwillig einschridnken konnten, wenn sie sich zum Beispiel zu
Sicherheitsbiindnissen zusammenschlossen (Miller 1995: 99).

Damit offenbart sich eine problematische Trennung zwischen inter-
ner Souverdnitit, welche die hochste politische Entscheidungs-Autoritéit
des Staates" festlegt, und externer Souverinitit, die im modernen Vol-
kerrecht in der ,,souverdnen Gleichheit” der Staaten besteht und sich in
der Nichtinterventionsnorm der UN-Charta verwirklicht (vgl. Goodwin
1974). Nun kann man allerdings im Prinzip der Nichtintervention gerade
eine Beschrdankung der Souverinitét als hochster Autoritit sehen (Rams-
botham/Woodhouse 1996: 115). Sofern Souverdnitit allerdings als ein
Recht auf innere und duBere Unabhingigkeit eines Staatswesens ver-
standen werden kann und ein Recht konstitutiv stets auch eine Be-
schriankung fiir Andere, vor allem fiir deren Willkiir, enthilt, kann man
den Unterschied zwischen interner und externer Souverénitit fiir obsolet
erkldaren (Shue 2004: 12 ff.) — insbesondere wenn man den ,,ultimativen
Charakter der Souverinitéit nicht im Sinne einer ,,supreme power®, son-
dern einer Autoritit versteht, alle beteiligten Subjekte an eine Entschei-

13 Genau genommen handelt es sich hier um die Autoritit des Souverdns, der
mit dem Staat identifiziert wird. Hierbei kann es sich, zunédchst variierend
nach Staatsform, um ,,das“ Volk oder besser: seine Reprdsentanten oder
einen Tyrannen bzw. Monarchen handeln. Variierend nach theoretischem
Standpunkt, kann man aber auch danach differenzieren, ob eine abstrakte
Rechtsordnung oder eine Person bzw. menschliche Gruppe oder Gemein-
schaft souverin ist. Ersterer Definition folgt zum Beispiel Kelsen, wéh-
rend etwa Carl Schmitt die Souverénitit stets an die konkreten Entschei-
dungstrager bindet.

83

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

dung zu binden (Kratochwil 1995: 25). Eine solche Sichtweise nimmt
allerdings die Anerkennung der Souverénitit der Anderen international
fiir gegeben an und unterschitzt damit, dass die Geschichte des Begriffs
wie des Phinomens eben doch sehr stark an die Formel von der hdchsten
Autoritit gebunden war, die sich bis zum volkerrechtlichen Verbot des
Angriffskriegs durch den Briand-Kellogg-Pakt von 1928 extern gerade
in einem ius ad bellum ausdriickte. In Zeiten der Transnationalisierung
scheint zudem vielmehr die interne Souverinitdt in Form der hochsten
Autoritdt der Einzelstaaten bedroht (Shinoda 2000: 135). Diese Erosion
betrifft nicht nur den 6konomischen Druck, den etwa multinationale
Konzerne auf die Sozialgesetzgebung der Staaten ausiiben, sondern zeigt
sich nicht zuletzt auch in ,humanitiren Interventionen®, also militiri-
schen Eingriffen in ,,innere Angelegenheiten eines Staates wie im Ko-
sovo-Krieg (vgl. Abschnitt 1.2.3). Dadurch freilich verletzen wiederum
die intervenierenden Staaten das externe Souverdnitétsprinzip der ,,sou-
verdnen Gleichheit”, gerade indem sie die interne Souverinitit eines an-
deren Staates in Frage stellen.

Diese schillernden Ambivalenzen und Umschlagsformen ,,interner
und ,.externer* Souverdnitit schreiben die Annahmen der klassischen
Souverdnititstheorien fort, die einen gewaltsamen Ur- oder Naturzu-
stand konstruieren. So geht bei Bodin der Souverin als Sieger aus einem
anarchischen Kampf aller gegen alle hervor, wihrend bei Hobbes die
Untertanen aus Angst um ihr unsicheres Leben in diesem Kampf mittels
Gesellschaftsvertrag die Gewaltbefugnis an eine zentrale Instanz, den
Souverin, abtreten (Geulen 2005: 62 f.).

Dadurch verschwindet die Gewalt nicht einfach, sie ist nur eben im
Staat — oder auf internationaler Ebene: in den Staaten — monopolisiert.
Sicherlich hat Sibylle Tonnies Recht, wenn sie von der klassischen eine
moderne Souverinitits-Konzeption abhebt, in der an die Stelle der ,,Ver-
fligungsmacht tiber das eigene Militér [...] das Mitwirkungsrecht in der
Gesamtheit der Staaten® tritt (Tonnies 2005: 40). Souverén ist nun nicht
mehr, wer keinen Menschen und keine Instanz mehr iiber oder neben
sich hat, sondern die Souverinitdt der Einzelstaaten ist vielmehr der
Ausdruck der den jeweiligen Einzelstaaten von der internationalen Ge-
meinschaft eingerdumten Autonomie. Dabei ergeben sich nicht nur real
Machtasymmetrien bei formaler Staaten-Gleichheit. Schon im Volker-
recht zeigt sich, dass durch die Balance zwischen einzelstaatlicher Auto-
nomie und Verantwortlichkeit der gesamten Staaten eigentlich ein Sou-
verdnititsvakuum entsteht. So sind im Hinblick auf den Einsatz der Mi-
litarmittel einerseits die Einzelstaaten nicht voll souverin (wegen des in-
ternationalen Gewaltverbotes). Die UN als gesamtstaatliche Organisati-
on ist es aber ebenso wenig, da sie sich bei Militdreinsidtzen die Ord-

84

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

nungskrifte und Soldaten von ihren Mitgliedsstaaten zusammenleihen
muss (ebd.: 44). Deshalb wundert sich Tonnies, warum man diese die
klassische Souverénitit im Kern beschneidende internationale ,,Mitwir-
kungsbefugnis® eigentlich noch mit einem Begriff bezeichnet, ,.der
jahrhundertelang das Gegenteil bedeutet hat? Muss man die Einfiigung
in eine Genossenschaft ausgerechnet mit dem Wort bezeichnen, unter
dem man bisher immer Herrschaft verstanden hat? (ebd.: 40).

Vielleicht ja, so konnte eine Antwort auf diese Frage lauten, weil die
auf Gewalt/Gewaltmonopolisierung konzentrierte Tradition im Souveri-
nitdtsdenken immer noch fortbesteht und auch noch im modernen vol-
kerrechtlichen Abwenden vom ius ad bellum als Ausdruck hochster
staatlicher Autoritét ihre Wirkungen zeitigt. Denn nur wenn man Souve-
rénitdt immer auch als die unbegrenzte Verfiigungsmacht vor allem iiber
die militdrischen Zwangsmittel begreift, kann man, wie Tonnies, zu der
Schlussfolgerung kommen, eigentlich gebe es im modernen Volker-
rechtssystem der UN gar keinen voll souverdnen politischen Akteur.
Ahnlich verhilt es sich mit dem Verdacht, souverin seien eigentlich nur
bestimmte hegemoniale und/oder dominante Fiithrungsstaaten (s. 0.) wie
im Kalten Krieg die Sowjetunion, die massiv in die ,,inneren Angele-
genheiten* ihrer Satellitenstaaten eingriff.

Insofern bleibt Hannah Arendts apodiktische Aussage im Kern rich-
tig: ,,Zwischen souverdnen Staaten kann es keine letzte Instanz geben
auBler Krieg.” Daher niitze es auch wenig, ,,dass man noch einen interna-
tionalen Schiedshof, der besser funktioniert als der Haager, und noch ei-
nen Volkerbund griindet, da sich dort doch nur immer wieder dieselben
Konflikte zwischen souverdnen oder angeblich souverdnen Staaten ab-
spielen — allerdings auf der Ebene des Gesprichs, was wichtiger ist, als
man gewohnlich meint™ (Arendt 1970: 130 f.). Da Arendt einen Welt-
staat als Despotie verwirft, sieht sie die einzige Moglichkeit fiir eine
zwischenstaatliche Kontrollinstanz in einem foderalistischen System, in
dem sich der Staats- vom Souveridnititsbegriff entkoppelte. Diesen
,heuen Staat“, ,,dem das Souverdnitétsprinzip ganz fremd wére®, ver-
wirklichten die wihrend der modernen Revolutionen immer wieder
spontan entstandenen Rite, die sich auf verschiedenen geografischen
Ebenen von unten nach oben aufbauen. Ein Ritestaat ,,wiirde sich fiir
Foderationen der verschiedensten Art vorziiglich eignen, schon weil
Macht in ihm bereits horizontal und nicht vertikal konstituiert wire.*
Zwar habe ein solcher Staat wenig Aussichten auf (dauerhafte) Realisie-
rung, stelle aber die einzige geschichtliche Alternative zum obwaltenden
Staats- und Souverinititsbegriff dar (ebd.: 133).

Hier kniipft Hannah Arendt an die Uberlegungen in ihrem Werk
,,Uber die Revolution® an, in dem sie vornehmlich die Franzdsische mit

85

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

der Amerikanischen Revolution vergleicht. In Frankreich setzten die
Revolutionédre an die Stelle des Konigswillens, in dem sich der Wille
Gottes auf Erden reprisentierte, die Nation als Quelle der Gesetze
(Arendt 1974: 203). Damit wurden sowohl Macht als auch Gesetze an
den Willen des Volkes gebunden (ebd.: 204 f.). Letztlich ersetzte die
Franzosische Revolution den monarchischen Souverdn also lediglich
durch die Volkssouverdnitit; die Logik der Souverdnitit, diesmal in
Form der Nation als extrapolitischer ,,pouvoir constituant®, wurde aber
beibehalten (ebd.: 210 f.; s. auch Hobe/Kimminich 2004: 38). Hingegen
trennten die amerikanischen Revolutionire die Quellen von Macht und
Gesetzen. Die Macht sollte zwar im Volk liegen, als Quelle der Gesetze
diente aber die Verfassung (Arendt 1974: 204 f.). Der amerikanische
,,pouvoir constituant” lag im Gegensatz zu Frankreich nicht in der Idee
der Nation, sondern in den vielen townhall meetings (Réten!), die wie-
derum die Landerparlamente ermichtigten, tiber die Verfassung zu dis-
kutieren und Gesetze zu erlassen. Hinzu kommt das foderative System
der checks and balances zwischen Lindern und der Bundesebene (ebd.:
214 f.). D. h. im amerikanischen Fall waren die ,,Schopfer* von Macht
und Gesetzen wahrhaft politische Institutionen: das (politisch, nicht eth-
nisch oder national verstandene) Volk und seine Verfassung. Der in der
Franzosischen Revolution fortgefiihrte Souverinititsgedanke hingegen
beruht urspriinglich auf der Sikularisierung von absolutistischer Herr-
schaftslegitimation, die nun auf weltliche Angelegenheiten iibertragen
und schlieBlich von der anti-absolutistischen Revolution iibernommen
wurde. Lost man aber die Souverinitit, die Konzeption unbeschrinkter
Macht und Herrschaftslegitimation, aus ihrem religios-jenseitigen Kon-
text, schlidgt sie im politischen Raum sofort in Tyrannis und Despotie
um (ebd.: 206 ff.).

11.3.2 Souveranitéat als Selbstbestimmungsrecht

Die Rechts- und Politikfigur der Souverénitit transportiert noch einen
anderen Bedeutungsgehalt, der im Ubrigen fiir die oben erérterten schil-
lernden Ambivalenzen des modernen Volkerrechts (,,sovereign equali-
ty*) und der Volkerrechtswirklichkeit (welche Staaten sind faktisch sou-
verdn?) verantwortlich ist. Mit Souverdnitiat wird ndmlich nicht nur die
gleichsam extrapolitische Quelle des Politischen bezeichnet, sondern sie
meint stets auch das, was 1918 im 14-Punkte-Programm des damaligen
US-amerikanischen Présidenten Woodrow Wilson als das ,,Selbstbe-
stimmungsrecht der Volker” berithmt wurde und was sich generalisie-
rend als universelles Autonomieprinzip partikularer Gemeinwesen iiber-
setzen lasst. Dass die Begriffe Souverdnitit und Autonomie beinahe

86

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

deckungsgleich benutzt werden, zeigt sich etwa an einer Formulierung
Krasners, der als ,.,the basic principle* der von ihm westphalian genann-
ten Souverinititsform ,,the autonomy of domestic structures* identifi-
ziert (Krasner 1999: 220 — Hervorheb. CC).

Im Gegensatz zur Souverinitét als hochster oder letzter (extra-)po-
litischer Entscheidungsautoritit wurde die politische, also nicht philoso-
phische oder erkenntnistheoretische, Autonomie bereits von den Grie-
chen ,im Sinne einer bedingten Selbstbestimmung® verstanden. So
musste nach Thukydides’ Auffassung eine autonome Gesetzgebung
nicht schon mit Finanzhoheit oder eigener Gerichtsbarkeit eines Ge-
meinwesens einhergehen (Pohlmann 1971: 701). Noch weiter zuge-
spitzt, bedeutet Autonomie heutzutage vor allem ,,die vertraglich gesi-
cherte Selbstbestimmung eines Territoriums oder einer Bevolkerungs-
gruppe innerhalb eines Staates, meist aus Griinden des Minderheiten-
schutzes™ (Nohlen 1998: 60). D. h. bei Autonomie handelt es sich um
eine Form politischer Selbstorganisation, die innerhalb bzw. unterhalb
des souverinen Staates angesiedelt ist."

Sofern man Autonomie allerdings im Wortsinn als ,,Selbstgesetzge-
bung* versteht, beruht der Nationalstaat ,,auf der Gleichsetzung von
Souverinitit mit Autonomie®, wie Ulrich Beck konstatiert (Beck 2002:
46). Im Zuge der Transnationalisierung nun fordert Beck eine Trennung
beider Phinomene, die bezwecke, dass Autonomieverlust — also ,,wirt-
schaftliche Abhéngigkeit, kulturelle Diversifizierung, militirische, recht-
liche und technologische Kooperation zwischen Staaten (ebd.) — gerade
zu mehr Souverdnitit auch der Einzelstaaten fithre. Unter Souverinitét
will Beck dabei die Kapazitit des Staates verstanden wissen, ,,Profil und

14 Bestimmte, meist ethnische Gruppen geben sich allerdings unter Umstén-
den nicht mit einer Autonomie innerhalb eines Staates zufrieden und for-
dern die Sezession ein, also die Moglichkeit, selbst einen souverinen Staat
zu griinden. Die serbische Repression und die Forderung der Kosovo-
Albaner nach einem unabhingigen Staat geben hier nur ein Beispiel fiir
zahlreiche dhnliche Konstellationen ab, die in der Geschichte moderner
Nationalstaatlichkeit immer wieder aufgetreten sind und weiterhin auftre-
ten. Politisch-normativ besteht die Sezessionsproblematik vor allem darin,
unter welchen Umstinden ein Recht auf Sezession zugestanden werden
soll, inwieweit sich intra-nationale Konflikte durch internationale Regime
verhindern lassen konnten (Chwaszcza 1998) und welche Auswirkungen
ein neuer Nationalstaat fiir moglicherweise neue Minderheiten innerhalb
seiner Grenzen hitte (Buchanan 1997: 45). Gesellschaftstheoretisch steht
hinter der Forderung nach staatlicher Anerkennung eine ,,Politik der Diffe-
renz®, die einen in der Aufkldarung wurzelnden Universalismus der Men-
schenwiirde mit dem Anspruch auf Anerkennung des unverwechselbaren
Anders-Seins von Individuen oder bestimmter gesellschaftlicher Teilgrup-
pen herausfordert (Taylor 1997: 27 ff., 33 f.).

87

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Einfluss auf den Biithnen der Weltpolitik zu gewinnen und die Sicherheit
und den Wohlstand seiner Biirger zu mehren (ebd.: 47). Dieses Mehr
an einzelstaatlicher Souverinitit resultiere aber gerade aus der geteilten
Souverinitidt mehrerer Staaten (ebd.), zum Beispiel auf EU-Ebene. Da-
durch setzt Beck selbst aber wieder Autonomie und Souverinitit gleich,
denn seine geteilte potenzierte Souverinitit entsteht ja gerade durch Au-
tonomieverlust, und mehrere Staaten ,,teilen* sich nun die vormals den
einzelnen Staaten vorbehaltenen Befugnisse. Man konnte also die geteil-
te Souverinitit, fiir die Beck eintritt, genauso gut als Neukonstituierung
von Autonomie auf einem transnationalen Level begreifen. Zudem wird
nicht deutlich, warum nun ,,Profil und Einfluss auf den Biihnen der
Weltpolitik* ausgerechnet Souverdnitit charakterisieren soll, wobei dies
ja auch Ausdruck von wirklicher staatlicher Autonomie sein konnte.
Was Beck hier postuliert, ist wohl eher ein Abschied vom alten Natio-
nalstaat. Zwar hat er damit Recht, dass Autonomie nicht vollkommen in
Souverdnitit aufgeht — und umgekehrt —, nur ist seine Argumentation
wenig plausibel und fiihrt dazu, dass er genau das vermengt, was er doch
zu trennen beabsichtigte.

Souverdnitit und Autonomie lassen sich also nicht anhand von staat-
licher Gestaltungsmacht versus nationalstaatliche Abschottung, sondern
vielmehr anhand von hochster politischer Entscheidungsautoritit versus
Selbstbestimmungsrecht eines Gemeinwesens unterscheiden. Genau ge-
nommen biindelt der Souverinititsbegriff sowohl des wissenschaftlichen
wie auch des realpolitischen Diskurses stets beide Dimensionen. Auto-
nomie wire somit tatsdchlich eine Form von Souverénitit, die sich
gleichwohl analytisch separieren und vom Bedeutungsgehalt der hochs-
ten politischen Entscheidungsautoritit abheben lésst.

Daher erscheint es viel fruchtbarer, anstatt Souverinitit von vorne-
herein in ihrer Beziehung zur Autonomie zu betrachten, mit Hideaki
Shinoda zunichst zwischen einer ,,nationalen® und einer ,,konstitutionel-
len Souverinititstradition zu differenzieren. Die ,,konstitutionelle® Li-
nie, der sich etwa Grotius, Locke und Montesquieu zurechnen lassen,
postuliert die ,,Herrschaft des Gesetzes* (,,rule of law*), die auch den
Souverin noch bindet. Dabei rekurriert der Konstitutionalismus auf zwei
Konzepte des Staates. Zum einen wird darunter ein politisches Gemein-
wesen als Ganzes, zum anderen die staatliche Reprdsentationsinstanz,
die Regierung, verstanden, welche das Gemeinwesen organisiert, aber
eben innerhalb des Ganzen des Gemeinwesens existiert. Daraus ergibt
sich, dass die Regierung (die Exekutive) die Souverinitit zwar ausiibt
(exekutiert), jedoch die Quelle dieser Souverinitit im Gemeinwesen als
Ganzem liegt, das Gemeinwesen als Ganzes die Souverinitit also auto-
risiert — indem es die Regierung bestimmt und kontrolliert. Hingegen

88

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

fallen bei der nationalen Souverinitit beide Staatsbegriffe zusammen;
die nationale Regierung reprisentiert unmittelbar und direkt die unteil-
bare Souverinitit des Gemeinwesens (Shinoda 2000: 19, 21).

Hier zeigt sich, dass der Autonomie-Charakter der Souverénitit in-
tern durchaus einen demokratischen Impetus beinhalten kann. In der
,.konstitutionellen Tradition zeigt sich dies an den checks and balances,
die fiir eine wirksame Kontrolle der Regierung durch das (politisch ver-
standene) Volk sorgen. Die ,,nationale* Tradition erhebt ,,die* Nation —
die Einheit von Reprisentanten und Reprisentierten — zum souveridnen
Subjekt. Dabei ist nationale Identitit im spezifisch modernen Verstind-
nis von ,,Nationalitdt” immer an die Idee der Volkssouverénitit gekop-
pelt, also an die Vorstellung, alle Staatsgewalt gehe vom Volk aus. Wer
nun dieses Volk ist, bestimmt wiederum das Konzept oder besser: Ideal
des Nationalstaates (Miller 1995: 29 f.). Extern sind in der ,,nationalen*
Souveridnititstradition die Dimensionen Autonomie und hdochste Ent-
scheidungsautoritdt, welche eben ,,die” Nation als Ganzes darstellt, un-
aufloslich ineinander verschlungen. Die hochste Entscheidungsautoritit,
die dagegen im Konstitutionalismus alleine in der Gesellschaft verankert
ist, wird aber inter- und fransnational nicht nur durch das moderne Vol-
kerrecht mit seiner Formel der ,,souveridnen Gleichheit® verschiedener
Nationen in Frage gestellt. In Zeiten der (rein 6konomisch verstandenen)
,,Globalisierung* erodiert zudem die Souverdnitit der nationalen Regie-
rungen, wihrend verfassungsmaifig, also ,konstitutionell”, die Autono-
mie der Staaten ja bestehen bleibt. Insofern, mutmaf3t Shinoda, haben
wir es wahrscheinlich momentan zu tun mit ,,a historical process of
constitutionalisation of the notion of sovereignty” (Shinoda 2000: 162 —
Hervorheb. Shinoda).

Der klassische politische Theoretiker, der in seiner Philosophie die
(Volks-)Souverinitit geradezu paradigmatisch mit der Autonomie, in
der sich jene realisiert, verkniipft, ist Jean-Jacques Rousseau." Dessen
Konzept der ,,volonté générale” (Gemeinwille) bezieht sich nur auf ein-
zelne Republiken, nicht etwa auf eine Weltféderation oder dhnliches.
Erkannte Rousseau auf internationaler Ebene zwar den Natur- und Vol-
kerrecht begriindenden Instinkt des Mitleides an, so warnte er doch vor
allein auf ihren Eigennutz bedachten Kosmopoliten, welche ferne Vol-
ker liebten, nur um nicht ihre eigenen Nachbarn lieben zu miissen (Fet-
scher 1999: 125 f.). Bei der idealen (und idealisierten) Rousseauschen
Einzelrepublik handelt es sich um eine ,,Demokratie ohne jede liberale

15 In der folgenden Darstellung von Rousseaus Thesen stiitze ich mich vor-
nehmlich auf Iring Fetschers vorziigliche Studie zu Rousseaus politischem
Denken.

89

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Korrektur (ebd.: 144) mit einer Sozialstruktur, die weder extreme Ar-
mut noch extremen Reichtum aufweist. Es ging Rousseau also um eine
Herrschaft der médiocrité, wie er sie idealtypisch in seiner Heimatstadt
Genf verwirklicht sah, einer kleinen und Kkleinbiirgerlich geprigten
Stadt. Dass die Freiheitsspielriume des Einzelnen in einer solchen De-
mokratie vor der Gleichheit aller (Staats-)Biirger im Interesse ihrer kol-
lektiven Freiheit zuriickzutreten haben, zeigt sich an Rousseaus ,,volonté
générale”-Begriff, den er von den bloB zum Gesamtwillen aufaddierten
Partikularwillen (,,volonté de tous‘) abgrenzt. Ein wirklicher verniinfti-
ger Gemeinwille kann nach Auffassung Rousseaus ndmlich nur dann zu-
stande kommen, wenn die (Staats-)Biirger dem Gesamtinteresse des Ge-
meinwesens in ihren politischen Handlungen und Entscheidungen den
unbedingten Vorrang vor ihren besonderen Einzelinteressen einrdumen
(ebd.: 128).

Die Pointe in Rousseaus Staats-Konzept besteht in einem Dreiklang
aus Souverin — Regierung — Volk. Die Staatsbiirger tauchen hier in einer
Doppelrolle als Souverdn, also als Herrschende, auf, die ihre eigenen
Gesetze beschlieBen, und als Volk im Sinne von Beherrschten, die diese
Gesetze zu befolgen haben. Die Regierung, bei der das alleinige Initia-
tivrecht liegen soll, stellt ein Bindeglied zwischen Souverdn und Volk
dar (ebd.: 153), wobei in einer Demokratie Regierung und Souverin ide-
altypisch zusammenfallen. Daher bevorzugt Rousseau die Versammlung
des Volkes in Bezirken, in denen es seine (Regierungs-)Beauftragten be-
stimmt und moglichst hiufig auswechselt. In absoluter und damit un-
moglicher Reinform, das erkannte bereits Rousseau, wire in einer De-
mokratie die Institution der Regierung iiberfliissig. Das Fehlen jeglicher
politischer Reprisentation zoge allerdings die stindige Beschiftigung
der gesamten Staatsbiirgerschaft mit ihren eigenen politischen Angele-
genheiten nach sich. Und dies wiederum wiirde zur vollstindigen Ab-
sorption des Privaten durch den 6ffentlichen Raum fiihren.

In jedem Fall ist es nach Rousseau unerldsslich fiir das Funktionie-
ren einer Demokratie, dass die Republik nicht allzu grol werde, um die
moglichst grole Beteiligung der Staatsbiirger an der Politik praktisch
gewihrleisten zu konnen (ebd.: 159 ff.). In Bezug auf die internationalen
Beziehungen sieht Rousseau die Organisierung der Menschheit in klei-
nen, autonomen und vor allem ckonomisch autarken Gemeinwesen so-
gar als Bedingung des Weltfriedens an. Denn so wiirden sowohl grofie
Machtungleichgewichte zwischen Staaten als auch gegenseitige wirt-
schaftliche Abhédngigkeiten vermieden, die internationale Konflikte be-
fordern konnten (Van der Pijl 1996: 70 f.).

Diese externe Bedeutung der zur Souverinitit gehdrenden Autono-
mie-Dimension fiir internationale Beziehungen betrifft aktuell vor allem

90

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

die Problematik , humanitirer Interventionen®, die sich deutlich im Ko-
sovo-Krieg zeigte (vgl. Abschnitt 1.2). In seiner Betrachtung gerechter
und ungerechter Kriege von 1977 nimmt Michael Walzer hier eine (zu-
néchst) unmissverstidndliche Haltung ein: Gerecht kann ein Krieg nur
sein, wenn er zur Selbstverteidigung eines von einem Aggressor ange-
griffenen politischen Gemeinwesens gefiihrt wird. In Bezug auf ein par-
tikulares Gemeinwesen hat sich historisch ein Zusammenhangs- und Zu-
sammengehorigkeitsgefiihl einer Gruppe von Menschen gebildet, das
sich schlieflich in einer bestimmten politischen Organisation (meistens
einem Staat) ausdriickt. Die gemeinschaftliche Identitéit kann sich auch
,,von oben herab“ ergeben haben, zum Beispiel als Resultat von (letzt-
lich immer willkiirlichen) Grenzziehungen, doch der Anlass ist letztlich
nicht entscheidend. Fiir die legitime Unantastbarkeit von auen (seitens
eines Aggressors) kommt es nur darauf an, ob und dass dieses kollektive
,,Gefiihl* existiert (Walzer 2000: 55 ff., 72). Nun konnen aber, wie Wal-
zer ausfiihrt, dieselben Konzeptionen vom Recht auf Leben und Freiheit
und Selbstbestimmung eines Gemeinwesens, mit denen die Nichtinter-
vention gerechtfertigt wird, Interventionen geradezu erforderlich ma-
chen (ebd.: 86). Zu solchen Fillen zdhlen neben der Unterstiitzung se-
zessionistischer Bewegungen und der Wiederherstellung eines Macht-
gleichgewichts in Biirgerkriegen — last but not least — ,,humanitére Inter-
ventionen‘ (ebd.: 108). Genau diese seien seit den 1970er Jahren in das
Zentrum der Weltpolitik geriickt, da kriegerische Konflikte zunehmend
inner- und nicht mehr vornehmlich zwischenstaatlich begriindet seien,
schreibt Walzer im August 1999 im Vorwort zur dritten Auflage von
,Just And Unjust Wars*™ (Walzer 2000a: xi f.). Damit ldsst sich auch er-
kldren, weshalb sich Walzer wihrend der Debatte iiber den Kosovo-
Krieg von einem Nichtinterventionisten in einen glithenden Interventio-
nisten verwandelt hat (siehe Abschnitt 1.2.3).

Den nichtinterventionistischen Strang in Michael Walzers politischer
Philosophie, der sich ja mit der nicht iiberarbeiteten Neu-Publikation
von ,,Just And Unjust Wars* im Jahr 2000 fortsetzt, kritisiert Véronique
Zanetti stichhaltig, wenn sie Walzers Rechtfertigungen fiir die Spezial-
félle der Interventionen als nicht konsistent kritisiert. Solange Regierung
und Bevolkerung eines Staates nicht auseinanderbridchen — wie etwa bei
ethnischen Sduberungen oder sezessionistischen Biirgerkriegen —, 14-
gen nach Walzer keine Interventionsgriinde vor. ZwangsmaBnahmen
wie Folter, Pressezensur oder politische Morde bezeugten demnach kei-
nen Bruch zwischen Regierung und Bevolkerung. Jedoch, fragt Zanetti,
,.wo liegt der Unterschied zwischen der gleichzeitigen Ermordung zehn-
tausender von Zivilisten und dem Mord an ebenso vielen Individuen ver-
teilt iiber mehrere Jahre?* (Zanetti 1998: 319).

91

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Dieser Hinweis ist genauso problematisch, wie er gerechtfertigt ist.
Einerseits erweist es sich tatsdchlich als schwierig, Situationen zu identi-
fizieren, in denen sich die internationale Gemeinschaft auf ,, humanitire
Interventionen einigen konnte. Wann beginnt etwa ein Genozid, und
wo ist der Unterschied zwischen einer langen Periode politischer Morde
und einem kurzfristigen Gewaltausbruch (vgl. Abschnitt 1.2.5)? Ande-
rerseits besteht die Gefahr, mit Zanettis Position Politik zu moralisieren
und damit letzten Endes bei einer ,,good vs. evil“-Logik zu landen, die
nur immer neue Kriege bzw. Interventionen vom Zaun brechen wird. So
gemahnt Friedrich Kratochwil daran, dass die Fortdauer von Verbrechen
und Ungerechtigkeiten nicht nur das Problem des Volkerrechts, sondern
jeder Rechtsordnung sei. Ebenso wie die Nichtinterventionsnorm der
UN-Charta auf internationaler Ebene fiihrten rechtsstaatliche Grund-
normen wie in dubio pro reo auf einzelstaatlicher Ebene dazu, Verbre-
cher nicht zu iiberfithren. Menschenrechtsverletzungen konnten zum
Beispiel durch Sanktionen geahndet werden. ,,But this is quite different
from justifying a general right to intervention. Thus, we have to recog-
nize that the basis for recommending a universal right to intervention is
more the wrath and feeling of righteousness than the inherently limited
and limiting notion of possessing ,rights‘*“ (Kratochwil 1995: 38).

Neben diesem rechtsphilosophischen Einwand gegen einen Primat
universalistischer Menschenrechte iiber die Autonomie der Gemeinwe-
sen ldsst sich zudem politisch-pragmatisch die Effektivitdit interventio-
nistischer Eingriffe von auflen in Zweifel ziehen (siehe auch Abschnitt
1.2.5). Oftmals erzielten Interventionen — seien sie nun ,,humanitér legi-
timiert oder nicht — die ihren Absichten genau entgegengesetzten Wir-
kungen. Dagegen brachen diktatorische Regime, die sich selbst iiberlas-
sen waren, irgendwann zusammen, und die jeweiligen Léinder kehrten
danach von sich aus zu internationalen Standards zuriick (Roberts 2004:
95). Die katastrophale politische Situation im Irak und in Afghanistan
nach den jeweiligen Interventionen der USA bzw. der NATO scheint ei-
ne solche Sichtweise auf eindringliche Weise zu bestitigen.

I1.3.3 Souveréanitat und Nationalitat
Die Entwicklung der modernen Souverinitit ist eng an den Nationalstaat

gekoppelt. Idealtypische souverine Entitidten (und Volkerrechtssubjekte)
sind ausschlieBlich Nationen.'® Dies gilt insbesondere im Prozess der

16 Paradigmatisch ist hier die Formulierung in der Menschen- und Biirger-
rechtserkldrung des revolutiondren Frankreich: ,Le principe de toute
souveraineté réside essentiellement dans la Nation. Nul corps, nul individu

92

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

,,Globalisierung®, in dem die Souverénitit zu ,,erodieren* scheint. Klas-
sifizieren Forscher Gemeinwesen als souverin, teilsouveridn oder nicht
souverin, richten sie ihre Analyseprinzipien meist — bewusst oder unbe-
wusst — am modernen nationalen Territorialstaat aus.'” Im Begriff der
Nation bzw. der ,,Nationalitidt” zeigt sich nun besonders deutlich die
Verbindung politischer und pripolitischer Bedeutungsgehalte, die auch
die Souverinitit in ihrem Doppelcharakter als hochste politisch-juridi-
sche Entscheidungsautoritiit und Autonomie eines Gemeinwesens aus-
zeichnet. So stellen Nationen nicht nur ethische Gemeinschaften dar
(etwa in Form eines Wohlfahrtsstaates) und institutionalisieren schlief3-
lich die politische Selbstbestimmung eines Kollektivs. Unter einer ,,nati-
onalen Identitdt (,,national identity*) kann man dariiber hinaus eben
auch eine spezifische Quelle personaler Identitit, eine vorpolitische kol-
lektive Identifikationsmoglichkeit fiir Menschen verstehen (Miller 1995:
10 ff., 27). Die pure Tatsache einer gemeinsamen Nationalitit erzeugt
ein Verbundenheitsgefiihl zwischen den Menschen, obwohl — oder gera-
de weil — es sich bei modernen Nationen um ,,imagined communities*
handelt, um Gemeinschaften von Menschen, die einander nicht kennen
und niemals gesehen haben. Diesen Identifikationsprozess hat die iiber
die rasante Ausbreitung des Buchdruckes vermittelte Entstehung einheit-
licher Landessprachen mafigeblich beschleunigt (Anderson 1998: 39 ff.).
Die oft, aber keinesfalls ausschlieBlich ethnisch geprdgte kollektive
Identititsbasis (Miller 1995: 18 ff.) zeichnet sich sowohl durch demo-
kratische als auch romantisch-konservative Ziige aus. Ohne dass Rous-
seau den Begriff Nationalstaat bereits verwendet hiitte, 14sst sich der So-
zialphilosoph als einer der Vordenker einer vorpolitischen Grundlage
demokratischer Politik bezeichnen (Van der Pijl 1996: 70).

Insbesondere durch die Entgrenzungsprozesse der ,,Globalisierung™
wird die immer schon vorgestellte homogene nationale Identitit der
Gemeinwesen zunehmend in Frage gestellt. In der Debatte iiber Multi-
kulturalismus und die Anerkennung von Differenz(en) (vgl. Taylor
1997) reproduziert David Miller hier einmal mehr die beinahe unauflos-
liche Verschrinkung politischer und vorpolitischer Elemente in der ,,Na-
tionalitits*“-Idee. So gibt Miller den auf nationaler Einheit bestehenden

ne peut exercer d’autorité qui n’en émane expressément” (zit. n. Wildt
2006 : 87).

17 So spricht etwa Krasner der Souverénitit die Prinzipien Territorium, An-
erkennung, Autonomie und Kontrolle zu und identifiziert vor diesem Hin-
tergrund alternative, besser: halbsouverdne Mischformen wie die EU, das
British Commonwealth, die deutschen Staaten vor dem Ersten Weltkrieg,
das heutige Andorra oder Westdeutschland vor 1990 (Krasner 1999: 228
ff.).

93

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Konservativen zwar darin Recht ,,that a well functioning state rests upon
a pre-political sense of common nationality* (Miller 1995: 129 — Her-
vorheb. CC), will eine gewisse historisch gewachsene nationale Identi-
tats-Struktur aber nicht fiir unveridnderlich erkldaren. Andererseits weist
er die auf (angebliche) kulturelle Authentizitit rekurrierenden Einwénde
,radikaler Multikulturalisten* gegen eine diskriminierende Homogeni-
sierung der nationalen Identitdt zuriick. Eine solche wissenschaftliche
Position sei iiberheblich, da die Minderheiten immer auf den guten Wil-
len der Mehrheitsgesellschaft angewiesen seien. Aulerdem sieht Miller
den nationalen 6ffentlichen Raum gerade als einen eminent politischen
an, in dem iiber Differenzen und Differenz-Anerkennung frei diskutiert
werden konne (ebd.: 140, 138).

Analog zum ambivalenten Nationalitits-Begriff (beinahe deckungs-
gleich damit) meinte auch das Konzept der ,,Volkssouverinitit* niemals
nur ,,Volksherrschaft®, sondern inkorporierte immer auch die Vorstel-
lung einer auBlerhalb des Politischen — und damit des Verhandel-, Ver-
dnderbaren — liegenden origindren ,,Volksgemeinschaft (Wildt 2006:
87). In der Weimarer Republik verwendeten alle politischen Parteien
diese Formel — freilich mit einer je eigenen ideologischen Note —, bis
schlieBlich die Nationalsozialisten die ,,Volksgemeinschaft® rassistisch
aufluden und damit sogar das Konzept der Nation als Rechtsordnung ei-
nes Volkes durch die ,Biopolitik” des Lebensraumes ablosten (ebd.:
101; s. u.).

Die ,,Herrenmensch*-Ideologie sprengte damit auch den stets parti-
kularistischen Charakter des Nationalen in seiner politischen wie vorpo-
litischen Form. Heutzutage allerdings kehrt gerade dieses Partikularisti-
sche zuriick, und die — nationalistische, ethnische, religiose oder kultu-
relle — ,,Vergemeinschaftung* steht der zunehmenden globalen ,,Verge-
sellschaftung” oder ,,global governance* (im empirisch-analytischen
Sinne) gegeniiber (Take 2006: 107).

1.3.4 Zur ,.kosmopolitischen lllusion*

Die weltgesellschaftliche ,,Vergemeinschaftung® kann selbst transnatio-
nale Ziige tragen — besonders drastisch zeigt sich dies im Fall weltweit
miteinander vernetzter Terrorgruppen. Ungeachtet dessen bleibt aber
auch in Zeiten der Transnationalisierung der souverine Nationalstaat ei-
ne zentrale weltpolitische Institution. Die sozialwissenschaftliche Ana-
lyse des ,,kosmopolitischen Blicks® bezieht das Nationale — in seinem
Fortbestand wie in seiner Transformation — explizit mit ein (Beck 2004:
15, 100 f.). Besonders wenn es um Sicherheitsbedrohungen geht — wie
im Fall der USA nach den Terroranschligen vom 11. September —, tritt

94

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

die nationale Demonstration militdrischer Stiarke wieder in den Vorder-
grund. Insofern scheint es eine Erosion des souveridnen nationalen Terri-
torialstaates gar nicht zu geben. Eher passt sich diese Staatsform an die
Bedingungen der ,,Globalisierung* an (Jackson 2007).

Allerdings umgeht eine solche Perspektive die Frage, ob denn ein
.weltbiirgerlicher Zustand®, eine ,,Kosmopolitisierung* der Weltpolitik
vielleicht wiinschenswert wire. Die poststrukturalistische Politikwissen-
schaftlerin Chantal Mouffe gibt hierauf eine deutliche Antwort, indem
sie Bestrebungen wie ,,cosmopolitan citizenship* als Illusionen zu ent-
larven versucht.'® Thre Betrachtungen ,,iiber das Politische (,,on the Po-
litical®) sind zuvorderst als Kritik an Forschungsperspektiven zu verste-
hen, die Konflikte — etwa zwischen sozialen Bewegungen und herr-
schenden Institutionen — in der transnationalen Weltpolitik (Christopher-
sen 2007) fiir obsolet erklérten (vgl. z. B. Beck 1997). Zu solchen ,,post-
politischen Theoretikern* zihlt Mouffe neben Ulrich Beck vor allem
Giddens (Mouffe 2005: 64-90), aber auch Habermas. Diese verkennten
durch ihre Leugnung der ,adversarial dimension” des Politischen die
heute tatsdchlich wahrzunehmende Moralisierung des Politischen (ebd.:
5). Genau in dieser ,,good vs. evil“-Logik entliiden sich die Antagonis-
men aber auf brutale Weise. Nun lehnt Mouffe antagonistische Konstel-
lationen in ihrer Sozialtheorie keinesfalls ab, im Gegenteillg: In bewuss-
ter Anlehnung an Carl Schmitt erklirt sie den Antagonismus zum Fun-
dament des Politischen (Schmitt 1987: 29, 33, 39 f., 50 f., 54 ff.), man
konnte auch hamisch sagen, sie essentialisiert ihn, obwohl ihre post-
strukturalistische Philosophie — Derridas ,,différance*-Konzept folgend
— jegliche sprachliche, d. h. diskursive, Essenz ja gerade ablehnt. Was
Mouffe von Schmitt nicht iibernehmen mochte, ist allerdings der Aus-
druck des Antagonismus, also die Freund/Feind-Unterscheidung, die
letztlich im Krieg die Verwirklichung, besser: das Endziel und den Sinn
jeglicher Politik erblicken muss. Dem Antagonismus setzt sie den
»Agonismus® entgegen, eine ,,we/they relation” oder ,,opposition®, die
demokratischen Pluralismus ermogliche (Mouffe 2005: 20 f.). Die betei-
ligten (kollektiven) Identititen respektieren sich hier als Gegner, die sich
auf einer gemeinsamen demokratischen Grundlage bekdmpfen, namlich
der Anerkennung der ethisch-politischen Grundformel ,liberty and
equality for all“ (ebd.: 30 £.).

18 Bezeichnenderweise trigt die 2007 erschienene deutsche Ausgabe des
Mouffe-Textes ,,On the Political“ den Untertitel ,,Wider die kosmopoliti-
sche Illusion®.

19 Siehe auch zur Rolle des Antagonismus-Begriffs in der poststrukturalisti-
schen Sozialphilosophie Laclau/Mouffe 2000: 127 ff.

95

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

So ganz scheint sich Mouffe von ihrem geistigen Vorbild Carl
Schmitt gleichwohl nicht 16sen zu wollen, denn die ,,antagonistic dimen-
sion* bleibt stets pridsent. In ihrem Kapitel tiber Ulrich Becks und An-
thony Giddens Visionen betont Mouffe etwa, dass die neoliberale Ein-
miitigkeit beinahe aller etablierter politischer Parteien (in Europa) dazu
fiihre, dass sich die Wéhler zunehmend von Rechtspopulisten angezogen
fiihlten, die ein klar antagonistisches Weltbild wieder belebten. Damit
deutet Mouffe an: Fehlt der pluralistisch-demokratische Agonismus, du-
Pert sich brutal der Antagonismus, der grundsdtzlich das Politische kon-
stituiert. Der Agonismus ist sozusagen die Sublimation des Antagonisti-
schen, die diinne Patina der Zivilisation iiber den unversoéhnlichen Ge-
gensitzen. Eigentlich aber bleibt der Mensch dem Menschen Wolf.

Zudem geht Mouffe fiir die politischen Kontrahenten auch im Ago-
nismus davon aus ,,that there is no rational solution to their conflict [...]
it is a struggle between opposing hegemonic projects which can never be
reconciled rationally* (ebd.: 20 f.). Wenn es also keine politischen Kon-
fliktlosungen geben kann (wegen der antagonistischen Grundstruktur
des Politischen), warum sollten sich die Menschen dann iiberhaupt auf
den pluralistischen Agonismus einer parlamentarischen Demokratie ein-
lassen? Werden sie sich nicht irgendwann enttduscht vom liberalen Plu-
ralismus abwenden, wenn sie erkennen, dass im 6ffentlich-politischen
Raum in Ideologie und Argumentation letztlich unversohnliche Gegner
immer wieder nur aufeinanderprallen?

Trotz dieser demokratietheoretischen Schwierigkeiten erhebt Mouffe
doch gewichtige Einwinde gegen eine kosmopolitische Fassung von
Weltpolitik, wenn sie ihr (ant-)agonistisches Konzept auf die internatio-
nale Ebene tibertridgt (ebd.: 100 ff.). So weist sie eine Kernforderung et-
wa in David Helds kosmopolitischem Demokratie-Entwurf, die Reform
der UN nach demokratischen Gesichtspunkten, zuriick, da es real eine
riesige Machtasymmetrie zwischen den UN-Mitgliedern gebe. Uber die-
sen pragmatisch-empirischen Einwand hinaus problematisiert sie den
Ansatz ,.kosmopolitischer Rechte* (,,cosmopolitan citizenship®), da es
sich hierbei um ,,Rechte ohne Subjekte* handele — eine Formulierung,
die sich auf einen Aufsatz David Chandlers bezieht.

Chandler fiihrt aus, dass kosmopolitische Politiktheoretiker zwar die
Unzuldnglichkeit der nationalstaatlich verfassten Demokratie in globalen
Fragen erkennen, dem aber keinen — potenziell despotischen — Weltstaat
entgegensetzen wollen. Dadurch ergebe sich allerdings die Schwierig-
keit, dass sich wirksam durchsetzbare Staatsbiirgerrechte bzw. deren
Agquivalente auf internationaler Ebene nicht finden lieBen. Trotzdem er-
arbeiteten die ,,Kosmo-Politiker” ein Regelwerk universalistischer Rech-
te, das weitgehend fiktiv bleiben miisse, da es — auf Grund der fehlenden

96

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

internationalen Durchsetzbarkeit — die Rechte von ihren Triagern (Sub-
jekten) trenne. Chandler vergleicht solche Rechte sarkastisch etwa mit
Tierrechten, die ja auch nicht von den Rechtstrigern, den Tieren, einge-
klagt werden bzw. die diese auf eine Weise nicht bewusst wahrnehmen
konnen, wie es grundsitzlich Menschen moglich ist (Chandler 2003:
335, 341).

Zudem sollten die (fiktiven) kosmopolitischen Rechte wie, zuvor-
derst, der Schutz vor Genozid ganz bewusst keine (national-)staatlich
verbiirgten Anspriiche sein, sondern ungeachtet partikularer politischer
Rahmungen nur fiir Individuen, fiir alle Menschen der Welt, gelten. Da-
mit werde aber das Konzept ,,Menschsein® im Grunde vor das Konzept
des Individuums als autonomes, zur ,,Selbstregierung* fihiges Rechts-
subjekt gestellt. Denn das nur durch sein pures ,,Menschsein* als solches
qualifizierte Individuum konne sich als Rechtssubjekt ja gar nicht ver-
wirklichen, wenn es eben keine Rechtsdurchsetzungsinstanz auf interna-
tionaler Ebene gebe (ebd.: 342). In der Abwesenheit einer solchen In-
stanz konnten aber nur die stidrksten Nationalstaaten kosmopolitische
Rechte durchsetzen und miissten eben ,humanitir intervenieren®, wenn
andere Staaten Rechtsbriiche begingen. Dadurch wiirden die Bevolke-
rungen solcher ,,Schurkenstaaten* wiederum unter die Kontrolle der he-
gemonial-dominanten Staaten und/oder Staatenbiindnisse geraten und
verloren die (zumindest theoretische) Moglichkeit, ihre eigenen Regie-
rungen zu kontrollieren und anzugreifen. Aus der Diagnose eines trans-
nationalen Demokratiedefizits heraus landeten kosmopolitisch inspirier-
te Theoretiker also, so das Resiimee Chandlers, bei der faktischen Legi-
timierung eines weiteren Demokratieabbaus (ebd.: 347).

Chantal Mouffe schlieft sich dieser Analyse an (vgl. Mouffe 2005:
101), jedoch fiigt sie ihrer Kritik am kosmopolitischen Modell noch eine
sozialtheoretische Ebene hinzu. Transnationalen Menschenrechts- und
Demokratie-Entwiirfen liege das Grundverstdndnis einer ,,form of con-
sensual governance* zugrunde. Aber:

,.Such an approach overlooks the fact that since power relations are constitu-
tive of the social, every order is by necessity a hegemonic order. To believe in
the possibility of a cosmopolitan democracy with cosmopolitan citizens with
the same rights and obligations [...] is a dangerous illusion. If such a project
was ever realized, it could only signify the world hegemony of a dominant
power that would have been able to impose its conception of the world on the
entire planet and which, identifying its interests with those of humanity, would

97

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

treat any disagreement as an illegitimate challenge to its rational leadership*
(ebd.: 106 f. — Hervorheb. Mouffe).?

An diesem Punkt verbindet Mouffe einen gramscianisch geprigten He-
gemonie-Begriff (s. 0.) mit ihrer sozialtheoretischen Grundannahme des
Antagonistischen und fordert auf Weltebene eine ,,multipolare Weltord-
nung“ ein. Da es sozialtheoretisch kein Jenseits von Hegemonie geben
konne, bestiinde die einzige Moglichkeit, die Abhidngigkeit von einer
das eigene Partikulare universalisierenden Fiihrungsmacht zu vermei-
den, darin, viele regional-hegemoniale Pole zu schaffen, die einander im
Gleichgewicht hielten (ebd.: 118).

Hier miisste sich Mouffe kritisch fragen lassen, ob die ,,balance of
power“-Logik, die sie vertritt, wirklich dazu taugt, eine lebenswertere
Welt zu schaffen und eine groBere internationale Demokratie herbeizu-
fiihren. Schlieflich kann man auch den Kalten Krieg als ein auf unan-
tastbarer Souverinitit der beiden GroBBmichte beruhendes internationa-
les Gleichgewicht bezeichnen, in dem ein verheerender zwischenstaatli-
cher Gewaltausbruch gleichwohl jederzeit moglich war. Doch selbst
wenn man Mouffes Schlussfolgerungen nicht teilen mag, so sind vor al-
lem ihre (und David Chandlers) Analyse fiktiver kosmopolitischer Rech-
te und die Hegemonie-Kritik internationaler Politik bedenkenswert.

Zuletzt lieBe sich diesen sozialtheoretisch geprigten Einwénden
noch die simple, aber doch nicht unerhebliche Beobachtung hinzufiigen,
dass sich ,,Nationalitidt™ als eine bedeutende Quelle personaler kollekti-
ver Identitdt geschichtlich tief im politischen Lebensgefiihl der Men-
schen verankert hat. Der kosmopolitische Fokus auf die ,,Menschheit*
kann hier keine Alternative bieten — wenigstens derzeit noch nicht
(Miller 1995: 184).

20 Ein schones Beispiel fiir eine solche Universalisierung des Partikularen
gibt der DFG-finanzierte Bremer Sonderforschungsbereich ,,Staatlichkeit
im Wandel* ab. Hier wird von der Auflosung des ,,.Demokratischen
Rechts- und Interventionsstaates (DRIS)* in der OECD-Welt ausgegan-
gen. Diese Formel stellt aber nicht nur das analytische Instrumentarium
dar, sondern gilt als Kennzeichen idealer Staatlichkeit per se. So messen
die in Bremen beschiftigten Forscher Stephan Leibfried und Michael Ziirn
.mangelhafte* Politik-Dimensionen etwa in Kolumbien, Saudi-Arabien,
Argentinien und auf den Philippinen am leuchtenden und damit implizit
stets erstrebenswerten Vorbild des spezifisch ,,westlichen* DRIS (Leib-
fried/ Ziirn 2006a: 32 f.).

98

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

I1.4 Souveranitat, Recht, Gewalt — Die Debatte
tiiber Giorgio Agambens ,Homo sacer”

11.4.1 Die These vom ,,nackten Leben*

Wihrend der Souverinititsbegriff, sofern er Volkssouverinitit im Sinne
politischer Autonomie meint, einen durchaus demokratischen (und de-
mokratisierenden) Impetus aufweist, wird im Verhiltnis zu den Men-
schenrechten der Gewalt-Aspekt souverdner Macht und Herrschaft wich-
tig. Sollen doch idealtypisch Menschenrechte Schutz garantieren vor der
willkiirlichen Ausiibung staatlicher Gewalt. Damit scheint das Span-
nungsverhiltnis zwischen Souverdnitit und Menschenrechten bereits
konstituiert, doch der italienische Politische Philosoph Giorgio Agam-
ben wiirde an dieser Stelle vermutlich widersprechen. Vor allem in den
ersten beiden Teilen seiner ,,Homo sacer*“-Trilogie begriindet er ausfiihr-
lich die These, das ,,nackte Leben®, also das Menschenrechtssubjekt per
se, sei nur der eine Teil einer Ordnung, an deren anderem Ende die
,,souverine Macht“ stehe. Gerade diese Macht sei es, die das ,,nackte
Leben* erst hervorbringe. Um die Beziehungsstruktur von Souverdnitit
und Menschenrechten zu ergriinden, lohnt es sich, der These nachzuge-
hen.

Mit Bezug auf die aristotelische Unterscheidung zwischen dem Le-
ben, das allem Existierenden zukommt, ,,zoe*, und dem qualifizierten
Leben oder den Lebensweisen, ,,bios*, argumentiert Agamben zunéchst,
,,die Politisierung des nackten Lebens®, also der ,,zoe“, sei ,,das ent-
scheidende Ereignis der Moderne* (Agamben 2002: 14). Habe die grie-
chische Politikauffassung die ,,zoe*, die reine Reproduktion der eigenen
Existenzgrundlagen, in die Sphire des Haushaltes, den ,,0ikos®, ver-
bannt, so werde die Sorge um das Leben in den modernen Demokratien
der ,,Arbeitsgesellschaften zum primédren Fokus politischen Handelns,
so Agamben unter Berufung auf Hannah Arendts Politische Philosophie
(Arendt 2002) einerseits und Michel Foucaults Konzept der ,,Biopolitik*
(s. u.) andererseits. Diesen Versuch, ,,sozusagen den bios der zoe zu fin-
den®, bewerkstellige die ,,souverdne Macht“, die Agamben im Anschluss
an Carl Schmitts beriihmte Definition fasst, wonach ,,Souverin ist, wer
tiber den Ausnahmezustand entscheidet” (Schmitt 1922: 9). Urspriing-
lich habe der Begriff der Souverinitit einfach festgelegt, wer innerhalb
einer bestimmten politischen Ordnung mit welchen Machtbefugnissen
ausgestattet sei. Doch Agamben konstatiert den Zusammenbruch der
,.Gewissheiten“ der Moderne wie Recht und Okonomie, und nun zeige
die Souverinitit ihr eigentliches politisches Fundament: die gleichzeiti-
ge Produktion und Herrschaft des ,,nackten Lebens® in einem permanen-

99

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

ten Ausnahmezustand. In dieser hochpolitischen Sorge um das, was in
der Antike noch als das Unpolitische und nicht Politisierbare iiberhaupt
galt, erblickt Agamben zugleich eine strukturelle Verwandtschaft zwi-
schen den Totalitarismen des 20. Jahrhunderts — insbesondere dem deut-
schen Faschismus — und den modernen Demokratien (Agamben 2002:
20 ff., 129).

Wie hédngen nun Souverénitidt, Ausnahmezustand und ,,nacktes Le-
ben“ genau miteinander zusammen? In Auseinandersetzung mit Carl
Schmitts Denken formuliert Agamben ein ,,Paradox der Souver#nitit®
(im Ausnahmezustand), wonach der Souverin, der laut Schmitts Defini-
tion ja selbst aulerhalb des (normal geltenden) Rechts stehe, erklart, es
gebe kein AuBerhalb des Rechts, gerade um — bspw. mittels Notstands-
gesetzen — die Rechtsordnung zu schiitzen. Hier zeigt sich: Das durch
die Ausnahme Ausgeschlossene bleibt doch stets in Beziehung zur gel-
tenden Norm; das der normal geltenden Rechtsordnung AuBere (die
Ausnahme) wird durch den Souverin und dessen souverine ,,Entschei-
dung®, den Ausnahmezustand auszurufen, gerade eingeschlossen. Da-
durch entsteht aber ,,eine paradoxe Schwelle der Ununterschiedenheit®,
in der weder nur (Rechts-)Norm noch blofles (konkret-situatives) Fak-
tum herrscht. ,,Denn bei der souveridnen Ausnahme geht es nicht so sehr
darum, eine Uberschreitung zu kontrollieren oder zu neutralisieren, als
vielmehr und zuallererst um die Schaffung und Bestimmung des Rau-
mes selbst, in dem die juridisch-politische Ordnung iiberhaupt gelten
kann® (ebd.: 28 f.). Diese Problematik des Rechts und der auflerrechtli-
chen politischen Setzung zeigt sich besonders deutlich bei der Schaffung
einer neuen Rechtsordnung — zum Beispiel in dem nach Revolutionen
entstehenden Rechtsvakuum. Denn wie liee sich die konstituierende
(verfassunggebende) Gewalt, die ja erst Recht setzt, legitimieren, wenn
nicht durch eine auBerrechtliche Entscheidung (ebd.: 50)?

In diesem Sinn versteht Agamben Souverinitit als Bann (in dessen
Doppelbedeutung als Banner (des Souverdns) und Verbannung) und
Verlassenheit (vom Gesetz). Der Souverin, der iiber die Ausnahme ent-
scheidet, wendet sich in seiner Abwendung dem, den oder was er ver-
bannt, gerade zu (ebd.: 39). Dies bedeutet allerdings auch, dass sich die
klare Trennung zwischen gewaltsamem Natur- und zivilisiertem Rechts-
zustand, wie sie etwa Hobbes vornimmt, nicht mehr aufrechterhalten
lasst. Denn die Identifizierung des Naturzustandes mit der Gewalt aller
gegen alle liefert Hobbes die Rechtfertigung fiir den im Gesellschafts-
vertrag legitimierten souverdnen Herrscher, den Leviathan, der die Ge-
walt monopolisiert, aber eben nicht aufhebt, da nun er als Einziger ein
ius contra omnes innehat. So lebt der Natur- im Rechtszustand fort, und
Gewalt und Recht werden letztendlich ununterscheidbar (ebd.: 46).

100

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

Wenn ,,souverine Macht“ nach Agamben im Kern Bann und Verlas-
senheit vom Gesetz bedeutet, so bedarf es eines Verbannten und vom
Gesetz Verlassenen, auf den sich die ,,souverine Macht* bezieht und
anwendet. Eine solche archetypische Figur erblickt Agamben im ,,Homo
sacer” (wortlich tibersetzt: heiliger Mensch) des romischen Rechts.”!
Bestimmte Vergehen wie Sohnesgewalt gegeniiber den Eltern und der
Betrug von Klienten durch den Patron zogen im Alten Rom die ,,sacra-
tio* nach sich. Dies bedeutete, dass ein Mensch einerseits zu ,,Freiwild*
erklart wurde, also straflos totbar, andererseits aber nicht opferbar war.
In einer doppelten Ausnahme, die eben zugleich eine EinschlieBung dar-
stellt, stand der ,,Homo sacer” damit auflerhalb des ius humanum, ohne
dadurch unter das ius divinum zu fallen (ebd.: 81 ff., 91 ff.). Die ,,sacra-
tio*“ sanktioniert Agamben zufolge nicht einfach Normiibertretungen,
sondern diese sind ,,die urspriingliche Ausnahme, in der das menschliche
Leben, das einer bedingungslosen To6tbarkeit ausgesetzt ist, in die politi-
sche Ordnung eingeschlossen wird. Nicht der Akt der Grenzziehung,
sondern ihre Tilgung oder Negierung [...] ist der Griindungsakt des
Staates (ebd.: 95). So steht der ,,Homo sacer” in inniger Beziehung zu
der souverdnen Entscheidung, die das Recht im Ausnahmezustand auf-
hebt und so den ,,rechtlos* Verbannten in den Bannkreis der Souverini-
tét einschlief3t:

,.Heilig, das heift totbar und nicht opferbar ist urspriinglich das Leben im sou-
verianen Bann, und die Produktion des nackten Lebens ist in diesem Sinn die
urspriingliche Leistung der Souverinitit. Die Heiligkeit des Lebens, die man
heute gegen die souveridne Macht als Menschenrecht in jedem fundamentalen
Sinn geltend machen mochte, meint urspriinglich gerade die Unterwerfung des
Lebens unter eine Macht des Todes, seine unwiderrufliche Aussetzung in der
Beziehung der Verlassenheit [abbandono]* (ebd.: 93).

Mithin sind Menschenrechte nach Agamben besonders problematisch in
ihrer Bezugnahme auf das bloBBe Leben der Rechtssubjekte. Schon die
Habeas corpus-Verfiigung (,,writ“) von 1679 — eines der historischen
Basisdokumente im modernen Menschenrechtsdiskurs — garantiere al-
leine den Schutz des anwesenden Kdrpers bei staatlicher Strafverfol-
gung; nicht das qualifizierte Leben — ,,bios* — des Staatsbiirgers, sondern
nur seine ,,zoe* in ihrer physischen Materialitit wird garantiert (ebd.:
131 ff.). Und spitestens mit der Menschen- und Biirgerrechtserkldrung

21 Das moderne Aquivalent ist fiir Agamben der Fliichtling, fiir den nicht die
Staatsbiirgerrechte des Ziellandes gelten, der aber doch unter dessen Ban-
ner lebt und — sofern es sich nicht um einen sans-papier handelt — auf die
Duldung durch die jeweiligen Behorden angewiesen ist.

101

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

der Franzosischen Revolution sei die ,,Einschreibung des natiirlichen
Lebens in die juridisch-politische Ordnung des Nationalstaates* vollzo-
gen (ebd.: 136). Hannah Arendts Betrachtungen in ,,Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft” nachvollziehend, konstatiert Agamben den
Bruch der Verbindung zwischen Gewihrung der Menschenrechte und
nationaler Staatsbiirgerschaft nach dem Ersten Weltkrieg, der so viele
staatenlose Fliichtlinge hervorbrachte. Nach Arendt tauchte in dieser Si-
tuation der idealtypische Mensch auf, fiir den qua Geburt zugeschriebe-
ne unverduBerliche Rechte gelten miissten. Doch ohne eine politische
Ordnung — einen Nationalstaat —, dem man angehort, erwiesen sich die
Menschenrechte als unwirksam (Arendt 1986: 601-625). Diese Diffe-
renz zwischen ,hommes® und ,citoyens” kennzeichnet nicht nur die
,,moderne Biopolitik*, die immer wieder zwischen denen unterscheiden
muss, die zu einem Staat dazugehdren, und denen, die keinen Staatsbiir-
gerschafts-Status beanspruchen diirfen sollen.*” Sie fiihrt auch dazu, dass
Menschenrechte zunehmend von Biirgerrechten getrennt und ,,au3erhalb
des Kontextes der Biirgerschaft beschworen wiirden (Agamben 2002:
142). Daher konnten sich etwa internationale Fliichtlingsorganisationen
heute als ausschlieSlich humanitdre und eben nicht politische Hilfsein-
richtungen begreifen, wodurch sie allerdings die extreme Entkoppelung
von Menschen- und Biirgerrechten legitimierten. Somit wiirden die hu-
manitidren Organisationen aber gerade zu Komplizen der ,,souverinen
Macht”, deren Kernaufgabe ja die Produktion ,nackten Lebens* sei
(ebd.: 142 f.). Menschenrechts-NGOs konnen sogar selbst als neue
,souverdne Michte” auftreten, die zum Beispiel in Fliichtlingslagern
quasi-staatliche Aufgaben iibernehmen. Zusammen mit den Medien stel-
len diese Non-Governmental Organizations ihre ,Klienten*, die Fliicht-
linge, als ,,Unmengen von Korper* dar — reduziert auf die elementarsten
(fehlenden) Bediirfnisse. Das ,,nackte Leben* der Fliichtlinge dient den
humanitiren Gruppen somit als ihre eigene Existenzberechtigung
(Caldwell 2007: 109, 123). Zugespitzt formuliert, miissen die zivilge-
sellschaftlichen Menschenrechts-Anwilte institutionell an der Produkti-
on ,,nackten Lebens* in politischen Krisen oder Katastrophen geradezu
interessiert sein.

Dabei ist das Lager (handele es sich nun um Konzentrations- oder
Auffanglager) — das, wie Agamben schreibt, ,,biopolitische Paradigma
des Abendlandes* — der Ort, an dem sich der permanente souverine
Ausnahmezustand in der Produktion ,,nackten Lebens® materialisiere.

22 Nur so kann die ,,souverdne Macht* schlieflich ihre urspriingliche Lei-
stung immer wiederholen, ein heiliges, nacktes Leben zugleich abzuson-
dern und auszustoen und gerade in dieser Aussonderung iiber dieses Le-
ben Herrschaft auszuiiben.

102

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

Gerade die nationalsozialistischen Lager, in denen die Befehle des Fiih-
rers das eigentliche Gesetz seien, illustrierten die Ununterschiedenheit
zwischen Norm und Faktum, zwischen Leben und Recht und zwischen
Recht und Gewalt am eindringlichsten (Agamben 2002: 190, 181 ff.).

Was setzt Agamben diesem diisteren Szenario entgegen? Ist ihm
iiberhaupt zu entkommen? Denn setzte man auf neue Rechte, um die
,.souverdne Macht* in ihrer Furcht erregenden Wirkung zu begrenzen,
16ste man ja nur einen neuen Kreislauf von Gewalt und Recht aus, die
untrennbar ineinander verschlungen sind. Eine mogliche Alternative
zeigt Agamben im zweiten Teil der ,,Homo sacer-Trilogie auf, in der er
sich noch einmal eingehend mit dem ,,Ausnahmezustand* beschiftigt,
der seiner Meinung nach heute eine permanente weltumspannende Aus-
breitung erfahren hat.

Intuitiv gesehen, ist dies zunéchst sicherlich eine plausible Beobach-
tung — nicht nur vor dem Hintergrund zahlreicher verschirfter Sicher-
heitsgesetze in Europa und den USA nach den Terroranschligen vom
11. September 2001. Auf anderen Politikfeldern scheint sich in der
transnationalisierten Welt zunehmend eine Form informeller Herrschaft
durchzusetzen, die sich hochstens in einem spéteren Stadium in formal
zwingendes Recht umsetzt. Dies zeigt sich etwa an den nicht-6ffentli-
chen Treffen der groBen Zentralbankchefs, die dort die globale Finanz-
und Geldpolitik festlegen, an der de facto ,,Richtlinienkompetenz* der
G-8-Staaten fiir die Weltpolitik oder auch am so genannten Bologna-
Prozess zur Schaffung eines einheitlichen europédischen Hochschulrau-
mes, der als zwangloses Treffen von zivilgesellschaftlichen Lobbyisten
(Bertelsmann-Konzern), Biirokraten und Politikern begann und heute
sogar von deutschen Landespolitikern als gesetzgeberische Notwendig-
keit ,,verkauft” wird (Brunkhorst 2008: 7 f.). Man konnte eine solche In-
formalisierung politischer Herrschaft, die Verlagerung faktischer Ge-
setzgebungskompetenz von der Legislative zu exklusiven Zirkeln,
durchaus als einen ,,Ausnahmezustand“ im Sinne Agambens verstehen,
insofern der formale (und demokratisch legitimierte) Gesetzgeber ge-
schwicht ist. Denn die Gesetzes-Norm (oder die normale Rechtsord-
nung) gelte im Ausnahmezustand zwar weiter, so Agamben, werde aber
nicht angewandt, wihrend auf der anderen Seite vor allem exekutive
Handlungen (Erlasse, Verordnungen), die nicht den Stellenwert von Ge-
setzen hitten, trotzdem deren ,,Kraft”, also Gesetzeskraft, gewinnen,
wodurch im Ausnahmezustand dann eine Gesetzeskraft ohne Gesetz
zum Einsatz komme.

Eine solche Figur bezeichnet Agamben allerdings als Fiktion, ,,durch
die das Recht versucht, die Anomie fiir sich zu vereinnahmen (Agam-
ben 2004: 49). Diese ,,paradoxe Ununterschiedenheit” zwischen Gewalt

103

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

und Recht sowie zwischen Leben und Norm lasse sich niamlich aufbre-
chen. Im Ausnahmezustand mit seiner Spannung zwischen Recht set-
zender und Recht ent-setzender Kraft fielen zwei Elemente zusammen,
die eben nicht dasselbe seien: Recht und Leben. Auf der Nicht-Bezie-
hung zwischen Beidem zu bestehen, eroffnete, so Agamben, einen Raum
fiir menschliches Handeln, gleichsam einen ,,Zwischen*-Raum zwischen
Leben und Recht, in dem man sich einem ,,reinen Recht oder einer ,,rei-
nen Gewalt” gegeniibersehe. In diesem offentlich-politischen Hand-
lungsraum wire dann das Sprechen nicht mehr ein Mittel fiir einen
Zweck (also zum Beispiel ein Befehl, Gebot oder Verbot), sondern er-
moglichte und bedingte ein freies Handeln, das seinen Zweck in sich
selbst hitte (ebd.: 103 f.).

Vor allem Walter Benjamin hat Agamben bei diesen Ausfithrungen
Pate gestanden. Benjamins Text ,,Kritik der Gewalt™ von 1921 ist eine
der wesentlichen Inspirationsquellen in Agambens ,,Homo sacer-
Trilogie. Auch die Formel von der ,reinen Gewalt®, die Agamben dem
,.weltweiten Ausnahmezustand* oder sogar ,,Biirgerkrieg entgegensetzt,
stammt aus Benjamins Analyse zur Verschlungenheit von Recht und
Gewalt. Um zu beurteilen, ob Gewalt als Mittel per se legitim sein kann,
nimmt Benjamin die Gewalt zunichst ohne Ansehung der bestimmten
Rechtszwecke, denen sie dienen konnte, in den Blick (Benjamin 1965:
29 f.). Da er somit von den Fillen der Gewalt-Anwendung (zu bestimm-
ten Zwecken) abstrahiert, kann sich die Gewalt in Bezug auf die Rechts-
ordnung aber nur entweder ,rechtsetzend” oder ,;rechtserhaltend pri-
sentieren. Denn betrachtet man Gewalt als prinzipielles Mittel und nicht
blof hinsichtlich der Legitimitit ihrer Anwendung, sorgt sie allgemein
fiir die Durchsetzbarkeit und Setzbarkeit des Rechts. Diese Argumenta-
tion wird klarer, wenn man die Gewalt von den ,,reinen Mitteln“, also
den gewaltlosen, abhebt, zu denen Benjamin insbesondere sprachliche
Ubereinkiinfte zur Regelung menschlicher Angelegenheiten und von
Konflikten z&hlt (ebd.: 47 f.). Diese ,,reinen Mittel” basieren auf Ver-
stindigung zwischen Menschen, auf Einsicht, Uberredung und Uberzeu-
gung und bediirfen zu ihrer Durchsetzbarkeit nicht der Drohung durch
eine Rechtsgewalt.

Hingegen fallen ,,rechtsetzende® (ein Recht schaffende) und ,,rechts-
erhaltende” (ein bestehendes Recht verteidigende) Dimension der Ge-
walt in der Institution der Polizei unaufloslich zusammen. Diese soll ei-

23 Eine grofle gedankliche Nihe nicht nur zu Walter Benjamin, sondern auch
zu Hannah Arendts Offentlichkeitskonzept und politischem Freiheitsbe-
griff (vgl. Abschnitt V.2), der sich von einer bloBen Instrumentalisierung
von Politik fiir definierte Ziele oder Zwecke lossagt, ist an dieser Stelle
nicht zu tibersehen.

104

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

nerseits iiber die Einhaltung der bestehenden Rechtsordnung wachen.
Andererseits sorgt sie dafiir, dass einer bestehenden staatlichen Rechts-
ordnung Geltungskraft noch in Bereichen und Situationen zukommt, die
rechtlich eben nicht eindeutig (oder nur sehr generalisiert) geregelt sind.
Wie die Rechtsordnung als Ganze dann konkret aussieht, hingt also
nicht unwesentlich von den fallbezogenen Entscheidungen der staatli-
chen Ordnungs- und Sicherheitsbehorden ab. Und deswegen serzt die
Polizei faktisch ebenso Recht, wie sie es gleichzeitig ,,nur* erhalten soll
(ebd.: 43 ff.). In polizeilicher Zwangsgewalt offenbart sich damit auf
.gespenstische” Weise, dass Gewalt, weil sie eben das Recht entweder
setzt oder erhdlt, den Ursprung der gesamten Rechtsordnung darstellt
bzw. ihren Fortbestand garantiert. So ldsst sie sich allerdings als irgend-
wie berechtigtes Mittel gar nicht in Relation zu bestimmten Rechtszwe-
cken fassen. Benjamin erkennt — hierin gleichsam proto-dekonstruktio-
nistisch —, dass Recht selbst eine Setzung ist, dass sich also gerechte
Zwecke, zu deren Erreichung es berechtigte Mittel gébe, gar nicht in ei-
nem moglichen Recht festlegen lieen, wie es die biirgerlich-aufklireri-
sche Vernunftphilosophie behauptet. Bestimmte, in einer besonderen Si-
tuation allgemeingiiltige Zwecke, so Benjamin, konnen nicht fiir eine
andere Situation verallgemeinert werden (ebd.: 54 f.). Somit obliegt es
aber allein der rechtsetzenden oder rechtserhaltenden Gewalt, die Giil-
tigkeit der Rechtsordnung (und damit ihrer konkreten Zwecke) zu be-
haupten — allerdings nicht als ein Mittel zu innerhalb des Rechts eben
nicht zu definierenden gerechten Zwecken, sondern als eine unmittelba-
re Gewalt, die mit der Recht- immer zugleich eine Macht-Setzung vor-
nimmt (ebd.: 57). Dabei beruht eine solche ,,mythische Gewalt* auf der
Verschuldung des ,,bloen Lebens* (ebd.: 63) — eine Formulierung, die
Agamben zu seinen Thesen inspiriert haben diirfte. Rechtsiibertretungen
sanktioniert die ,,mythische Gewalt* auch dann, wenn die Menschen gar
nicht wissen, dass sie gegen Rechtsgrundsitze verstolen haben — ,,Un-
wissenheit schiitzt vor Strafe nicht* (ebd.: 58). Dieser ,,mythischen Ge-
walt” stellt Benjamin nun die ,,reine* oder ,,gottliche Gewalt* entgegen,
die als einzige iiber die ,,Gerechtigkeit von Zwecken entscheiden kann
und den ewigen Zirkel des durch ,,mythische Gewalt* geschaffenen
Rechts, der Rechtserhaltung, des Zusammenbruchs der Rechtsordnung
und der Entstehung einer neuen durchbricht — freilich ohne dass sich ihr
Einbruch in die Welt den Menschen als solcher offenbart (ebd.: 54, 63
f).

Genau auf diese das Recht vernichtende (und damit auch die Ver-
bindung zwischen Recht und Gewalt aufbrechende) ,,reine Gewalt* Ben-
jamins beruft sich Agamben, wenn er im Ausnahmezustand ,,fiktiv‘ zu-
sammengefallenes Recht und Leben getrennt wissen mochte. Insofern

105

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

interpretiert er kritisch Carl Schmitts Souverinititsbegriff, der ,,die Be-
ziehung der Anomie zum Rechtskontext* durch die Ununterschiedenheit
von Norm und Faktum (wieder) herstellt, als den Versuch, Benjamins
,reine Gewalt zu neutralisieren (Agamben 2004: 67).24

11.4.2 Kritik der Gewaltkritik — Jacques Derridas
Walter-Benjamin-Rezeption

Die Skepsis gegeniiber dem Recht und seiner ununterscheidbaren Bezie-
hung zur Gewalt fithrt Agamben zu einer ,,Gegenstrategie*, die im An-
schluss an Walter Benjamins ,,reine* oder ,,gottliche Gewalt* die Tren-
nung von Leben und Recht postuliert. Der Rekurs auf jegliche Art kon-
kreter Rechte und damit auch (und vor allem) auf Grundrechte, die sol-
che Anspriiche begriinden, ist unmoglich, weil Menschenrechte selbst
Produkt des gewaltsamen Rechts und im Ausnahmezustand konstituiert
sind. Die Vorstellung eines ,,reinen Sprechens®, eines nicht-instrumen-
tellen Handelns, die Agamben als Fluchtpunkt der ,,souveridnen Macht*
des gesamten Abendlandes entgegensetzt, muss aber unklar bleiben.
Denn was sollte den notwendigen Schutz eines dffentlichen Raumes ga-
rantieren, in dem solch freies, d. h. zweckloses, Handeln moglich wer-
den kann, wenn nicht Grund- bzw. Menschenrechte? Wie soll das
,hackte Leben® der Falle der Souverinitit entkommen, wenn es nicht
Schutzrechte gegen den Staat einfordern kann — Schutzrechte, die die
»zoe* als ,bios* qualifizieren, um Agambens Terminologie zu benut-
zen?

M. a. W.: Ein Jenseits des (positiven) Rechts ist nicht denkbar, ge-
genwirtig jedenfalls nicht. Agamben ist sich dessen wohl bewusst. Da er
sich aber der Moglichkeit begibt, Recht neu oder zumindest anders zu
denken als in der ,,paradoxen® Gestalt, die es im Ausnahmezustand an-
nimmt, scheint ihm nur der Ausweg einer utopischen Transzendenz, der
auBerweltlichen ,,gottlichen Gewalt™“, offen zu stehen. Bis vielleicht ein
im wahrsten Sinne des Wortes Recht-loses politisches Handeln moglich
wird, muss dann nur das bewusste Leben in und mit dem Ausnahmezu-
stand bleiben — und damit die stindige Erkenntnis, dass die Vermi-

24 Es gibt einige direkte Verbindungen zwischen Schmitt und Benjamin, so
etwa einen Brief Benjamins an Schmitt vom Dezember 1930. Benjamins
Interesse an Schmitts Souverdnititskonzept wurde, so Agamben, oft als
anstoBig empfunden, doch darauf antwortet Agamben mit einem Gedan-
kenexperiment. Er versucht ndmlich, Carl Schmitts Souverénititskonzept
als Antwort auf Benjamins ,,Kritik der Gewalt™ zu lesen. Der Text er-
schien erstmals im ,,Archiv fiir Sozialwissenschaften und Sozialpolitik*,
einer Zeitschrift, die Schmitt regelméBig las und in der er selbst zwischen
1924 und 1927 publizierte (Agamben 2004: 64 f.).

106

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

schung von Leben und Recht eine — gleichwohl sehr reale — ,,Fiktion*
ist.

Wenn Agamben diese beinahe schicksalsmichtige, gewalttrichtige
Vermischung unterstellt, beruft er sich auf einen globalen Ausnahmezu-
stand, in dem die ,,souverdne Macht“ ihr ,,wahres* Gesicht zeige. Schon
diese These ist allerdings bei ndherer Betrachtung empirisch kaum halt-
bar. Stellen Politiker etwa im Namen des Anti-Terror-Kampfes den
Kerngehalt biirgerlicher Grundrechte zur Disposition, entwickelt sich in
demokratischen Staaten (EU, USA) ein #duBlerst kritischer Diskurs, in
dem politische Schutzrechte gegen den Staat hochgehalten werden.

Zudem kann die ,,souverdne Macht“ in demokratischen Verfassungs-
staaten nicht so einfach ,,nacktes Leben* von Nicht-Staatsbiirgern — heu-
te vor allem von Fliichtlingen — einschlieBend aussondern (verbannen),
wie dies in Extremform wihrend der nationalsozialistischen deutschen
Gewaltherrschaft geschah: Die ,,Wiirde des Menschen®, die etwa das
deutsche Grundgesetz fiir unverduflerlich erklirt, gilt eben nicht nur fiir
Deutsche, sondern fiir alle Menschen.” In der Praxis stehen Fliichtlings-
rechte zwar nicht auf gleicher Stufe wie Staatsbiirgerrechte, doch mogli-
cherweise konnte ja eine (weitere) Transnationalisierung des Rechts bei
solcher und dhnlicher Ungleichbehandlung Abhilfe schaffen.”

Vielleicht also liegt das Problem ,,souverdner Macht* gar nicht in
der Ununterschiedenheit von Recht und Gewalt (und von Recht und Le-
ben), sondern in Agambens eigener fundamentaler Rechtsskepsis. Diese
schreibt eine unheilvolle Ambivalenz fort, die bereits Walter Benjamins
L, Kritik der Gewalt* durchzieht.

So weist Jacques Derrida in einem Vortrag von 1991 auf Affinititen
der deutsch-jiidischen Denktradition mit der rechtsorientierten Philoso-
phie der ,,Zwischenkriegszeit* hin. Mit einem Carl Schmitt oder einem
Martin Heidegger teilten etwa Benjamin, Adorno oder Arendt insbeson-
dere die Abneigung gegen parlamentarische Demokratie und Aufkldrung
und qualifizierten sprach- wie politikphilosophische Reprisentations-
strukturen als ,,Entartung® einer ,,reinen Politik* (oder eben ,,reinen Ge-
walt“) bzw. ,,reinen Sprache ab. Schlieflich bringt Derrida Walter Ben-
jamins Gewaltkritik gar spekulativ mit einer Holocaustdeutung in Ver-

25 Fiir alle Menschen, nicht nur fiir Deutsche, gelten im Grundrechte-Katalog
des Grundgesetzes das Personlichkeitsrecht, die Gleichheit vor dem Ge-
setz, die Religions- und Meinungsfreiheit, der Schutz der Familie, das
Briefgeheimnis, die Unverletzlichkeit der Wohnung, Entschadigung bei
Enteignung und das Petitionsrecht (Brugger 1998: 171).

26 Das Statut des Internationalen Strafgerichtshofes kann in diesem Zusam-
menhang als ein — wenn auch vorsichtiger — Schritt auf dem Weg zu einer
transnationalen Rechtsordnung gelten (siehe Abschnitt 1.3.1).

107

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

bindung, wonach sich im industriellen Massenmord der Nazis die ,,ver-
nichtende, entsiihnende, unblutige gottliche Gewalt* manifestiere (Der-
rida 1991: 65, 123 f.).

Genauer auf die ,,Kritik der Gewalt” eingehend, gibt Derrida zu be-
denken, dass sich Benjamins Trennung von rechtsetzender und rechtser-
haltender Gewalt nicht durchhalten lésst, da eine Setzung — ein Moment
der Griindung —, stets das Versprechen beinhalte, das Eingesetzte auch
zu erhalten. Wenn nach Benjamin in der Institution der Polizei beide
Gewaltarten ineinanderfielen, gebe er seine eigene Differenzierung ja
wieder auf. Diese Wendung sei politisch-ideologisch motiviert. Benja-
min betone, bei der Polizei in der Monarchie, die Legislative und Exeku-
tive ununterscheidbar vereinige, handele es sich im Grunde um eine we-
niger ,.gespenstische® Institution als bei der demokratischen Polizei,
denn die Monarchie verneine gar nicht ihre urspriingliche Gewalttétig-
keit. Die demokratische Polizei hingegen sei durch eine eigentlich ,,fik-
tive* Gewaltenteilung zwischen Legislative und Exekutive legitimiert,
habe im verborgenen aber immer noch rechtsetzenden (will heiflen:
.exekutiven), nicht nur rechtserhaltenden Charakter. Damit, konstatiert
Derrida, stellt Benjamin im Namen ,,revolutiondrer Totalkritik* die De-
mokratie (und den Parlamentarismus) als die Entartung einer urspriingli-
chen Rechtsgewalt hin (ebd.: 83, 91, 96 1.).

Zwar unterzieht Benjamin auch diese urspriingliche Rechtsgewalt,
die er ,,mythisch nennt (s. o0.), der Kritik und hebt sich damit, wie
Agamben erkannt hat, von Carl Schmitts Souverinitits-Konzept ab.
Diese ,,mythische* Gewalt entscheidet zwar liber konkrete Rechtsfragen,
fir die wirkliche Entscheidbarkeit der Rechtsfragen, also fiir die Ent-
scheidung iiber die ,,Gerechtigkeit der Zwecke* aber ist die ,,gottliche™
Ge-walt zustindig. Dieser ,,gottlichen Gewalt eignet gleichwohl — ge-
rade im Gegensatz zur konkret entscheidenden ,,mythischen Gewalt* —
keine ,.entscheidbare Erkenntnis“, da die Menschen sie als solche ja
nicht erkennen konnen (s. 0.). ,,In jedem Fall [...]“, schlussfolgert Derri-
da aus diesen Betrachtungen Benjamins, ,,findet sich das Unentscheidba-
re auf beiden Seiten wieder und ist die gewaltsame Bedingung der Er-
kenntnis oder der Tat* (ebd.: 112).

Wenn Agamben also Benjamins Konstruktion iibernimmt, rdumt er
— auch und gerade in seiner Kritik — der Gewalt als selbst nicht ent-
scheidbarer Grundlage politisch-juridischer Entscheidungen den Primat
iiber das Recht ein. Das heift, letztlich macht er sich mit demjenigen
gemein, was er doch einer radikalen Kritik unterziehen wollte — eine
.altbekannte* Ambivalenz, die Derrida schon der ,,Zwischenkriegsphi-
losophie‘ unterstellt.

108

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

11.4.3 Das stidhlerne Gehause des permanenten
Ausnahmezustandes — Kritik an Agamben

Auch im direkten sozialwissenschaftlichen Diskurs iiber Agambens
,Homo sacer” wird diese ambivalente Haltung der Gewalt gegeniiber
kritisiert — hier meist anhand von Agambens Bezug auf Carl Schmitt und
auf Michel Foucaults ,,Biopolitik*-Konzept. So nimmt Astrid Deuber-
Mankowsky Agambens Ersetzung vertragsbasierter Souverdnititstheo-
rien durch den dezisionistischen ,Nomos“-Begriff Carl Schmitts
(Schmitt 1974) in den Blick. Den Nomos als ,,souveridne Landnahme®,
als Ordnung und Ortung zugleich, habe Schmitt dem abstrakten, libera-
len und angeblich jiidisch geprigten Gesetzesbegriff gegeniibergestellt,
der im Unterschied zum Nomos eben nicht die Frage beantworte, wer
tiber dem Recht stehe, ndmlich — Schmitt zufolge — der Souverin.
Agamben nun ergénze Schmitts ,,Landnahme‘ noch um die ,,souverine
Ausnahme*, den Urgrund des gewaltsamen Rechts, und gehe damit so-
gar weiter als Schmitt, ,,der den Gedanken eines Gesetzes ohne Raum
wenigstens als Haltung des Feindes anerkannte®. Durch die restlose
Identifizierung des Rechts mit dem aus-nehmenden Nomos beraube sich
Agamben ,,jeder Moglichkeit, das Recht in einer alternativen Form zum
Nomos, z. B. als universales Gesetz zu denken“ (Deuber-Mankowsky
2002: 104) — man konnte auch sagen, als kosmopolitisches Recht.

Mit dieser Konstituierung der politisch-juridischen Ordnung im Aus-
nahmezustand gehe zudem eine totale Verwischung bestehender globa-
ler Unterschiede einher (ebd.: 107). Wenn wir ndmlich heute alle ,,ho-
mini sacres sein sollen, wie wére dann die analytische Gleichheit von
KZ-Hiftlingen und Koma-Patienten, die Agamben beide erwihnt, zu
rechtfertigen (Lemke 2004: 951)? Im Kern errichtet Agamben eine Art
stihlernes Gehduse des Ausnahmezustandes, aus dem es strukturell kein
Entrinnen fiir die Menschen gibt. Eva Geulen etwa kritisiert, dass
Agamben sich zwar auf Hannah Arendts Totalitarismus-Thesen bezieht,
allerdings eine wesentliche Pramisse ihrer Politischen Philosophie, die
,.Natalitdt”, geradezu in ihr Gegenteil verkehrt. Wéhrend die Geburt bei
Hannah Arendt immer einen Neuanfang (oder wenigstens die Hoffnung
darauf) bedeutet, erblickt Agamben darin nur die stetig erneuerte Ein-
schreibung des Lebens in die politisch-juridische Ordnung (Geulen
2005: 130).

Dieser von der Gewalt nicht zu unterscheidenden ,,Biopolitik*
spricht er dabei einen fiir das Abendland konstitutiven, strukturellen Ge-
halt zu. Die Erkenntnis-Anleihe bei Foucault kann allerdings nicht eini-
ge entscheidende Umdeutungen des ,Biopolitik-“ bzw. ,.Biomacht-
Konzeptes™ verbergen, die Agamben vornimmt. Denn bei Foucault, so

109

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

die Agamben-Kritiker, sei ,,Biopolitik” eng an die Herausbildung der
modernen Wissenschaften, an die Medizin, die Statistik und an die Evo-
lutionstheorie gekoppelt, die allesamt die Zentralitit der Sorge um das
Leben im Politischen begriinden halfen; insofern miisse man Agambens
strukturelle ,,Biopolitik* als eine ,,Enthistorisierung von Macht®, genau-
er: von Foucaults Machtbegriff, bezeichnen (Deuber-Mankowsky 2002:
108 ff.). In Agambens Grundfigur des bedingungslos totbaren Lebens
(,,homo sacer) zeige sich ein ,todesfixierter Mystizismus der Souveri-
nitdt* (Sarasin 2003: 353), und damit fielen bei Agamben die Foucault-
schen Charakteristika der ,,souverinen Macht* iiber Leben und Tod und
der ,,Biomacht®, die vor allem ,,leben macht®, zusammen. Wihrend sich
Foucault einer einheitlichen Machttheorie verweigert und Macht immer
als ein Verhiltnis von Kriften verstanden habe, wodurch sich auch die
Perspektive vielfiltigen Widerstandes gegen verschiedene Machtauspri-
gungen erdffne (Deuber-Mankowsky 2002: 108 ff.), konzentriere sich
Agamben im Wesentlichen auf den Staat, auf das Funktionieren der po-
litisch-juridischen Maschinerie. Dem kann man empirisch-analytisch
entgegenhalten, dass zentrale Probleme der Biopolitik — etwa die mogli-
che Straffreiheit bei der Totung bewegungsunfihiger Menschen, die
nicht mehr leben wollen — heute keine staatlich-juristischen Fragen mehr
darstellen, sondern zunehmend in die Gesellschaft verlagert und damit in
die Disposition von Individuen gestellt werden (Lemke 2004: 954 £f.).
Foucault selbst versteht unter souverdner Macht das ,,asymmetri-
sche* Recht des Souveridns, iiber Leben und Tod zu entscheiden. Es
handele sich, wie er an einer Stelle treffend schreibt, um eine ,,Macht
des Schwertes®, die hinter dem souverinen Gesetz, dem Gesetz des
Souverins, stand (Foucault 1983: 132, 139). Seit dem 17. Jahrhundert
sei diese Macht allerdings einer grundlegenden Transformation ausge-
setzt, sie differenziere sich einmal zu einer ,,disziplinarischen” Macht,
die Zugriff auf den einzelnen menschlichen Korper habe, und diesen be-
greife sie als Maschine, die lerne, etwa in Armee und Schule reibungslos
zu funktionieren. Zum anderen hétten sich ,,regulatorische* Machtme-
chanismen entwickelt, die vor allem auf die Entwicklung der gesamten
Population abzielten. Hierbei handele es sich um eine kollektive, auf die
menschliche Gattung ausgerichtete ,,Bio-Politik der Bevolkerung®. In
beiden Machtformen kiindige sich insgesamt eine Ara der ,,Bio-Macht*
an (ebd.: 134 ff.; Foucault 1999: 279). Zwar seien ,,Leben und Geschich-
te* auch vorher schon aufeinander bezogen gewesen - etwa in den gro-
Ben Pest-Epidemien des Mittelalters. Jedoch sei mit dem Aufkommen
der modernen Wissenschaften, welche die landwirtschaftliche Produkti-
vitidt enorm erhohten und Fortschritte in Medizin und Technik brachten,
das Leben aus seiner Rolle als ,,Unterbau* des Politischen, der manch-

110

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

mal unkontrolliert die Regie iibernahm, herausgerissen worden und habe
sich zum Hauptgegenstand des Politischen entwickelt (Foucault 1983:
137 £.). Fiir die ,,alte souverdne Macht bedeutet dies einen Bedeutungs-
verlust: ,,Es geht nicht mehr darum, auf dem Feld der Souverénitit den
Tod auszuspielen, sondern das Lebende in einem Bereich von Wert und
Nutzen zu organisieren‘ (ebd.: 139).

Aus diesem historischen Abriss zieht die von Foucault inspirierte
Agamben-Kritik den Schluss, dass Agamben, im Gegensatz zu Foucault,
der Bio-Macht die davon vollkommen unterschiedene souverine Macht
iiber Leben und Tod einverleibt habe (Geulen 2005: 131). Tatsichlich ist
nach Foucault der Tod — will heilen: die politische Macht iiber ihn — mit
der Entwicklung der Biopolitik zum Politischen iiberhaupt ins Private
abgedringt (Foucault 1999: 286 f.). Doch gerade im Rassismus insbe-
sondere des deutschen Nationalsozialismus erblickt Foucault die politi-
sche Wieder-Einschreibung des Todes in ein System der perfektionierten
Biomacht. Denn der Rassismus der Faschisten begreift die von ihm aus-
gesonderten Elemente (vor allem Juden) nicht mehr als zu besiegende
politische Gegner, sondern als biologische Gefahr, die es eben auszurot-
ten gelte (ebd.: 296 f.). Gerade auf diese stindig neue Aufgabe der ,,sou-
verinen Macht“, festzulegen, wer zum ,,Volk* dazugehort und wer
nicht, weist aber auch Agamben explizit hin (s. 0.). Insofern ist die an
Foucault orientierte Kritik, zumindest was Agambens angeblich ,,todes-
fixierten Mystizismus* (s. 0.) angeht, unberechtigt.27

Zugleich bleibt Agambens Universalisierung des Ausnahmezustan-
des und dessen Erhebung zum strukturellen Politik-Fundament des
Abendlandes problematisch — nicht nur, weil Agamben damit einzig der
Ausweg einer utopischen Transzendenz, der Benjaminschen ,,gottlichen
Gewalt*“, offen steht (s. 0.), sondern auch, weil seine ahistorische Theo-
rie sich blind macht fiir Unterschiede bei den Erscheinungsformen des
,hackten Lebens®“ sowie zwischen ,,zoe“ und ,,bios* in den sehr ver-
schiedenen Nationalstaaten der Welt (s. 0.).

27 Im Anschluss an seine Betrachtungen zum Rassismus widmet sich
Foucault nicht den totalitdren Staaten und damit auch nicht ihrer Lager-
Biopolitik, was Agamben ausdriicklich kritisiert (Agamben 2002: 127),
sondern konzentriert sich auf den Liberalismus, der — in seinem Ansinnen
ganz ,,biopolitisch® (Foucault 2004: 435) — an einer organischen, quasi-
natiirlichen Gesellschaftsentwicklung und deshalb primér an der Freiheit
der Individuen interessiert sei. Um diese Freiheit aber immer garantieren
zu konnen, bediirfe es staatlicher ,,Sicherheitsdispositive* (Lemke 1997:
184 ff.). Von dieser Liberalismus-Analyse ausgehend, entwickelt Foucault
dann seinen Begriff der ,,Gouvernementalitdt* oder ,,Regierung® in Form
der Selbst-Steuerung der Subjekte mittels der Laisser-faire-Prinzipien des
Neo-Liberalismus (ebd.: 253 f.).

111

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Man kann Agambens ,,Homo sacer* allerdings auch wie eine Kritik
hochster politischer Entscheidungsautoritdt lesen. So verstandene Sou-
verdnitit rekurriert auf staatliche Gewaltmonopolisierung und eben nicht
auf das Ausmerzen der Gewalt aus dem Recht. Dies hat Agamben in al-
ler Schirfe erkannt und spielt im Ubrigen gerade im Kontext menschen-
rechtlich legitimierter ,humanitirer Interventionen“ eine bedeutende
Rolle. Besonders aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang Reinhard
Merkels rechtsethische Argumentation. Merkel weist die im Diskurs
iiber den Kosovo-Krieg oft gedufBlerte Kritik, die ,,humanitire Interventi-
on“ habe durch den UN-Sicherheitsrat legitimiert werden miissen,
grundsdtzlich zuriick. Ohne den konkreten Fall des NATO-Krieges ver-
teidigen zu wollen, begreift Merkel ,,humanitére Interventionen* als

,.Hilfskriege zugunsten rechtswidrig bedrohter Dritter. Das bedeutet normativ:
Sie sind eine Form der Wahrnehmung von Notrechten, oder genauer: des
Rechts auf Nothilfe. Notrechte sind aber Selbsthilferechte, und das heiBt, sie
sind gerade dadurch definiert, dass ihre Verwirklichung nur auflerhalb der le-
gitimen Verfahren einer rechtlichen Friedensordnung durchgesetzt werden
kann. [...] Notrechte, deren Realisierung von der Uberpriifung und Zustim-
mung einer unbeteiligten, hoherrangingen Entscheidungsinstanz abhinge, wi-
ren keine mehr — eine begriffliche und normative contradictio in adiecto
(Merkel 2003: 31).

Solche Notrechte gehoren sicherlich zum Repertoire internationaler kon-
stitutiver Rechtsprinzipien. Werden sie aber in einer konkreten Situation
angewandt, miissen sie sich nicht auf die geltende internationale Rechts-
ordnung, die UN-Charta, berufen, die in Fragen der internationalen Si-
cherheit und des Menschenrechtsschutzes eigentlich den Sicherheitsrat
fiir zustéindig erklart. Trotzdem setzen die Notrechte die Rechtsordnung
nicht auler Kraft; die Rechtsordnung gilt weiter, gleichwohl ohne in der
Situation der ,.humanitidren Intervention® noch etwas zu bedeuten, wie
man im Anschluss an Agamben formulieren konnte. Genau in einer sol-
chen Konstellation zeigt sich aber der Recht und Gewalt, Norm und Fak-
tum vermengende Charakter des Ausnahmezustandes, iiber den eine
souverdne Macht — im Fall ,,humanitirer Interventionen® sind dies in der
Regel die militdrisch stidrksten Staaten der Welt — nach Belieben ent-
scheiden kann.

Agamben trifft mit seiner kritischen Intention also durchaus etwas
Richtiges. Das Problem ist nur, dass er jegliches Recht im Ausnahmezu-
stand konstituiert und damit eine wirkliche Gegenstrategie gegen die
Souverinitit als Gewalt — zumindest im Hier und Jetzt — verunmoglicht,
ja im Grunde nur Zuflucht nehmen kann bei einer anderen, einer ginz-

112

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

lich ent-setzenden auBerweltlichen Gewalt, die das Verhiltnis Recht —
Gewalt selbst aufzubrechen verstiinde: Benjamins ,reiner gottlicher
Gewalt®. Aber: Man konnte Menschenrechte doch auch als kosmopoliti-
sche, das heif3t transnationale und vor allem politische, nicht rein huma-
nitire Rechte verstehen — bei aller Skepsis gegeniiber dem bisherigen
Diskurs iiber ,,cosmopolitan citizenship* (s. o0.). Solche ,.universalen
Rechte” boten dann einen wirklichen Schutz gegen die strukturell ge-
walttitige souverdne Macht.

11.5 Erste Zwischenbilanz

Souverdnitit enthélt sowohl im realpolitischen als auch im politikwis-
senschaftlichen (politiktheoretischen und -philosophischen, International
Relations-)Diskurs eine doppelte Bedeutung. Zum einen bezeichnet sie
das, was in dieser Arbeit die hochste Entscheidungsautoritit in einem
gegebenen politischen Raum genannt wird. Spitestens seit dem 19.
Jahrhundert ist dies vor allem der National- und Territorialstaat. Die Ge-
schichte der Souverinititstheorie zeigt, dass sich diese Autoritit in der
Gewaltmonopolisierung und -zentralisierung durch den modernen Staat
materialisiert; sei es nun, um die Sicherheit (Hobbes) oder die Freiheit
(Rousseau) der Staatsbiirger zu garantieren. In jedem Fall gehen all die-
se Ansitze von einem gewaltsamen Naturzustand aus, den der Souverin
in einen Rechtszustand iiberfiihrt. Giorgio Agamben nun zeigt auf, dass
die Gewalt damit nicht verschwindet, sondern Rechtsetzung und
Rechtsdurchsetzung erst konstitutiv ermoglicht.

Die gewaltsame Pointe der hochsten politischen Entscheidungsauto-
ritat wurde im Zuge der Volkerrechtsentwicklung immer weiter ent-
schirft. Seit der UN-Charta nach dem verheerenden Zweiten Weltkrieg
stehen die souverdnen Nationalstaaten in einem Verhéltnis ,,souverdner
Gleichheit* zueinander. Das heif3t, sie miissen nach auflen — wenigstens
normativ — auf ihr ius ad bellum, lange das letzte Kennzeichen hochster
staatlicher Entscheidungsautoritit, verzichten.

Damit ist der Formel der ,,sovereign equality* ein zweiter Sinn von
Souverinitit eingeschrieben, ndmlich die zu respektierende Autonomie,
das Selbstbestimmungsrecht partikularer Gemeinwesen. Versteht man
Souveridnitit als ein Recht auf Autonomie, so steht sie potenziell in ei-
nem positiven Verhéltnis zumindest zu internationaler Demokratie in
dem Sinn, dass die einzelnen Nationen einander als Gleiche, auf gleicher
Augenhohe, mit dem gleichen Recht respektieren, ihre eigenen Geschi-
cke auch selbst in die Hand zu nehmen. Die eigene Freiheit ist damit be-
dingt (und begrenzt) durch die Freiheit der Anderen.

113

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Betrachtet man hingegen den anderen Bedeutungsgehalt der Souve-
rénitdt, die hochste politische Entscheidungsautoritit, ergibt sich ein
Spannungsverhiltnis zu weltpolitischer Demokratie. Zum Beispiel kann
man sich fragen, welche Staaten im Sinne wirklicher militdrischer Ver-
fligungsmacht, in der sich das Gewaltmonopol nach auflen ausdriickt,
eigentlich effektiv souverdn sind und ob nicht kleinere, schwéchere Staa-
ten den Schutz von Fithrungsméchten wie der USA suchen.

Solche ,,souverdne Ungleichheit griindet nicht allein in der staatli-
chen Kriegs-Kapazitit; vielmehr hat sie ihren Ursprung in komplexen
Wechselprozessen zwischen (Zivil-) Gesellschaft und staatlichen Struk-
turen und der Fahigkeit bestimmter Staaten und/oder Gesellschaften, ei-
ne weltpolitische Ordnung herzustellen, an die alle anderen Akteure im
Wesentlichen ,,glauben und die nur in bestimmten Fillen mit roher
Gewalt durchgesetzt werden muss. Eine Variante der International Rela-
tions, der Neogramscianismus, nennt eine solche Konstellation ,,Hege-
monie®.

Nun unterstellen vor allem Vertreter des ,,Global Governance*-
Ansatzes allerdings insgesamt eine ,,Erosion der Souverinitit” im Pro-
zess der ,,Globalisierung®. Dies betrifft vor allem die bisherige juridi-
sche, politische und soziale Fundierung der Souverénitit im National-
staat. Gerade im Begriff der ,Nationalitit™“ fallen hochste Entschei-
dungsautoritdt (Nation als vorpolitische Quelle der Gesetze) und politi-
sche (demokratische) Autonomie eines partikularen (und wie auch im-
mer sich definierenden und abgrenzenden) Volkes unaufloslich zusam-
men.

Dieser Perspektive stellen Verfechter etwa einer ,.kosmopolitischen
Demokratie* die (normative wie empirische) These einer Transformati-
on des Nationalen zum Transnationalen gegeniiber (wodurch freilich
das Nationale keineswegs verschwinden oder irrelevant werden muss).
Transnationale Politik bedeutet nicht nur, dass staatliche Strukturen per
se zunehmend von nichtstaatlichen Akteuren (NGOs, multinationalen
Konzernen) herausgefordert, wenn nicht ersetzt werden, sondern zu-
néchst einmal vor allem im Wortsinn ein ,,JJenseits von national- oder
einzelstaatlicher Politik”, in dem etwa die weder einem Bundesstaat
noch einem Staatenbund vollstindig zuzuordnende EU bereits ange-
kommen ist.

Die Weiterentwicklung transnationaler Impulse zu einem Weltstaat
lehnen auch ,.kosmopolitische Demokraten® ab. Trotzdem fordern sie
ein menschenrechtliches Regelwerk ein, das die (ihrer Ansicht nach oh-
nehin erodierende) nationalstaatliche Souverdnitét iibersteigt und im
Konfliktfall auch brechen kann. Stehen allerdings auf Weltebene keine
staatlichen oder quasi-staatlichen (das heiflt Gewalt monopolisierenden

114

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

und zentralisierenden) Instanzen zur Rechtsdurchsetzung zur Verfiigung,
ist die Wirksamkeit von ,,cosmopolitan citizenship* letztlich von der
Rechtsdurchsetzungsmacht der ,,souverdn ungleichen®, stirksten oder
hegemonialen Akteure in der Weltpolitik abhéngig. Darauf weist etwa
die Poststrukturalistin Chantal Mouffe hin, wenn sie vor der ,.kosmopo-
litischen Illusion* warnt.

So gesehen stehen die universalistischen Menschenrechte in einem
Spannungsverhéltnis zur Souverinitit, zumindest zu deren ,,autonomer*
Dimension. Giorgio Agamben riickt mit seiner ,,Homo sacer“-These
hingegen die Gewalt-Dimension in den Mittelpunkt und identifiziert
Recht mit Gewalt, liber deren Einsatz im weltweit um sich greifenden
Ausnahmezustand oder ,,Biirgerkrieg” die Souveréne entscheiden. Dabei
bezieht sich die ,,souverdne Macht* auf das ,,nackte Leben®, das jene
zugleich produziert, indem sie eine Zone der Ununterschiedenheit von
Norm und Faktum schafft und sich in der ,,Verbannung®, der Aussonde-
rung ,,nackten Lebens* diesem als bedingungslose Totungsmacht gerade
zuwendet. Insofern stellen die Menschenrechte, wenn sie rein humanitér,
unpolitisch und nicht gleichzeitig als Biirgerrechte verstanden werden,
nur einen Teil der souveridnen ,,Ausnahme-Beziehung* dar. Eine Span-
nung zur Souverdnitit (in Form des staatlichen Gewaltmonopols) kann
nur entstehen, wenn die universellen Menschenrechte politisiert werden,
m. a. W. wenn es so etwas wie ,.globale Biirgerrechte” gibe. Solche
transnationalen oder kosmopolitischen Schutzrechte gegen die Staats-
gewalt konnen aber fiir Agamben kein Ausweg sein, da der Rekurs auf
neue Normen nur einen neuen Kreislauf von rechtsdurchsetzter Gewalt
bzw. gewaltdurchsetztem Recht in Gang setzte. Hier ist eine Diskussion
iiber eine Transnationalisierung von Demokratie gefragt; ein Prozess,
der unter Umsténden dabei helfen konnte, ein entsprechendes effektives
universelles Menschen-Recht zu schaffen (vgl. Kapitel V).

Wenn also Giorgio Agambens (und Walter Benjamins) Rekurs auf
eine auBerhalb der Rechts- und Gewalt-Verschlungenheit stehende
,.gottliche Gewalt* abgelehnt wird, so muss man doch Agambens These
ernstnehmen, dass durch die staatliche Gewaltmonopolisierung die Ge-
walt nicht verschwindet, sondern lediglich auf den durch die Rechtsord-
nung legitimierten Souverdn iibertragen ist. Idealtypisch sind Men-
schenrechte immer Schutzrechte gegen die ,,souverine Macht*. Moderne
Verfassungswirklichkeit — so etwa die des deutschen Grundgesetzes —
zeigt, dass auch Nicht-Staatsbiirger nicht einfach wie abgesondertes
,nacktes Leben* behandelt werden konnen. Eine gegensitzliche Be-
hauptung miisste die doch betrdchtlichen Unterschiede zwischen demo-
kratischen Verfassungsstaaten und totalitdren Diktaturen ignorieren.

115

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2026, 15:37:03,


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il MENSCHENRECHTE IM SPANNUNGSVERHALTNIS
ZU SOUVERANITAT UND DEMOKRATIE

Die Idee, bestimmte Rechte kimen Menschen kraft ihres Mensch-Seins
zu, ist ein Produkt der Moderne. Mit den Menschenrechts-Erkldrungen
der Amerikanischen und der Franzosischen Revolution verlagerte sich
die Legitimationsquelle politischen Handelns von der religiosen Sphire
in die Welt — in den Raum, in dem die sich idealtypisch als Gleiche an-
sehenden Menschen des biirgerlichen Standes iiber ihre eigenen Ge-
schicke entschieden und nicht etwa ein von Gott eingesetzter Souverin
iiber sie herrschte. Damit enthilt die Erkldrung der Menschen- und Biir-
gerrechte nicht nur ein Politik neu konstituierendes Moment, sondern ist
selbst als eine politische, explizit herrschaftskritische, genauer: anti-
souverdne Botschaft zu verstehen, die sich gegen den ,,alten* Feudalis-
mus richtete.

Bis heute, iiber zweihundert Jahre spéter, fordern NGOs oder oppo-
sitionelle Gruppen Menschenrechte gegen staatliche oder zumindest he-
gemoniale politische Strukturen in vielen Lindern der Welt ein. Men-
schenrechte stellen also das Konzept der Souverinitit als hochste oder
letzte politische Autoritidt (vgl. Abschnitt I1.3.1) unverdndert in Frage.
Und doch deutet sich weltpolitisch nach dem Ende des Kalten Krieges
eine paradoxe Transformation des Menschenrechts-Konzepts an. Denn
Menschenrechte scheinen zunehmend zu einem hegemonialen Instru-
ment globaler staatlicher Politik zu werden. Dies zeigt sich nicht nur an
den Konfliktfdllen ,humanitirer Interventionen, sondern auch daran,
dass neben den Europdern und Amerikanern nun auch Afrikaner und
Araber Menschenrechts-Erkldrungen mit universalistischen Beziigen

117

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

verabschiedet oder gar regionale Menschenrechts-Gerichtshofe einge-
richtet haben.

Zugleich kann man argumentieren, dass der ,,Schutzbereich* der
souverdnen Staaten fiir ihre jeweiligen Bevolkerungen schon immer die
Grundvoraussetzung fiir die Verwirklichung der Menschenrechte dar-
stellte — Menschenrechte also nur als Biirgerrechte Sinn ergeben. Denn
wo Menschenrechte transnational — das heifit Nationen iibergreifend
und sie durchdringend — durchgesetzt werden sollen, zeigt sich die er-
schreckende Wirkungslosigkeit der fundamentalen Normen. Man konnte
sogar sagen, je eindringlicher etwa die internationale Gemeinschaft die
universelle Geltung der Menschenrechte beschwort, desto katastrophaler
nimmt sich die Menschenrechts-Wirklichkeit in vielen Staaten aus.

Doch nicht nur in Bezug auf Souverinitit, auch im Verhiltnis zur
Demokratie erweist sich das Konzept der unverduferlichen Menschen-
rechte als ein ambivalentes. Staatstheoretisch scheinen dem o6ffentlichen
Diskurs vorangehende Grundrechte ebenso die Voraussetzung wie die
Beschrinkung demokratischer Willensbildung zu sein. Denn konnte der
(demokratische) Souverdn, das Volk, mit seiner Majoritit nicht einfach
beschlieBen, die Grundrechte auszusetzen? Auf internationaler Ebene
hingegen ist das Demokratie-Problem der Menschenrechte etwas anders
gelagert. Viele ,.Entwicklungslédnder®, also durch westliche Dominanz
und Hegemonie strukturell benachteiligte Gemeinwesen (vgl. Abschnitt
11.2.1), weisen auf den partikularen, speziell westlichen, Charakter der
universalistischen Menschenrechts-Konzeption hin und setzen ihr eige-
ne Akzente, etwa die Betonung kommunitérer statt individualistischer
Werte, entgegen. Einen Ausgleich zwischen diesen verschiedenen Posi-
tionen konnte nur ein transnationaler demokratischer Diskurs schaffen,
iiber dessen Bedingungen viele Sozialwissenschaftler — wie etwa Imma-
nuel Wallerstein — bereits angefangen haben nachzudenken.

Doch bevor ich in diesem Kapitel den Spannungen der Menschen-
rechte zu Souverénitit und Demokratie detailliert nachgehen kann, fithre
ich zunéchst in einem Kurzabriss in die realpolitisch und akademisch
dominanten internationalen Menschenrechts-Konzeptionen sowie Insti-
tutionen zum Menschenrechtsschutz ein (Abschnitt I11.1.1), um dann auf
grundlegende Probleme des Menschenrechtsdiskurses hinzuweisen. So
diirfen die gegenwirtige Unbestimmtheit und Vielfalt der Menschen-
rechtsinhalte (Abschnitt II1.1.2) nicht unerwihnt bleiben, da es sich hier-
bei um Antworten auf eine scheinbar einfache und gleichwohl notwen-
dige Frage handelt: Wenn Menschenrechte Rechte sein sollen, die den
Menschen ihre bloe Zugehorigkeit zur Menschheit sichern, welches
Bild von Mensch und Menschheit liegt dann den jeweiligen Menschen-
rechts-Konzeptionen zugrunde? Hier kann ich nur die Vielfalt der

118

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Menschheits-Auffassungen im Menschenrechtsdiskurs andeuten; man
sollte diese diskursiven Konstruktionen aber als Hintergrund fiir das ge-
samte Kapitel stets im Hinterkopf behalten. Besonders relevant fiir das
Verhiltnis der Menschenrechte zur Souverinitit ist die fehlende Men-
schenrechts-Durchsetzung, die ich zu einer weiteren grundlegenden
Problematik der Menschenrechte zihle (Abschnitt 111.1.3).

Den unterschiedlichen Wechselwirkungen zwischen Menschenrech-
ten und Souverinitit gehe ich sodann in Abschnitt III.2 nach. Inwiefern
Menschenrechte sich nur in der Form von Biirgerrechten unter souveri-
ner Staatshoheit verwirklichen lassen, oder ob die universalistischen
Menschenrechte supranational gegen die einzelstaatliche Souverinitit
durchgesetzt werden sollen — darum dreht sich eine im Umfeld der
UNO-Griindung ausgetragene Debatte zwischen Hannah Arendt und
dem Schriftsteller, Philosophen und politischen Publizisten Hermann
Broch, deren Argumente ich unter III.2.1 nachzeichne. Als aktuelles
Beispiel nehme ich in Abschnitt I11.2.2 das US-amerikanische Gefange-
nenlager Guantdnamo in den Blick, das in den letzten Jahren wegen sei-
ner Menschenrechtsverletzungen in der Weltoffentlichkeit massiv in die
Kritik geraten ist. Einerseits ldsst sich das Lager wie eine Bestitigung
von Giorgio Agambens Thesen zur ,,souverdnen Macht* dechiffrieren
(vgl. Abschnitt I1.4), andererseits macht es auf die Notwendigkeit auf-
merksam, das ,,nackte Leben“ eben vor jener ,,souverdnen Macht* in
Schutz zu nehmen — etwa durch die Gewidhrung fundamentaler mensch-
licher Rechte.

Im Abschnitt III.3 steht das Verhiltnis der Menschenrechte zur De-
mokratie im Mittelpunkt. Anhand der internationalen realpolitischen wie
akademischen Debatte iiber Partikularismus oder Universalismus der
Menschenrechte problematisiere ich zunichst den inter- und transnatio-
nalen Aspekt demokratischer Willensbildung iiber grundlegende Rechts-
standards (Abschnitt I11.3.1), um im Anschluss eher staatstheoretisch der
Frage nachzugehen, ob Menschenrechte und Volkssouverinitit in einem
,.gleichurspriinglichen oder in einem Spannungs-Verhéltnis zueinander
stehen (Abschnitt I11.3.2). SchlieBlich werden die wesentlichen Erkennt-
nisse des Kapitels in einer zweiten Zwischenbilanz zusammengefasst
(Abschnitt I11.4).

119

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

111.1 Entwicklung und Problematik
der Menschenrechte

lll.1.1 Menschenrechtskonzeptionen und Institutionen
des Menschenrechtsschutzes —
ein historischer Kurzabriss

Menschenrechte in ihrer gegenwirtigen Form kann man als das Resultat
eines historischen Entwicklungsprozesses betrachten, der mit dem Zeit-
alter der Aufkldrung anhob und schlieBlich in der Allgemeinen Men-
schenrechts-Erkldrung der UN-Generalversammlung seine vorerst letzte
und hochste Stufe erreichte. Der italienische Politische Philosoph und
Senator auf Lebenszeit, Norberto Bobbio, erblickt in der wohl hochstens
gewohnheitsrechtlich verbindlichen Deklaration von 1948 (Weiss/For-
sythe/Coate 1997: 136) gar den ersten ,,consensus omnium gentium* der
Menschheit. Seiner Ansicht nach entwickelte sich die Philosophie der
Menschenrechte aus vor allem von Locke inspirierten naturrechtlichen
Begriindungen, die sich zunidchst in den Amerikanischen und Franzosi-
schen Menschenrechts-Deklarationen niederschlugen. Im Ubergang zum
positiven, staatlich geschiitzten Recht hitten die Menschenrechte dann
an ,,Konkretion* gewonnen, aber zugleich an ,,Universalitit verloren.
In der UN-Menschenrechtserklirung nun erblickt Bobbio den Ubergang
zum zugleich positiven und universalen Weltbiirgerrecht (Bobbio 1999a:
9 f., 12 f.). Hinsichtlich der Rechtsinhalte ist es im wissenschaftlichen
Diskurs iiblich geworden, von drei aufeinander folgenden Menschen-
rechts-Generationen zu sprechen: den Freiheits- und Abwehrrechten ge-
gen den Staat, die spiter auch aktive politische Teilhabe-Anspriiche um-
fassten, den sozialen bzw. soziookonomischen und schlieflich den im
Zusammenhang mit der Entkolonialisierung eingeforderten ,.kollekti-
ven“ Rechten etwa auf politische Selbstbestimmung (ebd.: 16, 19 ff.;
Weiss/Forsythe/Coate 1997: 135 £.).

Besonders aus einem individualrechtlichen Verstindnis der Men-
schenrechte heraus erscheint die Qualifizierung kollektiver Rechte als
Menschenrechte problematisch, beziehe sich der ,,Rechtstitel der Men-
schenrechte doch auf den Status der einzelnen Person und ihres Schut-
zes, wie der Heidelberger Rechtsphilosoph Winfried Brugger hervor-
hebt. Andererseits lieBen sich Individuen ohne gemeinschaftliche Zu-
sammenhinge tatsidchlich nicht denken, und eine kollektive Entitit wie
der Staat konne daher auch ,,treuhdnderisch* den Menschenrechtsschutz
iibernehmen (Brugger 1998: 170 ff.).

Hinsichtlich des Spannungsverhiltnisses zwischen Souverénitit und
Menschenrechten muss ein solcher Ansatz allerdings den moglichen

120

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Normen-Konflikt zwischen kollektiver Autonomie und der womoglich
gerade im Rahmen dieser kollektiven Autonomie eingeschrdinkten indi-
viduellen Autonomie von Angehdrigen bestimmter Gemeinwesen iiber-
sehen (Kallscheuer 1999: 122 ff.). Damit ist die Frage nach der mogli-
chen Normenhierarchie zwischen den einzelnen Generationsrechten an-
gesprochen, die sich theoretisch gleichwohl mit dem Verweis auf die
,.Unteilbarkeit” aller Menschenrechte entschirfen lisst. So seien ,,libera-
le* Rechte ja immer zugleich auch soziale Rechte, weil sie freie Verge-
meinschaftung ermoglichten, wie soziale Rechte freiheitliche Existenz
tiberhaupt erst real erfahrbar machten (Bielefeldt 1998: 169).

Quer zu der Differenzierung in verschiedene Generationsrechte steht
die Unterscheidung von Menschenrechten in moralische, legal-positive
und empirisch nachzupriifende Rechte, die der International Relations-
Forscher Hedley Bull vornimmt (Bull 1979: 81). Eine solche Kategori-
sierung akzentuiert gegeniiber der internen Differenzierung verschiede-
ner Rechtsinhalte die wichtige Unterscheidung zwischen faktischen
Menschenrechtsverletzungen, nicht-staatlichen Rechtsforderungen und
dem Status internationaler Verrechtlichung.

Im wissenschaftlichen Diskurs iiber Menschenrechts-Konzeptionen
tritt als weitere Alternative zum evolutionédren ,,Denken in Generatio-
nen‘ eine iiberhistorische Sicht auf Menschenrechte auf, die betont, dass
die heutige Struktur der Menschenrechte als liberale, soziale und kollek-
tive Basisrechte die staatliche Souverénitit im Grunde genommen nicht
stirker herausfordere als etwa frithere transnationale Menschenrechts-
Bewegungen wie Anti-Slavery oder auch die internationalistisch orien-
tierte Arbeiterbewegung (Krasner 1999: 126)'; so bezdgen sich bereits
bestimmte volkerrechtliche Ubereinkommen — wie die Minderheitenver-
trage nach dem Ersten Weltkrieg — auf einzelne Individuen und nicht nur
auf zwischenstaatliche Politik (Kunig/Uerpmann 1994: 32 f.). Entschei-
dend diirfte allerdings sein, dass Menschenrechte in den Internationalen
Beziehungen in jlingster Zeit ein prominentes Forschungsobjekt darstel-
len. Die Forschungsrichtung des ,,social constructivism* etwa zieht den
traditionellen Analysen der Machtverteilung im internationalen System
die Rolle von Ideen und Normen als treibende Faktoren der Weltpolitik
vor (Risse/Ropp/Sikkink 1999; Wendt 1999).

1 Ein weiteres Beispiel fiir transnationalen Menschenrechtsdiskurs ist der
beinahe vergessene Kampf, den der britische Menschenrechtsaktivist E. D.
Morel gegen das belgische Kolonialregime Konig Leopolds II. im Kongo
fiihrte. Die ,,Einheit” dieses spezifischen Diskurses driickt sich vor allem
darin aus, dass sich beide Seiten auf philanthropische Motivationen berie-
fen (Christophersen 2007a).

121

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Ob der politiktheoretische Fokus auf Menschenrechte nun auch der
Institutionen-Struktur der internationalen Realpolitik entspricht, diirfte
umstritten sein — auch wenn die fundamentalen Menschenrechte zum
.zwingenden Volkerrecht (ius cogens) gehoren (Hobe/Kimminich
2004: 174). Einerseits kann man die universelle Achtung der Menschen-
rechte, wie sie in Artikel 55 der UN-Charta festgeschrieben ist, als einen
Beitrag zur kollektiven Friedenssicherung, also traditionell sicherheits-
politisch, andererseits als Mittel zur Verbreitung globaler Menschen-
wiirde verstehen (Weiss/Forsythe/Coate 1997: 132). Im ersteren Fall
kann man den UN-Sicherheitsrat als ein mit dem Menschenrechtsschutz
im weiteren Sinne befasstes Organ auffassen, das sich nach dem Ende
der Block-Konfrontation ja auch zunehmend menschenrechtlich relevan-
ten Situationen gewidmet hat (vgl. Abschnitt 1.2.3). Hinzu kommt die
Generalversammlung, die sich in Resolutionen zu Menschenrechtsfra-
gen duflern, Zusammenkiinfte wie die Wiener Menschenrechtskonferenz
von 1993 einberufen kann, 2006 aber auch den neuen UN-Menschen-
rechtsrat gewiihlt hat.”> Das Amt des Hochkommissars fiir Menschen-
rechte, 1993 geschaffen, ist ein weiteres institutionelles Beispiel fiir den
,,charta-basierten Menschenrechtsschutz.

Die 1966 geschaffenen Menschenrechtspakte einerseits fiir politi-
sche und biirgerliche und andererseits fiir wirtschaftlich-soziale Rechte
(IPbiirgR und IPwirtR) wurden zwar unter dem Dach der UNO ausgear-
beitet, es handelt sich hierbei aber um volkerrechtliche Instrumentarien,
deren Geltungsbereich sich allein auf die beigetretenen Staaten er-
streckt.” Im ,.Zivilpakt nimmt ein spezieller, aus unabhingigen Exper-
ten zusammengesetzter ,,Ausschuss fiir Menschenrechte* nicht nur Be-
richte iiber die Wirklichkeit der im Vertrag verankerten Rechte aus den
Mitgliedsstaaten entgegen; er bearbeitet auch Staaten- und (fakultativ)
Individualbeschwerden gegen Menschenrechtsverletzungen. Diese Kon-
trollmechanismen fehlen bisher noch beim ,,Sozialpakt“, der alleine ein
Berichtsystem vorsieht. Allerdings verabschiedete die UN-Generalver-
sammlung im Dezember 2008 ein Fakultativprotokoll zum ,,Sozialpakt®,

2 Der Rat ersetzte die aus dem Wirtschafts- und Sozialrat (ECOSOC) ge-
wihlte UN-Menschenrechtskommission.

3 Weitere ,,vertrags-basierte” Menschenrechtsinstitutionen sind ,,Commit-
tees”, die durch andere, speziellere Menschenrechts-Konventionen (etwa
zum Schutz der Frauen, Kinder, vor Folter und vor rassistischer Diskrimi-
nierung) geschaffen wurden. Zu nennen wire in diesem Zusammenhang
auch der Internationale Strafgerichtshof (ICC), nach dessen Statut men-
schenrechtsrelevante Straftatbestinde zu ahnden sind (vgl. Abschnitt 1.3).

122

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

in dem sowohl die Individual- als auch die Staatenbeschwerde enthalten
ist.*
Am weitesten ausgereift ist das regionale europdische Menschen-
rechtsschutzsystem nach der Europdischen Menschenrechtskonvention
von 1950 mit einem eigenen Gerichtshof, der nach einem Zusatzproto-
koll seit 1998 auch von Individuen direkt angerufen werden kann. Eben-
so gibt es eine Menschenrechtskommission und einen -gerichtshof nach
der Amerikanischen Menschenrechtskonvention, und sogar die Afrika-
nische Union schuf 2006 einen eigenen Menschenrechtsgerichtshof.
Auch die Arabische Liga hat 2004 eine iiberarbeitete Version der von
1994 datierenden ,,Arabischen Charta der Menschenrechte* vorgelegt.’
Beim Vergleich dieser regionalen, von der UN unabhéngigen Men-
schenrechtssysteme fillt auf, dass die Europdische Konvention vor allem
die ,,liberalen” Abwehrrechte gegen den Staat in den Mittelpunkt stellt,
wihrend etwa die afrikanische ,,Banjul-Charta® unter Artikel 29 auch
die Pflichten des Individuums gegeniiber Familie, Staat und Gesellschaft
betont sowie das kollektive Selbstbestimmungsrecht und die staatliche
Hoheit tiber natiirliche Ressourcen bekriftigt (Simma/Fastenrath 2004:
707-720).

ll.1.2 Rechtsinhalte und Menschheitsbegriff

Hinter diesen Differenzen der Menschenrechtsbegriffe steckt eine
grundlegende Schwierigkeit. Wenn es stimmt, dass von der Neuzeit an
der politische Korper die Garantien schaffen musste, die vorher vor al-
lem die Religion als vorpolitische Politik-Quelle gewéhrt hatte (Arendt
1986: 602), Politik-Begriindung also zu einer weltlich-menschlichen
Angelegenheit wurde, dann stellt sich die Frage, worin denn dieses fun-
damental Menschliche bestehe, das durch Menschen-Rechte geschiitzt
werden miisse. Tendenziell ldsst sich seit den Menschenrechts-Deklara-
tionen der Amerikanischen und Franzosischen Revolution eine stindige
Ausweitung des Menschenrechts-Katalogs beobachten. Franz Nuscheler,
ehemaliger Direktor des Duisburger Instituts fiir Entwicklung und Frie-
den, beklagt sich anhand des so genannten ,,Rechts auf Entwicklung®,

4 Den Text des ,,optional protocol* hat ein NGO-Aktionsbiindnis auf seiner
Website veroffentlicht (http://opicescr-coalition.org/OptionalProtocol.pdf.
pdf [Stand: 18.12.2008]).

5 Zu den regionalen Menschenrechtsschutz-Systemen vgl. Paech/Stuby
2001: 684-690. Einen hervorragenden aktuellen Uberblick iiber alle Men-
schenrechts-Instrumente bietet die schweizerische Organisation ,,human-
rights.ch auf ihrer Website: http://www.humanrights.ch/home/de/Aktuell/
News/ idart_4198-content.html [Stand: 6.11.2007].

123

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

dieses sei in der realpolitischen Diskussion zu einem ,,,Recht auf alles**
geworden, ,,was in der internationalen Politik ein ,Recht auf nichts* be-
deutet” (Nuscheler 1996: 21). So kann man das ,,Recht auf Entwick-
lung* zum einen als Synthese aus politischen und sozialen Rechten ver-
stehen. Insbesondere die Entwicklungslidnder sehen es allerdings eher als
ein den politischen Freiheitsrechten iibergeordnetes kollektives Recht
vor allem auf Entwicklungshilfe, Schuldenerlass etc. an — eine Sichtwei-
se, die wiederum von den individualistisch orientierten Industriestaaten
nicht geteilt wird. Insbesondere ist bis heute unklar, wen dieses Recht zu
was gegeniiber wem verpflichtet (Brugger 1998: 165 ff.). Zugleich wird
das Recht mit immer neuen hehren Bedeutungen aufgeladen — zum Bei-
spiel in der Verkniipfung mit Umweltschutz und nachhaltiger Entwick-
lung (Nuscheler 1996: 7 f., 11 £., 16).

Nur: Damit ein Recht auch wirksam wird, miissen konkret definier-
ten Anspruchsberechtigten immer auch konkret definierte Verpflichtete
gegeniiberstehen. Allein aus einer solchen Konstellation ldsst sich eine
,rule ableiten, die Rechte nicht als herrschaftliche Gefilligkeiten ver-
teilt, sondern die Anspruchsberechtigten mit einem soliden ,,entitlement
ausstattet (Bull 1979: 79). Angesichts der inflationdren Verwendung des
Begriffes der Menschenrechte stellt sich somit die Frage, ob sich nicht
alle Rechte aus bestimmten Kern-Normen ableiten und welchen konkre-
ten Normen im Konfliktfall Prioritit eingerdumt werden konnte.

Hannah Arendt umgeht diese Problematik geschickt, indem sie als
die einzige universelle menschenrechtliche Norm diejenige bezeichnet,
die iiberhaupt die Mitgliedschaft in einem politischen Gemeinwesen
festlegt — ein Recht, aus dem sich die konkreten Rechte erst ableiten las-
sen, und ein Recht, dessen Universalisierbarkeit gerade in seiner Parti-
kularitat liegt, namlich der Zugehorigkeit zu einem bestimmten politi-
schen Korper (Wellmer 1999). Diese Auffassung tritt unweigerlich in
der Analyse der Debatte zwischen Arendt und Hermann Broch (s. u.) zu-
tage, so dass sie hier nicht niher erortert wird. Vorldufig ist nur so viel
zu sagen: eine Staatsbiirgerschaft niitzt — menschenrechtlich gesehen —
relativ wenig, wenn der betreffende Staat seine Mitbiirger beispielsweise
,legal®“ versklavt. Die Frage nach einer universellen Fundierung von
Menschenrechten bleibt also.

In seiner Interpretation von Immanuel Kants Politischer Philosophie
konstruiert Heiner Bielefeldt als urspriingliches und einziges Menschen-
recht das Freiheitsrecht, wobei Kant Freiheit im Wesentlichen gleichsam
negativ als ,,,Unabhingigkeit von eines anderen notigender Willkiir*“
definiere (zit. n. Bielefeldt 1998: 70). Ihre Begriindung finde die so ver-
standene Freiheit in der sittlichen Autonomie der Menschen, also darin,
dass sie selbst wissen und wissen konnen, was ethisch ,,richtig® ist, und

124

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

hierbei nicht auf das Diktat eines Herrschers angewiesen sind. Die
Grenze dieser Freiheit liege hingegen in der gleichmiBigen Freiheit der
Anderen. Aus einer dann auch rechtlich garantierten (nicht nur ethisch
oder moralisch begriindeten) gleichen Rechtsfreiheit autonomer Subjek-
te leiteten sich die materialen Rechte und konkreten Rechtsinhalte erst
ab. Heutzutage, so Bielefeldt, zeige sich diese Ableitung an den moder-
nen Verfassungen, deren konkrete Grundrechte alle auf die Menschen-
wiirde zuriickgehen — wie sie etwa in Artikel 1 des deutschen Grundge-
setzes kodifiziert ist (ebd.: 70 f., 95). In der Respektierung der Men-
schenwiirde konstituiere sich die Rechtsbeziehung per se, und konkrete
Abwigungskonflikte zum Beispiel zwischen dem Folterverbot und dem
Recht auf Leben miissten stets in Bezug auf die Wahrung der Men-
schenwiirde — und nicht etwa mit Inkaufnahme ihrer Einschrinkung —
entschieden werden. Denn nach Kant gebe es fiir etwas, was Wiirde ha-
be, kein Aquivalent, das sich, es aufhebend oder relativierend, an seine
Stelle setzen konnte (Bielefeldt 2007).

Man kann dieser an der Menschenwiirde orientierten Perspektive
nun noch den Verweis nicht nur auf eine eigenstdndige, sondern auch
sinnhafte — das heif3t auf die Einbettung des Individuums in Traditionen
und Werte rekurrierende — und gegeniiber Anderen verantwortliche Le-
bensfiihrung hinzufiigen (Brugger 1998: 194 ff.). Damit wiirde man den
bei Kant angelegten Aspekt der aus der Rechtsfreiheit folgenden Rechts-
gleichheit noch einmal akzentuieren und iiberdies einen Bogen iiber die
verschiedenen Menschenrechtsgenerationen, also iiber politische, soziale
und kollektive Rechte, spannen. Dadurch jedoch bliebe in der Rechts-
wirklichkeit die Problematik bestehen, wie sich konkrete Normen, in de-
nen sich die Menschenwiirde ausdriickt, zueinander verhalten sollen.
Hinsichtlich einer Menschenrechts-Normenhierarchie konstatiert etwa
Norberto Bobbio, nur bestimmte Rechte wie das Sklavereiverbot hitten
einen absoluten Wert; normalerweise aber stiinde einem fundamentalen
Recht — zum Beispiel der Meinungsfreiheit — ein anderes fundamentales
Recht entgegen — wie, im Fall der Meinungsfreiheit, das Personlichkeits-
recht. Bobbio konstatiert, von ihm ,,Macht” genannte Interventionen des
Staates zur Durchsetzung vor allem sozialer Rechte erlangten zuneh-
mend den Primat tiber ,Freiheit” genannte Abwehrrechte gegen den
Staat. Damit deutet sich bei Bobbio nicht nur ein diffuses Unbehagen
gegen die soziale Menschenrechts-Generation an, sondern Bobbios
Beobachtung impliziert auch, dass sich eine Normenhierarchie bei aller
Heterogenitidt der Menschenrechte wohl kaum vermeiden lédsst (Bobbio
1999a: 28 ff.).

Als unhintergehbare, absolute Normen werden in der westlich ge-
pragten einschldgigen Literatur neben dem Folter- vor allem das Sklave-

125

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

reiverbot genannt, dessen diskursive Durchsetzung seit dem 18. Jahr-
hundert nicht unwesentlich zu der Debatte iiber ,,unverduBlerliche Men-
schenrechte* beigetragen hat (Krasner 1999: 106 ff.; Christophersen
2007a). Hedley Bull bezeichnet als ,,elementary rules®, die bei allen Dif-
ferenzen zwischen unterschiedlichen Menschenrechts-Konzeptionen
weltweit gilten: ,restrictions on violence, the protection of property and
the keeping of promises”. An anderer Stelle ergédnzt er diese Liste mit
dem Grundsatz rechtlicher Gleichbehandlung und dem Schutz vor will-
kiirlicher Verhaftung (Bull 1979: 88, 79).

Besonders wenn es darum geht, eine (militdrische) Intervention aus
menschenrechtlich relevanten Griinden zu legitimieren, ist eine solche
Identifizierung ,,absoluter Normen* unerldsslich — will man ,,humanitére
Interventionen® nicht nur als ein reines Willkiirinstrument der milité-
risch starken Staaten auffassen (vgl. Abschnitte 1.2.1 und 1.2.5). Wolf-
gang Kersting etwa sieht eine Basis fiir ,,humanitire Interventionen® nur
gegeben, wenn im Zielstaat ,.transzendentale Menschenrechte® verletzt
wiirden. Hierzu zéhlt Kersting ,,das Recht auf Leben, auf korperliche
Unversehrtheit und auf basale Sicherheit, d. h. auf gewaltfreie Lebens-
umstidnde und eine verlissliche, berechenbare politische Ordnung®. Sol-
che Rechte formulierten Bedingungen, damit Menschen iiberhaupt ein
friedliches und gewaltfreies Leben fithren konnten. Demgegeniiber
bezogen sich ,,programmatische Menschenrechte®, deren Verletzung
eben nicht zur Intervention berechtige, auf die Bedingungen fiir ein ,,gu-
tes Leben* der Biirger. Zu der letzteren Gruppe von ,,Exzellenz-“ im
Gegensatz zu den transzendentalen ,,Existenz-Rechten zéhlt Kersting
neben Demokratie und Freiheit Rechtsstaatlichkeit sowie eine angemes-
sene soziale Grundversorgung (Kersting 2000: 218 f.).

Bezogen auf das konkrete Fallbeispiel der Kosovo-Intervention, er-
weist sich diese Differenzierung zwar als schwierig, da man eben treft-
lich dariiber streiten kann, ob in der siidserbischen Provinz tatsidchlich
.Existenzrechte verletzt bzw. ob die Vergehen nicht erst durch die In-
tervention motiviert wurden (vgl. Abschnitt 1.2). Jedoch zeigt ein histo-
risches Extrembeispiel wie das des barbarischen deutschen Faschismus,
dass es unerlésslich sein kann, bestimmte absolute Normen zu definie-
ren, will man Menschenrechte wirkungsvoll durchsetzen. Dabei fillt auf,
dass sich die hier erwéhnten absoluten Normen alle auf die Unversehrt-
heit des menschlichen Korpers, das fundamentale Lebens-Recht und den
freien, nicht vom Gutdiinken anderer Menschen direkt abhingigen, Sta-
tus der Person (etwa im Fall des Sklaverei-Verbotes) beziehen. Dies gilt
auch dann, wenn man vom vorherrschenden ,,methodologischen Indivi-
dualismus® der westlichen Menschenrechts-Debatte absieht und — im
Sinne der immer wieder beschworenen ,,Unteilbarkeit” der Menschen-

126

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

rechte — die kollektiven Dritt-Generationsrechte in die Betrachtung mit
einbezieht. Denn im Grunde handelt es sich bei den kollektiven Rechten
(auf nationale Selbstbestimmung oder Verfiigungsgewalt iiber natiirliche
Ressourcen) um die gleichen Lebens-Rechte wie bei den Personlich-
keitsrechten — blof3 dass sich jene auf eine menschliche Gemeinschaft
und nicht auf die einzelne Person beziehen. Damit bestitigt sich Fou-
caults These von der Sorge der modernen Politik um das Leben, das aber
eben nicht nur das fundamentale Recht der Menschen schiitzen soll,
sondern auf das sich auch dessen idealtypischer Gegenpol, die ,,souve-
rane Macht® nach Agamben, anwendet (siehe hierzu genauer unten).

Zuletzt sei darauf hingewiesen, dass es sich bei den absoluten Men-
schenrechtsnormen, welche das Dogma von der ,,Heiligkeit des Lebens*
(Walter Benjamin) schiitzen, nicht um letzte metaphysische Wahrheiten
handelt, sondern dass diese Normen diskursiv und hegemonial kon-
struiert sind. So weist der Soziologe Thorsten Bonacker darauf hin, dass
ein wesentlicher Motor fiir die weltgesellschaftliche Integrationsfunktion
der Menschenrechte deren ,,Deutungsoffenheit” ist. Im Anschluss an
Laclau/Mouffes Diskurstheorie argumentiert Bonacker, durch die Ver-
bindung ,,unterschiedlicher als dquivalente Deutungen wird das deu-
tungsoffene Symbol [die Menschenrechte — Anm. CC] mit einer solchen
Fiille von Deutungen identifiziert, dass es selbst als deutungsoffen er-
scheint, obwohl es in Wahrheit jeweils spezifisch, aber eben unter-
schiedlich gedeutet wird*“ (Bonacker 2003: 131). Allerdings stof3t dieses
Konzept der Deutungsoffnung in ihrer fiir die sich entwickelnde Weltge-
sellschaft integrativen Funktion an seine Grenzen, wenn ,,Konflikte um
die richtige Symbolisierung der Weltgesellschaft” eben nicht mehr als
,.unterschiedliche Deutungen desselben Symbols verstanden werden
konnen* (ebd.: 144). Solche nicht-integrativen Konflikte entstehen etwa,
wenn es um eine Normenhierarchie der Menschenrechte geht, also um
die Festlegung auf bestimmte absolute Normen, die ein anderes ,,Men-
schenrechtsverstindnis“ angreift. Zugleich ldsst sich in der Weltpolitik
die gegenldufige Tendenz beobachten, verschiedene ,,Menschenrechts-
systeme* — und damit: unterschiedliche Deutungen dessen, was spezi-
fisch menschlich ist — im Namen der menschenrechtlichen ,,Unteilbar-
keit” zu (re-)integrieren. Dadurch freilich entstehen, wie Franz Nusche-
ler im Fall des ,,Rechtes auf Entwicklung* so treffend bemerkte, ,,Rechte
auf alles”, und das heifit hinsichtlich der Rechtsdurchsetzung eben:
,,Rechte auf nichts®.

127

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

ll.1.3 Menschenrechtsdurchsetzung

,,.Die Menschenrechte haben immer das Ungliick gehabt, von politisch
bedeutungslosen Individuen oder Vereinen reprisentiert zu werden, de-
ren sentimental humanitdre Sprache sich oft nur um ein Geringes von
den Broschiiren der Tierschutzvereine unterschied®, schreibt Hannah
Arendt sarkastisch (Arendt 1986: 603). Am Punkt der fehlenden Durch-
setzbarkeit universalistisch konzipierter Menschenrechte offenbart sich
tatsdchlich die Achillesferse absoluter Normen. Wirksamen Schutz bie-
ten nach wie vor nur national verankerte Biirgerrechte: Menschenrechte
in partikularer Form. Blieb nach dem Naturrecht bei Menschenrechts-
Verletzungen nur der politische Widerstand oder der Lockesche ,,appeal
to heaven®, so transformierte sich das moralische Recht auf Rebellion
im positiven, einzelstaatlichen Recht in die rechtlich gesicherte Mog-
lichkeit, gegen den Staat vorzugehen. Weltbiirgerlich gesprochen aller-
dings sind die Menschen in ,,Unrechtsstaaten* weiterhin auf das morali-
sche Widerstandsrecht zuriickgeworfen (Bobbio 1999a: 14 f.). Denn
auch die internationalen Menschenrechtspakte sind transnational nicht
unmittelbar durchsetzbar. Nicht nur bietet das in ,,Zivil-“ und ,,Sozial-
pakt* festgeschriebene Kontrollsystem lediglich symbolische Sankti-
onsmechanismen (s. 0.). Auch vor nationalen Gerichten lassen sich die
in den Konventionen kodifizierten Rechte nicht einklagen, wie ein Urteil
des Oberverwaltungsgerichts (OVG) Miinster vom Oktober 2007 zeigt.
Studierende aus Nordrhein-Westfalen hatten eine Klage gegen die Zah-
lung von Studiengebiihren unter anderem mit dem Verweis auf den Art.
13, Abs. 2, Buchst. c) des UN-,,Sozialpaktes* (IPwirtR) begriindet. Die-
se Vertragsbestimmung sieht den unentgeltlichen Zugang zu Hoch-
schulbildung in den Vertragsstaaten vor. Die Richter lehnten die Klage
mit der Begriindung ab, die Vereinbarungen des [PwirtR konnten inner-
staatlichen Gesetzen nicht gleichgestellt werden, da sie ,,proklamations-
artig soziale Ziele aufstellen, die es durch von den Vertragsstaaten zu
ergreifende Maflnahmen zu erreichen gilt, nicht aber dadurch, dass in
Form von Rechtsregeln bei Vorliegen eines bestimmten Tatbestandes
bestimmte Rechtsfolgen in der sozialen Wirklichkeit unmittelbar eintre-
ten sollen* (OVG Miinster 2007: Abs. 56).

Volkerrechtlich besteht die Problematik von Menschenrechtsverein-
barungen im Gegensatz zu anderen internationalen Vertridgen darin, dass
Norm-Verletzungen eines Staates nicht die Biirger eines anderen Staates
betreffen. Auch so genannte erga-omnes-Verpflichtungen, die alle Ver-
tragsstaaten reziprok eingehen, konnen fehlende transnationale Exeku-
tiv- und Gerichtsorgane nicht ersetzen (Hobe/Kimminich 2004: 406 f.).

128

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Nun wire es unangemessen, wenn nicht sogar falsch, auf universa-
listisch konzipierte Normen wie Menschenrechte gemif3 der domestic
analogy innerstaatlich und souveridn abgeschirmtes Recht zu tibertragen
— alleine schon, um den staatlichen wie nicht-staatlichen, zivilgesell-
schaftlichen Diskurs iiber Menschenrechte und deren Verletzungen nicht
juristisch eng zu fithren. Aus dieser Erwédgung erwéchst freilich ein Di-
lemma von Recht und Gerechtigkeit, denn:

.50 sehr [...] unter Gerechtigkeitsaspekten der Rechtsbegriff offen gehalten
werden sollte zur kritischen Priifung der geltenden Rechtsnormen anhand mo-
ralischer Richtigkeitsiiberzeugungen, so sehr sollte man auch unter Gesichts-
punkten der Rechtssicherheit und der Vermeidung von Krieg dem juristischen
Denken Rechnung tragen, das jedenfalls die zwangsweise Durchsetzung von
Recht an die innerstaatliche und volkerrechtliche Kompetenz- und Verfah-
rensordnung anbindet” (Brugger 1998: 164).

Doch nicht nur Gerechtigkeitserwiagungen, auch geltende Rechtsnormen
konnen von zivilgesellschaftlichen Akteuren gegen die Unrechts-Praxis
von Staaten angefiihrt werden. Zwar verbessert sich das Staatenverhal-
ten nach Vertragsbeitritten nicht zwangsliufig, doch gerade die faktische
Anerkennung der in den Konventionen kodifizierten Rechte bietet etwa
Mitgliedern internationaler NGOs die normative Basis, um konkrete
Verbesserungen der Menschenrechtslage zu erreichen. So haben sich
Emilie M. Hafner-Burton und Kiyoteru Tsutsui in einer empirischen Un-
tersuchung der Menschenrechtslage in Staaten gewidmet, nachdem diese
internationalen Menschenrechts-Vereinbarungen beigetreten sind. Die in
den USA forschenden Sozialwissenschaftler fanden heraus, dass sich
dort, wo besonders viele Biirger Mitglieder internationaler Organisatio-
nen waren, die Menschenrechtssituation im Hinblick auf ,,personliche
Sicherheit* laut einer jidhrlichen Menschenrechtsdokumentation des US-
AuBenministeriums verbessert hat (Hafner-Burton/Tsutsui 2005).
Versteht man unter internationaler Menschenrechtsdurchsetzung ein
Aquivalent zur nationalen Rechtswirklichkeit, so kénnen sich Staaten
mit einem Vertragsbeitritt symbolisch als in die internationale Gemein-
schaft integriert begreifen — ihre Souverénitit, die es ihnen erlaubt, wei-
terhin die Normen zu missachten, die sie selbst ratifiziert haben, muss
dadurch gleichfalls nicht beschrinkt werden. Umgekehrt fiihrte aber eine
volkerrechtlich weniger verbindliche Vereinbarung wie die Helsinki-Ak-
te von 1975 dazu, dass Biirger der realsozialistischen Staaten ihre Regie-
rungen zunehmend unter Druck setzen konnten, die im Rahmen des
,.Helsinki Final Act”“ auch von den Ostblock-Staaten unterschriebenen
Menschenrechts-Abmachungen einzuhalten (Krasner 1999: 113, 119 f.;

129

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

vgl. auch Thomas 2001). So wirkungslos, wie sie auf den ersten Blick
scheinen, sind universelle Menschenrechtsnormen in der globalen Wirk-
lichkeit also nicht, wenn sie auch den realpolitischen Primat staatlicher
Souverinitit nicht durchbrochen haben — von spektakuldren Ausnahme-
fillen wie der Kosovo-Intervention einmal abgesehen.

111.2 Menschenrechte und Staat

lll.2.1 Recht auf Rechte oder Gesetz der Humanitat —
Die Arendt-Broch-Debatte

Zwischen 1946 und 1951 unterhielten die beiden vor den Nazis in die
USA geflohenen Intellektuellen, die aus Deutschland stammende Politi-
sche Philosophin Hannah Arendt und der Osterreichische Schriftsteller,
Philosoph und Publizist Hermann Broch, einen Briefwechsel. Beide Au-
toren arbeiteten in dieser Zeit an Biichern iiber die Wurzeln des gerade
erst untergegangenen Faschismus: Arendt an ,,The Origins of Totalitari-
anism“, Broch an seiner ,,Massenwahntheorie*. Beide konnten die Wer-
ke des Anderen nicht mehr lesen; Broch starb 1951, in dem Jahr, in dem
das Totalitarismus-Buch Arendts erschien. Brochs ,,Massenwahntheo-
rie* wurde hingegen erst 1976 im Rahmen der ,,Kommentierten Werk-
ausgabe“ veroffentlicht — zu diesem Zeitpunkt war Arendt bereits ge-
storben.

Trotzdem tauschten sich beide europdische Intellektuelle iiber die
Vorarbeiten zu ihren Publikationen aus, schickten einander Aufsitze und
Essays zu, die sich vor allem mit den Lehren beschiftigten, die die in-
ternationale Gemeinschaft aus der Barbarei der Hitler-Diktatur zu ziehen
habe. So war Arendt Brochs 1946 entstandener Kommentar zur Arbeit
an der Allgemeinen Menschenrechts-Erkldrung der UN (s. u.) bekannt,
und sie beteuert in einem Brief an Broch, auch um dieser Schrift willen
habe sie ihren 1949 in der Zeitschrift ,,Die Wandlung®* erschienenen
Aufsatz ,,Es gibt nur ein einziges Menschenrecht* verfasst. Broch wie-
derum revanchierte sich mit der Zusendung seines Aufsatzes ,,Men-
schenrecht und Irdisch-Absolutes, in dem er Mord und Todesstrafe als
negativen Pol“ menschlichen Zusammenlebens definiert. Arendt kriti-
siert an dieser These, dass sie Qualen vernachldssige, die sich sogar
schlimmer als die Todesstrafe ausnehmen konnten. Ein wirklicher Dis-
put iiber das Verhiltnis zwischen Menschenrechten und Souverinitit
brach zwischen Broch und Arendt 1949 aus, als Broch die Grundthesen
seiner ,,Massenwahntheorie” in dem Aufsatz ,,Trotzdem: Humane Poli-
tik. Verwirklichung einer Utopie* zusammenfasste, den er Arendt zu-

130

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

schickte. Broch will die Menschenrechte angesichts der faschistischen
Katastrophe als ,,irdisch-absolute* Mindest— oder besser Hochststan-
dards verankern. In ihrer Replik hilt Arendt Broch entgegen, sie habe
den Glauben an die universelle Giiltigkeit der Menschenrechte endgiiltig
verloren und halte deren Verwirklichung alleine innerhalb von (Natio-
nal-)Staaten fiir moglich. Diese Perspektive kritisiert Broch in einem
Brief an Arendt wiederum als zu ,,positivistisch; der Philosophin gehe
die utopische Sprengkraft der Menschenrechte génzlich ab (Liitzeler
1996: 244-250).

Hinter diesen Auseinandersetzungen zur Mitte des 20. Jahrhunderts
scheint eine Kontroverse auf, die bis heute ihre Brisanz nicht verloren,
wenn sie nach der ,,humanitédren Intervention* im Kosovo nicht sogar an
Schirfe gewonnen hat: Arendt und Broch stritten um die Frage, ob die
Menschenrechte, wie Broch es sieht, in einem Spannungsverhdltnis zu
staatlicher Souverinitit stehen oder ob die partikulare Souverinitit poli-
tischer Gemeinwesen nicht tiberhaupt erst die Geltung der Menschen-
rechte ermoglicht. Wie ldsst sich nun dieser Widerstreit anhand der ei-
genen Texte, iiber die Arendt und Broch in ihrem Briefwechsel debat-
tierten, nachzeichnen?

Am Anfang des fiinf Jahre wihrenden Briefwechsels stehen Brochs
.Bemerkungen zur Utopie einer ,International Bill of Rights and of
Responsibilities ‘. Bei diesem Text, den Hannah Arendt kannte und der
sie zu ihrem Aufsatz iiber ,,das einzige Menschenrecht” inspirierte (s.
0.), handelt es sich um einen Vorschlag fiir die Arbeit der UN-
Kommission fiir Menschenrechte, die seit 1946 unter dem Vorsitz von
Anne Eleanor Roosevelt an der Formulierung einer ,,International Bill of
Human Rights“ arbeitete. Die Titigkeit der Kommission miindete
schlieBlich in die Verabschiedung der Allgemeinen Menschenrechtser-
kldrung durch die UN-Generalversammlung am 10. Dezember 1948.

Broch konstatiert zunichst ,,eine unlosbare Antinomie®, die ,,zwi-
schen Humanititspflicht und Souverénititsanerkennung* bestehe und an
der jede wahrhafte globale Friedensordnung kranke. Um der ,,Internati-
onal Bill of Rights“ trotzdem ihren ,,Realititsgehalt zu sichern, fragt
Broch nach einem dritten Prinzip, das den Gegensatz zwischen den Ge-
boten der Humanitit und der — auch von Broch grundsitzlich als legitim
anerkannten — Nichteinmischung in innere Angelegenheiten souverdner
Staaten regulieren konnte. Den Kern dieses vermittelnden Prinzips er-
blickt Broch in einer ergiinzenden, strafgesetzlich relevanten ,,Internati-
onal Bill of Responsibilities* (Broch 1978a: 244 ff.), die gleichwohl vor
allem die Souverdnitit der Staaten beschrinken soll. Denn bisher, so
Broch in Anlehnung an die in einer Rede Franklin D. Roosevelts von
1941 formulierten vier Grundfreiheiten, hitten internationale Vertrige

131

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

vor allem die ,,Freedoms from* (Freiheit von Angst (,,fear*) und Not
(,,want®)) betroffen. ,,Materiale Substrate solcher volkerrechtlicher Re-
gelungen seien Gebietsabgrenzungen oder Riistungsvereinbarungen, die
als freiwillige Ubereinkiinfte keine Beschrinkung der einzelstaatlichen
Souverdnitit darstellten. Eine ,International Bill of Rights* regele hin-
gegen die ,,Freedoms of* (Meinungsfreiheit (,,of Speech*) und Religi-
ons- bzw. Gewissensfreiheit (,,of Religion*)), wodurch keine vertragli-
chen Verbindungen mit einem gewissen Regulierungs-Gegenstand zwi-
schen den Staaten geschaffen, sondern blof ,.interne Rechtsverhiltnisse*
der Staaten ,,parallelisiert wiirden. Damit machten die international ko-
difizierten ,,Freedoms of** wirkliche Souverinititsbeschrinkungen mog-
lich, ein ,,enforcement der Normen werde aber nicht vorangetrieben, da
die Nicht-Einhaltung dieser positiven Freiheiten ja keinen anderen Staat
in seinen Rechten verletze (siche auch oben). Das Beispiel des kriegsliis-
ternen deutschen Faschismus zeige aber, dass, wenn die ,,Freedoms of*
nicht durchsetzbar gemacht wiirden, irgendwann auch die Vereinbarun-
gen zu den ,,Freedoms from* bedroht seien (ebd.: 251, 253).

Daher schligt Broch ein transnational geltendes ,,Gesetz zum
Schutz der Menschenwiirde vor, das nicht den Staat vor menschenver-
achtenden Gruppen und Ideologien schiitzen soll, sondern ,,ausschlief3-
lich auf den Schutz der physischen und psychischen Integritéit des kon-
kreten Biirgers angelegt ist“ (ebd.: 259). Wer demgemidl eine ,,blof
durch biologische oder religiose oder sonstwie gesinnungsméBige Krite-
rien definierte Gruppe von Personen, sei es kollektiv, sei es individuell®,
dem Hass der Mitbiirger aussetze, solle ,,mit Kerker* bestraft werden;
zur Durchsetzung dieses Gesetzes schldgt Broch einen internationalen
Strafgerichtshof vor (ebd.: 262 f.), der 1998 ja tatséchlich institutionali-
siert werden sollte. Gesetz und Gerichtshof bilden bei Broch das konkre-
te Fundament seiner ,International Bill of Responsibilities”, die der
,.Bill of Rights* erst zum realen Durchbruch verhelfe.

Im Aufsatz ,,Trotzdem: Humane Politik. Verwirklichung einer Uto-
pie” untermauert Broch seine Ansichten zu einer ,,Bill of Responsibili-
ties* oder ,,of Duties noch einmal rechtstheoretisch. Obwohl alle Stra-
fen im Grunde in der Todesstrafe gipfelten oder den Menschen doch
,versklavten“, ihn zum ,,lebenden Leichnam® degradierten6, habe doch
noch keine Rechts-Auffassung das menschenrechtliche Gebot ,,.Du sollst
nicht toten aufzuheben vermocht. Bei aller Abstraktion finden doch al-

6 Damit vermag Broch in diesem Aufsatz von 1950 Hannah Arendts Ein-
winde gegen den ,,negativen Pol“ der Todesstrafe (s. 0.) zu entkriften.
Der Tod eines Menschen wird nicht nur durch seine konkrete Totung rea-
lisiert; vielmehr kann ihm das Lebensrecht durch seine ,,Versachlichung*
etwa mittels Zwangsarbeit ebenso entzogen werden.

132

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

le Rechtssitze ihre Basis in der ,,irdischen Absolutheit des Menschli-
chen. Hier offenbare sich die tyrannische, totalitdre oder rassistische
Straf-Auffassung als Tautologie, da sie die Geltung eines Gesetzes
zugleich an eine Strafe binde (,,Wer Jude ist, dem wird die deutsche
Staatsangehorigkeit entzogen*). Demgegeniiber diirfe der Mensch nur
zum Strafobjekt ,,versachlicht werden, wenn er ein Gesetz iibertrete
(Broch 1978b: 373 ff.). Mittels der ,,Bill of Duties* miissten die Demo-
kratien dem scharfen, tautologischen Strafrecht der totalitdren Staaten
eine ebenso strafgesetzlich unerbittliche ,.totalitire Humanitit* entge-
genstellen (ebd.: 379), denn totalitire Staaten und Gesellschaften ver-
stiinden allein die primitiv-magische Sprache der strafrechtlichen Verbo-
te (Broch 1978a: 271 f.).

Damit freilich handelt sich Broch das Problem ein, dass sich die
Verteidiger der Menschenrechte auf die Rechtslogik der menschenver-
achtenden Ideologien einlassen. Vor seinem zeitgeschichtlichen Hinter-
grund mag es verstidndlich erscheinen, wenn Broch gegen die ,,Ap-
peasement“-Strategie mit den Worten anschreibt, ,,Verbrechen miissen
verhindert werden, ehe sie begangen worden sind* (ebd.: 253). Liest
man einen solchen Satz aber eingedenk der weltpolitischen Lage zum
Beginn des 21. Jahrhunderts, so konnte man Brochs Argumentation
durchaus zur Legitimierung ,,prie-emptiver Militirschlige der Bush-
Administration gegen den islamistischen Terrorismus heranziehen.
Brochs ,,Bill of Duties® will neben das Freiheitsrecht die ,,,Freiheits-
Verantwortung‘“‘ setzen, die den ,,,normalen‘“ Gebrauch der Freiheit
und damit auch deren Missbrauch definierte (ebd.: 259). In einer hege-
monial und nach Gesichtspunkten der Dominanz (un-)geordneten Welt
(vgl. Abschnitt I1.2.1) stellt sich dann schon die Frage, wer faktisch tiber
Freiheit und Ungleichheit, iiber Humanitit und Intervention entscheidet.
Dies wiren wahrscheinlich nicht transnationale Institutionen, die im
Sinne eines ,,irdisch-absoluten® Menschenrechtes handelten, sondern

3

souverdne Staaten, die eben etwas souverdner sind als andere.

Konnen Menschenrechte die staatliche Souverénitit und die zwi-
schenstaatlichen Beziehungen auf weltpolitischer Ebene also gar nicht
brechen? Ist ihre Durchsetzung vielmehr vom souverinen Schutzbereich
der Staaten sowohl staatsintern als auch global abhingig? Diese Broch
entgegengesetzte Position vertritt Hannah Arendt. In ihrem 1946 ent-
standenen Aufsatz ,.Es gibt nur ein einziges Menschenrecht bezieht sie
sich zwar wohlwollend auf den durch die Niirnberger Prozesse neu ge-
schaffenen Straftatbestand des ,,Verbrechens an der Menschheit®, der
das zwischenstaatliche in ein iiberstaatliches internationales Recht ver-
wandele. Die Konzentrationslager der totalitiren Staaten seien nidmlich
als ein Angriff auf das von Arendt als das einzige universelle Menschen-

133

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

recht anerkannte Recht auf Mitgliedschaft in einem politischen Ge-
meinwesen zu verstehen, da die Internierten aus der politischen Welt
ausgestofSen wiirden. Allein angesichts einer solchen Rechtsberaubung
sollten ,,die Rechte und Regeln der Souverinitit nicht mehr respektiert®
werden (Arendt 1981: 166).

Dieser souverinititskritische Bezug wird im 9. Kapitel des Totalita-
rismus-Buches (,,Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der
Menschenrechte) dann allerdings vollig fehlen. Ausgangspunkt von
Arendts Uberlegungen bilden die Minderheitenvertrige in Ostmittel-
und Siideuropa und das Fliichtlingsproblem nach dem Ersten Weltkrieg.
Die formal oder faktisch staatenlosen Fliichtlinge und die nach dem Zu-
sammenbruch der Vielvolkerstaaten, Zaren-Russlands, Osterreich-Un-
garns und des Osmanischen Reiches, entstandenen ethnischen Minder-
heiten in jenen Gebieten hitten die Staatsform des ethnisch homogenen
Nationalstaates bzw. die Fiktion ihrer Homogenitit herausgefordert und
zu ihrem ,.Niedergang* beigetragen, wie Arendt wohl etwas vorschnell
behauptet (Arendt 1986: 574 ff.). Doch es steht fest, dass die nationale
Rechtskonstruktion den Fall eines Menschen, der formal oder faktisch
keiner Nation angehort, nicht vorsieht. Paradoxerweise, hebt Hannah
Arendt hervor, konne sich ein staatenloser Fliichtling — heute wiirde man
sagen: ein sans-papiers — erst dann ins nationale Rechtssystem integrie-
ren, wenn er einen Rechtsverstofl begeht, denn dann wiirde ihm bei-
spielsweise das Recht auf anwaltliche Verteidigung zugestanden (ebd.:
594 f.). Ahnlich wie Agamben in seiner Analyse des Ausnahmezustan-
des (Agamben 2004) beobachtet Arendt in der Fliichtlingsfrage die zu-
nehmende Bedeutung der Polizei als Exekutivorgan, das sich im gesetz-
lich nicht geregelten Umgang mit Staatenlosen bzw. Fliichtlingen das
Recht selbst schafft, das es doch eigentlich nur durchsetzen soll
(Arendt 1986: 597 ff.).

Der spezifische Rechtsverlust fiir die sans-papiers besteht laut
Arendt nicht so sehr im Entzug partikularer Rechte, schlieflich werde
ein verurteilter Verbrecher im Gefingnis auch seiner Bewegungsfreiheit
beraubt, ohne dass er einen Verlust der Menschenrechte beklagen konnte
(ebd.: 611). Vielmehr ist es das Schicksal der staatenlosen Fliichtlinge,
dass sie iiberhaupt keiner politischen Gemeinschaft angehoren, die ihnen
erst diese partikularen Rechte einrdumen konnte, m. a. W.: dass ihnen
das ,,Recht, Rechte zu haben®, auf das sie durch ihr Auftauchen tiber-
haupt erst hinweisen, nicht zuteil wird (ebd.: 614).

Ein solches universelles Recht auf partikulare politische Zugehorig-
keit konnte gleichwohl nur eine supranationale Institution garantieren.
Doch selbst wenn es gelinge, eine ,,Weltregierung® zu etablieren, wie
Arendt spekuliert, wiirde die nationale Vorstellung von Recht und Rech-

134

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

ten nur auf eine hohere Ebene ausgedehnt. Denn diese Rechts-Auffas-
sung bestehe darin, dass Recht sei, was fiir eine bestimmte definierte
Gruppe gut sei, und das Weltkollektiv konnte ja auch auf demokratische
Weise entscheiden, es sei gut, einen Teil der Menschheit zu liquidieren
(ebd.: 617 f.).

Mit dieser fundamentalen Rechts-Kritik, die der bereits im vergan-
genen Kapitel dargestellten Walter Benjamins und — im Anschluss daran
— Giorgio Agambens nicht unihnlich ist (vgl. Abschnitt I1.4), bleibt
Hannah Arendt dem Leser nicht nur eine Antwort auf die Frage schul-
dig, wie denn ihr ,,Recht, Rechte zu haben®, institutionell verankert wer-
den konnte; sie vernachléssigt auch die Wichtigkeit vorpolitischer Rech-
te, ohne die die Zugehorigkeit zu einem politischen Gemeinwesen wert-
los wire, also zum Beispiel das Recht auf personliche Sicherheit oder
Subsistenz (Koenig 2005: 118 f.). Solche Rechte aber wiren zu den ab-
soluten, transnational geltenden Menschenrechtsnormen zu zihlen, die
staatlicher Souverénitit vorangehen.

lll.2.2 Aussetzung fundamentaler Rechte als Ausdruck
»souveraner Macht“? — Fallbeispiel Guantanamo

Im Zentrum von Hannah Arendts und Hermann Brochs Auseinanderset-
zung steht das Spannungsverhiltnis zwischen staatlicher Souverdnitit
und iiberstaatlichen Menschenrechten. Mit Giorgio Agamben, dessen
Thesen auf Hannah Arendts Betrachtungen zu Nationalstaat und Men-
schenrechten rekurrieren, konnte man argumentieren, aus Sicht der
Menschenrechte lieBe sich ein solcher Konflikt iiberhaupt nicht kon-
struieren.” Das international umstrittene Gefangenenlager der USA in
der kubanischen Bucht Guantdnamo erscheint in diesem Zusammenhang
wie die beste Bestitigung fiir die von Agamben analysierte Funktions-
weise der ,,souverdnen Macht” — einer Macht, die sich vor allem gegen
das ,,nackte Leben* richtet. Die in den vergangenen Jahren viel und oft
artikulierte Kritik an dem Lager wiederum beklagt vor allem Rechtsver-
letzungen, die sich direkt auf den Korper der Internierten auswirken, wie
Folter, grausame Verhormethoden, Entzug der Bewegungsfreiheit und
vor allem gerichtlich nicht abgesichertes, zeitlich unbefristetes Festhal-
ten, einen eklatanten Verstol gegen die Habeas corpus-Verfiigung, ei-

7  Damit kehre ich noch einmal zu dem von Agamben unterstellten inneren
Zusammenhang von auf den Schutz des ,.bloen Lebens* abstellenden
Menschenrechten und Gewalt-Recht konstituierender Souveranitat zuriick.
Im Unterschied zum Abschnitt 1.4 steht hier aber ein konkreter Fall von
Menschenrechtsverletzungen im Mittelpunkt — und nicht die theoretische
Diskussion mit dem priméren Fokus auf die ,,souverdne Macht®.

135

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

nes der menschenrechtlichen Basisdokumente gegen willkiirliche Ver-
haftungen. Der Verweis auf Habeas corpus dient Agamben nun gerade
als Beispiel dafiir, dass sich ,,souverdne Macht“ und moderne Men-
schenrechtskonzeptionen gleichermafen nur auf ,,zoe*, das nackte, nicht
auf ,bios®, also das politische, staatsbiirgerliche Leben der Menschen
bezdgen (s. Abschnitt I1.4.1). Im Anschluss daran miissten Menschen-
Rechte, um echte Wirksamkeit entfalten zu konnen, immer auch Biirger-
Rechte sein, nicht lediglich physische Existenzgarantien. Mit Hannah
Arendt liefe sich dann schlussfolgern, dass nur partikulare politische
Gemeinwesen — das heifit: souverdne Staaten — eine solche Rechts-
Qualifikation leisten konnen.

Der ,,permanente Ausnahmezustand* des US-Gefangenenlagers Gu-
antdnamo beruht allerdings ebenso auf der politischen Entscheidung ei-
nes souverdnen Staates, der USA. Seit den Terroranschldgen vom 11.
September 2001 haben viele westliche Industriestaaten ihre Sicherheits-
gesetze drastisch verschirft.® Als hegemonialer Akteur in der Weltpoli-
tik stehen die USA gleichwohl unter besonderer Beobachtung, und im-
merhin fiithrte die Bush-Administration den ,,Krieg gegen den Terroris-
mus* stets auch mit der Begriindung, weltweit Menschenrechte und
Demokratie zu verbreiten. Insofern ist der eigene mangelhafte Umgang
der USA mit menschenrechtlichen Garantien besonders aufschlussreich,
wenn es das Verhiltnis zwischen den Kategorien Souverinitidt und Men-
schenrechte zu erforschen gilt.

Die Zweifel an der menschenrechtlich korrekten Behandlung der in
Guantdnamo Inhaftierten nihrt besonders die restriktive Informationspo-
litik der US-Regierung zu dem Lager. Erst nach langen Vorverhandlun-
gen gestattete das Pentagon selbst den Experten der damaligen UN-
Menschenrechts-Kommission den Besuch des Lagers nur unter der Be-
dingung, dass es keine unbeobachteten Gespriche mit den Héftlingen
geben diirfe, wie der UN- Sonderberichterstatter fiir Folter, Manfred No-
wak, schreibt (Nowak 2006: 27 f.). Die Abordnung verzichtete daher auf
eine Besichtigung vor Ort, kommt aber in ihrem im Februar 2006 verof-
fentlichten Bericht’ zu ihnlichen Schliissen wie zahlreiche Presse-
Artikel und Medien-Dokumentationen.

Das Gefangenenlager in der Guantdnamo-Bucht auf Kuba gehort zu
einem Areal, das sich die USA 1903, nach ihrer erfolgreichen Interven-
tion gegen die spanische Kolonialherrschaft auf der Insel, sicherten und
spater vom kubanischen Staat pachteten. Damit untersteht Guantdnamo

8 Den ,,Antiterrorkampf* in Deutschland zeichnet etwa Rolf Gossner kri-
tisch nach und widmet sich dabei insbesondere den Maflnahmen gegen
Migranten (Gossner 2007: 65 ff., 126 ff.).

9 UN-Doc. E/CN.4 /2006/120 vom 27.2.2006.

136

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

nicht US-amerikanischer Hoheit, fillt aber doch unter die faktische sou-
verdne Verfligungsgewalt der USA. Der Verdacht liegt nahe, dass die
USA das Lager seit Anfang 2002 ausgerechnet auflerhalb des eigenen
Territoriums betrieben, um die Internierten der US-amerikanischen
Rechtsprechung und damit den verfassungsrechtlichen Schutzgarantien
fiir Gefangene und Angeklagte zu entziehen (Rose 2004: 33).

Diente Guantdnamo zunichst als Marinestiitzpunkt, so wurde dort
nach dem Beginn des Afghanistan-Feldzuges gegen die Taliban und die
Terrororganisation Al Kaida ein Lager fiir feindliche Kédmpfer errichtet.
Teils hatte die mit den USA verbiindete Nord-Allianz die Gefangenen in
Afghanistan an die US-Armee ,,verkauft®, teils handelte es sich bei den
Insassen um von den US-Streitkréften selbst aufgegriffene Taliban- und/
oder Al Kaida-Mitglieder. Von diesen erhoffte sich die US-Regierung
wertvolle Informationen iiber ihre Gegner. Daher wurden Guantdnamo-
Gefangene oft stundenlang verhort. Der britisch-deutsche Dokumentar-
filmer James Pastouna, der eingehend iiber das Lager recherchiert hat,
zitiert iibereinstimmende Berichte von Ex-Hiftlingen, wonach diese
schmerzhaft gefesselt, geschlagen, getreten sowie religios und sexuell
erniedrigt wurden und auf den Boden urinieren mussten, weil ihnen
withrend der Verhore der Gang zur Toilette verweigert wurde. Laut einer
vom damaligen US-Verteidigungsminister Rumsfeld abgesegneten Liste
gehorten zu den offiziellen Verhor-,,Techniken* in Guantdnamo unter
anderem: vollige EntbloBung, Essens-Einschrinkung, belastende Kor-
perhaltungen (stundenlanges Stehen) und der Einsatz von Hunden zur
Einschiichterung (Pastouna 2005: 108, 111 ff.).

Schon die Exterritorialitdt des Gefangenenlagers bietet gute Voraus-
setzungen fiir einen ,,permanenten Ausnahmezustand*“ nach Agamben.
Denn einerseits gehort das Gebiet nicht zum US-amerikanischen
Rechtskreis. Gerade aus diesem Grund konnen hier andererseits die
exekutiven Krifte (Regierung, Armee, Geheimdienst) schalten und wal-
ten, wie sie wollen. Der Entzug fundamentaler Rechtsgarantien zeigt
sich etwa daran, dass die Gefangenen auf unbestimmte Zeit interniert
sind'® und vor eigens in Guantdnamo geschaffenen speziellen ,,Militér-

10 Der Journalist David Rose, der fiir die Zeitschrift ,,Vanity Fair* iber Gu-
antdnamo berichtet hat, zitiert aus einem offiziellen Bericht an das Penta-
gon, in dem von den psychischen Qualen der Gefangenen die Rede ist.
Hierzu gehoren: die kafkaeske Ungewissheit iiber Aufenthaltsdauer, An-
klage und Strafe, die Verweigerung des Rechtsbeistandes und die totale
Isolation der Gefangenen, die keine Angehorigen empfangen und noch
nicht einmal zum Wachpersonal personliche Kontakte aufnehmen konn-
ten, da die Wirter taglich anders auf die verschiedenen Blocks des Lagers
aufgeteilt wiirden (Rose 2004: 85 f.).

137

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

kommissionen* angeklagt werden sollten."" Zur Rechtfertigung dieser
Prozessform berief sich die Bush-Administration unter anderem auf ei-
nen Prizedenzfall im Zweiten Weltkrieg. Und zwar bestitigte das
Oberste Gericht der USA, der Supreme Court, das Recht des damaligen
Priasidenten Roosevelt, acht deutsche Saboteure, die in den USA
Sprengstoffanschlidge veriiben wollten, vor eine spezielle Militdrkom-
mission zu stellen, da es sich bei den Uberfiihrten um ,,unlawful
combatants* gehandelt habe, die heimlich und ohne Uniform Krieg ge-
fiihrt hitten (ebd.: 38 ff.).

Die Bush-Administration griff diesen Terminus in ihrer 6ffentlichen
Rhetorik auf und wandelte ihn leicht ab; Al Kaida- und Taliban-
Gefangene waren nun ,,enemy combatants®, fiir die, so die volkerrechtli-
che Legitimationsstrategie, die Genfer Kriegsgefangenen-Konvention
nicht gelte. Die US-Regierung argumentierte, Angehorige von Al Kaida
und Taliban hitten sich nicht durch Uniformen zu erkennen gegeben, ih-
re Waffen nicht gezeigt und nicht ,,nach Brauch und Sitte* Krieg ge-
fiihrt. Zu Recht gibt der Jurist und ehemalige Président des Deutschen
Roten Kreuzes, Knut Ipsen, zu bedenken, dass nach der auch fiir die
USA international bindenden Genfer Konvention iiber Zweifel am
Kombattanten-Status erst ein Gericht entscheiden muss, bevor der
Schutz der Konvention aufgehoben werden kann (Ipsen 2005). Nur
scheint ein solcher Hinweis ja gerade die Hilflosigkeit des humanitéren
Volkerrechtes zu bestidtigen. Denn im Zweifelsfall kiimmert sich die
,souverdne Macht” bzw. ein hegemonialer Akteur in der Weltpolitik
nicht um die Geltung menschenrechtlicher Vertragswerke. Im Gegenteil
scheint die Schaffung einer ,,einschlieBenden Ausnahme*, wie das Gu-
antdnamo-Lager sie darstellt, eine verhdngnisvolle Dynamik zu entfal-
ten, hat die ,,souverine Macht“ (USA) die neue ,,vogelfreie” Gruppe (die
islamistischen Terroristen) erst einmal ,,produziert. So wurde im Mai
2002 der US-amerikanische Staatsbiirger José Padilla festgenommen,
auf Heimatterritorium inhaftiert und — wie die Al Kaida- und Taliban-
Kiampfer unterschiedlichster Nationalititen — zum ,,enemy combatant*

11 Ein weiteres Beispiel fiir die von Agamben analysierte ,.einschlieBende
Ausnahme*, welche die ,,souverdne Macht schafft, ist im ,,System Guan-
tdnamo* eine Vorschrift in den ,,Verhaltensnormen fiir Héftlinge®, in der
sich das Militdr vorbehilt, alle Normen nach Gutdiinken wieder zu dndern.
Damit gelten paradoxerweise Normen, ohne dass sich irgendjemand auf
deren Geltung verlassen konnte. Exemplarisch fiir die Gewalttitigkeit, die
ein solcher rechtlich ungewisser Zustand zu entfesseln imstande ist, sind
die zum Teil auf Video dokumentierten Ubergriffe der ,,Extreme Reaction
Force* (ERF), einer Art Disziplinierungseinheit, von deren drakonischen
MaBnahmen bei zum Teil geringster Unmutsbekundung der Gefangenen
etwa der britische Ex-Hiftling Tarek Dergoul berichtet (Rose 2004: 90 f.).

138

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

erklart. Dies kommt einer faktischen Ausbiirgerung gleich, da Padilla
US-Amerikanern normal gewihrte fundamentale Rechte durch diese
Einstufung vorenthalten blieben (Peterke 2004).

Wie Hannah Arendt konstatiert Giorgio Agamben die Folgenlosig-
keit international kodifizierter Menschenrechts-Kataloge, die gerade in
den Fillen versagen, in denen diese Rechte bestimmten Menschen oder
Menschengruppen eben nicht gewihrt werden. Doch Agamben geht so-
gar noch weiter, wenn er gar eine heimliche Komplizenschaft zwischen
Menschenrechten und ,,souverdner Macht* unterstellt, da beide Katego-
rien auf der ,Heiligkeit des (nackten) Lebens” — und das heifit bei
Agamben eben: auf der gleichzeitigen Ausstoung aus der Menschlich-
keit und bedingungslosen Totbarkeit — basieren.

Tatsédchlich richtete sich die massive Kritik an den bekannt gewor-
denen Praktiken in Guantdnamo gegen die Vorenthaltung solcher fun-
damentaler Rechte, die etwa die Unversehrtheit der physischen und psy-
chischen Existenz garantieren sollen. Allerdings iibersieht man, macht
man sich die Agamben-Perspektive zueigen, dass gerade das Einfordern
der vorpolitischen ,,Existenzrechte* einen politischen oder zumindest
politisierenden Effekt zeitigen kann. So hat der Supreme Court zunichst
im Sommer 2004 entschieden, dass Guantdnamo-Héftlinge das Recht
haben, ihre Haft vor einem US-Gericht priifen zu lassen, und im Som-
mer 2006, dass die Militédrtribunale in Guantdnamo in ihrer urspriingli-
chen Gestalt rechtswidrig sind. Am 31.12.2005 wurde als Reaktion auf
die zunehmende Kritik an den Verhoren im US-Pachtgebiet auf Kuba
der ,,Detainee Treatment Act* erlassen, der es US-Beamten auch auf3er-
halb des staatlichen Territoriums verbietet, Folter anzuwenden (Nowak
2006: 27).

Diese Entwicklungen hatten zwar noch nicht dazu gefiihrt, dass das
Lager geschlossen wurde'”, doch der im November 2008 neu gewihlte
Prisident Barack Obama hat angekiindigt, Guantdnamo binnen eines
Jahres nach seiner Amtseinfiihrung nicht mehr weiter zu betreiben."

12 Anfang 2007 saBen in Guantdnamo knapp 400 Gefangene ein, Ende Juli
2008 waren es noch 270 Hiftlinge. Das erste Urteil sprach die — nun auf
der Grundlage des im Herbst 2006 geschaffenen ,,Military Commissions
Act* legal operierende — Militdrkommission gegen den als ,,Chauffeur von
Bin Laden* bezeichneten Salim Hamdan im August 2008. Faktisch musste
Hamdan nur noch fiinf Monate absitzen, wurde aber Ende November 2008
in sein Herkunftsland Jemen abgeschoben.

13 Als diese Arbeit abgeschlossen wurde, existierte das Gefangenenlager
noch. Allerdings geriet Obama im Juni 2009 mit seinem Zeitplan zuneh-
mend in Bedringnis, da ihm der Kongress Mittel fiir die SchlieBung des
Lagers verweigerte und die Aufnahme der verbliebenen Insassen in den

139

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Damit freilich ist noch nicht entschieden, was mit den verbliebenen
Hiftlingen geschehen wird. Wenn Agamben mit seiner These eines
,permanenten Ausnahmezustandes* Recht hat, wird eine Exekutive die
von ihr einmal errungene Machtfiille nicht leichtfertig wieder aufgeben.
Es wird also im Fall Guantinamo darauf ankommen, genau hinzuschau-
en, ob die neue Prisidial-Administration nicht doch weiterhin Terror-
Verdichtige ohne konkrete Vorwiirfe internieren wird — etwa in einem
,Festland-Guantanamo* auf US-Territorium. Fiir eine solche Entwick-
lung spricht auch, dass Obama bereits angekiindigt hat, an den von sei-
nem Vorginger geschaffenen speziellen Militirkommissionen festzuhal-
ten.

Bei aller Skepsis ist jedoch darauf hinzuweisen, dass der politische
Widerstand gegen das Gefangenenlager, so wie er artikuliert wurde und
wird, nicht vollkommen bedeutungslos ist. Auch ein inhaltlich (zu-
néchst) nicht niher spezifiziertes ,,Recht, Rechte zu haben®, wie Hannah
Arendt es einfordert, ist eben sinnlos, wenn die physische Integritit
standig bedroht ist, wie Arendt es ja am Beispiel der nationalsozialisti-
schen Konzentrationslager selbst hervorhebt. Demgegeniiber sollte man
das Spannungsverhéltnis im Auge behalten, in dem sich die Menschen-
rechte selbst befinden. Aus ihrem geschichtlichen Entstehungskontext
heraus lassen sie sich ndmlich zum einen als gegen die jeweiligen ,,sou-
verdnen Michte” erkdmpfte fundamentale Schutzgarantien auch des
,nackten Lebens* begreifen, auf das der Souverin sonst ungehindert
zugreifen konnte. Zum anderen sind Menschenrechte aber nur dann ver-
lasslich, institutionell abgesichert durchzusetzen, wenn sie in staatliche
oder quasi-staatliche (also z. B. transnationale) Strukturen eingebettet
sind."*

Solche Strukturen wiederum sind verstrickt in den im vorigen Ab-
schnitt herausgearbeiteten Doppelcharakter der Souverinitit. Begreift
man Souverinitit als Autonomie eines politischen Gemeinwesens, so ist
es zumindest im Fall eines demokratischen Rechtsstaates moglich, ,,das
Recht, Rechte zu haben®, allen Betreffenden einzurdumen. Die ,,souve-
rdne Macht“ in der Form der hochsten oder letzten politischen Entschei-
dungsautoritit kann sich hingegen durchaus die Menschenrechte zueigen

USA oder anderen Lidndern an aufwindige individuelle Risikoanalysen
kniipfte (Stiddeutsche Zeitung vom 20./21.6. 2009, S. 8).

14 Zumindest die bisherigen iiberstaatlichen Rechtsgarantien reichen an den
Menschenrechtsschutz, den ein demokratischer Einzelstaat zu gewihrleis-
ten vermag, nicht heran. Trotzdem sollte man nicht vergessen, dass es seit
der Positivierung der Menschenrechte im Volkerrecht Rechtsgenossen
gibt, die nicht unbedingt Staatsbiirger sein miissen (Brunkhorst 1999:
174).

140

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

machen, ja sie gar als (in ihrem Sinne) legitime Basis zur Gewaltaus-
iibung — nach auflen wie nach innen — heranziehen. Dies zeigt sich ins-
besondere an der Entstehung eines hegemonialen sozialen ,,Feldes* De-
mokratie/Menschenrechte, auf dem diese beiden Kategorien nicht mehr
gegen die Herrschenden, sondern von letzteren selbst eingefordert wer-
den — zum Beispiel gegeniiber ,,Schurkenstaaten* (Guilhot 2005: 8, 29
ff.)."* Eine solche Einschreibung der Menschenrechte in souverdne staat-
liche Strukturen kann nun aber gerade dazu fiihren, dass jene, wenn es
einen ,,dulleren Feind“ zu bekdmpfen gilt, staatsintern nicht mehr geach-
tet werden. Angesichts des globalen Terrorismus etwa fordert Michael
Ignatieff im Namen eines ,kleineren Ubels* die Abwigung absoluter
Menschenrechte wie das Folterverbot gegen den Fortbestand einer gan-
zen Gesellschaft, der durch einen morderischen Terrorangriff gefihrdet
wire (Ignatieff 2005). Und es ist vielleicht mehr als nur eine ironische
Randnote, dass der kanadische Menschenrechts-Forscher zugleich auch
Mitglied der ,International Commission on Intervention and State
Sovereignty* war, die einen moderaten Einsatz ,,humanitérer Interventi-
onen befiirwortete (s. Abschnitt I1.2.2). Man kann also in der Auf3enpo-
litik den Einsatz militdrischer Zwangsmittel — gleichsam der zentralen
. Werkstoffe* hochster politischer Entscheidungsautoritit — bei Men-
schenrechtsverletzungen fordern und zugleich fiir die Aussetzung fun-
damentaler Menschenrechte im Inneren plddieren. An diesem Beispiel
zeigt sich, dass Menschenrechte und Souverinitit tatsdchlich das (gar
nicht so geheime) Biindnis eingehen konnen, das Agamben kritisiert.
Insofern kiime es darauf an, den Nexus aufzuheben, der die Gewih-
rung der Menschenrechte an die Nationalitidt — und damit an die Volks-
souverinitit — koppelt, wie Agamben in Anlehnung an Hannah Arendts
Thesen argumentiert. Der italienische Politische Philosoph schligt in
seinem Aufsatz ,.Jenseits der Menschenrechte® ein ,,Modell neuer inter-
nationaler Beziehungen* vor, das in ,,wechselseitiger Extraterritorialitat*
der Menschen besteht. Agamben fragt, warum Jerusalem zum Beispiel
nicht die Hauptstadt zweier Staatsvolker — der Israelis und der Palisti-
nenser — sein konne. Wire dies so, befdnden sich die Mitglieder der ei-
nen Gruppe in der Stadt jeweils im Exodus bei der anderen. Der Leit-
begriff solcher Extra- oder Aterritorialitit ,,wére nicht mehr das ius des
Biirgers, sondern das refugium des Einzelnen“. Analog fasst Agamben
Europa nicht als einen Bund von Nationen, sondern als einen Raum, der
die nationalen Territorien ,,fopologisch durchléchert und miteinander
verschrinkt™ (Agamben 2001: 31 — Hervorheb. Agamben). Die Tren-

15 Zu den grundlegenden Annahmen des ,Feld“-Begriffes, den Guilhot im
Anschluss an Bourdieu verwendet, vgl. Bourdieu 1987: 261 ff., 362 ff.

141

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

nung zwischen Staatsbiirger und sans-papiers (oder staatenlosem
Fliichtling) — und damit die nach Agamben hinfiéllige antike Trennung
zwischen qualifiziertem (,,bios*) und nacktem Leben (,,zoe*) (Agamben
2002: 197 f.) — wire damit endgiiltig aufgehoben und hitte einer Form
transnationaler Sozialbeziehungen Platz gemacht.

Diese Passagen weisen einen Ausweg aus dem diisteren Szenario,
das Agamben in ,,Homo sacer* entwirft. Das fundamentale ,,Recht®, das
sich die Menschen wechselseitig garantieren, wire das transnationale
Refugium in der Sphire des Anderen, sozusagen die Gastfreundschaft
der Individuen; es wiren eben nicht mehr die staatsbiirgerlichen Institu-
tionen, die diese Garantie erbrichten. Nicht zuletzt hebt Agambens Vi-
sion die Trennung zwischen inneren und &ufleren politischen Angele-
genheiten auf. Damit machten zum einen ,humanitire Interventionen‘
von auflen gegen staatsinterne Menschenrechtsverletzungen (in ihrer jet-
zigen Form) keinen Sinn mehr. Zum anderen wire es der ,,souverdnen
Macht* nicht mehr moglich, stindig neue ,,Vogelfreie® oder ,,homini
sacres‘ — wie etwa die ,,enemy combatants in Guantdnamo — aus ihrer
Ordnung abzusondern und zu bekdmpfen. Eine Verbindung zwischen
Souverénitit und Menschenrechten gébe es nicht mehr, weil diese Kate-
gorien, wie wir sie heute kennen, nicht mehr existierten.

111.3 Universelle Menschenrechte, politische
Selbstbestimmung und
internationale Beziehungen

lI.3.1 Der Partikularismus-Vorwurf gegen
universalistische Menschenrechte

Giorgio Agamben entwickelt seine Vision ,,wechselseitiger Extraterrito-
rialitdten, um die Verbindung zwischen Souverdnitit und Nationalitit
zu zerschlagen, die stets neues ,,nacktes Leben“ produziere. Dadurch
verwandeln sich zugleich die ebenfalls wesentlich an den Nationalstaat
gekoppelten Menschenrechte in eine Art transnationales Recht'® auf

16 Agambens fundamentale Rechtsskepsis wurde bereits an anderer Stelle
(Abschnitt 11.4.2 und 11.4.3) hervorgehoben. Recht kann seine Geltung
nach Agamben nur durch institutionalisierten Rekurs auf Gewalt aufrecht-
erhalten. Insofern lieBe sich als Alternative zur souveridnen ,,Ununter-
schiedenheit zwischen Leben und Recht* auch kein Recht im herkommli-
chen Sinne denken, sondern eben das aterritoriale refugium. Angesichts
der Durchsetzungsschwiche der universellen Menschenrechte muss man
sich allerdings schon fragen, wie dieses — transnationale — refugium ver-

142

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

individuelles Refugium. Die ,,westfilisch* genannte Form nationalstaat-
licher Souverénitit beinhaltet die Vorstellung, der Umgang eines Staates
mit den eigenen Biirgern sei dessen ,,innere Angelegenheit”. Zu dieser
Sichtweise stehen universalistisch konzipierte Menschenrechte im Wi-
derspruch. Doch souverdne Staatlichkeit beansprucht nicht nur die
hochste oder letzte Entscheidungsautoritit auf dem eigenen Territorium,
sie beinhaltet zugleich auch den Aspekt der Autonomie (s. Abschnitt
I1.3.2) — und dieser ist relevant fiir Fragen internationaler Demokratie.
Soll Souverinitdt als Autonomie gewahrt bleiben, ist es unerlésslich,
dass sich die Staaten auf internationaler Ebene als Gleiche anerkennen.

In der Debatte iiber den kiinftigen Stellenwert der Menschenrechte
und ihr Verhiltnis zu souverdn-autonomen Staaten taucht allerdings un-
vermeidlich auch eine transnationale, also eine Nationen durchdringen-
de und bisherige zwischenstaatliche Politik transzendierende Kompo-
nente auf. Denn spitestens seit dem Kosovo-Krieg erhebt sich die dréin-
gende Frage, in welchen Fillen welche Menschenrechte den Primat iiber
die Souverinitit erlangen konnen sollten. Demokratierelevant ist diese
Debatte nicht nur hinsichtlich des Prozessualen (welche Staaten ent-
scheiden effektiv iiber die realpolitische oder juridische Institutionalisie-
rung von universell durchsetzbaren Menschenrechten?), sondern auch
hinsichtlich der Inhalte solcher die Souverdnitéit ausstechender funda-
mentaler Rechte.

Die Wiener UN-Menschenrechtskonferenz vom Juni 1993 offenbar-
te in diesen beiden Dimensionen deutlich einen ,,Nord-Suid-Konflikt*, an
dem ein gemeinsames Abschlussdokument der 171 in Wien vertretenen
Staaten beinahe gescheitert wire. Auf zwei Vorbereitungskonferenzen
relativierten zum einen die afrikanischen Staaten in der ,,Erkldrung von
Tunis“ (DGVN 1994: 47-49) und zum anderen die asiatischen Staaten in
der ,,Erkldrung von Bangkok® (ebd.: 59-63) die universelle Geltung der
Menschenrechte und wiesen auf schiitzenswerte regionale Spezifika des
jeweils eigenen Menschenrechtsverstindnisses hin. Wihrend allerdings
das Bangkoker Dokument die Beriicksichtigung kultureller Partikularitét
in der zukiinftigen Menschenrechtsentwicklung einfordert, erstreckt sich
der Vorbehalt der afrikanischen Staaten bereits auf die geltenden Erkli-
rungen und Abkommen zum Menschenrechtsschutz (Wolfrum 1993:
682)."

bindlich einklagbar wire. Und wie sollte dies anders moglich sein als mit
den Mitteln des positiven Rechts?

17 Vgl. Ziffer 8 in der ,,Erkldrung von Bangkok®, in der Menschenrechte in
den ,,Kontext eines dynamischen und sich entwickelnden Prozesses inter-
nationaler Normensetzung® gestellt werden, und Ziffer 5 in der ,,Erkldrung
von Tunis®, in der die afrikanischen Staaten betonen, es lasse sich ,,kein

143

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Demgegeniiber waren die westlichen Industriestaaten bestrebt, Ent-
wicklungshilfe an die Einhaltung politisch-ziviler Menschenrechte in
den Entwicklungslidndern zu koppeln, wodurch sie den politischen Men-
schenrechten der ersten den Vorrang vor den sozialen Menschenrechten
der zweiten Generation einrdumten. Dariiber hinaus entziindete sich die
Kontroverse um (Un-)Teilbarkeit der Menschenrechte an dem Konflikt
iiber den kollektiven oder individuellen Charakter eines ,,Rechts auf
Entwicklung® (s. 0.). Auf der Wiener Konferenz sollte der Streit schlie-
lich durch einen ,,Kuhhandel* beigelegt werden (Klingebiel 1996: 187
ff., 192).

Einerseits wird in Artikel 5 der Wiener Abschluss-Erklidrung ,.die
Bedeutung nationaler und regionaler Besonderheiten und unterschiedli-
cher historischer, kultureller und religidser Voraussetzungen* im inter-
nationalen Menschenrechts-Diskurs betont. Andererseits schreibt die
Konferenz in Artikel 10 das ,,Recht auf Entwicklung® als ein individuel-
les Recht gegen den jeweiligen Heimatstaat im Sinne der entsprechen-
den UN-Deklaration von 1986 fest. Damit wendeten die Industriestaaten
einen von ihnen befiirchteten Kollektivanspruch der Entwicklungslédnder
auf Strukturhilfen oder Schuldenerlasse ab (DGVN 1994: 16 f.)."*

In den Konflikten im Vorfeld und auf der Menschenrechtskonferenz
von 1993 kommt empirisch der grundlegende (und sehr alte) Streit iiber
Universalisierbarkeit oder — im Gegenteil — Relativitdt und kulturelle
Begrenztheit handlungsleitender Normen zum Vorschein. Zu solchen
umstrittenen Normen gehoren zuvorderst die Menschenrechte. Vor al-
lem die Entwicklungsldnder haben eine tiefe Skepsis gegen eine univer-
salistische Fassung der Menschenrechte ausgebildet, die ihnen in Wahr-
heit als eine partikularistische, ndmlich ,,westliche* Konzeption erschei-
nen. Hinter dieser Skepsis steckt unbestritten das Bewusstsein eines glo-
balen Macht-Ungleichgewichts zugunsten der hegemonialen industriali-
sierten Staaten. Diskursanalytisch gesprochen, entpuppen sich die Legi-

vorgefertigtes Modell [der Menschenrechte — Anm. CC] auf universeller
Ebene vorschreiben” (DGVN 1994: 61, 48).

18 Insgesamt brachte die Wiener UN-Menschenrechtskonferenz wenige kon-
krete Ergebnisse. Zu erwihnen ist hier vor allem die Initiative fiir die
Schaffung einer neuen UN-Institution, des Hochkommissariats fiir Men-
schenrechte. Damit blieben die Staatenvertreter hinter den Forderungen
eines NGO-Forums, das eine Woche vor der eigentlichen Konferenz statt-
fand, zuriick. Unter anderem forderten die Nicht-Regierungsorganisatio-
nen, die Ratifikation der UN-Menschenrechtskonventionen solle die Be-
dingung fiir die Aufnahme neuer Mitglieder bei den Vereinten Nationen
sowie die fortdauernde UN-Mitgliedschaft sein (Nowak 1994). Fiir die ge-
genwirtige Diskussion der auf der Konferenz thematisierten Fragestellun-
gen vgl. Klein/Menke 2008.

144

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

timationen fiir einen neuen Primat der Menschenrechte iiber die staatli-
che Souverinitit als die Erzidhlung starker westlicher Helden, die bruta-
len Siindern aus unterentwickelten Staaten eine militdrische Lektion er-
teilen, um die unterdriickten und letztlich als handlungsunfihig abquali-
fizierten Volker vor ihren eigenen Herrschern zu beschiitzen (Orford
2003: 170 £.).

Doch nicht nur angesichts der internationalen Kréfte-Verhiltnisse,
auch hinsichtlich dessen, was nun genau unter Menschenrechten zu ver-
stehen sei, gleichen Industrie- und Entwicklungslidnder einander nicht.
Jiirgen Habermas fasst die vor allem von fernostlichen Regierungen ar-
tikulierten Einwénde gegen ,,westliche Menschenrechte® prignant in
drei Punkten zusammen: Kritisiert werde erstens der Vorrang der Rechte
vor Pflichten. Dem setzten zweitens die nicht-westlichen Politiker eine
.kommunitaristische ,Rangordnung‘ der Menschenrechte* entgegen,
und dies, drittens, in Abgrenzung zu einer individualistischen Rechts-
ordnung. Habermas weist in seiner Replik auf diese Einspriiche darauf
hin, dass der Rechts-Individualismus mit kapitalistischer Modernisie-
rung einhergehe, die auch viele Entwicklungsldnder anstrebten. Zudem
sei die Kritik an ,,westlichen Menschenrechten® nicht selten strategisch
motiviert. Mit der Betonung kommunitaristischer Rechte legitimierten
Diktaturen in nicht-westlichen Lindern nur allzu oft die Einschrinkung
politisch-ziviler Menschenrechte. Zwar konzediert Habermas, die Kon-
zeption eines vor aller Vergesellschaftung a priori vorhandenen Indivi-
duums gehe nicht auf. Ebenso wenig aber konne man den Vorrang des
Kollektiven begriinden, da es sich bei der Rechtsentwicklung um einen
Prozess handele, in dem sich Individualitidt und Kollektivzusammenhin-
ge wechselseitig durchdringen und einander voraussetzten (Habermas
1998b: 184 ff.).

Damit verteidigt Habermas im Kern die universalistische, ,,westli-
che Fassung der Menschenrechte. Und tatsichlich sieht sich die norma-
tive Gegenperspektive, der kulturelle Relativismus, einem Selbst-Wider-
spruch gegeniiber. Denn wenn man behauptet, Kulturen konnten nicht
kontextunabhingig beurteilt werden, dann ist es auch nicht moglich, kul-
turelle Vielfalt zum gleichsam universell hochsten kulturellen Wert zu
erheben (Koenig 2005: 125 ff.). Insofern ist die Unterscheidung zwi-
schen Universalismus und Partikularismus eigentlich obsolet. Selbst ei-
ne so harsche Kritikerin kosmopolitischer Konzeptionen wie Chantal
Mouffe, die in universalistischen Menschenrechten nur den hegemonial-
dominanten Partikularismus des Westens erblickt, konstatiert, dieselbe
Frage nach ,,dignity of the person“ konne zwar unterschiedlich, kultur-
spezifisch beantwortet werden (Mouffe 2005: 126) — die Frage selbst
bleibe jedoch universell.

145

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Der kulturrelativistische Einwand, der Westen mit seiner stark auf
Abwehrrechten gegen den Staat und individueller Freiheit basierenden
Menschenrechtsauffassung erklidre seine selbst nur partikulare Perspek-
tive zum universellen NormenmaBstab, greift ebenso wenig, wenn man
zum Beispiel bedenkt, dass es etwa im Konfuzianismus durchaus Regeln
fiir das Verhiltnis zwischen Herrschern und Beherrschten gibt und auch
der chinesische Kaiser sich fiir sein ,,Mandat des Himmels* rechtfertigen
musste, woraus ein Widerstandsrecht gegen Tyrannei abgeleitet werden
kann. Gegeniiber einer rein individualistischen, ja atomistischen Ausle-
gung fundamentaler menschlicher Normen hat der konfuzianisch inspi-
rierte Menschenrechtsdiskurs sogar den Vorteil, dass Menschenrechte
hier von vorneherein kommunitir konzipiert werden (Koenig 2005: 138
ff.).

Ohnehin verlduft die Frontlinie im Konflikt um Gemeinschafts- oder
Individualrechte nicht zwischen spezifisch asiatischen (oder auch isla-
misch inspirierten) und ,,westlichen” Werten, sondern innerhalb jeder
Gesellschaft selbst (Bielefeldt 1998: 150). Im ,,westlichen sozialphilo-
sophischen Diskurs zeigt sich dies etwa an der Auseinandersetzung zwi-
schen Liberalismus und Kommunitarismus. Um aber wirklich zu einer
transnationalen Normendebatte zu gelangen, ist es unabdinglich, dass
sich keine partikulare Grundauffassung tiber menschliches Zusammen-
leben zur universellen Doktrin erhebt — und betreffe dies auch nur einen
begrenzten Raum. Dies gilt sowohl fiir den ,,Westen* als auch fiir Be-
strebungen, die islamische Scharia gleichsam mit dem Menschenrechts-
schutz zu identifizieren und als hochste soziale Norm festzuschreiben,
wie dies zum Beispiel in der Menschenrechtserkldrung der Organisation
der Islamischen Konferenz vom August 1990 zum Ausdruck kommt
(ebd.: 135 f.).

Die wissenschaftliche Suche nach der Grundlage eines inter-, besser
transkulturellen Austausches iiber wahrhaft globale Grundrechte der
Menschen hat jenseits der Frontstellungen zwischen Universalismus und
Partikularismus ldngst begonnen. Der Vordenker des Neogramscianis-
mus, Robert W. Cox (vgl. Abschnitt I1.2.1), definiert als Ziel dieser Su-
che die Konstruktion einer ,,supra-inter-subjectivity that would consoli-
date norms consistent with all traditions of civilization without any one
tradition being superimposed on others“. Der Kampf fiir solche Normen
findet nicht nur zwischen Kulturen oder Staaten statt, sondern auch in-
nerhalb von Gemeinschaften, wie Cox an einem Beispiel aus seiner ka-
nadischen Heimat verdeutlicht. So befinden sich die Inuit-Frauen in ei-
nem Wertekonflikt, wenn sie sich fiir die Anerkennung ihrer Rechte als
,native people” einsetzten, wihrend ihnen die Gleichberechtigung als

146

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Frauen doch eher die existierende kanadische Verfassung als ihre patri-
archalisch strukturierte ,,community* garantieren konnte (Cox 2002: 63).

An diesem Beispiel wird bereits deutlich, dass der Diskurs iber uni-
versalisierbare Grundwerte menschlichen Zusammenlebens ,,nicht auf
vorgingig bestimmbare Demarkationslinien an den Grenzen geschlosse-
ner Kulturrdume* rekurrieren kann, wenn er wirklich alle Zivilisations-
Konzeptionen einschliefen will. In Abgrenzung zum strengen, auch
menschenrechtlich relevanten Universalismus des Kantischen Kategori-
schen Imperativs schliet Heiner Bielefeldt: ,,.Die Bildung von Maximen
erweist sich [...] als historisch unabschlieBbarer reflexiver und diskursi-
ver Prozess, in dem die den unbedingten Sollensanspruch vermittelnde
strenge Universalisierbarkeitsforderung niemals endgiiltig eingelost,
sondern stets nur historisch vorldufig reprisentiert werden kann* (Biele-
feldt 1998: 19, 58 — Hervorheb. Bielefeldt).

Die weltbiirgerschaftlichen Teilnehmer an einem Diskurs iiber
wahrhaft globale Werte miissen sich dabei stets des spannungsreichen
Verhiltnisses zwischen den eigenen kulturellen Traditionen und politi-
schen Uberzeugungen und dem ,,Fremden bewusst sein, das ihnen ge-
geniibertritt. Fiir einen demokratischen Diskurs, der Dominanz-Momen-
te ausschlieft, ist der Respekt vor dem ,,Anderen* — der durchaus auch
ein Gegner sein kann — genauso wichtig wie das Bestehen auf der eige-
nen Position, fiir die man ja streitet. Norberto Bobbio versucht, mit sei-
nem Konzept der ,,Toleranz* diesen Widerspruch genauer zu beleuch-
ten. Fiir Bobbio haben Toleranz und Intoleranz je positive und negative
Implikationen. Positive Toleranz bezieht die anderen, also nicht eigenen
Positionen mit ein, negative Toleranz hingegen steht fiir Prinzipienlo-
sigkeit und Gleichgiiltigkeit gegeniiber jeglichen Werten. Umgekehrt ist
positive Intoleranz ein Synonym fiir die eigene Standfestigkeit, wihrend
negative Intoleranz die Diskriminierung der anderen, nicht eigenen Posi-
tionen beinhaltet (Bobbio 1999b: 98 f.). Daraus folgt, dass die zumal fiir
einen transnationalen, universellen demokratischen Diskurs unabdingba-
re Toleranz nicht schrankenlos sein kann; sonst wére sie ja negativ. Es
kann durchaus historische Situationen geben — Bobbio nennt hier den
italienischen Faschismus —, in denen Toleranz an ihre Grenzen stoft
(ebd.: 102 ff.).

Dem Brasilianer Boaventura de Sousa Santos ist es um die Veridnde-
rung des speziell ,,westlichen* Konzeptes der Menschenrechte in Form
eines ,,globalized localism* hin zu einem ,,cosmopolitan project* bestellt
(Sousa Santos 1995: 342). Hierfiir schldgt er einen Diskursprozess vor,
den er ,,diatopical hermeneutics“ nennt. Dieser Ansatz geht von der Un-
zuldnglichkeit (,,incompleteness) der einzelnen Kulturen aus, die sich
aus diesen Kulturen selbst heraus nicht erschliee, da diese sich als in

147

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

sich kohirentes Normen- und Werte-System verstiinden. Daher komme
es auf die Konfrontation mit den Topoi anderer Kulturen an, die aus ih-
rer Perspektive die Unzulidnglichkeit der einen Kultur kritisierten und
wiederum selbst von anderen fiir ihre eigene Unzulidnglichkeit kritisiert
werden konnten. So wendet das islamische umma-Konzept gegen die
,.westlichen” Menschenrechte ein, diese vernachlédssigten kollektive
Werte wie Solidaritdt, wihrend die Menschenrechtsperspektive an der
umma deren Primat der Pflichten iiber die Rechte anprangere, der hor-
rende Ungleichheiten, etwa zwischen Muslimen und Nicht-Muslimen
oder zwischen Minnern und Frauen, zementiere (ebd.: 340 f.).

Durch einen transkulturellen Interaktionsprozess dieser oder #hnli-
cher Art konnte das Bewusstsein fiir die eigene Relativitit wachsen —
und dies bedeutet auch: fiir die legitime Autonomie der Anderen, die es
stets gegen die eigenen Handlungsiiberzeugungen abzuwigen gilt. Auf
diesem Punkt beharrt der Schopfer der Weltsystemtheorie, Immanuel
Wallerstein, wenn er einen Disput iiber die spanische Kolonialherrschaft
aus dem 16. Jahrhundert nachvollzieht. Vor dem ,,Consejo de las
Indias“, den Karl V. einberief, setzte sich der spanische Geistliche Bar-
tolomé de Las Casas fiir die Rechte der Indios in der ,,Neuen Welt* ein,
withrend der Konservative Juan Ginés de Sepilveda die Position vertrat,
die Spanier seien verpflichtet, die Indios beispielsweise von ihren Men-
schenopfer-Ritualen abzuhalten. Dagegen argumentierte Las Casas, man
miisse gemdB dem Prinzip des geringsten Schadens vorgehen. Wenn
beispielsweise bei der spanischen Intervention gegen die Praktiken der
Indios Unschuldige getotet wiirden, so wiirden die Indios den Spaniern
deren menschenrechtliche Uberzeugungen nicht mehr abnehmen (Wal-
lerstein 2007: 14 ff.). Im Lichte dieser mehr als 450 Jahre zuriickliegen-
den Auseinandersetzung, die nichts an ihrer Aktualitit eingebiifit habe,
nimmt Wallerstein sodann die Militédrinterventionen jiingster Zeit — wie
in Ex-Jugoslawien und im Irak — in den Blick und beurteilt sie vor allem
hinsichtlich der Sicherheits- und Menschenrechtslage, die durch die
Kriege eingetreten sei, also hinsichtlich der Frage, ob sich die Situation
der Not leidenden Menschen nach dem Eingreifen der fremden Michte
verbessert habe oder nicht (ebd.: 30 ff.).

Hierbei zeigt sich, dass die Intervention von auflen mitnichten auto-
matisch dazu fiihrt, dass sich die Menschenrechtssituation bessert (vgl.
hierzu auch Abschnitt 1.2.5). Die Autonomie der ,,Anderen‘ — und damit
auch zumindest die Chance auf eine demokratische Entwicklung politi-
scher Gemeinwesen aus sich selbst heraus — bildet also ein wichtiges
Spannungsmoment im Menschenrechtsdiskurs. Selbst wenn es gelidnge,
in einem transnationalen demokratischen Prozess Kriterien fiir mogliche
,.humanitire Interventionen® oder auch schon nicht-militdrische Sankti-

148

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

onsmafBinahmen festzulegen, erwiese sich die Souverinitit im Sinne po-
litischer Selbstbestimmung als eine Beschrinkung universalistischer
Menschenrechtspolitik.

ll.3.2 Menschenrechte und Volkssouveranitéat —
ein ,,gleichurspriingliches” Verhéltnis?

In der Kosovo-Intervention der NATO haben menschenrechtliche Hand-
lungslegitimationen die Autonomie eines politischen Gemeinwesens, in
diesem Fall (Ex-)Jugoslawiens, durchbrochen. Das Spannungsverhiltnis
zwischen Souverinitit und Menschenrechten lédsst sich allerdings auch
genau umgekehrt darstellen. Denn genauso gut konnte man argumentie-
ren, dass die Volkssouverdnitit die Menschenrechte in ihrem Geltungs-
grund beschrinkt. In demokratischen Verfassungen werden die universa-
listisch konzipierten Menschen- in Grundrechte ,,umgegossen® (Arenho-
vel 2003: 32). Dadurch wird die universelle Geltungsreichweite der
Menschen- bzw. Biirgerrechte allerdings auf staatliches Recht und damit
auf Staatsbiirger beschrinkt (vgl. auch Arendt 1986: 604 ff.), und die
,,Vogelfreien“, also zum Beispiel faktisch staatenlose Fliichtlinge, fallen
nicht mehr unter den urspriinglich intendierten universellen Schutz fun-
damentaler Rechte (s. 0.). Der Politikwissenschaftler Mark Arenhovel
fragt daher in seinen Betrachtungen zum Verhéltnis von Demokratie und
Menschenrechten, ob nicht iiber ein Menschenrecht auf Demokratie ,,die
Partikularisierung urspriinglich mit universalem Gehalt ausgestatteter
Menschenrechte in einer Rechtsordnung durch diese Rechtsordnung
(oder in auBler- oder iiberstaatlichen Arrangements) kompensiert werden
kann“ (Arenhovel 2003: 33).

Einer solchen Verschriankung von Menschenrechten und Demokratie
scheint das Konzept der Volkssouverénitit entgegenzustehen, das ja eine
demokratisch legitimierte Aussetzung von Grundrechten zumindest er-
moglicht (ebd.: 28). Begreift man mit Kant als Kerngehalt der Men-
schenrechte die gleiche Freiheit aller Mitglieder eines gegebenen politi-
schen Gemeinwesens, so lieBe sich fiir die effektive Garantie dieser
Rechtsidee, aus der erst konkretes Recht entsteht, die Gewaltenteilung
anfithren — also die Unabhingigkeit und gegenseitige Kontrolle rechts-
normierender und rechtsvollziehender Instanzen. In der modernen De-
mokratie, einer Staatsform, der Kant auf Grund seines antiken Demokra-
tieverstidndnisses skeptisch gegeniibersteht, wird die Garantie der glei-
chen Freiheit der Rechtspersonen transformiert in die Differenzierung
zwischen Verfassungs- und einfachem Recht. Laut Heiner Bielefeldts
von Kant inspirierter ,,Philosophie der Menschenrechte* ergibt sich da-
mit ein ,,wechselseitiges ,Umgreifen*“ von Demokratie und Menschen-

149

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

rechten. Die Demokratie umgreife die Menschenrechte, weil Menschen-
rechte nur in einem freien 6ffentlichen Diskurs auch freiheitlich wirken
und auch nicht essentialisiert, sondern als unabschlieBbarer Prozess ver-
standen werden konnten. Die Menschenrechte umgriffen andererseits die
Demokratie, da demokratische Beteiligungsrechte etwa in den Deklara-
tionen des 18. Jahrhunderts stets selbst als Menschenrechte bezeichnet
wiirden und die Voraussetzung fiir eine freiheitliche Demokratie dar-
stellten (Bielefeldt 1998: 72 f., 107).

Das (demokratische) Verfassungsrecht stellt in diesem Verstindnis
die grundlegenden Beteiligungsrechte bereit. Doch damit ist eine Aus-
sohnung zwischen Volkssouverdnitit (oder Demokratieprinzip) und
Menschenrechten noch keineswegs sicher. Schlieflich konnen demokra-
tisch legitimierte Représentations-Institutionen mit verfassungsgebender
Mehrheit die Verfassung dndern, und es wiére dann eine Frage der je-
weils verfochtenen Menschenrechtsauffassung, ob solche Anderungen
nicht manchmal selbst gegen den ,,Geist der Verfassung* verstoBen."’
Sticht also nicht letztlich die Volkssouverénitit doch die Menschen-
bzw. Biirgerrechte aus? Lisst sich das Spannungsverhiltnis zwischen
Demokratieprinzip und Menschenrechten am Ende nicht doch nur im
Sinne einer Prioritdtenfrage zu der einen oder anderen Seite hin auflo-
sen?

Jurgen Habermas stellt in diesem Zusammenhang dem Republika-
nismus etwa des Aristoteles, also der Betonung der partizipatorischen
,Freiheiten der Alten“, den Liberalismus eines John Locke gegeniiber,
der die unantastbare Privatautonomie als ,,Freiheit der Modernen* gegen
eine moglicherweise tyrannisch entartende Volkssouverinitit ins Felde
fithrt. Ahnlich wie Heiner Bielefeldt rdumt Habermas selbst keiner der
beiden Perspektiven den Vorrang ein, sondern betrachtet 6ffentliche und
private Autonomie als ,,gleichurspriinglich* in dem Sinne,

,.dass einerseits die Staatsbiirger von ihrer 6ffentlichen Autonomie nur dann
einen angemessenen Gebrauch machen konnen, wenn sie aufgrund einer
gleichmiBig gesicherten privaten Autonomie hinreichend unabhéngig sind;
dass sie aber auch nur dann gleichméBig in den Genuss der privaten Autono-
mie gelangen konnen, wenn sie als Staatsbiirger von ihrer politischen Auto-
nomie einen angemessenen Gebrauch machen® (Habermas 1998b: 176 f.).

Dies mag sich theoretisch-normativ ganz richtig anhoren, doch blendet
eine solche sozialphilosophische Grundhaltung die konkreten Konflikte
aus, in die staatliche Volkssouverdnitdt und universalistisch konzipierte

19 Die Anderung bzw. faktische Abschaffung des im deutschen Grundgesetz
verankerten Asylrechts von 1993 ist ein solches Beispiel.

150

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Menschenrechte immer wieder geraten konnen. Sicherlich ist ein effekti-
ver Menschenrechtsschutz nur innerhalb einer demokratischen Verfas-
sungsform moglich. Mégen Menschenrechte und Volkssouverinitét al-
lerdings auch geschichtlich zusammenhingen, so gelten Menschenrechte
,,doch nicht nur fiir Menschen, die in einer Demokratie bzw. in einem
Rechtsstaat leben®; sie konnen eben nicht ,,auf einer Stufe mit Rechten
stehen, die in einem Staat erzeugt werden, und sei das Verfahren dieser
Erzeugung noch so legitim*“ (Kohler 1999: 115 — Hervorheb. Kohler).
Daraus folgt: ,,Demokratie dient der Verwirklichung der Menschenrech-
te, aber Menschenrechte dienen nicht der Verwirklichung der Demokra-
tie. Denn Demokratie kann ja nicht als ein Zweck konzipiert werden, der
unabhingig von jeglichem Wert von Menschen existierte* (ebd.: 113).

Sicherlich miisste ein transnationaler Menschenrechtskanon, durch
den sich die Spannung zwischen universalistischen Menschen- und nur
fiir jeweilige Staatsbiirger geltenden Biirgerrechten zumindest abmildern
lieBe, selbst das Ergebnis eines demokratischen Prozesses sein, wenn es
sich dabei nicht um ein hegemonial-dominantes Zwangsinstrument han-
deln soll. Ein ,,Menschenrecht auf Demokratie* lédsst sich daraus aller-
dings nicht ableiten, da zumindest absolute Normen wie das Recht auf
Leben der Volkssouverinitit noch vorausgehen. Schreibt man die Men-
schenrechte vollkommen einer bestimmten Staatsform, und sei es der
Demokratie, ein, verlieren jene nicht zuletzt ihr kritisches, anti-souveré-
nes Potenzial. Genau der Opposition gegen die feudalistische Herr-
schaftsform verdankt sich ja das Biindnis, das die Menschenrechte wih-
rend der grolen modernen Revolutionen am Ende des 18. Jahrhunderts
mit der Demokratie bzw. der Volkssouverinitit eingegangen sind. In ei-
ner solchen Perspektive scheint das auf, was man mit Arenhovel, der
sich wiederum an Richard Rorty orientiert, einen ,,antifundamentalisti-
schen Universalismus‘ nennen konnte. Ein solcher Universalismus hebt
einerseits das Kontextuelle, Geschichtliche und Kontingente menschli-
cher Praxis hervor, lehnt also eine ,,objektive” Verkniipfung zwischen
Menschenrechten und Demokratie ab, erkennt aber andererseits be-
stimmte basale oder absolute Grundnormen menschlichen Zusammenle-
bens wie das Folterverbot oder das Recht auf Leben an (Arenhdvel
2003: 102 f.).

111.4 Zweite Zwischenbilanz
Im Verlauf der Untersuchung hat sich gezeigt, dass Menschenrechte
nicht nur ein Produkt der Moderne, sondern auch ihrer ,,Ambivalenz*

sind. Einerseits stellt besonders die volkerrechtliche Kodifizierung der

151

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Menschenrechte seit 1945 eine Reaktion auf die Unrechtserfahrungen
des 20. Jahrhunderts dar. Andererseits taugen Menschenrechte zuneh-
mend zur Legitimation politisch-militdrischen Handelns, d. h. ,,humani-
tiarer Interventionen®, die wiederum den ,,Geist der Menschenrechte® in
Frage stellen konnen (Koenig 2005: 142 ff.). Dabei erweisen sich uni-
versalistische Menschenrechte selbst als ,,ambivalent”. Als gegen die
,.souverdnen Michte“ gerichtete Kampfmittel zur Verteidigung dessen,
was fundamental menschlich und schiitzenswert ist, treten sie in ein
Spannungsverhiltnis zur staatlichen Souverinitit, wenn man diese als
letzte oder hochste politische Entscheidungsautoritit begreift. Wirklich
wirksam und durchsetzungsfihig sind Menschenrechte bisher allerdings
nur gewesen, wenn sie ihres universellen Anspruches enthoben und als
Biirgerrechte in staatlichen Verfassungen verankert wurden. Hannah
Arendt erkennt daher als einzige wirklich universelle Ambition funda-
mentaler Rechte lediglich das jeweils nur partikulare ,,Recht, Rechte zu
haben®, an, das Recht der Menschen, einem politischen Gemeinwesen
anzugehoren, das ihnen konkrete Rechte erst gewihren kann. Hermann
Broch, mit dem Arendt zwischen 1946 und 1951 einen regen Briefwech-
sel unterhalten hat, problematisiert demgegeniiber, dass ein souveriner
Staat seinen Staatsbiirgern ja diese fundamentalen Rechte durchaus ver-
weigern konne. Um dies zu verhindern, schldgt Broch bereits 1946 ein
transnationales ,,Gesetz zum Schutz der Menschenwiirde® vor, das im
Namen der Menschenrechte die staatliche Souverinitit aussticht. Wih-
rend Arendt Volkssouverdnitit und Menschenrechte stets zusammen
denkt, radikalisiert Broch den anti-souveridnen Impetus der Menschen-
rechte und stellt damit das Spannungsverhiltnis beider Kategorien wie-
der her.

Da das Konzept der Volkssouverinitit an das Konzept der (nationa-
len) Staatsbiirgerschaft gekoppelt ist, fragt sich Arendt (und im An-
schluss daran ebenso Giorgio Agamben), was denn eigentlich mit den
Menschen geschehen soll, die nicht Staatsbiirger sind, sich aber auf be-
stimmten nationalen Territorien aufhalten oder unter deren hoheitlicher
Verfiigungsgewalt festgehalten werden — wie aktuell zum Beispiel die
Gefangenen im US-Lager Guantdnamo. Fiir Arendt und Agamben de-
monstrieren gerade diese Fille der ,,Vogelfreien* bzw. des ,,nackten Le-
bens®, das die ,,souveridne Macht* aus ihrem Inneren absondert und auf
das sie sich zugleich vernichtend richtet, wie unzulidnglich das Konzept
universalistischer Menschenrechte ist. Agambens Thesen zufolge gehen
,souverdne Macht* und ,,Menschenrechte® sogar ein Biindnis ein, weil
sich beide auf die pure physische Existenz der Menschen bzw. deren
Schutz beziehen. Umgekehrt lédsst sich allerdings argumentieren, dass
fundamentale Personen- und korperliche Unversehrtheits-Rechte die un-

152

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

abdingbare Voraussetzung fiir ein politisches ,,Recht auf Rechte* sind.
Der Fall Guantdnamo zeigt, dass die USA nach Bekanntwerden der
Menschenrechtsverletzungen in dem Lager im dffentlichen Diskurs, in
dem es vor allem um die Verletzung von Personlichkeitsrechten ging,
stark unter Druck geraten sind. Und immerhin wurde im November
2008 mit Barack Obama ein Prisident gewihlt, der sich als eine Kern-
forderung die SchlieBung Guantdnamos auf die Fahnen geschrieben hat.
Sicherlich kann bisher nur der (souverine) Staat effektiven Menschen-
rechtsschutz garantieren, wie er ihn auch unter Berufung auf einen
permanenten Ausnahmezustand® (etwa im ,,Krieg gegen den Terroris-
mus®) nachhaltig auszusetzen vermag. Doch weder Agamben noch
Arendt weisen auf die nicht zu unterschitzende zivilgesellschaftliche
Kraft hin, durch die universelle Menschenrechte gegen souverine Staa-
ten eingefordert werden.

Unbestreitbar bleibt die Achillesferse eines universalistischen Men-
schenrechtskonzeptes dessen beschrinkte universelle Durchsetzungsfi-
higkeit. Proportional zu den ungeheuren Menschheitsverbrechen des 20.
Jahrhunderts ist der Katalog der ,unverduBerlichen* menschlichen
Grundrechte stetig angewachsen — zu den politischen Abwehrrechten
gesellten sich soziale und schlieBlich sogar kollektive Rechte der zwei-
ten und dritten Menschenrechtsgeneration. Unabhéngig von der diskurs-
analytisch sicher notwendigen ,,Deutungsoffenheit des weltgesell-
schaftlichen Symbols der Menschenrechte (s. 0.) drohen diese doch zu
einem nebuldsen ,,Recht auf alles” und damit auf nichts konkret Ein-
klagbares zu verkommen und belegen so nur wieder ihre eigene grof3e
Schwiche. Ungeachtet dessen betonen viele Autoren menschenrechtli-
che Kernnormen, die man als ,,absolut® bezeichnen konnte und die Kul-
tur iibergreifend anerkannt werden. Hierzu gehoren grundlegende Per-
sonlichkeitsrechte wie das Recht auf Leben oder das Folter- und Sklave-
reiverbot sowie kollektive Normen wie das Verbot des Genozids. Wie
der Kosovo-Krieg gezeigt hat, ist die Durchsetzung dieser Rechte
gleichwohl militdrisch starken und hegemonial-dominanten Akteuren
vorbehalten, da in der Volkerrechtswirklichkeit weiterhin staatliche Sou-
verdnitit der universellen Geltung der Menschenrechte vorangeht. So
wird die Menschenrechtsdurchsetzung zu einer Ermessenssache, die
letztlich die Gefahr des Messens mit zweierlei Maf in sich birgt. Anders
ist die Untitigkeit der internationalen Gemeinschaft in Ruanda, wo es —
im Gegensatz zum Kosovo — einen wirklichen Volkermord gegeben hat,
nicht zu erkldren.

Um die Durchsetzung der in verschiedenen Konventionen ja bereits
kodifizierten menschenrechtlichen Kernnormen so zu regeln, dass die
gesamte Weltbiirgerschaft zustimmt, wére ein transnationaler demokra-

153

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

tischer Diskurs vonnoten. Hier scheint sich zunichst das Problem aufzu-
tun, dass es sich bei der gegenwirtigen Konzeption universalistischer
Menschenrechte selbst um ein partikulares, ,,westliches* Konstrukt han-
delt, das auf regional spezifische, kulturabhéngige Fassungen fundamen-
taler Normen menschlichen Zusammenlebens keine Riicksicht nimmt.
Doch ein kulturrelativistischer Standpunkt setzt sich Schwierigkeiten
aus. Zum einen lassen sich eben in jeder Kultur bestimmte Kernnormen
identifizieren, die sich nicht auf den Kontext einer partikularen politi-
schen und gesellschaftlichen Ordnung beschrinken lassen. Zum anderen
verstricken sich Kulturrelativisten in Widerspriiche, wenn sie keiner
Kultur den Vorrang einrdumen wollen, zugleich aber die kulturelle Viel-
falt zum universell hochsten Wert erkldren. Insofern stellt sich die Al-
ternative ,,Universalismus oder Partikularismus‘ nicht, und es kime bei
einem demokratischen Menschenrechtsdiskurs darauf an, in den differie-
renden Auffassungen der jeweils Anderen die Grenze des Eigenen zu
erkennen. Solche Konzepte erdrtern etwa Norberto Bobbio mit seinem
Toleranz-Begriff oder Boaventura de Sousa Santos mit seinem transkul-
turellen Dialog, der die blinden Flecken der einen Normen- mit den Spe-
zifika einer anderen Normenordnung ausleuchten soll.

Souverdnitidt als Autonomie politischer Gemeinwesen beschrinkte
allerdings selbst eine transnational und demokratisch ausgehandelte uni-
verselle Ordnung der Menschenrechte und ihrer Durchsetzung. Denn die
in der Praxis immer schwierige Frage, wann welche Rechte wie gegen
eine autonome Gesellschaft durchgesetzt werden sollen, muss sich stets
am ,,Prinzip des geringsten Schadens® orientieren, wie Immanuel Wal-
lerstein eindrucksvoll am Beispiel des Disputs iiber den Umgang der
spanischen Kolonialherren mit den Indios Siidamerikas im 16. Jahrhun-
dert ausfiihrt. Richtet man den Blick hingegen auf gegebene demokrati-
sche Verfassungsordnungen, konnte man durchaus argumentieren, (de-
mokratische) Volkssouverinitit und die Gewdhrung der Menschen-, hier
besser: Biirgerrechte seien ,,gleichurspriinglich®, wie Habermas betont.
Jedoch kann in allen demokratischen Staaten eine bestimmte Majoritit
der Wihler oder Abgeordneten durchaus die verfassungsrechtlich garan-
tierten Grundrechte auf eine Weise einschrianken, dass diese dem ,,Geist
der Verfassung* widersprechen. Dadurch kann das Demokratie-Prinzip
zumindest teilweise die Menschen- oder Biirgerrechte, die zugleich sei-
ne eigentliche Voraussetzung bilden, aussetzen. Ob nun Volkssouverini-
tit oder Menschenrechte in einem Spannungsverhiltnis zueinander ste-
hen oder nicht, hingt davon ab, welchen der beiden Kerngehalte des
modernen Menschenrechts-Konzeptes man betrachtet: den anti-souverd-
nen, staatskritischen Impetus der Menschenrechte oder ihre wirksame
verfassungsmifige Institutionalisierung und Durchsetzungsfihigkeit.

154

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV DEMOKRATIE IM SPANNUNGSVERHALTNIS ZU
SOUVERANITAT UND MENSCHENRECHTEN

Die beiden ,,demokratischen Revolutionen® der Moderne — die Ameri-
kanische und die Franzosische — haben der politischen Kategorie der
Demokratie wie ihrer politikwissenschaftlichen Begriffsfassung eine er-
staunliche Karriere beschert. Verachtete etwa selbst der antike Philo-
soph der Polis, Aristoteles, die demokratische Staatsform noch als ,,Ar-
me-Leute-Herrschaft (vgl. hierzu Lambrecht 1999: 216 f.), so scheint
Demokratie heute zu einer Art ,,empty signifier” (Laclau) avanciert zu
sein, einem vereinheitlichenden und zugleich inhaltsbeliebigen Diskurs-
zeichen (vgl. Keller 2004: 53) — gleichen sich doch unterschiedlichste,
wenn nicht gar gegensitzliche politische Positionen in ihrer Berufung
auf demokratische Grundiiberzeugungen. Dies gilt umso mehr, nachdem
die real existierenden sozialistischen Systeme 1989/90 zusammenbra-
chen und sich in (mehr oder minder) liberale, marktwirtschaftliche De-
mokratien transformierten. Doch schon die ,,Ostblock-Staaten* meinten
offensichtlich nicht auf die Demokratie-Formel verzichten zu konnen,
indem sie sich als ,,Volksdemokratien* deklarierten und damit — sprach-
lich widersinnig — von den liberal-kapitalistischen Demokratien des
»Westens absetzen wollten. Welch absurde Licherlichkeit die allge-
genwirtige demokratische Selbstzuschreibung annehmen kann, belegt
gleichwohl am eindrucksvollsten das ,,Aktionsprogramm*® der faschisti-
schen deutschen Partei NPD, die unter dem zynischen Schlagwort ,,Frei-
heit statt Totalitarismus* beklagen kann, das ,,demokratische Prinzip der

155

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Auslese der Besten sei vom ,,oligarchischen Parteienkartell* der Bun-
desrepublik abgeschafft worden.'

Den zweifelhaften Charakter eines ,,Sonntagswortes®, das in keiner
Erbauungsrede von Staatsoberhiduptern und Regierungschefs fehlen darf,
teilt die Demokratie freilich mit den Menschenrechten, deren formale
Respektierung mittlerweile zum normativen Eintrittsbillet in die interna-
tionale Gemeinschaft von Nicht-Schurkenstaaten geworden ist (vgl. Ab-
schnitt III.1.3). Die Analogie zwischen beiden Kategorien erschopft sich
nicht in deren historisch-diskursiver Aufwertung. So lasst sich erstens
argumentieren, dass Demokratie ohne fundamental garantierte Men-
schen-, besser: Biirgerrechte gar nicht moglich wire, Demokratie also
durch Menschenrechte konstitutiv bedingt ist (vgl. Abschnitt II1.3.2).
Dieser Zusammenhang zeigt sich auch historisch-empirisch — etwa an-
hand der Franzosischen Menschen- und Biirgerrechtsdeklaration von
1789, welche die menschlichen Naturrechte der nationalen Volkssouve-
rénitit einschrieb. Der Bezug auf Souverénitit, der sich der menschen-
rechtlichen Fundierung von Demokratie unmittelbar anschlieft, offen-
bart, wie tief die Kategorie Demokratie in das Dilemma zwischen parti-
kularer Souverdnitit (hier als Volkssouverinitit) und — zumindest
ethisch, nicht unbedingt real — universell giiltigen Menschenrechten ver-
strickt ist. Diese Verstrickungen aufzuzeigen, ist das eine Ziel dieses
Kapitels.

Zweitens lasst sich Demokratie nicht nur als das bloBe ,,Resultat* der
addierten Komponenten Volkssouverénitit und Menschen- bzw. Biirger-
rechte begreifen, sie weist auf weltpolitischer Ebene potenziell auch
iiber das Spannungsverhiltnis zwischen Souverénitit und Menschen-
rechten hinaus, ja konnte es ggf. sogar regulierend vermitteln. Dies gilt
sowohl transnational, also Nationen iibergreifend und sie durchdringend
wie dadurch transformierend, als auch international, also im Verhiltnis
zwischen den fixen Entitdten souveridner Nationalstaaten. Diese briauch-
ten dann selbst nicht unbedingt real demokratisch zu handeln. So ist im
Fall des Kosovo-Krieges durchaus kritisch zu fragen, ob die NATO sich
gegeniiber dem seinerzeit zweifellos undemokratischen, nationalisti-
schen Serbien Milosevics selbst nicht undemokratisch verhalten hat, in-
dem das Militdrbiindnis dem Staat unannehmbare Bedingungen diktierte
und somit das ,,window of opportunity* fiir eine friedliche Losung der
Kosovo-Krise endgiiltig schloss (vgl. Abschnitt 1.2.2). Offensichtlich
handelt es sich um eine der anspruchsvollsten, aber auch grundle-
gendsten demokratischen Tugenden, den oder die Anderen in seiner oder

1 http://partei.npd.de/medien/pdf/Aktionsprogramm.pdf, S. 43 [Stand: 20.
05.2008].

156

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

ihrer Identitdt und somit auch Differenz zur eigenen Identitit anerken-
nen zu konnen — eine Tugend, die vielleicht dafiir sorgen konnte, Souve-
rénitdt und Menschenrechte in ihrer Spannung zu vermitteln oder auch
auf eine aktive Weise friedlich miteinander bestehen zu lassen.

Die beiden Erscheinungsformen von Demokratie im Bezug auf Sou-
veridnitit und Menschenrechte — zum einen als weiteres Element des un-
tersuchten Spannungsverhéltnisses in der Weltpolitik, zum anderen als
Souverinitit und Menschenrechte transzendierendes, sie verbinden kon-
nendes Drittes — ziehen sich quer durch simtliche Gliederungspunkte
dieses Kapitels, das ich im Einzelnen folgendermafien aufgeteilt habe: In
Abschnitt IV.1 fiihre ich zunéchst in grundlegende Probleme des Demo-
kratiebegriffes ein, die sich m. E. vor allem aus der Kluft zwischen dem
Wortsinn ,,Volksherrschaft” und den real existierenden Institutionen, die
Demokratie erst leb- und erfahrbar machen, ergeben. Im Gegensatz zu
liberalen Demokratietheoretikern wie Sartori hebe ich die Notwendig-
keit hervor, das ,.etymologische Ideal der Demokratie nicht aus den
Augen zu verlieren und damit unter Demokratie nicht nur Parlaments-
wahlen, Elitenwettbewerb um Wihlerstimmen und ergidnzend vielleicht
noch eine Verfassungsgerichtsbarkeit zu verstehen. Zentral scheint mir
die Frage zu sein, wie sich staatsbiirgerliche Partizipation in der konkre-
ten Ausgestaltung von Volkssouverdnitit ausnimmt und ausnehmen
kann (Abschnitt IV.2). SchlieBlich ist Demokratie immer ein Phinomen
der Grenzen, Grenzziehungen und zugleich Entgrenzungen. Dies zum
einen nach innen, indem die historisch kontingenten und durch soziale
Kédmpfe immer wieder herausgeforderten Definitionen derjenigen, die
iiberhaupt zum souverdnen Volk gehoren diirfen, In- und Exklusionen
produzieren und sich Demokratisierung als ein Prozess der immer weite-
ren Inklusionen vormals von der Machtausiibung ausgeschlossener
Gruppen verstehen ldsst, wobei groBere Partizipation gerade nicht un-
mittelbare (im Sinne von nicht auf irgendeiner Form von Reprisentation
beruhender) Herrschaft bedeuten kann (Abschnitt IV.2.1). Zum anderen
war Demokratie bisher historisch nach auflen begrenzt, weil sie eng an
die Entstehung des Nationalstaates gekoppelt ist. Im Zuge der so ge-
nannten ,,Globalisierung* jedoch sehen sich die Nationalstaaten transna-
tionalen Problemlagen gegeniiber, die durch die partikularen Gemeinwe-
sensstrukturen nicht mehr bewiltigt werden konnen (Abschnitt IV.2.2).
In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage nach der Demokratisie-
rung internationaler Organisationen neu, die unter Umstinden die natio-
nalstaatlich eingehegte Demokratie unter den transnationalisierten Be-
dingungen der Weltpolitik neu beleben konnten. Als Beispiel ziehe ich
hier die Debatte tiber die Demokratisierung der UN heran (Abschnitt
IV.2.3). Je groBer die politikrelevanten Entscheidungseinheiten jedoch

157

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

werden, desto geringer scheint sich die Mdoglichkeit direkter staatsbiir-
gerlicher Partizipation auszunehmen. Trotzdem hat sich mittlerweile ein
vielféltiger wissenschaftlicher Diskurs iiber Demokratiekonzepte jen-
seits des Nationalstaates entfaltet, die in weltpolitischen Angelegenhei-
ten vor allem die Einzelperson in den Mittelpunkt stellen und die Einzel-
staatenwelt hinter solche im weitesten Sinne kosmopolitische Szenarien
zuriicktreten lassen (Abschnitt IV.3.1). Diese Vorstellungen transnatio-
naler Demokratie geben dem menschenrechtlichen Aspekt der Kategorie
damit eindeutig den Vorzug vor dem partikular-volkssouverdnen Cha-
rakter von Demokratie. Als Hauptakteure eines transnational-demokrati-
schen Wandels der gegenwirtigen Weltpolitik werden hidufig NGOs und
transnationale soziale Bewegungen genannt, die jenseits der traditionel-
len staatlichen und suprastaatlichen Entscheidungsverfahren fiir eine
Neubelebung direkter Partizipation auch auf Weltebene sorgen konnten.
Dieser optimistischen Sichtweise steht allerdings entgegen, dass auch
die Welt-Zivilgesellschaft, falls es sie tiberhaupt schon gibt, hierarchisch
und nicht selten undemokratisch organisiert ist und somit oftmals die
Belange der einzelnen Weltbiirger mitnichten représentiert (Abschnitt
1V.3.2). Insgesamt ergibt sich also sowohl hinsichtlich der volkssouve-
rdnen (und von der ,,Globalisierung® herausgeforderten) als auch hin-
sichtlich der menschenrechtlich-kosmopolitischen Dimension von De-
mokratie ein ambivalentes Bild. Um die Spannungen zwischen Demo-
kratie einerseits und Souverdnitit und Menschenrechten andererseits
noch einmal theoretisch vertieft zu verdeutlichen, ziehe ich in Abschnitt
1V.3.3 die Debatte iiber private und/oder offentliche Autonomie politi-
scher Gemeinwesen heran, die Jirgen Habermas und John Rawls An-
fang der 1990er Jahre gefiihrt haben. Diesmal aus der Perspektive der
Demokratie, nehme ich somit die bereits im vorangegangenen Kapitel
begonnene Diskussion iiber die ,,Gleichurspriinglichkeit* von (Volks-)
Souverdnitdt und Menschenrechten noch einmal auf (vgl. Abschnitt
II1.3.2). SchlieBlich werden die wesentlichen Ergebnisse dieses Kapitels
in einer weiteren Zwischenbilanz zusammengefasst (Abschnitt IV.4).

IV.1 Grundlegende Probleme des
Demokratie-Begriffs

Der globale ,,Siegeszug™ der Demokratie ist auch der politikwissen-
schaftlichen Debatte nicht entgangen. Insbesondere nach den ,,friedli-
chen Revolutionen® in den Ostblockstaaten 1989/90 und unter dem Ein-
druck der sich anschliefenden Transformationen von einem sozialisti-
schen zu einem liberal-kapitalistischen System entsteht eine empirische

158

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

Demokratie- und Demokratisierungsforschung, die sowohl qualitative
als auch quantitative Ansédtze umfasst (Berg-Schlosser 2007). Gerade
quantitative Versuche, den gesellschaftlichen Demokratie-,,Grad* zu
messen‘, handeln sich allerdings das Problem ein, normative Vorfest-
legungen zu konstruieren, die nur ein bestimmtes Modell von Demokra-
tie in den Blick zu nehmen erlauben. So operationalisiert der Demokra-
tieforscher Tatu Vanhanen mit seinem ,,index of democracy (ID)* eine
seiner beiden Hauptvariablen, den politischen Wettbewerb, anhand des
Stimmenanteils, den die jeweils grofite Partei bei Parlamentswahlen in
den untersuchten Ldndern erhalten hat. Die zweite Hauptvariable, die
Partizipation, ermittelt Vanhanen durch den Anteil der Wihler an der
jeweiligen Gesamtbevolkerung. Die Multiplikation dieser Zahl mit dem
von 100 subtrahierten Stimmenanteil der grofSten Partei ergibt dann die
Platzierung eines Landes auf einer Demokratie-Skala (Vanhanen 1997).
Als theoretische Grundlage hat Vanhanen Robert Dahls ,,Polyarchie®-
Konzept gedient — eine liberal-pluralistische Theorie reprisentativer
Demokratie (Dahl 1971). Damit sind allerdings direkte, basisorientierte
oder partizipatorische Auffassungen demokratischer Politik von vorne-
herein ausgeschlossen — und dies ganz besonders, wenn man bedenkt,
dass Vanhanen staatsbiirgerliche ,,Partizipation alleine als Beteiligung
an reprdsentativen Wahlakten versteht.”

Um dagegen die Kategorie Demokratie in ihrer Komplexitét besser
erfassen zu konnen, kdme es darauf an, die Grenzen zu reflektieren, die
etwa der Begriff des ,,Volkes* (das ja herrschen soll) historisch variabel
zwischen einem (konstruierten) Innen, dem eigenen Staatsvolk, und ei-
nem (konstruierten) Auflen, den anderen Volkern, zieht. Zugleich hat der
Volks-Begriff stets dazu gedient, eine Binnendifferenzierung zwischen
den qualifiziert Herrschenden, dem ,,demos®, und den Beherrschten, der
bloBen Bevolkerung, Menge, Masse, dem Pobel vorzunehmen (Kosel-
leck 2004: 145 ff.). Solche asymmetrischen sozialen Beziehungen ent-
springen normativen Vorstellungen, die eine Gesellschaft bzw. die herr-
schende Gesellschaftsschicht oder -klasse von sich selbst hat; sie konsti-
tuieren die Form politischer Herrschaft, lassen sich aber nicht in quanti-
tativen Erhebungen einfach messen. Besonders fiir die in der heutigen
Weltpolitik legitimatorisch zentrale politische Herrschaftsform Demo-
kratie bedeutet dies: ,,Was Demokratie ist, ldsst sich nicht davon tren-
nen, was Demokratie sein sollte. Eine Demokratie existiert nur insoweit,
als sie von ihren Idealen und Werten zur Existenz gebracht wird* (Sarto-
ri 1997: 16 — Hervorheb. Sartori). Diese Mafigabe gilt natiirlich auch fiir

2 Fiir eine Methoden-Kritik des ,,index of democracy* s. Berg-Schlosser
2007: 33 f.

159

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

den Theoretiker der Demokratie, der seinen Begriff vom Untersu-
chungsgegenstand — ob nun bewusst oder unbewusst — stets normativ
aufladt. Und da sich normative Haltungen nun einmal radikal voneinan-
der unterscheiden konnen, mag hierin der Grund fiir die verwirrende
Vielfalt von Vorstellungen dessen, was Demokratie sei, liegen — insbe-
sondere in einem Zeitalter, in dem diese politische Herrschaftsform alle
anderen, wenigstens vom Standpunkt der Legitimitit her, ausgestochen
hat.

Dementsprechend diagnostiziert Lars Lambrecht fiir die Kategorie
Demokratie zutreffend: ,,Kaum ein anderer Terminus in der politischen
Praxis der Neuzeit ist [...] gleichermallen so allgemein anerkannt wie
umstritten und unklar® (Lambrecht 1999: 215). Eine solche paradoxe
Konstellation spricht fiir die oben angefiihrte Beobachtung, Demokratie
habe sich zu einem ,,empty signifier entwickelt. Ein solches diskursives
Zeichen ist nicht inhaltsneutral in dem Sinne, dass sich Diktatoren oder
Monarchen einfach nur umbenennen. Vielmehr muss in demokratischen
Legitimationsstrategien der Bezug zu dem grundlegenden Kriterium ei-
ner ,,Herrschaft des Volkes* gewahrt bleiben. Insofern tut Giovanni Sar-
tori in seinem instruktiven Uberblick iiber Demokratietheorien Recht
daran, das ,.etymologische Ideal“ der Demokratie — Sartori nennt es
,.Regierung oder Macht des Volkes* (Sartori 1997: 29) — zu dekonstruie-
ren. Denn wenn das Volk zu herrschen habe, kommt es darauf an, was
man unter Volk versteht. Einleuchtend fiihrt Sartori aus, dass sich ,,de-
mos*‘ unter modernen Bedingungen alleine als ,,relative Mehrheitsherr-
schaft (mit qualifizierten Minderheitsrechten) iibersetzen lésst (ebd.:
30). Diese Form der Volksherrschaft grenzt Sartori scharf von partizipa-
torischen Demokratie-Vorstellungen — ,,Mitwirkungsdemokratie* in der
deutschen Ubersetzung von Sartoris Grundlagenwerk — ab. Wihrend di-
rekte Versammlungsdemokratie schon in ihrer antiken Gestalt ,kaum
der wirksamste Teil der griechischen politeia® gewesen sei’ und in Rein-
form lediglich in sehr kleinen Gruppen funktioniere (ebd.: 123), grenze
sich die ,,Referendums-“ als Element einer ,,Mitwirkungsdemokratie®
nicht wirklich von reprisentativen Formen ab, weil die Teilnehmer in ih-
rer ,,Einsamkeit“ den Wihlern an der Urne dhnelten; eine Diskussion
(und ggf. anschlieBende Abwandlung) der zur Abstimmung stehenden
Sachverhalte sei nicht moglich. Die von der ,Mitwirkungsdemokratie*
gegen die repriasentative Wahldemokratie eingeforderte aktive Teilhabe,
der Einfluss der einzelnen Biirger, minimiere sich, je grofler die Zahl der
Abstimmenden bei einem Referendum werde. Zudem kenne die Refe-
rendumsdemokratie keine qualifizierten Minderheitsrechte und verlange

3 Siehe dagegen Bleicken 1994 und Abschnitt V.2.3.

160

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

von den Abstimmenden eine intensive Sachkenntnis, die von Normal-
biirgern in einer immer komplexer werdenden sozialen Welt nicht er-
wartet werden konne (Ebd.: 124 ff.).

Aus diesen Griinden bevorzugt Sartori als deskriptive Definition der
heutigen ,,Makro-“ oder ,,GroBdemokratien® zum einen Schumpeters
Konkurrenzdemokratie, also die Methode, nach der Einzelne (Angehori-
ge der politischen Elite) um die eigene politische Entscheidungsbefugnis
beim Volk buhlen miissen. Dem fiigt Sartori Robert Dahls ,,Polyarchie*-
Theorie der Demokratie hinzu, welche die pluralistische Zerstreuung der
Entscheidungseliten betont, und erweitert sie um das Kriterium des
Wahlmechanismus, da ja Eliten-Polyarchien auch ohne Stimmabgaben
des Volkes denkbar wiren (ebd.: 165). Hinsichtlich der prdaskriptiven —
man konnte auch sagen: normativen — Dimension von Demokratie hebt
Sartori hervor, dass Wahl-Polyarchie und Entscheidungsdelegation stets
auch Auswahl bedeuten miissten, es sich bei der repridsentativen Wahl
nicht um eine bloBe quantitative Setzung handeln diirfe und die Eliten-
Polyarchie eben auch eine ,,Verdienst-Polyarchie* sein miisse (ebd.:
182). Zumindest fiir die allgemeinen Zusammenhinge der gesamtgesell-
schaftlichen Demokratie schlieft Sartori damit eine Mischung aus repra-
sentativen und direkten Demokratie-Elementen kategorisch aus (ebd.:
280).

Eine solche theoretische Vehemenz ist schon praktisch nicht einzu-
sehen, denn ein insgesamt repridsentativ organisiertes Gemeinwesen
muss plebiszitire Elemente ebenso wenig ausschlieen, wie es etwa
Konkurrenz- und Konkordanzdemokratien in Reinform in der demokra-
tischen Verfassungswirklichkeit gibt (Waschkuhn 1998: 511). Hinsicht-
lich Sartoris normativer Setzung, die sich ganz bewusst meilenweit von
der ,,etymologischen Demokratie* entfernt hat, fillt vor allem auf, dass
direkte Teilhabe der Staatsbiirger fiir Sartori keinen intrinsischen Wert
aufweist. Damit kann er Demokratie nur als eine klassisch liberale den-
ken, als einen ,,Mechanismus zur Aggregierung pripolitisch geformter
Interessen® (Schmidt 1995: 172 f.). Demokratie ist in dieser Sichtweise
eine Methode, ein Mittel zum Zweck — und nicht selbst das Ziel.

Rekurriert man demgegeniiber normativ auf das ,,etymologische Ide-
al“ der Demokratie, das ein partizipatorisches, auf aktive und direkte
Teilhabe der Staatsbiirger gerichtetes ist, so erweist sich diese Sichtwei-
se als ,,intensely practical to consider where our conduct stands in relati-
on to an ideal, since in that way we can try to improve. It is essential to
take this approach to democracy rather than the more common one,
which is to scale down definitions of the ideal so that they conform to
what we easily achieve (Crouch 2004: 2 f.). Gemessen am normativen
Ideal staatsbiirgerlicher Partizipation (oder auch nur an den Bedingungen

161

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

der Moglichkeit von Partizipation), kann Colin Crouch heutzutage die
Epoche einer ,,post-democracy* identifizieren. Das Prifix ,,post* bedeu-
tet dabei nicht, dass alle demokratischen Institutionen verschwunden
sind, im Gegenteil: Machtmechanismen ldgen so offen zutage wie nie
zuvor, das Konzept der (Staats-)Biirgerschaft (,,citizenship*) sei flexibler
und offener geworden, und demokratische Politiker fiirchteten in all ih-
ren Entscheidungen die Wihler. Gerade deshalb schlossen sie aber letz-
tere immer mehr aus dem Politikprozess aus und béten in ihren Wahl-
programmen immer weniger Inhalte, die sich klar voneinander unter-
schieden. Die gesamte Politik sei zu einer Marketing-Veranstaltung de-
gradiert, auf der (schwammige) Positionen und vor allem Personen den
Wihlern wie Waren dargeboten wiirden (ebd.: 19 ff.).* Zur Stirkung
substanzieller Partizipation folgt Crouch einem Vorschlag P. C. Schmit-
ters vom Florentiner European University Institute aus dem Jahr 2002,
wonach eine ,,citizens’ assembly* zufillig ausgewihlter Biirger iiber Ge-
setzentwiirfe beraten und entscheiden kann, die ihr eine qualifizierte
Minderheit von Parlamentsabgeordneten vorlegt. Nach den von Crouch
zitierten Vorstellungen Schmitters sollen Biirger zudem selbst entschei-
den konnen, welchen zivilgesellschaftlichen Organisationen jihrlich ein
Teil ihrer Steuerschuld zuflieBen soll (ebd.: 113).

Crouchs Vorschldge zur Behebung des ,,post-demokratischen De-
mokratiedefizits implizieren, dass eine Stirkung direkter, partizipatori-
scher Elemente das sich zunehmend gegen elementare Interessen und
Bediirfnisse des ,,Volkes* (demos) richtende repridsentative System kor-
rigieren konnte. So stimmt er in einem entscheidenden Punkt mit dem
entgegengesetzt argumentierenden Sartori iiberein: beide begreifen di-
rekte, partizipationsorientierte und indirekte, ,,polyarchische* Demokra-
tie als Gegensatz: Stirkt man den einen, schwicht man den jeweils ande-
ren Pol. Dieser antagonistischen Auffassung widerspricht nicht nur die

4 Entscheidend fiir die politische Entmiindigung der Biirger, die sich in der
,,post-democracy* ereigne, ist fiir Crouch auch die zunehmende Privatisie-
rung Offentlicher Dienstleistungen, die sich somit der offentlichen Ent-
scheidung und Kontrolle entzogen (Crouch 2004: 78 ff.). Besonders kri-
tisch sieht Crouch die Ersetzung des Wohlfahrtsstaates durch zivilgesell-
schaftliches Engagement. Da solche Entwicklungen ,,involve turning away
from politics, they cannot be cited as indicators of the health of democ-
racy, which is by definition political“ (ebd.: 16). Hier unterliegt Crouch
einem zentralen Irrtum moderner politischer Ideengeschichte, der darin
besteht, das Staatliche mit dem Politischen per se zu identifizieren. Wa-
rum sollten zivilgesellschaftliche Handlungen denn von vorneherein unpo-
litisch sein? Einen alternativen Weg, das Politische zu denken, zeichnet
sich bei Hannah Arendt ab, fiir die das Politische — zumindest im sozial-
philosophischen Sinne — nicht primir das Staatliche, sondern das Offentli-
che darstellt (vgl. Abschnitt V.2).

162

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

Realitit ,,gemischter moderner Verfassungen (s. 0.). Auch theoretisch-
analytisch ist es angemessener, mit Norberto Bobbio das Verhiltnis von
direkter und reprisentativer Demokratie nicht als ,,qualitativen Sprung*,
sondern als ,,Kontinuum* zweier unterschiedlicher Formen zu verstehen.
Bobbio weist darauf hin, dass einerseits der Repridsentant abzuberufen
ist, in der repridsentativen Demokratie also stets auch ein ,direktes*
Element enthalten ist. Andererseits kommt direkte Demokratie — zumin-
dest in den ,,grolen Gesellschaften® der Moderne — schwerlich ohne De-
legierte, mithin: Repridsentanten, aus, die, seien sie noch so stark an
Weisungen der Basis gebunden, einen gewissen Bewegungsspielraum,
etwa in laufenden Verhandlungen, haben miissen (Bobbio 1988: 47 ff.).
Normativ argumentiert Bobbio dabei eindeutig im Sinne des ,,etymolo-
gischen Ideals* der Demokratie, wenn er feststellt, dass direkte Demo-
kratie, wo sie moglich sei, auch angewendet werden konne und solle.
Reprisentative Demokratie springe dann gewissermalflen ein, wenn das
Staatsgebiet zu grof3 oder die zu behandelnden Probleme zu komplex
wiirden. Um die Bildung einer ,,Wahl-Oligarchie* zu vermeiden, komme
es allerdings einerseits auf die konkurrierende Vielfalt reprisentativer
Institutionen und Institutionstriager an (m. a. W. auf Dahls ,,Polyarchie®).
Andererseits miisse sichergestellt werden, dass die Individuen an den
Oligarchien partizipieren und sie somit besser kontrollieren k&nnten
(ebd.: 59).

IV.2 Demokratie als Volkssouveranitat
IV.2.1 Partizipation, Inklusion, Repréasentation

Wenn mit Sartori eine Trennung dessen, was Demokratie ist, von dem,
was sie sein soll, hochstens analytisch moglich ist und wenn die Ver-
schlungenheit deskriptiver und normativer Momente auch fiir den Theo-
retiker der Demokratie gilt, dann ist es unumgénglich, den normativen
Standpunkt dieser Arbeit zu explizieren. Wie oben bereits anklingend,
erlangt das ,.etymologische Ideal” der Demokratie in dieser Forschungs-
perspektive zentrale Bedeutung; es fungiert gewissermal3en als normati-
ve Messlatte fiir das, was Demokratie ,,ist“ (oder vom Forscher dafiir
gehalten wird), und gibt, indem es das, was ist, mit dem, was sein soll,
abgleicht, die ,Realitdtsrichtung® fiir das vor, was Demokratie sein
konnte. Direkte (staats-)biirgerliche Partizipation, Teilhabe am 6ffentli-
chen Leben, scheint die erste grobe Forderung zu sein, die sich aus dem
Postulat ,,Regierung oder Macht des Volkes* (Sartori; s. 0.) ableitet. Ei-
ne erste Differenzierung erlebt diese Norm mit Norberto Bobbios kluger

163

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Analyse (s. 0.), dass dieses ,,etymologische Ideal* kein Plddoyer fiir eine
,reine®, direkte Demokratie sein kann, die im Gegensatz zu einer verteu-
felten ,,unreinen®, reprasentativen Demokratie steht; beide Demokratie-
Formen lassen sich zwar analytisch trennen, in Wahrheit kann es aber
nur eher direkte oder eher indirekte Volksherrschafts-Formen geben,
nicht ein starres Entweder-Oder.

Was bedeutet Partizipation nun im Einzelnen? Wie zeichnet sich ei-
ne partizipatorische Fassung von Demokratie — auch in Abgrenzung zu
anderen Demokratiekonzepten — aus? Diesen Fragen soll in diesem Ab-
schnitt zunichst nachgegangen werden.

Die neueren Ansitze einer partizipatorischen Demokratietheorie be-
rufen sich auf das Rousseausche Demokratieverstiandnis (vgl. hierzu Ab-
schnitt 11.3.2), arbeiten die friihdemokratischen Vorstellungen aus dem
18. Jahrhundert aber zu Theorie-Elementen um, welche die zeitgendssi-
schen v. a. soziookonomischen Bedingungen des spiten 20. Jahrhun-
derts mitreflektieren. Nicht zufillig bildete sich Ende der 1960er Jahre
vornehmlich in den USA eine weniger sozialphilosophische als vielmehr
pragmatische, auf konkretes zivilgesellschaftliches ,.empowerment®
(Bachrach/Botwinick 1992) ausgerichtete Stromung partizipatorischer
Demokratietheorie heraus (vgl. etwa Pateman 1970). Die globale ,,Krise
der Regierbarkeit®, die sich in den unter dem Schlagwort ,,1968% zu-
sammengefassten, vielfiltigen Revolten und Aufstinden ausdriickte
(Gorz 2000: 18 ff.), erklart soziologisch den herrschaftskritischen Impe-
tus, der vielen partizipationsorientierten Arbeiten eigen ist. Vor dem
Hintergrund der vornehmlich antikapitalistisch geprigten Proteste tiber-
rascht es nicht, dass partizipatorische Demokratietheorie sich primér der
Demokratisierung der Arbeitswelt und -beziehungen widmet und die
Machbarkeit von ,,workplace democracy* verteidigt (Bachrach/Botwi-
nick 1992: 11; Pateman 1970: 107 f.).

Politikwissenschaftlich grenzt sich partizipatorische von liberaler
Demokratietheorie ab. Kritisiert wird die liberale Konstruktion vollstin-
dig konstituierter (pripolitischer) Interessen (s. 0.), die iiberhaupt erst zu
entdecken eine wesentliche Aufgabe partizipatorischer Demokratie sei.
Mit dem Hinweis darauf, dass formal fiir alle Staatsbiirger geltende
Teilhaberechte wie Meinungs-, Petitions- und Wahlrecht real vor allem
von den oberen Schichten oder Klassen in Anspruch genommen wiirden,
rechtfertigten liberale Demokratietheoretiker eine enorme gesellschafts-
politische Ungleichheit (Bachrach/Botwinick 1992: 11, 71). Dabei be-
trachte etwa der Konkurrenztheoretiker Schumpeter nicht einmal das
allgemeine Wabhlrecht als Voraussetzung fiir Demokratie. Insgesamt
ndmlich tibe politische Massenapathie und -exklusion nach liberaler
Lesart einen System stabilisierenden Einfluss aus. Wenn Partizipation,

164

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

die direkte staatsbiirgerliche Teilhabe am oOffentlichen Leben, nicht
schon im Vorhinein diskreditiert sei, werde sie vornehmlich als Schutz
der Individuen vor Machtwillkiir der regierenden Eliten verstanden. Da-
gegen bedeute Partizipation doch die aktive Wahrnehmung politischer
Freiheitsrechte, habe einen erzieherischen Effekt und verfestige und ver-
stetige sich selbst, da die Menschen zum politischen Engagement ermu-
tigt wiirden, wenn sie bemerkten, dass ihre Stimme gehort werde und ihr
Einfluss real etwas bewirke. Diese Erfahrungen sorgten nicht nur fiir ei-
ne hohere Akzeptanz kollektiver Entscheidungen, sondern erméglichten
es auch sozialen Bewegungsakteuren, Ungleichheiten und hierarchische
Binnendifferenzierungen im eigenen Milieu in Frage zu stellen. Auf das
liberale Standardargument gegen eine groBere Einbindung der Staats-
biirger in die Staatsgeschifte, dies bringe die undemokratischen, dema-
gogischen Einstellungen der ,Massen“ an die Oberfliche, antworten
partizipatorische Demokratietheoretiker, die liberale, repréisentative De-
mokratie habe solche populistische Regungen auch nicht bindigen kon-
nen, sondern liefere Demagogen im Gegenteil den Vorwand, ,,im Na-
men des einfachen Menschen von der Straie” gegen die Elite ,,da
oben® zu wettern (Pateman 1970: 7, 14, 42 f., 244 f.; Bachrach/Botwi-
nick 1992: 28 ff., 169).

Einen politiktheoretischen Neu-Entwurf der demokratischen Regie-
rungsform hat der US-Amerikaner Benjamin Barber vorgelegt. Auch er
beginnt mit einer Kritik der real existierenden liberalen Demokratie, die
er als ,,schwache‘ Demokratieform bezeichnet und deren Hauptanliegen,
wie Barber es ausdriickt, die ,,Raubtierhaltung* sei. In ihrer ,,anarchisti-
schen Disposition® feiere die liberale Demokratie (und Demokratietheo-
rie) einen radikalen (Markt-)Individualismus der ,,Marder und Fiichse,
die sich in der unbarmherzigen Natur das Leben mit ihren konkurrieren-
den Liisten gegenseitig schwer machen® (Barber 1994: 47) und deshalb
eines Leviathans bediirften, der mit Hilfe eines strikten staatlichen Ge-
waltmonopols die Freiheiten der Individuen zu deren eigenem Schutz si-
cherstelle. Diese ,,realistische Disposition® liberaler Demokratie ver-
deutlicht die innere Verbundenheit staatlicher Souverinitit mit Gewalt,
die Giorgio Agamben zu seinen Thesen iiber die Vogel-Freiheit des
,nackten Lebens® inspirierte (s. Abschnitt I1.4).

Einem derartigen ,,schwachen® Demokratiebegriff stellt Barber seine
Vision einer ,,starken Demokratie* entgegen, die sich aus einer ganz an-
deren Auffassung des Politischen herleitet: politisches Handeln miisse
ohne die Begriindung letztgiiltiger ewiger Wahrheiten auskommen; es
fehle ein, wie Barber es nennt, ,,unabhidngiger Grund*“ oder besser: eine
extra-politische Legitimationsquelle des Politischen, wie sie der einen in
Kapitel II dieser Arbeit explizierten Dimension staatlicher Souverinitit

165

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

entspricht — also zum Beispiel die ,,unsichtbare Hand des Marktes* in
der liberalen Demokratiekonzeption; betont wird demgegeniiber die
Notwendigkeit, unter Bedingungen der Ungewissheit zu entscheiden’,
und die Zentralitit des Konfliktes, denn wo im vorhinein Konsens herr-
sche, sei politische Regulierung ja tiberhaupt iiberfliissig (Ebd.: 104 ff.).
Im Gegensatz zur liberalen ,,schwachen* Demokratie, die staatsbiirgerli-
che Partizipation zugunsten der Ellenbogenfreiheit der Marktteilnehmer
und der von ihrem Leviathan garantierten ,,Sicherheit der Staatsbiirger
verwirft, beruht die ,,starke Demokratie* zentral auf Biirgerbeteiligung
und aktiver Biirgerschaft (,,citizenry*). Konkret schldgt Barber zur Insti-
tutionalisierung seiner ,,starken Demokratie” u. a. die Einrichtung rite-
dhnlicher, aus 5000 bis 25 000 Personen bestehender Nachbarschafts-
versammlungen vor, die zundchst als Diskussionsforen fiir kommunale
und nationale Themen, spéter auch als Abstimmungsbezirke fiir regiona-
le und nationale Volksbefragungen® und schlieBlich ggf. sogar als ge-
setzgebende Korperschaften fiir die kommunale Ebene fungieren konn-
ten.”

Einer anderen Initiative zur Integration direkter Elemente in den de-
mokratischen Politik- und Entscheidungsprozess geht es um eine Wie-
derbelebung der Volkssouverdnitdt, kraft derer die Herrschaft des Vol-
kes in Verfassungen iiberhaupt erst konstituiert werde. Die faktisch herr-
schenden reprasentativen Institutionen konnten vom Volk aber nur mit
einem derart pauschalen Auftrag bestimmt werden, dass die Delegation
von Sachfragen im Einzelnen den Staatsbiirgern entzogen sei. Daher
schldgt Ingeborg Maus fiir die hochdifferenzierten Gesellschaften der

5 Ungewissheit darf dabei nicht mit Unwissenheit oder Nichtinformiertheit
verwechselt werden. Dies wiirde bedeuten, den ,.citizens* zu unterstellen,
sie konnten die Komplexitit der politischen Verhéltnisse ohnehin nicht
durchschauen, weswegen Sartori ja u. a. eine Referendumsdemokratie ab-
lehnt (s. 0.). Ungewissheit im Sinne Barbers bedeutet vielmehr die Aner-
kennung der Kontingenz, die jedem politischen Beschluss zugrunde liegt.
Indem die Menschen politisch handeln, vollziehen sie eben nicht den Wil-
len irgendeiner hoheren Rationalitéit oder Instanz bzw. verstoen dagegen,
wenn sie angeblich ,,unkluge* Entscheidungen treffen.

6 So wiirde das ,,Biirgerparlament™ einer Nachbarschaftsversammlung dafiir
sorgen, dass sich die bei Sartori (s. 0.) beschriebenen isoliert Abstimmen-
den bei einem Referendum in diskutierende und reflektierende Staatsbiir-
ger verwandeln, die sich erst offentlich mit den politischen Regelungsge-
genstinden befassen, bevor sie dariiber entscheiden.

7 Als ein weiteres Element seiner ,,starken Demokratie* bezeichnet Barber
einen zivilen oder militdrischen Zwangsdienst. Hier muss man sich aller-
dings fragen, ob es sich bei einem solchen Ansinnen nicht um den ,.fal-
schen Kommunitarismus‘ handelt, den Barber an vielen Stellen seines Bu-
ches selbst kritisiert. Partizipation kann man nicht erzwingen, dadurch
fiihrt sie sich selbst ad absurdum.

166

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

Gegenwart eine Vielzahl dezentraler Gesetzgebungs-Korperschaften fiir
bestimmte Sachgebiete vor, iiber deren Verfahrensnormen zu be-
schlieBen, alleine noch einem nationalen Parlament obldge (Maus 1992).
M. a. W.: die Neugestaltung der Gesetzgebung entlang funktionaler Ge-
sichtspunkte hitte einen Teilhabe, Einfluss und Kontrolle der Staatsbiir-
ger stiarkenden Effekt.

Ein partizipationsorientierter Ansatz von Demokratie kann aber bei
Uberlegungen zur Verbesserung der Volks-Herrschaft nicht stehen blei-
ben, sondern muss im Sinne des ,,etymologischen Ideals* der Demokra-
tie auch danach befragt werden, wer eigentlich zum Volk gehoren soll,
das herrscht, oder, um es mit der Formel von Habermas zu sagen, ob
~Autoren und Adressaten des Rechts* tatsdchlich deckungsgleich sind
(Habermas 2001b: 135). Zu der Ausdehnung dieser Identititslogik bzw.
zur Erweiterung des Kreises der Rechts-Autoren miissen nicht nur staat-
liche Akte beitragen, sondern es konnen z. B. auch soziale Bewegungen
gesellschaftliche Demokratisierung vorantreiben, wenn sie durch ihr
Handeln den Kreis der Teilnehmer an 6ffentlicher Politik erweitern, die
politische Gleichheit jener Teilnehmer in der politischen Offentlichkeit
herstellen oder deren Ungleichheit anprangern und es ihnen gelingt, ver-
schiedene zivilgesellschaftliche Netzwerke zusammenzufiihren und ih-
nen politisch-6ffentlich Gehor zu verschaffen, m. a. W. wenn soziale
Bewegungen eine grofere politische Inklusion bewirken. Zielt soziales
Bewegungshandeln hingegen auf das Gegenteil, also bewusste Exklusi-
on, Ab- und Ausgrenzung bestimmter Gruppen, kann dies genauso gut
zu gesellschaftlich-politischer Entdemokratisierung fithren. Vorausset-
zung fiir die demokratisch-inklusive Wirkung sozialen Bewegungshan-
delns ist wiederum ein Mindestmal} demokratischen Geistes, der in den
betroffenen Gebieten (oder Teilen davon) bereits vorherrschen muss
(Tilly 2004: 127 £., 143, 112).

Die zentrale Stellung inklusiver Prozesse fiir Demokratie und De-
mokratisierung tritt besonders unter gegenwirtigen Bedingungen offen
zutage, da nationale Grenzen und damit auch die bisherige Begrenztheit
demokratischer Regierungsformen zunehmend in Frage stehen. So be-
greift Andrew Linklater in seiner politikphilosophischen Untersuchung
zur ,,post-westphalian era* politische Gemeinwesen insgesamt als Sys-
teme von In- und Exklusion (Linklater 1998: 2). Mit Marshalls ,,citi-
zenship“-Untersuchung (Marshall 1973) argumentiert Linklater, dass der
Ausweitung der Biirgerrechte tiber zivil-juridische, politisch-partizipato-
rische und soziale Rechte stets ein Universalisierungsanspruch zugrunde
gelegen habe, der (hierarchischen) Exklusionen ihren Wert abgespro-
chen habe. Zugleich habe in diesem durch soziale Kédmpfe forcierten
Prozess die ,,sensitivity to differences®, also fiir immer weitere reale

167

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

(nicht unbedingt formale) Exklusionen, zugenommen, wodurch sich die
Forderung nach immer wieder neuen Klassen von Rechten erklart
(Linklater 1998: 186). In Zeiten der Transnationalisierung pléadiert
Linklater fiir ,,cosmopolitan citizenship®, die im Gegensatz zur nationa-
len Staatsbiirgerschaft eine Zugehorigkeit zu multiplen politischen Or-
ganisationen beinhaltet (Ebd.: 197, 206). Dies bedeutet, dass der Inklu-
sionsprozess sich nun auch auf einen ,,demos* der Welt- und Weltregio-
nalebene (z. B. EU) bezieht.

Der inklusive und inkludierende Charakter der Demokratie zeigt sich
aber nicht nur in Fragen der Territorialitit, sondern auch soziokulturell
innerhalb politischer Gemeinwesen. So kritisiert Seyla Benhabib das
franzosische Kopftuchverbot an offentlichen Schulen von 2004.* Das
sakular-demokratische Frankreich — die Mehrheitsgesellschaft — meinte
mit diesem symbolischen Beschluss angeblich religios-fundamentalisti-
sche, islamische Positionen vom offentlichen Diskurs auszuschlieBen
(zu exkludieren). So entstand die paradoxe Situation, dass der franzosi-
sche Staat seinen Biirgern mehr Autonomie und Egalitarismus diktieren
wollte. Nur wurden die Stimmen der Médchen, die den Schleier trugen,
nicht gehort. Die Verschleierung, so Benhabib, habe sich von einem re-
ligiosen zu einem Akt kulturellen Protestes gewandelt und offenbare
damit eine grofere Politisierung muslimischer Médchen. Gerade das
franzosische Schulsystem mit seinen egalitiren Normen habe den Méid-
chen die Gelegenheit geboten, ihre Identitit als muslimische Biirgerin-
nen einer laizistischen Republik zu entdecken. Den Schleier konne man
hierbei auch als eine Verschleierung dieser ,,paradoxes of their own
emancipation from tradition® betrachten — und eben nicht als ein traditi-
onalistisches Symbol. Indem der franzosische Staat den muslimischen
Frauen die Fahigkeit abspreche, ihren eigenen Handlungen selbstbe-
stimmte Bedeutung zu verleihen, verhalte er sich genauso patriarcha-
lisch wie die muslimische Gemeinschaft, von deren Normen er die Frau-
en doch angeblich befreien will (Benhabib 2006: 56 f.).

Hier zeigt sich, dass demokratische Systeme, wenn sie demokratisch
bleiben wollen, ihre eigenen Normen-Grundlagen stets den gesellschaft-
lichen Herausforderungen anpassen und ggf. neue Gruppen durch Parti-
zipation inkludieren miissen, anstatt sie per herrschaftlichem Dekret ein-
fach vom offentlichen Leben auszuschlieBen. Der Prozesscharakter der
Demokratie macht verstandlich, wieso der Ort der Macht in einer De-

8 Genau genommen wurde das Tragen jeglicher religidser Symbole an fran-
zosischen Schulen verboten. Allerdings hatte die schon lianger schwelende
L,affaire du foulard* das Vorgehen der Nationalversammlung motiviert.

168

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

mokratie immer ein umkdmpfter und zugleich leerer ist (Lefort 1988:
17).

Einer solchen Perspektive hingen gleichwohl nur Teile des zeitge-
nossischen Demokratie-Diskurses an. Die Begriinder moderner Demo-
kratietheorien wie Locke oder Montesquieu veroffentlichten keine ein-
zige Schrift, die ,,Demokratie” im Titel trug. Wenn diese ,,klassischen*
Autoren europdischer Geistesgeschichte iiberhaupt einen Begriff von
demos entwickelten, dann meinten sie damit gewiss nicht die Masse der
Besitzlosen (Lambrecht 1999: 215 f.). Heute, im Ubergang zu einer
wirklichen Weltgesellschaft, muss sich demos hingegen nicht mehr not-
wendig auf irgendeine — soziale oder nationale — ,.exklusive Eigenart
oder Eigenschaft” beziehen, sondern ist zu ,,einem strukturellen Allge-
meinen geworden und bezeichnet das den Menschen ,,gemeinsame Po-
litische in der ihnen gemeinsamen Welt“ (ebd.: 223).

Damit ldsst sich das Volk, lassen sich die jeweiligen inkludierten
,cCitizens* auch nicht mehr organisch in der politischen Institutionen-
Struktur reprdsentieren. Die Stellung der Mitglieder eines Gemeinwe-
sens kann nicht mehr — wie besonders ausgeprigt im Mittelalter — in ei-
ner natiirlichen (und hierarchischen) Ordnung legitimiert sein. Wenn es
heute eine ,,Krise der Reprisentation® gibt, so handelt es sich also weni-
ger um eine Krise der (vorherrschenden) représentativen Demokratie-
form, als vielmehr um die Konsequenz aus der Unméglichkeit, die Ge-
sellschaft als Ganze im politischen System zu reprdsentieren; ,,Volk*
oder ,,demos® ist zu einem iiber die jeweiligen politischen Institutionen
vermittelten Begriff geworden, zum Gegenstand fortwéhrender Diskus-
sionen, die in- und exklusionsrelevant sind (Weymans 2004). Damit
wird zugleich aus dem oben erorterten Problem der In- bzw. Exklusion
in der Demokratietheorie das Problem der Repréisentation.

Der poststrukturalistische Sozialtheoretiker Ernesto Laclau sieht die
Wfictio iuris® (Laclau 1993: 289 — Hervorheb. Laclau) des Représentati-
onsprinzips darin, dass jemand an einem Ort anwesend ist, an dem er
physisch abwesend ist — ersetzt, vertreten, verkorpert durch die Figur des
Reprisentanten. Vollendete Reprisentation ergdbe sich dann, wenn der
Wille des Reprisentierten vollkommen konstituiert und transparent wére
und der Prozess der Repriisentation eine direkte und vollstindige Uber-
tragung dieses Willens auf den Reprisentanten darstellte. Aber in einer
solchen Situation wire Représentation ja gar nicht mehr notwendig. Dies
bedeutet im Umkehrschluss, dass die Identitdt des Reprisentierten eben
nicht vollkommen konstituiert sein kann und Reprisentation ein not-
wendiges Komplement seines Willens ist. Dadurch wird gerade das Feh-
len von Identitdt ausgeglichen. Fiir Demokratie bedeutet diese Erkennt-
nis, dass die Reduktion von Représentation eben nicht zu einer demokra-

169

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

tischeren Gesellschaft fithren wird, da dies den Mangel nicht voll konsti-
tuierter Identitédten ja nur verstiarken wiirde, sondern dass es aus radikal-
demokratischer Perspektive vielmehr darauf ankommt, politische Alter-
nativen zu entwickeln ,,that multiply the points from and around which
representation operates®. Durch die Trennung zwischen einem ,,particu-
lar filler”, den ein Reprisentant (z. B. eine politische Partei) den Repri-
sentierten anbietet, und der ,.filling function“, die Repridsentation zur
Behebung der mangelnden Identitéit der Reprisentierten iibernimmt, ent-
stehe erst so etwas wie demokratischer Wettbewerb, der eine nationa-
listische oder totalitdre Vereinnahmung sowohl des ,,particular filler* als
auch der ,filling function® ausschlieBe (ebd.: 292).9

Diese Uberlegungen zur Reprisentation haben sich aus den voran-
gegangenen zu einem partizipatorischen Demokratie-Ansatz und der
demokratischen Dynamik fortschreitender Inklusion ergeben. Damit
verdeutlichen sie noch einmal, dass die partizipatorische Fassung des
,etymologischen Ideals* der Demokratie zwar direkte Formen der
Volks-Herrschaft befiirwortet, deswegen aber keinesfalls das Reprisen-
tationsprinzip ausgeschlossen ist — im Gegenteil, wie Ernesto Laclau
theoretisch untermauert. Eher scheint es darauf anzukommen, wie politi-
sche Reprisentation organisiert ist.

IV.2.2 Probleme transnationalen Regierens

Inklusive und inkludierende Demokratie weist zwar im Fall von
,,cosmopolitan citizenship* (Linklater; s. 0.) iiber die Grenzen einzelner
(nationaler) Gemeinwesen hinaus. Doch grundsitzlich ging bisher die
gesamte Demokratietheorie von der Fiktion eines abgetrennten Territo-
riums aus. Durch die Prozesse der weltpolitischen Transnationalisierung
lasst sich freilich selbst diese theoretische Abstraktion nicht mehr
vollends aufrechterhalten. Die nationale Entgrenzung politischer Ent-
scheidungsprozesse fordert nicht nur die real existierenden, reprisentati-
ven Demokratien heraus, sondern konnte auch die Bedingungen der
Moglichkeit partizipatorischer Demokratieformen gefihrden, da diese
stark an ,,face-to-face*-Interaktionen und direkte Einfluss- und Kon-
trollmechanismen gekoppelt sind. Beides scheint aber auf transnationa-
ler oder gar globaler Ebene zunichst schwer zu realisieren sein.

9 Das Postulat einer niemals voll und transparent konstituierten Identitét des
Subjektes und die prinzipielle UnabschlieBbarkeit jeglichen Diskurses ge-
horen zu den theoretischen Eckpfeilern der poststrukturalistischen Dis-
kurstheorie. Fiir eine Einfithrung in diese und @hnliche Begrifflichkeiten s.
Torfing 1999.

170

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

Die Probleme des transnational gewordenen Regierens zeigen sich
zum einen in der internationalen Friedens- und Sicherheitspolitik und
werden insbesondere dann virulent, wenn es um die Durchsetzung uni-
versell giiltiger Menschenrechte (,,humanitire Interventionen*) auf Kos-
ten einzelstaatlicher Souverinitit geht. Bei solchen Entscheidungen tre-
ten, wie in den vorangegangenen Kapiteln demonstriert, die Macht-
asymmetrien der weltpolitischen Akteure, also der verschiedenen Natio-
nalstaaten, offen zutage. Die Machtasymmetrien weisen aber dariiber
hinaus eine soziodkonomische Komponente auf, welche die Moglichkeit
inter- wie transnationaler Demokratie einschriankt. Der vom Entwick-
lungsprogramm der UN entwickelte ,Human Development Index‘
(HDI) ist in diesem Zusammenhang ein aufschlussreicher Indikator. So
haben nach dem Weltentwicklungsbericht fiir 2007/2008 die Menschen
in Island — der erstplazierten Nation auf der aus unterschiedlichen Vari-
ablen berechneten Indexliste — eine Lebenserwartung von 81.5 Jahren,
withrend die Menschen im auf dem letzten Platz, Nummer 177, liegen-
den Sierra Leone durchschnittlich lediglich 41.8 Jahre lang leben. Dem
Pro-Kopf-Einkommen Islands von 36.510 Dollar steht Sierra Leones
Wirtschaftsleistung von nur 806 Dollar pro Kopf gegeniiber (DGVN
2007: 283 ff.). Angesichts dieser extremen internationalen sozialen Un-
gleichheit (Nussbaum 2007: 224 ff.) erscheint es zweifelhaft, ob sich
jenseits partikularer Gemeinwesen Demokratie verwirklichen ldsst, die
doch idealtypisch auf der Gleichheit aller jeweiligen ,,citizens* beruhen
muss. Soziodkonomisch kann diese Bedingung wohl nur erreicht wer-
den, wenn ihre jeweilige soziale Lage die Menschen auch ,,befdhigt*
(Sen 1993), ihre sozialen Menschen- und international formal garantier-
ten politischen Beteiligungsrechte real einzufordern und zu leben.

Doch der Prozess der politikrelevanten ,,Denationalisierung® betrifft
nicht nur Entwicklungslinder, sondern auch die OECD-Welt, wo die fiir
nationale Demokratien konstitutive ,,Kongruenzbedingung® zunehmend
in Frage gestellt ist. So konnen einerseits Urheber einer Entscheidung
und davon Betroffene auseinander fallen — etwa in der Umweltpolitik,
wenn ein Land Umweltprobleme verursacht, unter denen ein anderes zu
leiden hat. Andererseits widersprechen sich die Giiltigkeitsreichweite ei-
ner Regelung und der jeweilige Handlungszusammenhang — etwa wenn
eine transnationale Sozialpolitik am globalisierten Standortwettbewerb
scheitert. Dagegen schrinkt die ,,Gemeinsinnbedingung*, die kollektive
politische Identitdt an ein Zusammengehorigkeitsgefiihl der Menschen
bindet, international ausgedehnte Regulierung zur Wiederherstellung der
,,Kongruenzbedingung* potenziell ein. Erschwerend kommt das Erfor-
dernis hinzu, den Prozess transnationaler Deliberation selbst demokra-
tisch zu gestalten (Ziirn 1998: 237 ff.). Internationale Verhandlungs-

171

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

systeme kann man zwar als demokratisch legitimiert durch die Beteili-
gung der jeweiligen (demokratisch gewihlten) nationalen Regierungen
ansehen. Jedoch verstirken sich auf dieser Ebene jenseits des Nationalen
noch einmal die infranationalen Mehrebenenkonflikte foderaler Syste-
me, und Konsens lédsst sich meist nur iiber ,,negative Integration®, also
den Wegfall von Regulierungen herstellen, nicht aber iiber eine gestal-
tende Politik — etwa im Sozialbereich —, die zumeist den Nationalstaaten
vorbehalten bleibt (Scharpf 1998).

Zugleich gerit nationalstaatliche Souveridnitit zunehmend unter
Druck, wenn vom Standpunkt des Rechtsprimats als ,,supranational zu
bezeichnende Organisationen — im Gegensatz zu internationalen Zu-
sammenschliissen — selbst offentliche Gewalt ausiiben, wie etwa die
transnationalen EU-Institutionen (Gusy 2000: 133). Insbesondere die
Kern-Institution der nationalen Demokratie in ihrer dominierenden re-
prisentativen Gestalt, das Parlament, wird im Politikprozess internatio-
naler offentlicher Gewalten entmachtet, da es nicht in die Verhandlun-
gen iiber internationale Vertrdge eingebunden ist und immer nur die
Vertridge in ihrer Gesamtheit ratifizieren kann (Bummel 2005: 14). Die
Ahnungslosigkeit nationaler Parlamente offenbarte sich etwa, als insbe-
sondere globalisierungskritische Bewegungsorganisationen wie attac auf
die Intransparenz der WTO-Verhandlungen tiber ein weltweit verbindli-
ches Dienstleistungsabkommen (GATS'’) aufmerksam machten. Im
Februar 2003 sandte die EU-Kommission den Mitgliedsstaaten eine
Liste mit Liberalisierungsforderungen zu, die wichtige Teile offentlicher
Dienstleistungen in den einzelnen Staaten betrafen, und bat um schnelle
Stellungnahme. Darauthin sah sich der Deutsche Bundestag — nicht zu-
letzt auf Grund des sozialen Bewegungsdrucks ,,von unten — zu einem
Antrag genétigt, in dem das Parlament auf mehr eigene Einbindung in
den Verhandlungsprozess und eine ,,breitenwirksame Partizipations- und
Diskussionsmoglichkeit* zur Beratung der GATS-Vorschldge pochte. &

Transnationales Regieren beraubt aber nicht nur die Legislative als
Teil offizieller Politik-Institutionen ihres Handlungsspielraumes: es ver-
dndert Logik und Bedingungen politischen Handelns generell. So ldsst
sich im Fall des oft beklagten ,,Demokratiedefizits* der EU ein ,,regula-
tiver Konsens“ der Politik-Experten feststellen, der angesichts der zu-
nehmenden Komplexitidt des (offiziellen) politischen Entscheidungs-
systems wie der politischen Fragestellungen und multiplen Problemver-
kniipfungen selbst nicht viel mehr als nur allgemeine Regulierungsprin-

10 General Agreement on Trade in Services.

11 Angenommener Antrag der SPD- und Biindnis 90/Die Griinen-Bundes-
tagsfraktionen vom 12.3.2003, Drucksache 15/576 (http://dip.bundestag.
de/btd/15/005/1500576.pdf [Stand: 25.02.2008]).

172

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

zipien festlegen kann. Diese Konstellation begiinstige eine ,,populére
Streitpolitik* wie etwa den Bauernprotest gegen die europdische Agrar-
politik oder den Lastwagenfahrer- und Verbraucherschutzprotest, m. a.
W. eine ,kollektive Erregung [...], die Inszenierung eines Interesses‘
anstelle politischer (Gegen-)Visionen (Eder 2001: 66). Jedoch kommt es
in Fragen des trans- oder ,,denationalisierten* Regierens meist gar nicht
zum politischen Basishandeln, da schon auf nationaler Ebene das In-
teresse der Biirger an der Auflenpolitik und der Einfluss auf letztere ver-
gleichsweise niedrig seien und sich diese Elitenprivilegierung in interna-
tionalen Organisationen und deren Entscheidungsmechanismen nur po-
tenziere (Dahl 1999).

Dieser pessimistischen Diagnose steht freilich die Transnationalisie-
rung politischer Prozesse gegeniiber, welche die Gelegenheit bietet,
,citizenship* und die damit verbundenen Rechte iiber den staatlichen
Rahmen hinaus zu erweitern. Insofern politisch-zivile und soziale Biir-
gerrechte auf der normativen Grundlage von ,liberty and equality for
all“ (Mouffe; s. Abschnitt I1.3.4) beruhten, besalen sie schon immer
universellen Charakter, brachten aber durch ihre nur nationalstaatliche
Institutionalisierung eine Spannung zwischen Anspriichen und Verant-
wortlichkeiten gegeniiber dem Staat auf der einen und gegeniiber der ge-
samten Menschheit auf der anderen Seite hervor. Sollten sich ,,citizen-
ship“~-Rechte iiber das Nationale hinaus zu ,,cosmopolitan citizenship*
erweitern, kommt es — wie auch schon im einzelstaatlichen Rahmen —
auf eine grofere ,sensitivity to differences” an, denn sonst iiberliele
man den michtigen 6konomischen und politischen ,,Globalisierungs*-
Eliten die Neuformulierung des Politischen unter transnationalen Bedin-
gungen — und damit den sehr partikularen Interessen der Herrschenden
(Linklater 1998: 189 ff.; s. 0.). Die erheblichen Differenzen auf globaler
Ebene zeigen sich am eindriicklichsten anhand der internationalen sozia-
len bzw. soziotkonomischen Ungleichheit. In diesem Zusammenhang
lasst sich kritisch nach der Rolle etwa der entwicklungspolitisch relevan-
ten UN-Organisationen fragen, die es zum einen nicht schafften, die
groffte Armut zu lindern, und zum anderen wenig zum soziookonomi-
schen Aufstieg der asiatischen Tigerstaaten beitrugen (Kennedy 2006:
139 ff.). Fiir eine wirksamere internationale Zusammenarbeit scheinen
damit nach Jirgen Habermas zwei Lernprozesse fiir die (im Entstehen
begriffene) Weltgesellschaft wichtig zu sein. Erstens miissen die Regie-
rungen ihre legitime Souverinitét als Resultat ihrer Einbettung in die in-
ternationale Sphire begreifen, wodurch traditionelles Volker- und
Staatsrecht zunehmend ineinander fallen. Zweitens gilt es fiir die Welt-
biirger, ein Aquivalent zum innerstaatlichen ,,Verfassungspatriotismus*
auf weltpolitischer Ebene zu entwickeln, welche die ohnehin schon abs-

173

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

trakte staatsbiirgerliche Solidaritdt noch einmal erweitert (Habermas
2007: 456 £.).

Habermas’ Vision einer ,,Konstitutionalisierung* der internationalen
Politik kritisiert Ingeborg Maus allerdings mit einer auf Schutz der
Volkssouverinitit ausgerichteten Rezeption von Kants kosmopolitischer
Schrift ,,Zum ewigen Frieden*. Die reale Welt- und Weltregionalpolitik
(bspw. der EU) sehe in weltbiirgerlichen ,,Verfassungen® nicht mehr die
(volkssouverdne) Herrschaftsbegriindung, sondern nur noch ein Mini-
mum an biirgerlichen Freiheiten. Analog dazu rdume Habermas in seiner
Konzeption internationaler Politik den souverdnen Staaten lediglich die
Macht ein, menschenrechtliche Mindeststandards — notfalls mittels ,,hu-
manitdrer Interventionen” — global durchzusetzen, und begriinde die
Souverdnitit eben nicht im demokratischen Potenzial der partikularen
Autonomie (Maus 2007: 372). Um die Herrschaft konstituierende Di-
mension demokratischer Verfassungen zu schiitzen, lehnt Maus den
Begriff Verfassung fiir globale Politik ab und pladiert vielmehr dafiir,
internationale Vertrige auf nationaler Ebene offentlich zu diskutieren
und zur direkten Abstimmung zu stellen. In der internationalen Politik
selbst hilt Maus ein Veto-Recht der UN-Vollversammlung gegen Si-
cherheitsrats-Beschliisse mit 80 bis 90%iger Mehrheit sowie eine besse-
re Reprisentanz afrikanischer Staaten im Sicherheitsrat fiir geboten. Al-
lerdings handele es sich bei diesen Reformvorschldgen nur um ,,demo-
kratieanaloge Prozeduralisierungen* (ebd.: 381).

Wihrend Maus’ Einwédnde gegen eine ,,Verschlankung® der Volks-
souverinitit in der entstehenden Weltgesellschaft durchaus bedenkens-
wert sind, so unterschitzt sie doch das demokratische Potenzial ihrer ei-
genen UN-Reformvorschldge. Fasst man die Kategorie Demokratie als
regulierende Vermittlerin zwischen Souverinitit und Menschenrechten
(s. 0.), so lieBe sich eine egalitirere Staatenstruktur in den Entschei-
dungsgremien der UN durchaus als ein demokratisches und nicht nur
,-demokratieanaloges® Projekt begreifen — auch wenn es sich hier nicht
um eine transnationale, sondern eine infernationale Reform handelte, die
m. a. W. die Hoheitsrechte der einzelnen Nationalstaaten unangetastet
lieBe.

Begreift man Demokratie aus der Perspektive universell partikularer
Volkssouverinitit, scheint jedoch vieles dagegen zu sprechen, demokra-
tische Institutionen aus ihrem historischen Entstehungskontext (dem Na-
tionalstaat) herauslosen und auf inter- oder transnationale Ebene transfe-
rieren zu konnen. Zwar hat die volkerrechtliche Regelungsdichte, insbe-
sondere im Menschenrechtsbereich, seit Griindung der UNO stark zuge-
nommen (Abschnitte III.1.1 und III.1.2), doch stoBt diese ,,Rechtsstaat-
lichkeit ohne Staat* etwa auf die oligarchischen Bestimmungen der UN-

174

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

Charta zum UN-Sicherheitsrat. Damit ,,fehlt der Verfassung der Welt-
biirger nicht anders als den Verfassungen der globalen Funktionssysteme
ein normatives Aquivalent fiir das demokratische Staatsorganisations-
recht* (Brunkhorst 2005: 108 — Hervorheb. Brunkhorst). Die vielleicht
niemals stattfindenden Prozesse globaler demokratischer Willensbildung
missten daher durch den Druck der Straf3e, also durch den Protest sozia-
ler Bewegungen, ersetzt werden, wenn es sich hierbei gleichwohl nicht
um eine Herrschaft begriindende Verfassungs-Substitution, sondern
vielmehr nur um eine ,,6ffentliche Politik des Appells* handeln konne
(ebd.: 110).

Eine Eins-zu-Eins-Ubertragung nationaler demokratischer Struktu-
ren auf die Weltebene, wie sie etwa die wihrend des Zweiten Weltkriegs
verfasste Deklaration ,,City of Man* (s. u.) vorsieht, miisste nicht zuletzt
das Gewaltmonopol internationalisieren und gegen undemokratische
Gegenkrifte notfalls militdrische Gewalt einsetzen (Agar et al. 1941:
26). Die Politik der US-Administration unter George W. Bush scheint
der Realisierung einer solchen Konstellation sehr nahe gekommen zu
sein. Doch die beinahe religiose Uberhshung ,,westlicher Werte wie der
Demokratie, die sich bereits die ,,City of Man*“-Publikation leistet (ebd.:
46 ff.), und der Rekurs auf militirischen Zwang zerstoren letztlich die
normativen wie realen Grundlagen der Demokratie selbst. Heutzutage
demonstriert dies kein Ort eindrucksvoller als das US-amerikanische
Gefangenenlager in Guantdnamo (vgl. Abschnitt I11.2.2).

Demgegeniiber sieht sich die Annahme einer friedlichen Evolution
hin zu einer demokratischen Staatenwelt, die ggf. weltinnenpolitisch
transnationale Regierungsformen entwickeln konnte, mit einem Teufels-
kreis konfrontiert. Einerseits konnen Staaten nur in einem demokrati-
schen internationalen Umfeld demokratisch werden. Andererseits muss
sich ein demokratisches internationales Umfeld seinerseits aus bereits
demokratischen Staaten zusammensetzen (Bobbio 1995: 39). Norberto
Bobbio konstatiert zwar, dass sich sowohl die Zahl der demokratischen
Staaten erhoht hat, als auch die Demokratisierung der internationalen
Gemeinschaft fortgeschritten ist. Doch eine solche Gesamtzunahme der
Demokratie auf internationaler Ebene garantiert noch nicht eine hohere
Partizipation der ,world citizens“. Denn wenn eine partizipatorische
Fassung der Demokratie wesentlich auf der territorialen Bindung der
,citizenry* beruht und sich Biirger in ,,starken Demokratien* als Nach-
barn sehen miissen (Barber 1994: 212, 214), dann scheint sich der direk-
te Einfluss der Biirgerschaft auf die Politik mit der Grofe des jeweiligen
Gemeinwesens stetig zu verringern. Man konnte auch sagen, die Erwei-
terung des territorialen Bezuges geht einher mit der Erweiterung der
Schwichen reprisentativer Demokratie, insbesondere der abnehmenden

175

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Verantwortlichkeit der Reprisentanten gegeniiber den Reprisentierten
(Urbinati 2003: 81 f.). Wahrend der groen demokratischen ,, Transfor-
mationen — zunichst aus Autokratien heraus zum antiken demokrati-
schen Stadtstaat, dann von den Stadtstaaten zum Nationalstaat und
schlieBlich heute vom Nationalstaat zum transnationalen Zusammen-
hang — verlor die Stimme des Einzelnen mit jeder VergroBerung des
demokratischen Territoriums an Partizipationsgewicht (Dahl 1994: 25
ff.).

Eine solche Skepsis gegeniiber Demokratieformen jenseits des Nati-
onalstaates beruht allerdings auf einer falschen ,,domestic analogy*: sie
iibertrigt die Gegebenheiten des Nationalen einfach auf die trans- oder
internationale Ebene und kann nur entdecken, dass die Bedingungen, die
nationalstaatliche Demokratie ermdglicht haben, dort nicht gelten. Da-
gegen scheint das Neuartige der ,,postnationalen Konstellation* gerade
darin zu bestehen, dass sie die Moglichkeit nicht eines partikularen
,,demos*, sondern vielfiltiger Machtzentren und damit ,,demoi‘ bereit-
hilt, denen die Weltbiirger angehoren. Auferdem weisen Befiirworter
transnationaler Demokratie darauf hin, dass politische Gemeinwesen nie
fix und stabil gewesen seien und sich die festen Kategorien von ,,lokal*
und ,,global“ in Auflésung befinden. Ein Mehrebenenregieren sei auch
in foderalen Staaten und sogar in der EU machbar (McGrew 2002: 152
ff.). Das Entstehen einer Weltoffentlichkeit, die multiple ,,citizenships*
unter einer kosmopolitischen ,,.Dach“-Biirgerschaft biindelte, wird zu-
dem moglich durch die moderne globale Informationstechnologie (In-
ternet), wenn letztere auch ,,face-to-face“-Interaktionen nicht ersetzen
kann. Doch partizipatorische Demokratie griindet ja nicht zuletzt darauf,
dass die ,.citizens* selbst bestindig miteinander diskutieren und ent-
scheiden, wer zu ihrem Kreis und damit auch wer zu welchem
,citizenship“-Kreis dazugehoren soll (Barber 1994: 224 f£.).

Dessen ungeachtet bleiben die Einwinde, die im Kern die Entwer-
tung des ,,etymologischen Ideals der Demokratie jenseits partikularer
Gemeinwesen beklagen, eine wichtige Beschrinkung im Diskurs iiber
transnationale Demokratieformen — besonders angesichts der erhebli-
chen internationalen Machtasymmetrien, die sich in der massiven sozia-
len Ungleichheit manifestieren. Wie langsam, aber auch wie effektiv auf
diesem Gebiet ein Wandel zu erreichen ist, zeigen Martha Nussbaums
Beschreibungen einer Entwicklungsinitiative im ldndlichen Bangladesh.
In dem Frauen-Alphabetisierungsprojekt verteilten die Helfer in einem
ersten Schritt lediglich Unterrichtsmaterialien an die betroffenen Frauen,
die aber nicht wussten, welche Vorteile ihnen Lesen und Schreiben
bringen sollten. In einem zweiten Schritt setzten sich die Helfer daher
mit den Frauen zusammen, wodurch sich ein tieferes Verstidndnis fiir die

176

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

Motive der jeweils anderen Seite entwickelte. Spiter griindeten die mitt-
lerweile alphabetisierten Frauen, die anfingen, ihren Ménnern bei der
Buchhaltung zu helfen, gar eigene Mikro-Banken. In diesem Zusam-
menspiel zwischen einer universalistischen Uberzeugung (,Lesen und
Schreiben sind wichtig fiir die menschliche Entwicklung®) und der
Riicksichtnahme auf die speziellen Gegebenheiten partikularer Kulturen
erblickt Nussbaum den Kern des von ihr verfochtenen ,,Aristotelischen
Sozialdemokratismus® (Nussbaum 1999a: 250 ff.; Pauer-Studer 1999).
Sicherlich wird es noch lange dauern, bis die Frauen im ldndlichen
Bangladesh den Ménnern wirklich gleichberechtigt sind, aber das durch
die Alphabetisierung geleistete ,,empowerment® hat doch dafiir gesorgt,
dass sie — zunéchst auf kleinster, alltdglicher Ebene — am Gemeinwesen
partizipieren konnen. In solchen entwicklungspolitischen Projekten und
der dahinter stehenden, von Martha Nussbaum verfochtenen neo-
aristotelischen politischen Theorie erblickt Werner Goldschmidt ,,Uto-
pien mittlerer Reichweite*. Diese konnten die Idee der politischen Frei-
heit, die im Konzept des ,,kontroversen 6ffentlichen Vernunftgebrauchs*
griinde, wiederbeleben in einer Zeit, in der das neoliberale Credo des
,,There is no alternative* (TINA) gelte (Goldschmidt 2008: 264 ff.).

IV.2.3 Demokratisierung der UN

Die Schwierigkeiten inter- und transnationaler Demokratisierung zeigen
sich deutlich an der vornehmlich wissenschaftlichen Debatte iiber eine
UN-Reform. Diese wire nur schwer durchzusetzen, weil sie die fakti-
schen Machtasymmetrien in der Weltpolitik beseitigen oder zumindest
entschdrfen wiirde und sich daher die stirksten Akteure auf globaler
Ebene, allen voran die USA, briiskiert fithlten. Dies bekam bereits der
ehemalige UN-Generalsekretir Boutros Boutros-Ghali zu spiiren, dem
die USA 1996 mit ihrem Veto im Sicherheitsrat eine zweite Amtszeit
vorenthielten, weil er die Supermacht mit seinen Forderungen nach einer
starkeren Rolle der Weltorganisation in der internationalen Politik pro-
vozierte — und es hierbei versdumte, sich Riickendeckung in den USA
selbst zu holen, wie es sein in der Sache durchaus nicht weniger resolu-
ter Nachfolger Kofi Annan tat (Paepcke 2004: 396 ff.). Ein Blick auf
Boutros-Ghalis Demokratisierungsvorschlige fiir die UN (Boutros-Ghali
2000) muss angesichts dieser Konfrontation tiberraschen, denn im We-
sentlichen setzte sich der ehemalige oberste Verwaltungsbeamte der UN
lediglich fiir eine bessere Koordination der bestehenden Institutionen
ein, erwihnte die Schaffung einer parlamentarischen Versammlung bei
der UN mit keinem Wort (Archibugi/Balduini/Donati 2000: 136) und

177

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

forderte auch fiir den Sicherheitsrat nur eine Gremienvergroerung ent-
lang des Vorgehens bei der letzten Erweiterung von 1965.

Eine Reform scheitert nicht nur an den realpolitischen Klippen, wel-
che die ,,nationalen Interessen der GroSmichte selbst fiir zaghafte Re-
formvorschldge darstellen, sondern bereits an der formal-juridischen
Struktur der UN. Anderungen der Charta konnen niamlich nur in Kraft
treten, wenn ihnen zwei Drittel der Mitglieder der Generalversammlung
zugestimmt und sie zwei Drittel der UN-Mitglieder inklusive der Stindi-
gen Mitglieder des Sicherheitsrates ratifiziert haben."” Da die Demokra-
tisierung der UN aber zu einem wesentlichen Teil die oligarchische
Struktur des hochsten Entscheidungsgremiums der UN, des Sicherheits-
rates, zu korrigieren hitte, wire die Zustimmung der oligarchischen Ak-
teure zum eigenen Machtverlust — und sei es ,,nur* zur Abschaffung des
Vetos'? — sehr unwahrscheinlich.

So nimmt es nicht wunder, dass die meisten Vorschlige fiir die Ein-
fiilhrung einer parlamentarischen Versammlung auf UN-Ebene keine
Charta-Anderung vorsehen, sondern eine ,,Second“ oder ,Peoples’
Assembly* zunichst auf Grundlage von Artikel 22 der UN-Charta ein-
zufiihren bestrebt sind, der es der Generalversammlung erlaubt, sie bera-
tende Hilfsorgane einzurichten.'* Dabei geht die Diskussion iiber eine
zweite Kammer der Generalversammlung bzw. eine Reprisentationsre-
form der Generalversammlung bereits erstaunlich in die Tiefe — zum
Beispiel in den Beitrdgen zu einer Konferenz, die sich mit ,,a more
democratic UN“ (CAMDUN) befasste und 1990 in New York stattfand.
Dort wurde etwa gefordert, die nationalen Vertreter der zweiten Gene-
ralversammlungs-Kammer direkt wihlen zu lassen. Das Problem, dass
undemokratische Mitgliedsstaaten der UN ein solches Prozedere torpe-
dieren konnten, wurde nicht als solches anerkannt; schlieBlich hitten
bspw. Schwarze zu Zeiten der Rassentrennung in den USA z. T. auch

12 Art. 108, UN-Charta.

13 In Wahrheit rdumt das Veto den Stindigen Mitgliedern sogar die Mog-
lichkeit eines ,,Doppel-Vetos* ein. Das Veto gilt eigentlich nur fiir sub-
stanzielle, nicht fiir verfahrensmifige Fragen. Diese Regelung hat freilich
dazu gefiihrt, dass die Veto-Michte einen Abstimmungsgegenstand oft
einfach als substanzielle Angelegenheit deklarierten, um dann ihr Veto
einlegen oder damit drohen zu konnen (siehe den Beitrag von Hans
Koechler in: Barnaby 1991, S. 238-245).

14 Alternativ wird vorgeschlagen, das UN-Parlament {iiber die Inter-
Parliamentary Union (IPU), eine NGO aus nationalen Parlamentariern, zu
institutionalisieren (siehe z. B. Bummel 2005: 28 f.). Ohne die Maschine-
rie weder des UN- noch des Staaten-Systems wire ein auf zivilgesell-
schaftlicher Vertrags-Basis konstituiertes Parlament der ,0ffentlichen
Weltmeinung* denkbar, das dann allerdings keinerlei 6ffentliche Gewalt-
befugnisse hitte (Falk/Strauss 2001).

178

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

nicht die Moglichkeit gehabt, ihre eigenen Staatenverteter zu wihlen,
wohl aber nationale Amter (Beitrag von Elizabeth R. Dana in: Barnaby
1991, S. 125-127). Zudem wurden bereits Methoden fiir die bessere
Volks-Reprisentation in den riesigen Welt-Wahldistrikten einer mogli-
chen ,,Second Assembly* sowie fiir eine geeignete Sitzverteilung der
Staatenreprisentanten in der Generalversammlung erortert, die einerseits
Machtkonzentrationen vermeidet, andererseits Kleinst-Staaten nicht
mehr dieselbe Stimmenzahl wie bevolkerungsreichen Staaten — ndmlich
eine — zuteilt (siehe die Beitrdge von David Chapman und Hanna New-
combe in: Barnaby 1991, S. 128-136 und 226-228).

Im Sinne der von Norberto Bobbio hervorgehobenen Wechselwir-
kung zwischen demokratischer Staatenwelt und demokratisierter interna-
tionaler Gemeinschaft (s. 0.) argumentieren Befiirworter einer ,,UN Par-
liamentary Assembly” (UNPA), ein solches Gremium habe selbst de-
mokratisierenden Einfluss auf undemokratische Staaten (Bummel 2005:
29 f.). Nach der Besetzung der UNPA zunichst mit nationalen Parla-
mentariern und einer spiteren Direktwahl" hoffen UN-Reformer, dass
die Institutionalisierung des Gremiums eine Evolution der Rechtswirk-
lichkeit in Gang setzt, die schlieBlich dazu fithren konnte, das UN-
Parlament als ein Hauptorgan der Vereinten Nationen zu verankern —
wofiir freilich eine Charta-Anderung notig wire (Childers/Urquhart
1994: 178). Hinsichtlich der Aufgaben des Weltparlamentes sind die
Pldadoyers fiir eine Demokratisierung der UN, die oft von Insidern des
UN-Systems wie dem ehemaligen stellvertretenden Generalsekretér Bri-
an Urquhart stammen, eher zuriickhaltend. Zwar soll das Parlament die
,principal organs“ der UN kontrollieren konnen, aber nicht das Haus-
haltsrecht bekommen (ebd.: 179).

Insgesamt bleiben die konkreten Reformvorschlige, die eine Parla-
mentarische Versammlung bei der UN betreffen, stark souverinitits-
lastig, stellen die Konzeption internationaler Politik zwischen Staaten
nicht in Frage und setzen hochstens durch eine mogliche Direktwahl des
UN-Parlaments transnationale, das heifit Nationen tibergreifende und sie
durchdringende, Impulse. In dieser vorsichtig reformistischen, aber tra-
ditionell auf Frieden und Sicherheit zwischen Nationen ausgerichteten
Perspektive lassen sich auch Vorschlidge verorten, die der friedlichen
Streitbeilegung in Kapitel VI der UN-Charta mehr Gewicht einrdumen
wollen sowie den verstirkten Einbezug der Generalversammlung bei
Fragen der Sicherheitspolitik und die Schaffung von Hilfsorganen des
Sicherheitsrates nach Artikel 29 der UN-Charta fordern (Czempiel

15 Siehe den Appell des ,,Uno-Komitees* vom April 2007: http://de.unpacam
paign.org/appeal/index.php [Stand: 25.02.2008].

179

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

1994). Demgegeniiber nehmen eher auf das Individuum konzentrierte
Reformbestrebungen die Weltgerichte in den Blick und fordern eine
stiarker von den nationalen Gerichtshofen entkoppelte eigenstiandige Rol-
le des fransnational operierenden Internationalen Strafgerichtshofes
(vgl. Abschnitt I.3.1) und die Klagebefugnis fiir nicht-staatliche Akteure
vor dem ICJ, dem Internationalen Gerichtshof (Kuper 2004: 148 ff.).

Die internationale, d. h. auf staatliche bzw. Volks-Souverénitit re-
kurrierende, und die transnationale, d. h. auf das weltbiirgerliche Indivi-
duum rekurrierende, Dimension demokratischer UN-Reformen konnen
sogar in ein wechselseitiges Spannungsverhiltnis geraten, worauf Jiirgen
Habermas hellsichtig aufmerksam macht. Habermas schwebt eine kiinf-
tige Generalversammlung vor, die sich aus Abgeordneten der jeweiligen
nationalen Parlamente zusammensetzt (Habermas 2007: 450). Diese
Reprisentanten wiren nun zugleich fiir die Vertretung der partikularen
Interessen ihrer Staatsbiirger und die Interessen derselben Biirger in ih-
rer Rolle als Weltbiirger zustindig. Selbst wenn sich die visionierte UN-
Generalversammlung in zwei Kammern aufteilte — eine Staaten- und ei-
ne Weltbiirger-Abteilung —, blieben die jeweiligen Reprisentanten ja
immer noch territorial gebunden, und es stellte sich in einer solcherart
demokratisierten UN die ,kritische Frage* (ebd.: 451), wann die Ver-
antwortung gegeniiber der eigenen Nation hinter die Verpflichtungen der
Einzelstaaten gegeniiber der internationalen Gemeinschaft zuriickzutre-
ten habe.

Der von allen im weitesten Sinne realistischen (auf die Realpolitik
Riicksicht nehmenden) UN-Reformkonzepten mit einkalkulierte, wenn
nicht gewiinschte Fortbestand des ,nationalen Interesses” scheint die
Wirkmichtigkeit genau dieser Konzepte zu torpedieren. Aus diesem
Grund weist Paul Kennedy in seinem kompetenten Uberblick iiber die
UN-Reformdebatte der Utopie einer Welt-Legislative gleich ihren Platz
im ,,dustbin of history* zu (Kennedy 2006: 214 f.). Stattdessen pladiert
Kennedy fiir eine Generalversammlung, die sich als ,Parliament of
Man“ versteht, aber mehr im Sinne des britischen ,,House of Lords* in
seiner gegenwirtigen Form: als Forum der Weltoffentlichkeit, nicht als
gesetzgebendes Organ (ebd.: 274 f.). Eine mogliche Erweiterung des Si-
cherheitsrates um Stiandige Mitglieder wie Deutschland bzw. die EU,
Indien, Brasilien oder Japan und die unvermeidliche Debatte iiber die
groBere Anzahl von Veto-Michten verwirft Kennedy und schligt ledig-
lich eine VergroBerung des Gremiums um acht oder neun nicht-stindige
Mitglieder vor (ebd.: 250 ff.). Welche Blockaden und Verwerfungen die
Reform des Sicherheitsrates schlielich hervorrufen kann, hat die Aus-
einandersetzung der Generalversammlung mit dem Thema im Vorfeld

180

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

ihres ,,Weltgipfels* 2005 wieder einmal deutlich gemacht (Volger
2007a: 524-530).

Neben einer realpolitisch moglichen Erweiterung des Sicherheitsra-
tes pladiert Paul Kennedy fiir einen effizienter zusammengesetzten und
organisierten Wirtschafts- und Sozialrat (ECOSOC), der die ihm in der
Charta iibertragene Koordinierung zwischen den der UN angeschlosse-
nen Organisationen wie IWF und Weltbank und den UN-Hauptorganen
endlich effektiv wahrnehme (Kennedy 2006: 270 f.). Angesichts der
weltpolitischen Realitdten und ihrer enormen juridisch-formalen und
faktischen Machtasymmetrien sind solche vorsichtigen Transformatio-
nen sicherlich die ehrlichsten und einzig machbaren.

IV.3 Individuum statt Staat?
Transnationale Demokratie und die
Anerkennung der Anderen

IV.3.1 Demokratie-Konzepte jenseits des Nationalstaates

Die realpolitisch moglichen (und nétigen!) Reformen der real existie-
renden Weltorganisation UNO mogen dafiir sorgen, den Spielraum im
Wesentlichen internationaler Demokratie konkret zu vergrofiern. Jedoch
zeigen sie der Realitit keine normative ,,Moglichkeitsrichtung* auf, das
heif3t sie erliegen der gleichen Versuchung wie die liberale Demokratie-
theorie: das demokratische ,,Ideal” wird der Realitdt angepasst, anstatt in
der Realitdt Gelegenheiten fiir das aufzuspiiren, was Demokratie sein
soll und konstitutiv zum etymologischen Gehalt der Demokratie — ,,Re-
gierung oder Macht des Volkes® — dazugehort (Sartori; s. 0.). Nun ist es
schwierig, auf weltpolitischer Ebene einen einheitlichen ,,demos® zu
konstruieren. Daher treten Konzepte transnationaler Demokratie, die im
Gegensatz zu den realpolitischen UN-Reformvorschligen meist in einen
breiten analytisch-theoretischen Rahmen eingebettet sind, zumeist in ein
Spannungsverhiltnis zu der eher internationalen Auffassung von Demo-
kratie jenseits des nationalen Kontextes. Denn die normativen Varianten
transnationaler Demokratie privilegieren zumeist die fiir jedes Indivi-
duum universell geltenden Menschenrechte vor der Volkssouverénitiit,
die im internationalen und auf Vertrag, nicht Verfassung (vgl. Maus
2007; s. 0.), basierenden Politik- und Rechtsverkehr zwischen einzelnen
Staaten erhalten bleibt, ja zumindest formal gar geschiitzt wird.

Das institutionelle Gefiige der EU wird in der Politikwissenschaft als
der weltweit am weitesten entwickelte Versuch gesehen, transnationale
demokratische Politik- und Entscheidungsstrukturen zu etablieren (Erne/

181

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Gross/Kaufmann/Kleger 1995). Die Institution des direkt gewéhlten und
zunehmend mit legislativen Kompetenzen ausgestatteten Europa-Parla-
ments, aber auch das Kommunalwahlrecht von EU-Biirgern oder die
Freiziigigkeit fiir Staatsangehorige der Mitgliedsstaaten auf dem EU-
Territorium seien als ,,the most encouraging site for the development of
new forms of political community* in der ,,post-westfélischen® Staaten-
welt anzusehen (Linklater 1998: 203). Zwar ist auch in der EU ein Streit
zwischen national dominierten Institutionen wie dem Ministerrat oder
dem Rat der Staats- und Regierungschefs und den transnationalen Teilen
des europdischen Politiksystems entbrannt. Doch empfiehlt es sich, nicht
auf eine der beiden Alternativen Staatenbund oder Bundesstaat zu set-
zen, sondern die EU als ,,cosmopolitan democracy* zu begreifen, die po-
litische Autoritidten und damit auch die Instanzen vervielfacht habe, vor
denen die EU-Biirger demokratische Rechte einfordern kénnen (Good-
man 1997: 183). Zudem hat die europiische Integration auch auf sub-
staatlicher Ebene regionale Demokratisierungsprozesse angestoflen
(ebd.: 190). Wenn die EU-Ebene allerdings fiir immer gréere Teile der
transnational geltenden Gesetzgebung zustindig ist, den Gesetzge-
bungsprozess aber mafigeblich der von nationalen Regierungen bestellte
Ministerrat gestaltet, so ldsst sich mit Recht von einem ,,europidischen
Demokratiedefizit“'® sprechen. Um die europiische Gesetzgebung unter
stiarkere demokratische Kontrolle zu stellen, wiren komplementér durch
Direktwahl in den Ministerrat entsandte Delegierte oder auch transnatio-
nale Quoren fiir europdische Volksabstimmungen denkbar (Ziirn 1998:
353 ff.). Solche Elemente der Mehrheitsdemokratie auf transnationaler
Ebene setzen gleichwohl einen gemeinsamen, staatsiibergreifenden poli-
tischen Raum wenigstens in Ansidtzen voraus (Ebd.: 357) — ein aus-
schlieBlich 6konomisches Interesse der beteiligten Akteure reicht nicht
aus.

Auf weltpolitischer Ebene diirfte es allerdings fraglich sein, ob sich
das kosmopolitische Bewusstsein eines ,gleichen weltbiirgerlichen
Schicksals* bereits herausgebildet hat. Und selbst wenn es sich heraus-
bilden sollte, so untergriilbe wahrscheinlich die Riesenhaftigkeit des so
geschaffenen Welt-Gemeinwesens den Gedanken effektiver Kontrolle
der Reprisentanten durch die Reprisentierten, wie er mehrheitsdemokra-
tischen Verfahren ja zugrunde liegt. Damit stellt sich die Herausforde-

16 Interessanterweise offenbarte sich die von den Unionsbiirgern empfundene
Ferne der EU zu ihrer politischen Lebenswelt in einem negativen Akt. Die
Ablehnung der EU-Verfassung in den Volksabstimmungen Frankreichs
und der Niederlande von 2005 kann man durchaus als ein Moment be-
schreiben, in dem sich ein wahrhaft europdischer demos konstituierte (vgl.
hierzu Brunkhorst 2006).

182

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

rung des ,.Demokratiedefizits” auf globaler Ebene noch einmal ver-
schirft dar. Demokratierelevante Dimensionen wie Fiithrungsstruktur,
Wabhlprozeduren, Transparenz und Unabhéngigkeit von Partikularin-
teressen sind bei globalen Organisationen wie der UN sowie bei funkti-
onalen und regionalen, trans- und international arbeitenden Organisatio-
nen mehr oder minder stark ausgepridgt. Thomas D. Zweifel kommt in
seiner empirischen Studie zu transnationaler Demokratie zu dem Ergeb-
nis, dass Internationaler Strafgerichtshof (ICC) und EU die ,,demokra-
tischsten* internationalen Organisationen sind, wihrend die UN und die
Afrikanische Union das grofite Demokratiedefizit aufweisen (Zweifel
2006: 18 ff., 176).

Zweifels Untersuchungskriterien konnten allerdings genauso gut fiir
nationalstaatliche Demokratien gelten, ja entspringen vielleicht sogar
noch ganz dem ,,methodologischen Nationalismus® (U. Beck; vgl. Ab-
schnitt I1.2.2), der es den Sozialwissenschaften versagt, die Transnatio-
nalisierungsprozesse der Weltpolitik in ihrer Neuheit zu erfassen. Genau
dies zu tun, behaupten normativ ambitionierte Konzepte transnationaler
Demokratie, die der britische Politikwissenschaftler Anthony McGrew
(1997a) in drei Richtungen differenziert. ,,Democratic intergovernmen-
talism* betont die weiterhin zentrale Rolle souveriner Staaten und Re-
gierungen in internationalen Beziehungen, fordert aber durchaus mehr
Mitsprache der transnationalen Zivilgesellschaft (s. u.) ein. Insgesamt
iibertriagt diese Form transnationaler Demokratietheorie den (klassisch-)
liberalen Pluralismus auf die Ebene einer ,.global governance® -
allerdings ohne mehrheitsdemokratische Verfahren. Damit handelt sich
die pluralistische ,,Global Governance*-Perspektive (s. Abschnitt 11.2.2)
freilich das in den Internationalen Beziehungen sehr alte Problem ein,
die enormen realen Macht-Ungleichgewichte der einzelnen weltpoliti-
schen Akteure (= Staaten) auszublenden. ,,Transnational republicanism*
forciert demgegeniiber einen radikalen, man konnte auch sagen: libertd-
ren statt liberalen, ,,bottom-up“-Pluralismus, sucht nach einer transnati-
onal geltenden, aber zugleich in einzelnen politischen Gemeinwesen
verankerten politischen Konzeption des guten Lebens, lehnt mithin
zentralisierte, souverdne Machtzentren jeglicher Art ab (Burnheim 1985)
und identifiziert als Hauptakteure so verstandener transnationaler De-
mokratie kritische soziale Bewegungen, die Staaten und ,,Global Gover-
nance“-Strukturen durch ihr politisches Handeln herausfordern. Damit
fehlt diesem Konzept allerdings ganz explizit eine Idee der Volkssouve-
ranitdt oder besser: des ,,demos‘ oder der ,,demoi‘ jenseits der nationa-
len Ebene, da der Herrschaftsaspekt des ,.etymologischen Ideals* von
Demokratie komplett abgelehnt wird. Dagegen entwickeln Konzeptio-
nen von ,cosmopolitan democracy“ eine klare Vorstellung von einer

183

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

globalen rule of law, einem kosmopolitischen ,,Grundgesetz“. Dieses
setzt sich aus bestimmten fundamentalen (menschenrechtlichen) Kern-
normen zusammen, die von der internationalen Gemeinschaft notfalls
auch gegen die Souverinitit der Einzelstaaten durchgesetzt werden kon-
nen. Damit provoziert diese Variante transnationaler Demokratie den
kritischen Hinweis, dass sie die liberalen westlichen Vorstellungen
handlungsleitender Menschenrechte gegeniiber anderen kulturellen Fas-
sungen von Menschenrechten privilegiere (vgl. hierzu auch Abschnitt
11.3.4). Kosmopolitisch orientierte Demokratietheoretiker postulieren die
Einheit traditionell-territorialer und neuer transnationaler Demokratie,
deren Kerninstitution im Idealfall ein voll entfaltetes Weltparlament wi-
re. Nur: in welchen (Konflikt-)Fillen entscheidet welche politische Au-
toritit, und welche Mehrheit auf welcher Ebene gibt den Ausschlag?
Diese wichtigen Fragen bleiben bei ,,cosmopolitan democracy® unbe-
antwortet (McGrew 2002: 158 ff.).

Die Ansitze ,,democratic intergovernmentalism®, ,transnational re-
publicanism® und ,,cosmopolitan democracy* lehnen alle einen Welt-
staat im eigentlichen Sinne als potenziell despotischen, allgegenwirtigen
Leviathan ab. Mit dem deutschen Bewegungsforscher Roland Roth las-
sen sich diesen transnationalen Demokratie-Konzeptionen allerdings
auch Vorstellungen hinzufiigen, die sehr wohl fiir staatliche Strukturen
auf Weltebene (insbesondere ein globales Gewaltmonopol) plddieren
(Roth 2005: 87 ff.). Die auf ,,Global Governance rekurrierende Per-
spektive ,,democratic intergovernmentalism“ begreift transnationale
Demokratie im Wesentlichen als internationale Demokratie und lédsst
sich in den oben erorterten Vorschligen zur Demokratisierung der UN
wiederfinden. In Kapitel V wird versucht, eine eigene Vorstellung
transnationalen Republikanismus® zu entwickeln, wihrend die Akreure
in dieser Sichtweise transnationaler Demokratie, NGOs und soziale Be-
wegungen, weiter unten (Abschnitt IV.3.2) in den Blick genommen
werden. Daher werden im Folgenden nur die Weltstaats-Ansdtze (1.) und
kosmopolitische Demokratiekonzepte (2.) eingehender beleuchtet.

Zu 1.: Vor dem Hintergrund des kriegerischen deutschen Faschis-
mus entwickelte zwischen 1938 und 1940 eine Gruppe aus Europa emig-
rierter Intellektueller in den USA (unter ihnen Hermann Broch und
Thomas Mann) die Deklaration ,,City of Man* (Agar et al. 1941: 97 ff.).
Um einen ,,starken Frieden* fiir die Welt zu erreichen — und das bedeu-
tete fiir die Beteiligten kein auf Nachgeben gegeniiber den Faschisten
beruhendes ,,Appeasement™ —, sollte nicht mehr eine aus souveridnen Na-
tionalstaaten zusammengesetzte Weltorganisation wie der Volkerbund
(oder spiter die UN), sondern eine ,,City of Man* entstehen, ,,the Nation
of Man embodied in the Universal State, the State of States*. In der Vor-

184

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

stellung der europdischen Emigranten verlagert dieser die Nationalstaa-
ten in sich einschmelzende Weltstaat seine Macht auf die lokale Ebene;
ultimative Entscheidungsautoritiit wire allerdings das globale Politiksys-
tem inklusive Weltparlament und Weltprisident (ebd.: 24 ff.). Ange-
sichts der faschistischen Katastrophe mag es verstindlich erscheinen,
wenn sich der Weltstaat auf eine starke ,.federal force* verlassen soll,
die fiir die notfalls gewaltsame Durchsetzung der demokratischen Welt-
normen zustdndig ist. In diesem Zusammenhang versuchen die Autoren
der Deklaration allerdings, Demokratie von bloBer Meinung und Mei-
nungsfreiheit abzugrenzen und sie metaphysisch zu fundieren als
,highest religion embodying the essence of all higher religions*. Wie to-
talitdre Philosophie jegliche Politik im Staat verorte, so leite sich Demo-
kratie vom Gebot der Humanitét her; mehr noch, bei Demokratie hande-
le es sich um ,.dictatorship of humanity* (ebd.: 33 f. — Hervorheb. CC).
Welt-Demokratie als Diktatur, und sei es auch die der Menschlichkeit —
mit dieser Formel schafft der Text der Deklaration ,,City of Man* neu,
was er doch eigentlich abschaffen wollte: eine, um es mit Giorgio
Agamben zu sagen, souverdne Macht, einen globalen Leviathan —
vielleicht in Gestalt des Welt-Prisidenten und Oberkommandierenden
einer Welt-Armee —, der aus einem ,,Gesetz der Humanitdt™ (s. Ab-
schnitt I11.2.1) die Befugnis ableitet, den Ausnahmezustand — die Bedro-
hung der Weltreligion Demokratie durch ,,undemokratische* Feinde — zu
definieren und damit jenen verhidngnisvollen Zirkel von Recht und Ge-
walt zu initiieren, der letztlich das absolut totbare ,,nackte Leben® aus
sich ausscheidet (s. Abschnitt I1.4.1).

Diesen Fallstricken versucht Ottfried Hoffes jiingere Begriindung fiir
einen demokratischen Weltstaat zu entgehen. So will Hoffe seine visio-
nierte Weltrepublik als komplementir, nicht alternativ zu den einzelnen
Mitgliedsstaaten verstanden wissen; die ultimative politische Entschei-
dungsautoritdt (Souverénitit) der Weltebene ist ausgeschlossen (Hoffe
1999). Der ,,ultraminimale Weltstaat™ soll zum Beispiel nicht fiir sozi-
al(staatlich)e Fragen zustdndig sein, sondern sogar vordringlich die
Selbstbestimmung der Einzelstaaten schiitzen und fordern (Hoffe 1998:
212, 215). Hinzu kommen ,,erweiterte Funktionen* eines globalen Mi-
nimalstaates wie das Recht auf Interventionen vor allem gegen Genozi-
de, die Bekdmpfung von Umweltschiden, Drogenhandel und ABC-
Waffenverbreitung (ebd.: 221). Damit freilich nihert sich diese im Kern
dem Liberalismus verpflichtete Weltstaats-Variante transnationaler De-
mokratie dem ,,cosmopolitan law* an, das Theoretiker wie David Held
einfordern.

Zu 2.: In seinem Grundlagenwerk zu einer kosmopolitischen Demo-
kratietheorie schlieit sich Held den Vorschldgen zur Einrichtung einer

185

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

,.global assembly* im Rahmen einer UN-Reform an und radikalisiert sie
gleichsam, da sich ein Weltparlament zuerst nur aus Abgeordneten de-
mokratischer Staaten konstituieren solle. Langfristig konne sich das
Gremium tatsdchlich zur globalen Legislative weiterentwickeln, die un-
ter Umstidnden sogar die UN ersetze (Held 1995: 273). Auf diese Weise
vermeidet Held kurz- bis mittelfristig die Schwierigkeit aller UN-Demo-
kratisierungsbemiihungen, dass nicht alle Mitgliedsstaaten demokrati-
sche Rechtsstaaten sind. Auf der anderen Seite blendet er aus, dass ja ir-
gendeine Instanz definieren muss, wer denn eigentlich zu den ,,democra-
tic peoples™ dazugehort und wer nicht. Unter den gegenwirtigen macht-
politischen Bedingungen oblidge diese Definitionsmacht wohl unstrittig
den ,,westlichen* reprisentativ-demokratischen Industriestaaten. Diese
wiirden, wie bereits der Kosovo-Krieg der NATO eindrucksvoll bewie-
sen hat, wohl auch das von Held eingeforderte internationale ,,law
enforcement® maBgeblich vorantreiben, das heilt effektiv die Fille iden-
tifizieren konnen, in denen eine eigenstindige internationale Armee
kosmopolitische Demokratie gegen ,,Schurken-Attacken® verteidigte
(ebd.: 276 f.).

Der Fokus dieses robusten ,,cosmopolitan law* liegt eindeutig auf
dem Individuum. Dies zeigen die fundamentalen Grundprinzipien des
Kosmopolitismus, die Held anfiihrt: die gleiche Wiirde aller Menschen,
die aktive Selbstbestimmung und die personliche Verantwortung und
Rechenschaftspflicht (Held 2007: 260 f., 262). Dieser ethische Individu-
alismus liegt auch der konkreten Politik-Konzeption zugrunde, die Held
auf weltpolitischer Ebene befiirwortet: eine transnationale Erneuerung
der Sozialdemokratie”, die ihre nationalstaatlichen Kompromisse zwi-
schen Regierung und Biirgern einerseits und Kapital, Arbeit und Staat
andererseits in der Weltpolitik erneuern sollte. Die globalisierte sozial-
demokratische Bewegung widersetzt sich dem Neoliberalismus der glo-
balen Eliten und fordert 6ffentliche Leistungen auf Welt- und Weltregi-
onalebene sowie politische Vorgaben fiir den Weltmarkt ein. Nach links
grenzt sich der transnationale Sozialdemokratismus mit seiner kompro-
missorientierten Handlungsweise zugleich von ,radikalen* Globalisie-
rungsgegnern ab (ebd.: 37 ff.).

Diese neue Sichtweise auf das Politische, die sich selbst bereits
,cosmopolitical** (Archibugi 2003a) nennt, beruft sich gleichwohl auf

17 Helds kosmopolitischer Sozialdemokratismus unterscheidet sich funda-
mental vom ,,Aristotelischen Sozialdemokratismus, den Martha Nuss-
baum vertritt (s. 0.). Wahrend Held auf der Ebene der herrschenden Insti-
tutionen fiir einen Interessenausgleich zwischen internationalen Regimen
und Weltbiirgern pléadiert, setzt Nussbaum auf partizipatorisches ,,empo-
werment von unten.

186

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

ein weltbiirgerliches Lebensgefiihl, das bisher vor allem politischen,
o6konomischen und kulturellen Eliten vorbehalten war. Daher fordern
kosmopolitische Theoretiker ansatzimmanent bereits, ,,cosmopolitan
democracy* weniger als eine Durchsetzung individualistischer, ,,westli-
cher” und liberaler Normen zu konzipieren, sondern vielmehr die ge-
schichtliche Verbindung von Kosmopolitismus und Kapitalismus zu
entwirren und mehr Riicksicht auf weltweite Differenzen zu nehmen
sowie den Wert globaler Solidaritit stiarker zu akzentuieren (Calhoun
2003). Kosmopolitismus habe sich sowohl gegen Kommunitaristen zu
verteidigen, die Moralitit auf partikulare Gemeinschaften begrenzen, als
auch gegen Realisten und postmoderne Theoretiker, die es ablehnen, po-
litische Normen moralisch zu beurteilen. Dagegen markierten kosmopo-
litische Normen die ,,Moralitédt des Rechts* selbst und sorgten dafiir, die
innerhalb der Nationalstaaten bestehende Liicke zwischen ,,citizens* und
den politisch entmiindigten Migranten einerseits aufzufiillen und ande-
rerseits immer wieder sichtbar zu machen (Benhabib 2006: 19 f., 36).

Dabei stehen kosmopolitische Demokraten freilich vor dem Pro-
blem, durch die Uberbetonung universalistischer Normen und Politik-
Prinzipien die konkreten — und das bedeutet: partikularen — Erfahrungen
der Menschen in der Geschichte zu vergessen. So lésst sich das Schick-
sal der europidischen Juden im 20. Jahrhundert als paradigmatisch fiir ei-
ne Gegenwart begreifen, in der sich die nationalstaatliche Bindung von
Volk und Territorium zunehmend auflst. Gleichwohl ist die jiidische
Erfahrung — die Staatenlosigkeit und die Vernichtung durch die Nazis —
nicht einfach aus ihrem besonderen historischen Kontext herauszulGsen;
es ist und bleibt eine jiidische und keine universale Erfahrung (Sznaider
2008). Umgekehrt lieBe sich damit am jiidisch-kosmopolitischen Bei-
spiel zugleich demonstrieren, dass Partikularitdt selbst universal ist.

Im Gegensatz zu einer solchen Perspektive argumentiert Andrew
Kuper, dass die institutionellen Reformvorschlige kosmopolitischer
Demokratietheoretiker (Held 1995a & 1998; Archibugi 1998; Galtung
2000) noch nicht universal genug seien, da etwa die visionierten Welt-
parlamente nach wie vor auf territorialer und staatlicher Reprisentation
beruhten. Zudem konnten die Welt-Biirgervertretungen bei einer Grofle
von bis zu 6000 Abgeordneten kaum effizient arbeiten (Kuper 2004: 160
ff.). Dagegen spricht sich Kuper im Sinne funktionaler (nicht territoria-
ler) Differenzierung fiir eine ,,global assembly* aus, die aus staatlichen
wie nicht-staatlichen Représentanten bestehe. Bevor sich diese zur Wahl
stellen konnten, miissten sie bestimmten demokratischen Grundkrite-

187

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

rien'® gentigen (Ebd.: 170). Dem kritischen (und demokratierelevanten)
Problem, wer diese Kriterien aufstellt, wer ihre Einhaltung tiberwacht
und schlieBlich: wer die Wichter bewacht, stellt sich Kuper allerdings
nicht. Wenn die menschenrechtlichen Kernnormen, die ein ,,cosmopoli-
tan law* im Notfall auch militdrisch gegen die Souverinitit der Einzel-
staaten durchzusetzen hitte, nicht klar definiert und die Entscheidungs-
prozeduren in einem solchen Ernstfall nicht von allen moglichen Betrof-
fenen gemeinsam beschlossen werden (Held 2007: 229 ff.), verkommt
,,cosmopolitan democracy“ zu einer Parodie ihrer selbst, da sie so nur
hegemoniale Strukturen der Weltpolitik durch- und fortzusetzen vermag.
Kann man auch mit Andrew Kupers ,,nicht-etatistisch* und ,,funkti-
onal“ ausgerichteter Perspektive die kosmopolitische Demokratie-Kon-
zeption kritisieren, so ist diese doch der weltstaatlichen Variante klar
vorzuziehen. ,,Cosmopolitan democracy” vermag mehr Riicksicht auf
globale Differenzen und partikulare Fassungen von Volkssouverinitit
zu nehmen. Letztlich lduft das Konzept auf die Institutionalisierung ei-
ner ,,globalen Mehrebenendemokratie* mit multiplen politischen Ent-
scheidungsautoritdten hinaus. Demokratietheoretisch bote in einem sol-
chen komplexen System die Kommune den Raum fiir direkte Biirgerbe-
teiligung, der Nationalstaat wire der Ort reprisentativer Demokratie,
withrend auf supranationaler Ebene liberal-pluralistische ,,Global Gover-
nance‘‘-Verhandlungssysteme dominierten (Miinch 1998: 408 f.).

IV.3.2 Transnationale zivilgesellschaftliche Akteure

Die transnationalen Varianten weltpolitischer Demokratisierungskon-
zepte (,,demokratische Weltrepublik®, ,transnational republicanism®,
,,cosmopolitan democracy*) fokussieren sich auf weltbiirgerliche Ein-
zelpersonen, nicht auf Staaten als Basiseinheiten einer Demokratie jen-
seits des nationalen Rahmens. Die kosmopolitischen (Menschen-)Rechte
der Individuen sollen sogar im Zweifelsfall gegen die Nationalstaaten —
sofern sie in der Vision tiberhaupt noch existieren — eingeklagt werden
konnen, wie es eine kosmopolitische Demokratietheorie zentral einfor-
dert. M. a. W. Menschenrechte brechen Souverinitit. Doch die einzel-
nen Biirger sind in einer demokratischen Perspektive nicht nur Triger
vorpolitischer Rechte in dem Sinne, dass solche offentlichen Garantien
politische Teilhabe iiberhaupt erst ermdglichen. Insbesondere in einer
partizipationsorientierten Demokratie-Auffassung kommt es auch darauf

18 Kuper nennt im Einzelnen neun: ,basicness, inclusiveness, distributive
subsidiarity, democratic control, permanence, non-deception, audit, non-
dependence, non-partisanship* (Kuper 2004: 166 ft.).

188

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

an, die Bedingungen der Moglichkeit zu analysieren und aufzuzeigen,
wie sich die politischen Menschenrechte real einlosen lassen. Fiir die
Weltpolitik hat sich seit den frithen 1990er Jahren eine umfangreiche po-
litiksoziologische und -wissenschaftliche Debatte entfaltet, welche die
moglichen Akteure einer partizipatorischen Weltpolitik in der so ge-
nannten transnationalen ,,Zivilgesellschaft” verortet sieht. Deren infor-
melle Verfasstheit sei angesichts der staatenzentrierten Machtasymmet-
rien in der internationalen Politik am besten geeignet, Weltpolitik tat-
sédchlich zu einer Angelegenheit der Weltbiirger — und nicht nur nationa-
ler Regierungen — zu machen, so lautet die weit verbreitete optimistische
These.

Im Fortgang des Diskurses mehren sich allerdings die skeptischen
Stimmen, die vor einer radikaldemokratischen Idealisierung insbesonde-
re der transnationalen ,Zivilgesellschaft“ warnen und auf die ,,realen
Dilemmata“ einer angeblich von Markt und Staat unabhingigen Sphére
verweisen (Alexander 1998). Unter dem Eindruck der ,,sanften Revolu-
tionen der Stral3e, die ab dem Ende der 1980er Jahre die totalitiren Re-
gime der Ostblock-Staaten zu Fall brachten, wurde die Deutung der Zi-
vilgesellschaft als ,,Mezzo-Struktur® zwischen individuellem Umfeld
und Staat zwar duflerst populér — ,,Zivilgesellschaft* kann aber auch auf
zweierlei Weise anders verstanden werden (Sztompka 1998: 191 ff.).
Die eine Deutung riickt die Zivilgesellschaft nah an den Markt heran. So
nahm Marx in seinem Aufsatz zur ,Judenfrage* den universalistischen
Impetus der biirgerlichen Revolutionen und der durch sie geschaffenen
(Grund-)Rechtsstruktur in den Blick. Die aufkldrerische Haltung der zur
herrschenden Klasse aufstrebenden Bourgeoisie verschleiere allerdings
die dann geschaffene soziale Realitit, in der sich die dominierende sozi-
ale Gruppe selbst zu der sehr partikularen Freiheit verholfen habe, mog-
lichst ohne staatliche Regulierungen profitorientiert zu produzieren
(Marx 1957; Hohendahl 2000: 54-62)." Daneben liefert die Zivil- der
Gesamtgesellschaft deren ,,normative glue®; soziokulturell schafft und
reproduziert Zivilgesellschaft ein ,,Wir-Gefiihl®, das eine Gesellschaft
iiberhaupt erst zu einer macht. Damit kann die jeweils dominierende so-
ziale Interessengruppe aber — mit Gramsci (s. Abschnitt I1.2.1) — ihre

19 So sah etwa John Locke ,,Ursprung und Ziel des Staates und der Regie-
rung® vornehmlich in den gesetzlichen Freiheitsgarantien fiir die korperli-
che Integritit der Biirger und ihren (privaten) Giiterbesitz. Mehr noch,
zum Individuum wird man in dieser Perspektive nur dadurch, dass man
besitzt bzw. durch das, was man besitzt (vgl. Lambrecht 1999: 219). Die
biirgerlich-demokratischen Verfassungen sollten diese Form des (Markt-)
Individualismus dann mit den Bestimmungen zum Schutz des Privateigen-
tums politische Wirklichkeit werden lassen.

189

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

,,Hegemonie* herstellen und behaupten und so auch die fiir sie komfor-
tabelsten Rechts- und Wirtschaftsstrukturen einer Gesellschaft forcieren.

Auf transnationaler bzw. weltpolitischer Ebene sind es vor allem die
NGOs (Non-Governmental Organizations), die das demokratische und
demokratisierende Potenzial der ,,Zivilgesellschaft* reprisentieren konn-
ten. Allerdings sind die NGOs selbst selten reprisentativ in einem uni-
versellen Sinne, da sie kaum allgemeiner 6ffentlicher Kontrolle unterlie-
gen (Leggewie 2003: 147 ff.) und zum Teil nicht einmal intern demo-
kratisch aufgebaut sind (Gebauer 2001: 101); es handelt sich bei NGOs
eben vor allem um Vertreter partikularer Interessen. Die Interessenge-
bundenheit des eigenen politischen Wirkens zu verschleiern, féllt den
NGOs nicht schwer, da sie sich selbst als ,,Moralunternehmer* inszenie-
ren (Roth 2005: 118 ff.) und in der Offentlichkeit oft so wahrgenommen
werden. Daher sind sie auch von der Veroffentlichung ihrer Aktionen in
den Medien abhingig, um auf sich aufmerksam zu machen. Dadurch
aber besteht die Gefahr, dass bald die Inszenierung iiber das Thema ent-
scheidet, und nicht umgekehrt (Gebauer 2001: 114). Viele NGOs sind
zudem auf offentliche Finanzierung angewiesen, konnen also staatskriti-
sche Positionen nicht wirklich beziehen, wenn sie die eigene Existenz
nicht gefihrden wollen (Hirsch 2002: 209). Hinzu kommen unter dem
Gesichtspunkt demokratischer Gleichheit bedenkliche hierarchische
Binnendifferenzierungen der ,,NGO-Szene®, in der die Organisationen
aus der nordlichen Hemisphére ungleich mehr Geld, Einfluss und media-
le Priasenz in die Waagschale werfen konnen als zivilgesellschaftliche
Vereinigungen aus dem ,,globalen Siiden” (Nanz/Steffek 2007). Unter-
schiedliche NGOs sind in unterschiedlich hohem (oder geringem) Maf}
bei internationalen Organisationen eingebunden und setzen sich in dieser
staatendominierten Sphére generell den ,,Risiken einer asymmetrischen
Kooperation aus (Brand/Brunnengriber/Schrader/Stock/Wahl 2000:
125). Wihrend die ILO (International Labour Organization) tripartis-
tisch (zu gleichen Teilen von Staat, Arbeitgebern und Gewerkschaften)
gefiihrt wird, sind NGOs bei den internationalen Wirtschaftsinstitutio-
nen wie der WTO oder IWF und Weltbank kaum akkreditiert (Klein/
Walk/ Brunnengriber 2005: 58; Mohr 2005).

Gerade letztere Organisationen stehen aber im Kreuzfeuer der trans-
nationalen Globalisierungskritik. Wahrend man Nicht-Regierungsorga-
nisationen eher als hochgradig professionialisierte Polit-Akteure inner-
halb des herrschenden Systems bezeichnen konnte, verlisst sich die neue
und sehr bunte transnationale soziale Bewegung der Globalisierungskri-

190

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

tik (Leggewie 2003) eher auf gegeninstitutionellen Protest.”’ Die Bewe-
gung bildete sich vor dem Hintergrund internationaler Finanz- und Wirt-
schaftskrisen wie der Asien-Krise 1997 und zunehmender internationa-
ler Finanzspekulation an Borsen und Devisenmirkten sowie der massi-
ven internationalen sozialen Ungleichheit. Entscheidend fiir die schnelle
Ausbreitung des neuen netzwerkformigen Protestes sind die elektroni-
schen Medien wie das Internet, das allerdings zugleich zu einer Be-
schleunigung des Mobilisierungs- und Thematisierungszyklus (Raschke
1999: 69) fiihrt und dem Aufbau wirkungsvoller Gegeninstitutionen da-
mit eher abtriglich ist. Andererseits lieBe sich die moderne Kommunika-
tionstechnologie als erstes Anzeichen einer (transnationalen) Weltoffent-
lichkeit deuten. Allein: auch diese Form der Offentlichkeit, die eng mit
Konstitution und Struktur der transnationalen sozialen Protestbewegung
zusammenhéngt, ist bisher zumindest noch keine inklusive, da ein nicht
unbedeutender Anteil der Menschheit keinen Zugang zum Internet hat
(Tilly 2004: 103).

Ahnlich wie bei den terminologisch eng mit ihr verbundenen NGOs
sorgen zum einen die Exklusionen, welche die plurale transnationale
,.Bewegung der Bewegungen (Wahl 2004) produziert hat, dafiir, dass
ihr demokratisierendes Potenzial zuriickhaltend beurteilt werden muss.
Zum anderen konnen Bewegungen oder NGOs ihre Normen nicht mit
offentlicher Gewalt durchsetzen und bleiben besonders in der von Staa-
ten dominierten Weltpolitik auf den ersten Blick weitgehend wirkungs-
los. Dort, wo NGOs in die Arbeit internationaler Organisationen einge-
bunden sind — wie etwa beim UN-Wirtschafts- und Sozialrat
ECOSOC -, bleiben Verleihung und Aberkennung des Konsultativ-
Status im besten Fall staatlichen Akteuren bzw. aus Staaten zusammen-
gesetzten Ausschiissen vorbehalten — wenn die Einbeziehung ,,zivilge-
sellschaftlicher* Organisationen nicht ganz dem Gutdiinken der Staaten
anheim gegeben ist (Fitschen 2007).

Gegen diese Diagnose spricht wiederum die Offentlichkeitsfunktion
zivilgesellschaftlicher (hier im Sinne nicht-staatlicher) Akteure. So hebt
Paul Kennedy hervor, dass es auch der Super-Macht USA heutzutage
nicht mehr moglich ist, eklatante Menschenrechtsverletzungen wie in
Guantdnamo Bay zu veriiben (Kennedy 2006: 204; vgl. Abschnitt
II1.2.2), ohne dass zivilgesellschaftliche Organisationen dies sofort 6f-

20 Man kann soziale Bewegungen als gegen das jeweils herrschende Institu-
tionengefiige opponierende Gegeninstitutionen verstehen. Allerdings stel-
len auch die ,,herrschenden Institutionen® einer Gesellschaft keinen mono-
lithischen Block dar — auch sie sind bewegungsformig in dem Sinn, dass
lebendige Menschen zwar durch sie herrschen, sie zugleich aber, politisch
handelnd, immer wieder transformieren (vgl. Christophersen 2007).

191

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

fentlich anprangern. Auf diese Weise er6ffnen transnationale zivilgesell-
schaftliche Akteure tiberhaupt erst den Raum, iiber die spezielle Fassung
von Demokratie innerhalb des nationalen Rahmens hinaus zu denken.
Und dann miissen es sich NGOs und soziale Bewegungen auch gefallen
lassen, dass die Welt-Offentlichkeit die von ihnen eingeforderten egali-
tdren normativen Malstibe in der Weltpolitik auf die Protestakteure
selbst anwendet. SchlieBlich verstehen sich soziale Bewegungen als
nomads of the presents* (Melucci 1989) — sie sind grundsitzlich be-
strebt, in ihren Strukturen bereits die Welt zu leben, fiir die sie im ge-
sellschaftlichen Kampf eintreten.

Gemif der ,,Weltgesellschaftstheorie der Stanforder Forschergrup-
pe um John W. Meyer fungieren internationale Nicht-Regierungsorgani-
sationen gar als wichtige Transmissionsriemen fiir die Durchsetzung
weltkultureller Modelle und Prinzipien (Boli/Thomas 1999). Die ,,Welt-
gesellschaftstheorie” dreht die in den Sozialwissenschaften géingige
,,domestic analogy* um. Aus der erstaunlichen Homogenitét national-
staatlicher Strukturen und Politikfelder (wie etwa der Zentralitit von
Schulbildung) heraus erkliren Meyer und seine Kollegen den Primat
weltgesellschaftlicher Normen, die das Nationale erst formen (Mey-
er/Boli/Thomas/Ramirez 1997: 152 f.) — damit leitet sich in dieser Per-
spektive auch das unantastbare Hoheitsrecht des souverinen Einzelstaa-
tes aus einer globalen Norm, dem Selbstbestimmungsrecht der Volker,
ab (Dierkes/Koenig 2006: 143). Insgesamt ist nicht abzustreiten, dass
sich der ,,okzidentale Rationalismus* (Max Weber) in Weltkultur und —
gesellschaft durchgesetzt hat (Meyer 2005). Entscheidend fiir die Bedin-
gungen der Moglichkeit von Weltdemokratie ist jedoch die Blickrich-
tung: der in Wahrheit sehr partikulare Universalismus wurde zur globa-
len Norm und fand so Eingang in nationale Strukturen. Analog dazu wi-
ren durchaus von zivilgesellschaftlichen Akteuren getragene transnatio-
nale Demokratieformen denkbar, die als weltgesellschaftliche Normen
schlieBlich auch die Nationen transformieren.

1V.3.3 Private versus offentliche Autonomie?
Die Habermas-Rawls-Debatte

Bisher treffen zwei widerstreitende Sichtweisen auf Demokratie im
Zeitalter der Transnationalisierung aufeinander. Eine eher internationale
Perspektive gibt den souverdnen Nationalstaat als konstitutive Basis-
Kategorie der Weltpolitik nicht auf, um die Fassung der fiir Demokratie
identitdtsbestimmenden Volkssouverinitidt bewahren zu kénnen., Kamp-
fe um Anerkennung® realer Differenzen und die Frage, wer zum (poli-
tisch entscheidenden) Volk gehort und wer nicht, finden ihr Feld weiter-

192

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

hin primér innerhalb der Staaten — obwohl die Normen, in deren Namen
diese Kidmpfe stattfinden, doch immer schon universalistisch fundiert
sind.

Dem steht eine im weitesten Sinne kosmopolitische Sichtweise ge-
geniiber, die fiir multiple politische Autorititen im globalen Mafstab
pladiert, analytisch aber dem Globalen den Vorrang vor dem Nationalen
(und meist auch Lokalen) einrdumt und damit eher von Einzelpersonen
als von Staaten bzw. Gemeinwesen ausgeht. Solche transnationalen De-
mokratie-Konzeptionen vermogen allerdings nicht zu erklédren, wie sich
direkte Partizipation der Einzelnen auf der sehr hoch gelagerten Welt-
ebene realisieren liee, weil ein weltumspannender Begriff von ,,Volks-
souverdnitit* nicht moglich ist — zumindest nicht, wenn man ein globa-
les Aquivalent zum nationalen Staat inklusive Gewaltmonopol fiir po-
tenziell tyrannisch hélt (s. 0.). Der im engeren Sinne kosmopolitischen
Variante transnationaler Demokratietheorie ist es denn auch vielmehr
um die vorpolitischen Rechte der Einzelnen bestellt, die notfalls mit
(hochst problematischen) ,humanitiren Interventionen* gegen ,,Schur-
kenstaaten* durchgesetzt werden sollen.

Damit prallen, im Weberschen Sinne idealtypisch — d. h. in der Em-
pirie niemals vollstindig so ausgeprigt, aber aus der Empirie heraus
analytisch verdichtet —, die Konzeptionen ,,Demokratie als Volkssouve-
ranitdat und ,,Menschenrechte als Demokratie-Basis““ aufeinander. Wel-
cher Konzeption ist sowohl analytisch als auch normativ der Vorrang zu
geben? Erginzen sich beide? Oder stehen sie in einem differenzierteren
Verhiltnis zueinander?

Diesen Fragen soll am Beispiel des ,,Familienstreits*“ nachgegangen
werden, den die beiden Sozialphilosophen John Rawls und Jirgen Ha-
bermas im Anschluss an eine Bad Homburger Tagung im Sommer 1992
austrugen. Das Verhiltnis privater und offentlicher Autonomie in den
modernen Gesellschaften steht im Mittelpunkt der Auseinandersetzung.
Implizit beziehen sich sowohl Rawls als auch Habermas auf ein abstra-
hiertes, partikulares Gemeinwesen, nicht auf ,.global governance® —
Ebenenkonflikte miissen sie somit ausblenden. Hilfreich fiir den hier er-
orterten transnationalen Zusammenhang sind die in der Debatte ausge-
tragenen Argumente dennoch, da ein Primat 6ffentlicher Autonomie die
Volkssouverdnitdt in den Mittelpunkt riickte und somit eher fiir eine in-
ternationale Demokratie-Konzeption spriche. Dagegen akzentuierte ein
Primat privater Autonomie (vorpolitische) Menschenrechte, die keine
volkssouverine politische Entscheidung hintergehen konnte. Dies spri-
che eher fiir fransnationale und insbesondere ,,cosmopolitan democ-
racy®.

193

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Habermas nannte seine Differenzen mit Rawls nicht umsonst einen
,.Familienstreit”, weil sich die Theoretiker gleichermaflen auf die uni-
versalistische Uberzeugung berufen, alle Menschen teilten eine gemein-
same Vernunft. Unterschiedlich freilich nimmt sich der theoretische
Grundansatz aus. Habermas behauptet einen Wahrheitsanspruch seiner
Diskursethik und ihrer ,kommunikativen Macht“. Rawls liberalistische
Gerechtigkeitstheorie tiberldsst die Wahrheitssuche den verschiedenen
,comprehensive doctrines* im Gemeinwesen und sucht in dessen ,,basic
structure nach fundamentalen Gerechtigkeitsprinzipien. Diese seien, in
Rawls’ Worten, ,,politisch® und kénnten daher nicht ,,wahr oder ,,un-
wahr* sein.

Habermas bringt drei Punkte gegen Rawls’ Gerechtigkeitstheorie
vor. Erstens kritisiert er die Figur der ,original position®, eines von
Rawls angenommenen Urzustandes, in dem fiktive Repridsentanten von
Staatsbiirgern die fundamentalen Gerechtigkeitsprinzipien entwickeln.?'
Hierfiir wende Rawls einen philosophischen Trick an und breite einen
,veil of ignorance tiber die Ur-Reprisentanten, so dass sie nichts
betreffs spiterer sozialer Position und Weltanschauungen der Biirger,
die sie reprisentierten, wissen konnten. So seien die Ur-Reprisentanten
allerdings gerade der moralischen Eigenschaften beraubt, derer sie be-
diirften, um die Interessen Anderer (der Reprisentierten) im Licht der
Gerechtigkeit sehen zu konnen. Dagegen setzt Habermas seine eigene
,ideale Sprechsituation®, in der sich die beteiligten Parteien in die Per-
spektive der jeweils Anderen hineinversetzen miissen, um sich {iiber-
haupt diskursiv iiber die Normen ihres Zusammenlebens verstindigen zu
konnen (Habermas 1997: 178).

In einem zweiten Schritt betrachtet Habermas Rawls’ Figur des
,overlapping consensus®, den die offentliche Diskussion der im ,,Urzu-
stand“ entwickelten Gerechtigkeitsprinzipien herstellen soll. Die Dis-
kussion konne lediglich die Stabilitidt der Gesellschaft betreffen, mithin
die Effizienz der Prinzipien, nicht deren Inhalt, den die Ur-Reprisentan-
ten ja bereits verbindlich festgelegt haben. Der Riickzug auf nicht dis-
kurs- und damit nach Habermas nicht wahrheitsfihige Handlungsnor-
men zerstore aber den ,,radikaldemokratischen Glutkern des Urzustan-
des* (ebd.: 191).

21 Dies sind einmal die subjektiven Handlungsfreiheiten und zum anderen
die Grundgiiter, auf die alle Biirger den gleichen Anspruch haben. Hinzu
kommt das ,,difference principle®, das soziookonomische Ungleichheiten
nur insoweit zuldsst, als sie den ,least advantaged members of society*
zum vergleichsweise grofiten Nutzen gereichen (zuletzt erneuert in Rawls
2003: 42 £.).

194

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

Damit gingen drittens die aus den Gerechtigkeitsprinzipien ableitba-
ren Grundrechte politischer Willensbildung, d. h. demokratischer, er-
gebnisoffener, als Projekt begriffener Entscheidungsfindung stets vor-
aus. Die offentliche Autonomie der Mitglieder eines demokratischen
Gemeinwesens trete also hinter ihre durch die Gerechtigkeitsprinzipien
garantierte, rechtsstaatlich-private Autonomie zuriick. Demgegeniiber
besteht Habermas auf der unaufloslichen Verschrinkung beider Auto-
nomiearten, auf deren ,,Gleichurspriinglichkeit* (ebd.: 189 ff.; vgl. auch
Habermas 2001b).

Rawls geht in seiner Replik vor allem auf Habermas’ zweiten und
dritten Kritikpunkt ein. Zunichst hebt er hervor, dass sein ,,overlapping
consensus® nicht als eine einfache Kompromissbildung zwischen ver-
schiedenen Positionen zu verstehen sei, sondern als Stabilitit ,,aus den
richtigen Griinden* (Rawls 1997: 210). Die aus dem Urzustand gewon-
nenen ,,politischen* Gerechtigkeitsprinzipien erschienen den ,,privaten®
Weltanschauungs-Gemeinschaften (,,comprehensive doctrines®) als der-
art verniinftig und dauerhaft, dass die Grundlage zur Ausiibung ,,politi-
scher Zwangsgewalt* (ebd.) gegeben sei.”

Habermas’ Vorwurf, er privilegiere offentliche vor privater Auto-
nomie, weist Rawls zuriick, indem er auf den Unterschied zwischen den
normativen Gerechtigkeitsprinzipien und realen Verfassungen hinweist.
Erstens konnten Biirger ihre 6ffentliche Autonomie sehr wohl auch dann
ausiiben, wenn eine aus den Gerechtigkeitsprinzipien abgeleitete Verfas-
sung vorgegeben sei. Einer wirklich ,,gerechten” Verfassung konnten
sich Gemeinwesen ohnehin nur dynamisch annihern. Zweitens seien es
in der konkreten Verfassungsgebung die Biirger selbst, die iber mogli-
che FEinschrinkungen der Volkssouverdnitit zugunsten verfassungs-
rechtlich geschiitzter Freiheiten beraten und entscheiden konnten. Drit-
tens umfasse bereits das Gerechtigkeitsprinzip der ,,subjektiven Hand-
lungsfreiheiten” sowohl ,.alte* als auch ,,moderne Freiheiten“.? Die

22 Die plotzliche Rede vom Zwang legt nahe, dass Habermas’ Kritik an
Rawls insofern berechtigt ist, als dieser einen wirklich freien Diskurs unter
Gleichen in gewissen Fillen auszuschlieBen scheint, was dann eben die 6f-
fentliche Autonomie fiir die ,,Opfer* politischer Zwangsgewalt einschrin-
ken, wenn nicht ausschlieen wiirde; Rechtsstaatlichkeit (private Autono-
mie) hitte dann tatsdchlich den Vorrang vor demokratischer Selbstbe-
stimmung oder auch nur 6ffentlichem Diskurs.

23 Die Unterscheidung zwischen den ,,Freiheiten der Alten* und den ,,Frei-
heiten der Modernen® geht auf den franzosisch-schweizerischen Politi-
schen Theoretiker, Schriftsteller und Abgeordneten der franzosischen Na-
tionalversammlung, Benjamin Constant, zuriick. Unter den antiken Frei-
heiten verstand Constant das gemeinsame offentliche Handeln, wohinge-
gen die Freiheit der ,,Heutigen* im Schutz gegeniiber staatlicher Willkiir

195

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Reprisentanten im Urzustand formulierten lediglich Meta-Regeln, von
denen verfassungsrechtliche Beschrinkungen der Legislative eben abzu-
grenzen seien. Es komme auf konkrete geschichtliche Gegebenheiten an,
ob ,, moderne” Schutzrechte gegeniiber dem Staat in die Verfassung auf-
genommen wiirden (ebd.: 220 ff.).

Wie Habermas geht Rawls von einer ,,Gleichurspriinglichkeit* priva-
ter und offentlicher Autonomie bzw. ,,alter und ,,moderner Freiheiten*
aus (ebd.: 229 ff.). Wie Habermas ihm aber einen heimlichen Primat
privater iiber o6ffentliche Autonomie vorwirft, konstatiert Rawls bei Ha-
bermas umgekehrt einen Primat offentlicher iiber private Autonomie.
Eine Konzeption des Guten oder des guten Lebens konnten alleine
~comprehensive doctrines” entwickeln, die der Staat — gerade im Sinne
der ,,Freiheit der Modernen‘ — als ,.liberale Hintergrundkultur* zu schiit-
zen habe. Eine politische Fassung des Guten trife aber eben nicht fiir al-
le Menschen zu. Durch sein Beharren auf 6ffentlichem Diskurs iiber das,
was politisch und was privat sein soll, verlege Habermas das Gute oder
die Suche nach ihm in das politische Ganze, und damit rdume er der of-
fentlichen Autonomie die Prioritét ein (ebd.: 236 f.).

Tatsichlich ist die Grenzziehung zwischen Offentlichkeit und Pri-
vatsphire fiir Habermas selbst eine dffentliche Aufgabe, die nicht vorge-
gebenen Beschriankungen dessen, was ,,unantastbar* (mithin: privat) zu
sein habe, unterliegen soll — mit dieser Argumentation kritisiert Haber-
mas ja Rawls’ Gerechtigkeitstheorie (s. 0.). Rawls hat also Recht, wenn
er bei Habermas die Privilegierung der 6ffentlichen Autonomie konsta-
tiert, widerlegt sich damit aber zugleich selbst (wie auch Habermas in
seiner Kritik, Rawls gebe der privaten den Vorrang vor der 6ffentlichen
Autonomie). Denn indem er die Konzeption des Guten als nicht anzu-
zweifelnde private Angelegenheit (der ,liberalen Hintergrundkultur®)
festlegt, schriankt Rawls umgekehrt den moglichen dffentlichen Diskurs
— die offentliche Autonomie — ein. Beide Sozialphilosophen haben also
Recht in ihrer Kritik am Anderen, konnen aber ihre jeweilige Behaup-
tung einer ,,Gleichurspriinglichkeit* 6ffentlicher und privater Autonomie
nicht aufrechterhalten.

und im Repriésentativ-System bestehe (Constant 1972, bes. S. 368). Dieser
letzte Punkt verdient Beachtung: handelt es sich bei reprisentativen Regie-
rungssystemen doch um die vorherrschende zeitgendssische Fassung der
Volkssouverdnitit. Insofern widersprechen Volkssouverdnitdt und Men-
schenrechte einander nicht, sondern vielmehr haben die ,Freiheiten der
Modernen® die ,,Freiheiten der Alten* einfach usurpiert. Dies gilt aller-
dings nicht, wenn Volkssouverénitit auch direkt bzw. partizipatorisch
ausgeiibt werden soll.

196

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

Die Habermas-Rawls-Debatte offenbart, dass sich die Spannung
zwischen zwei verschiedenen Demokratie-Konzeptionen nicht einfach
aufheben ldsst, indem man deren ,,Gleichurspriinglichkeit behauptet.
Der eine Ansatz begreift den Staat als das Medium, durch den das Volk
seine Souverdnitit — das heifst: seine dffentliche Autonomie — ausiibt.
Der andere Ansatz begreift bestimmte fundamentale Rechtsgarantien als
unabdingbare Voraussetzung dafiir, dass der Staat nicht die Autonomie
der Einzelnen — deren private Autonomie — zerstoren kann.

Sicherlich konnte man die Schutzfunktion der privaten Autonomie
bzw. der ,Freiheit der Modernen™ wiederum als Voraussetzung fiir die
Ausiibung der dffentlichen Autonomie begreifen. So verweisen be-
stimmte verfassungsrechtliche Beschrinkungen die Demokratie immer
wieder auf ihr eigenes ,,Freiheitsethos* und darauf, dass es sich bei der
Mehrheitsregel nur um ein technisches, wenn wohl auch unverzichtbares
Mittel zur Verwirklichung der Demokratie handelt. Aber: Mehrheiten
sind ja vor ,,undemokratischen* Entscheidungen nicht gefeit (Bielefeldt
1998: 110). Nur was heift es, in diesem Zusammenhang von ,,undemo-
kratischen Entscheidungen® zu sprechen? Hier offenbart sich etwas, das
man als Anerkennung der Anderen bezeichnen konnte. In einem demo-
kratischen Diskurs miissen alle Beteiligten (der jeweilige ,,demos® in
seiner Gesamtheit) die Chance haben, ihre Stimme zu erheben und ge-
hort zu werden. Also doch Gleichurspriinglichkeit dffentlicher und pri-
vater Autonomie, von Volkssouverinitit und rechtsstaatlich garantierten
Menschenrechten? —

Nein, denn dieser begriindete Einwand zoge gleich wieder den
néchsten nach sich: Gibt denn nicht letztlich doch die Volkssouverénitit
— die offentliche Autonomie — den Ausschlag in demokratischer Ent-
scheidungsfindung? SchlieBlich kann jede Verfassungsbestimmung mit
einer qualifizierten Mehrheit der Legislative (handele es sich hierbei nun
um das abstimmende Volk oder das Parlament) wieder aufgehoben wer-
den. Die ,,Gleichurspriinglichkeits“-These fiihrt einen also in einen un-
endlichen Regress der Zweifel. Daher erscheint es ratsam, auf den span-
nungsvollen Doppelcharakter von Demokratie hinzuweisen, auf den re-
lativen Gegensatz zwischen ihrer eher volkssouverdnen und ihrer men-
schenrechtlichen Komponente. Das Relative des Gegensatzes kommt der
,.Gleichurspriinglichkeits“-These ein Stiick weit entgegen, denn es soll
hier nicht behauptet werden, dass es nur ein ,,Entweder-Oder* gibe, also
entweder volkssouveridne ,.Demos‘“-Konzeptionen, die alle nur mogli-
chen Menschenrechtsverletzungen legitimieren und dabei Demokratien
bleiben konnten, oder reine menschenrechtsbasierte Rechtsstaats-Kon-
zeptionen, die keinerlei Verdnderung ihrer eigenen Normen durch 6f-
fentlich-demokratischen Diskurs zulieBen. Jedoch: Die Spannung, der

197

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Gegensatz, bleibt, und er ergibt sich aus dem grundsétzlichen Span-
nungsverhiltnis, das zwischen den Kategorien Souverinitidt und Men-
schenrechte besteht.**

IV.4 Dritte Zwischenbilanz

,Demokratie als Volkssouverinitit* verweist ihrerseits auf den in Kapi-
tel II herausgearbeiteten Doppelcharakter der Souverdnitdt, die einmal
als extra-politische Legitimationsquelle des Politischen und letztgiiltige
politische Entscheidungsautoritit und zum anderen als Autonomie eines
Gemeinwesens begriffen werden kann. Setzt man das Volk als extra-
politisch Politik legitimierenden Akteur der Souverdnitit, werden mehr-
heitsdemokratische Entscheidungen moglich, die sich gegen das selbst
demokratische Prinzip einer Anerkennung der Anderen (Minderheiten
etc.) richten, die m. a. W. menschenrechtliche Schutzgarantien aushe-
beln konnen. Der Autonomie-Charakter der Souverdnitiit spiegelt sich

24 Chantal Mouffe erklirt die Spannung zwischen Volkssouverdnitit und li-
beraler Rechtsstaatlichkeit gar zum ,,demokratischen Paradox® schlecht-
hin. In ihrer Auseinandersetzung mit Habermas und Rawls kommt sie
ebenfalls zu dem Ergebnis, beide Autoren versprichen ,,die Losung des
Problems der Kompatibilitit von Freiheit und Gleichheit, das liberal-
demokratisches Denken seit seinen Anfingen begleitet” (Mouffe 2008a:
25), privilegierten aber ihrerseits jeweils die liberal-freiheitsorientierte
oder die demokratisch-gleichheitsorientierte Seite. Was Mouffes Ansatz
von dem Ansinnen dieser Arbeit scharf unterscheidet, ist der demokratie-
theoretische Bezug auf Carl Schmitt (vgl. auch Abschnitt I11.3.4). Im Sinne
einer paradoxen Spannung zwischen den beiden Teilen des ,,demokrati-
schen Paradoxes und deren konstitutiver Erhaltung folgt Mouffe Schmitt
zwar nicht, der postulierte, dass ,,Liberalismus Demokratie und Demokra-
tie Liberalismus negiere” (Ebd.: 26). Jedoch tibernimmt sie die Schmitt-
sche Vorstellung von Demokratie als homogene Identitit zwischen Regie-
renden und Regierten, die dem (angeblich) allzu abstrakten Bezug libera-
len Rechts auf die gesamte Menschheit entgegenstehe (vgl. Mouffe
2008b). In der Terminologie Schmitts bedingt die Homogenitét des immer
partikularen demokratischen Gemeinwesens die Existenz eines ,,konstitu-
tiven AuBlen®, eines ,,Feindes®, mithin: eines Antagonismus, den das uni-
versalistische liberale, im wahrsten Sinne des Wortes die Welt umspan-
nende Recht verleugnen miisse. Obwohl Mouffe die liberalen Institutionen
gegen Schmitt verteidigt, verschreibt sie sich doch politiktheoretisch dem
antagonistischen Charakter des Politischen und vermengt es so mit Ge-
walt-Momenten. Es bleibt letztlich unklar, warum ihr die (unstrittige) von
ihr als bloBer ,.dialektischer Gegensatz* (Mouffe 2008a: 29) beschriebene
Unmoglichkeit nicht ausreicht, ein ,,Wir* ohne ein ,,Sie* zu konstruieren.
Stattdessen geht Mouffe davon aus, dass das radikale ,konstitutive Au-
Ben* jegliches ,,Wir* genauso verunmogliche, wie es zugleich dessen Ent-
stehungsbedingung sei (ebd.: 28 f.).

198

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE

hingegen in seiner demokratischen (volkssouveridnen) Gestalt als Selbst-
bestimmung des Volkes. Universalistisch konzipierte und hegemonial
oder gar unter Einsatz militdrischer Zwangsmittel durchgesetzte Men-
schenrechte bedrohen dann die Demokratie, wenn sie im Zuge ,,humani-
tirer Interventionen‘ die Autonomie eines Gemeinwesens zerstoren.

Diesem Dilemma entsprechend, stehen transnationale Demokratie-
Konzepte, die auf den Schutz der Einzelpersonen und nicht mehr auf
souveridne Staatlichkeit rekurrieren, vor der Schwierigkeit, auf Weltebe-
ne kein Aquivalent zur einzelstaatlichen (nationalen) Volksautonomie
konstruieren zu konnen. Im Sinne des hier vertretenen partizipatori-
schen und inkludierenden Demokratie-Begriffes kann zudem die Einzel-
person kaum mehr direkt an transnationalen politischen Entscheidungen
mitwirken. Das riesige Gemeinwesen Welt begiinstigt die Ferne der
Reprisentanten zu den Interessen der Reprisentierten.

Sicherlich sind mehrheitsdemokratische Verfahren auf transnationa-
ler, speziell auf weltregionaler wie etwa auf EU-Ebene denkbar, doch
auch dann bleibt das Problem der enormen Ferne, die zwischen den poli-
tischen System-Institutionen und der Basis liegt. Eine solche skeptische
Sichtweise orientiert sich freilich an einer schiefen ,,domestic analogy*;
die politische ,,Kongruenzbedingung* (s. o0.) des Nationalstaates ldsst
sich eben nicht einfach ins Zeitalter der Transnationalisierung iibertra-
gen. Unter den Bedingungen der heutigen Weltpolitik entstehen multiple
Autorititen, die das ,.totalising project” (Linklater) des nationalen Staa-
tes mit Gewaltmonopol iiberholt erscheinen lassen. Die Menschen kon-
nen sich als Angehorige ihrer Kommune, ihrer Nation, ggf. eines konti-
nentalen Staatenverbundes und als Weltbiirger an jeweils unterschiedli-
che Instanzen wenden, um ihre ,.citizenship rights* einzufordern und
einzuklagen. Wie bei jedem komplexen Regierungssystem schlief3t sich
an diese Beobachtung sofort die Frage an, welche Ebene unter welchen
Bedingungen welche andere Ebene aussticht.

An diesem Punkt kommt infernationale Demokratie in ihrer in der
Einleitung zu diesem Kapitel spezifizierten Dimension als regulierende
Vermittlerin zwischen Souverénitit und Menschenrechten in der trans-
nationalen Weltpolitik ins Spiel. Man kann es durchaus als demokratisch
bezeichnen, die gleichberechtigte Teilhabe aller Staaten an der Debatte
iiber die Definition und im Anschluss daran die Durchsetzbarkeit uni-
versell giiltiger Menschenrechte einzufordern. Demokratisch (und nicht
nur, wie etwa Ingeborg Maus bemerkt, ,,demokratieanalog) wére schon
der freie und gleiche Diskurs iiber die Bedingungen, unter denen auf
Weltebene bestimmte Menschenrechte auf welche Weise (per Sanktio-
nen oder militdrisch) gegen die Souverénitit der einzelnen Gemeinwe-
sen durchgesetzt werden konnen. Um diesen Diskurs iiberhaupt zu er-

199

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

moglichen, wiren realistische Reformen der UN-Strukturen, wie sie
Paul Kennedy vorschligt, sicherlich unerldsslich.

Langfristig konnte diese weltpolitische Form der ,,Demokratie als
Methode* auch transnationale Konsequenzen haben, wie etwa die Ein-
richtung eines Internationalen Menschengerichtshofes oder tatsidchlich
auf der ganzen Welt stattfindende Volksabstimmungen zu grundlegen-
den friedens-, sicherheits- und menschenrechtspolitischen Fragen — dies
allerdings stets unter Beachtung der von Norberto Bobbio hervorgeho-
benen Wechselwirkung zwischen demokratischer Staatenwelt und de-
mokratischem internationalen Umfeld. Zugleich verweist ein infernatio-
nal demokratischer Diskurs bereits auf die (menschenrechtlich relevan-
te) Anerkennung der Anderen. Aus der Perspektive dieser Tugend sind
die Machtasymmetrien in der Weltpolitik, die im Ernstfall das Zwangs-
gesetz des Stirkeren begiinstigen, schlicht ein Skandal.

Die enormen Machtasymmetrien in der Weltpolitik zeigen sich am
deutlichsten in der extremen internationalen sozialen Ungleichheit. So-
lange nicht selbst partizipationsorientierte Projekte wenigstens zur Lin-
derung dieser Ungleichheit beitragen (wie das von Martha Nussbaum
vorgestellte Entwicklungsprojekt in Bangladesh), sind die Bedingungen
der Moglichkeit wirklicher internationaler, geschweige denn transnatio-
naler Demokratie nicht erfiillt.

200

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS —
EINE REFORMULIERUNG DES POLITISCHEN

V.1 Zusammenschau — Die wechselseitigen
Verhéltnisse von Souveranitat,
Menschenrechten und Demokratie
in der transnationalen Politik

V.1.1 Vorbemerkung

Die weltpolitischen Verhiltnisse zwischen Souverinitit, Menschenrech-
ten und Demokratie in der Gegenwart sind nun dargelegt und theoretisch
entfaltet. Mit dem Begriff der transnationalen Politik wurde der ,,Unter-
suchungsraum*® abgesteckt, in dem die Kategorien in wechselseitige Be-
ziehungen zueinander treten. Dabei meint transnationale Politik selbst
zum einen ein ,,Jenseits von nationalstaatlicher Politik* und zum ande-
ren den zunehmenden Einfluss nicht-staatlicher Akteure auf politische
Prozesse. Transnational wird Politik, wenn sie Nationen iibergreifend
und durchdringend wirkt, das Nationale — und damit auch das Interna-
tionale — aber nicht einfach negiert. So ist eine transnationale Institution
wie das EU-Parlament zwar nach nationalen Quoren zusammengesetzt
und wird nach nationalem Recht gewihlt. Seine Beschliisse fasst es al-
lerdings ohne formal erforderliche nationale Riickkopplung dieser Be-
schliisse und seiner Kontrollkompetenzen. Damit transzendiert das EU-
Parlament das, was bisher als Staat galt, ergo den National-Staat, hat
aber zugleich Staats-Institutionen vergleichbare Kompetenzen.
Innerhalb dieses transnational konzipierten ,,Untersuchungsraumes*
zeigte sich, dass zwischen den Kategorien genauso Spannungsverhilt-
nisse bestehen, wie Souverinitit, Menschenrechte und Demokratie ein-

201

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

ander auch positiv bedingen konnen. Wenn hier die Rede von einer
Spannung ist, bedeutet dies, dass eine der Kategorien einer anderen die
Wirkungsmacht streitig macht oder sie darin beschrinkt — und umge-
kehrt. Positiv bezeichnet dagegen ein ,,produktives* Verhéltnis, also ei-
nes, in dem eine Kategorie die Wirkungsmacht einer anderen verstirkt
oder gar in ihrer eigenen Wirkungsmacht auf der anderen basiert.

Die bisherige theoretische Analyse riickte immer jeweils eine Kate-
gorie in den Mittelpunkt und betrachtete deren jeweilige positive und
Spannungs-Verhiltnisse zu den beiden anderen Kategorien. Diese Vor-
gehensweise sollte verdeutlichen, dass zwar bestimmte Charakteristika
einer Kategorie Ziige einer anderen tragen, jedoch nicht ganz in ihr auf-
gehen. So ldsst sich Demokratie als Volks-Souverdnitdt verstehen. Dies
bedeutet, dass ein bestimmtes Volk, das iiber sich selbst herrschen soll,
existenziell darauf angewiesen ist, nach aulen autonom (nicht koloniali-
siert, nicht fremdbestimmt) zu sein. Gleichwohl ist Autonomie als eine
wesentliche Dimension der Souverinitit selbstverstindlich auch in un-
demokratischer Form denkbar. Da die ,,Anerkennung der Anderen* eine
wesentlich demokratische Tugend darstellt, begiinstigt souverine Auto-
nomie ohne demokratische Fassung allerdings die zweite in dieser Ar-
beit explizierte Dimension der Souverénitit: die hochste Entscheidungs-
autoritiit des Politischen als gleichsam vorpolitische Legitimationsquelle
des Politischen. Auf internationaler Ebene nun konnen diejenigen Ak-
teure, welche die materiellen Grundlagen fiir die Ausiibung dieser Auto-
ritidt besitzen, gerade die Autonomie ,,schwicherer” Gemeinwesen z. B.
mittels ,,humanitdrer Interventionen negieren. Hieran zeigt sich nicht
zuletzt, dass sich die Spannungsverhiltnisse, die zwischen den Katego-
rien bestehen, auch innerhalb der Kategorien, in ihren Dimensionen, re-
produzieren.

Trotz der Konzentration einerseits auf immer jeweils eine Kategorie
und andererseits deren Beziehung zu immer jeweils einer anderen Kate-
gorie sind die engen diskursiven Verflechtungen, die zwischen Souveri-
nitdt, Menschenrechten und Demokratie bestehen, unbestreitbar. Gerade
diese Ausgangsbeobachtung, die Annahme eines — wie auch immer ge-
arteten — starken inneren Zusammenhanges zwischen den Untersu-
chungsgegenstinden, hat die theoretische Detail-Analyse der kategoria-
len Beziehungen ja iiberhaupt motiviert. Fiir den Erkenntnis-Fokus die-
ser Arbeit heil3t dies, dass die dritte, in den hier erfolgten Analysen nicht
betrachtete, Kategorie stets von den Verhiltnissen zwischen den beiden
anderen Kategorien mit betroffen, wenn nicht bedingt wird. Wegen des
analytischen Aufbaus dieser Arbeit konnte diese Gesamt-Konstellation
bisher gleichwohl nicht im Vordergrund stehen, wenn das Wissen um
die Verwobenheit aller drei Kategorien implizit auch forschungsleitend

202

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

blieb. Die unten folgende Zusammenschau der theoretischen Analyse
(Abschnitt V.1.2) dient mithin nicht nur der kompakten Wiederholung
der bisherigen Ergebnisse, sondern soll auch die jeweiligen Auswirkun-
gen der Wechselverhiltnisse zwischen zwei Einzelkategorien auf die
dritte explizieren.

Im Anschluss daran ldsst sich in einem weiteren Schritt nach einer
iibergreifenden Logik fragen, die real — das heif3t unter politisch-6kono-
mischen Ungleichheitsverhiltnissen in der Weltpolitik — politischem
Handeln zugrunde liegt. Diese Logik basiert weitestgehend auf der
Rechtfertigung von Gewalt als politischem Mittel. Und sie sorgt
iiberhaupt erst dafiir, dass es so etwas wie ,,gewaltige Widerspriiche®,
,.Dilemmata“ oder ,,unauflosliche Gegensitze® in den Wechselwirkun-
gen zwischen Souverinitit, Menschenrechten und Demokratie geben
kann. Dieser Gewaltlogik, so die Argumentation, konnte eine theoreti-
sche Perspektive entgegengehalten werden, die Souverénitit, Menschen-
rechte und Demokratie gerade eingedenk ihrer inhdrenten kategorialen
Spannungen in sich ,,aufhebt” oder aufnimmt. Eine solche Perspektive
findet sich zentral in Hannah Arendts Politischer Philosophie, die sich
sowohl gegen eine auf Herrschaft und Ausnahmezustand beruhende
Souverdnitit wendet als auch gegen Rechtssubjekte auf ,,nacktes Leben*
(Agamben) reduzierende Menschenrechte und eine Demokratie, die nur
als Wahl- oder Parteienoligarchie funktioniert (Abschnitt V.2).

Am Ende soll dann der Versuch stehen, Arendts Sicht des Politi-
schen in Form eines transnationalen Republikanismus fiir die weltpoliti-
sche Gegenwart im Allgemeinen und die wechselseitigen Verhéltnisse
zwischen Souverinitit, Menschenrechten und Demokratie im Speziellen
fruchtbar zu machen (Abschnitt V.3).

V.1.2 Gesamtdarstellung der theoretischen Analyse

Den realen Ausgangspunkt der Untersuchung bildete der Gegensatz zwi-
schen staatlicher Souverinitiat und universalistischen Menschenrechten,
der sich in der politischen und akademischen Debatte iiber den Kosovo-
Krieg zeigte. Spitestens als die NATO begann, Luftangriffe gegen (Ex-)
Jugoslawien zu fliegen, schien das Dilemma konstituiert: entweder man
ergriff Partei fiir die vom Milosevic-Regime drangsalierten Kosovo-
Albaner und damit fiir die globale Geltung der Menschenrechte, oder
man verteidigte die volkerrechtlich garantierte Souverinitit und damit
territoriale Integritdt (Ex-)Jugoslawiens und verurteilte die ,,humanitére
Intervention® der 6konomisch und politisch ,,stirksten Akteure der
Weltpolitik. Der Verweis auf die hegemonial zementierten globalen
Herrschaftsstrukturen, die den Krieg iiberhaupt erst ermdglicht hatten,

203

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

offenbart allerdings zugleich einen Ausweg aus dem ,,Dilemma®, das
sich somit gar nicht als ein solches prisentierte. Die Demokratisierung
weltpolitischer Strukturen und Institutionen oder Organisationen (wie
der UN) konnte die Selbst-Erméchtigung der ,,Stirkeren®, dort auf der
Welt zu intervenieren, wo es ihnen geboten erscheint, ausschlieen.
Damit stellte sich das Verhiltnis zwischen Souverinitit und Menschen-
rechten nicht als ein dilemmatisches dar, sondern vielmehr als ein span-
nungsvolles. Insofern universalistischen Menschenrechten ein anti-
souveriner Impetus innewohnt, weil sie etwas fundamental Menschli-
ches gegen staatlich-souverine Gewaltpraxis setzen, ldsst sich durchaus
eine theoretische Spannung zwischen Souverénitit und Menschenrech-
ten konstatieren. Das heifit freilich noch lange nicht, dass unter gegen-
wirtigen Umstinden der globale Menschenrechtsschutz den Primat iiber
einzelstaatliche Souverinitit erlangt hitte. Dies zeigt schon das Kosovo-
Beispiel selbst — unterstiitzte hier doch die NATO faktisch das Streben
der Kosovo-Albaner nach einem eigenen souverdnen Nationalstaat, den
sie dann im Februar 2008 auch proklamieren sollten. Den Schutz fun-
damentaler menschlicher Grundrechte schien den Kosovo-Albanern nur
ihre staatliche Unabhingigkeit von Serbien garantieren zu konnen.

Zum volkerrechtlichen Kerngehalt des Souverinititsprinzips gehort
die Nicht-Einmischung in ,,innere Angelegenheiten® eines Staates. Spe-
ziell in diesem Punkt lidsst sich die Ablosung des Souverinitéitsprimats
durch universalistischen Menschenrechtsschutz mitnichten konstatieren.
Empirisch wurde die fortdauernde Wirkmichtigkeit einzelstaatlicher
Souverinitit anhand der Haltung der USA zur Einrichtung des Interna-
tionalen Strafgerichtshofes demonstriert: Einer der Hauptakteure im Ko-
sovo-Krieg — die USA — lehnte in der Frage eines institutionalisierten
globalen Menschenrechtsschutzes die Abgabe von Hoheitsrechten zum
Teil vehement ab. Theoretisch ldsst sich diese Beobachtung so weit zu-
spitzen, dass Souverdnitit und Menschenrechte sogar in einem positiven
Verhiltnis zueinander stehen: insofern ndmlich einzelstaatliche Souve-
rinitdt die hochste Entscheidungsautoritdt in einem gegebenen politi-
schen System bezeichnet. Carl Schmitt identifizierte die Essenz dieser
Autoritit in der Macht des jeweiligen Souverins, den Ausnahmezustand
zu definieren. Diese urspriinglich nationale Konzeption reproduziert
sich noch unter transnationalen Umstidnden. Denn im Kern argumentie-
ren Befiirworter menschenrechtlicher Interventionen, ,,dass im Falle der
Gefahr des Zusammenbruchs der existierenden Ordnung ein Souverin
gefunden werden miisse, der auch tatséchlich die Entscheidung iiber das
Vorhandensein eines Ausnahmezustandes treffen kann“ (Orford 2008:
247). ,International trusteeship* etwa der UN {iber ,,humanitir befreite*
Gebiete wie das Kosovo (Knudsen/Laustsen 2006) mag die Menschen-

204

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

rechtssituation in gewisser Hinsicht verbessern, setzt aber zugleich die
Souveridnititslogik hochster Entscheidungsautoritidt nur fort. Dieser Lo-
gik folgen umgekehrt genauso nationale Souveridne, wenn sie ihre Auto-
ritit dazu nutzen, Teile des eigenen Volkes zu drangsalieren oder gar
auszurotten.

So produziert ,,souverdne Macht* — mit Giorgio Agamben — eine
Konstellation, in der sich Menschenrechte alleine auf ,nacktes Leben®,
d. h. eine blole Masse entpolitisierter, absolut entrechteter Korper be-
ziehen. Mehr noch, das ,,nackte Leben® ist die originidre Produktionsleis-
tung einer souverinen Macht, die sich gerade im Auflerhalb des Rechts,
im Ausnahmezustand, konstituiert. In Agambens Perspektive, die wie-
derum auf Walter Benjamins ,,Kritik der Gewalt* rekurriert, ist eine Po-
litisierung fundamentaler menschlicher Rechte ausgeschlossen, die sich
wiederum in Spannung zu Souverinitdt als hochster politischer Ent-
scheidungsautoritit setzten. Agamben und Benjamin konnen Rechtsent-
wicklung niemals unabhingig von Gewalt denken — neues Recht produ-
zierte nur neue Gewalt(en).

Eine solche generalisierende sozialphilosophische These verkennt
allerdings empirische Differenzierungen: die Situation illegalisierter af-
rikanischer Fliichtlinge ist eben nicht vergleichbar mit Staatsbiirgern im
reichen Erd-Norden, obwohl sich beide auf ihre Weise ,,souveridner
Macht* gegeniibersehen. Zudem dient die Einforderung von ,,Rechten*
der zivilgesellschaftlichen politischen Offentlichkeit dazu, auf staatliche
Gewalttitigkeiten hinzuweisen und diese zu kritisieren und zu problema-
tisieren. Auf diese Weise lasst sich die ,,souverdne Macht* sehr wohl un-
ter Druck setzen.

Daher lautete eine grundlegende These dieser Arbeit zunichst, dass
eine transnationalisierte oder auch bereits eine vertiefte internationale
Demokratie dafiir sorgen konnte, einen Diskurs der internationalen Ge-
meinschaft ,,auf Augenhohe zu erméglichen. In einem solchen Diskurs
lieBen sich dann ,,absolute Kernnormen* aushandeln, die im Zweifelsfall
auch gegen einzelstaatliche Souverinitit durchgesetzt werden konnten.
Allerdings richteten sich auch noch so demokratisch legitimierte Men-
schenrechtsprinzipien im Anwendungsfall gegen die Autonomie politi-
scher Gemeinwesen, also gegen eine souveridne Kern-Dimension.

Andererseits steht Autonomie im Sinne der in der UN-Charta kodifi-
zierten ,,sovereign equality* in einem positiven Verhiltnis zu internatio-
naler Demokratie, also zur nationalen Selbstbestimmung von Volkern.
Damit aber geraten Autonomie und internationale Demokratie im Sinne
der durch Einmischungsverbot in ,,innere Angelegenheiten* garantierten
,sovereign equality” wiederum in ein Spannungsverhiltnis zur dritten
Kategorie, den universalistischen Menschenrechten, die ja, wie oben an-

205

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gedeutet, um durchsetzbar zu sein, die Autonomie politischer Gemein-
wesen brechen miissen. Genau dies war im Kosovo-Krieg der Fall.
Zugleich wire das NATO-Engagement fiir die Kosovo-Albaner nicht
moglich gewesen, ohne dass weltpolitisch hegemoniale Akteure einen
menschenrechtlichen ,,Ausnahmezustand* definiert und dafiir auch die
Entscheidungsautoritit innegehabt hitten. Dadurch traten die Men-
schenrechte in ein Spannungsverhiltnis zu internationaler Demokratie,
die wiederum auf souverdne Autonomie politischer Gemeinwesen ange-
wiesen ist. So offenbart sich indirekt eine Spannung innerhalb der Sou-
verdnitit selbst: zwischen ihrer Form als hochster Entscheidungsautori-
tdt und als Autonomie.

Trotz dieser kategorieimmanenten Spannung gelang es in der politi-
schen Wirklichkeit wie Theorie der Moderne bisher, unter der Figur der
,»Nation“ oder ,Nationalitit” beide Souverinitits-Dimensionen in eins
zu nehmen. Nation ist (oder war bisher) sowohl die vorpolitische Identi-
titsquelle kollektiver Subjekte als auch die dominierende Organisations-
form politischer Autonomie — und, darauf beruhend wie auch dariiber
hinausgehend, der demokratischen Herrschaftsform. Zugleich sorgte und
sorgt dieser national-souverine Rahmen immer noch dafiir, dass univer-
salistische Menschenrechte iiberhaupt durchsetzbar sind. Sie sind dies
freilich in partikularisierter Form, als konkrete Biirgerrechte, die zu rei-
nen, d. h. universell giiltigen Menschheitsrechten durchaus in einem (ka-
tegorieimmanent) spannungsvollen Verhiltnis stehen: Hannah Arendts
einzig universelles Menschenrecht, ,,das Recht, Rechte zu haben®, also
das Recht auf Zugehorigkeit zu einem politischen Gemeinwesen, ver-
weist selbst auf die konkrete partikulare Ausgestaltung der Rechte, auf
die jeder Mensch ein (universelles) Recht haben soll. Menschenrechte
als konkrete Biirgerrechte stehen damit in einem positiven Verhiltnis zu
souverdner Autonomie. Zwar wurde in dieser Arbeit hervorgehoben,
dass eine nur universalistische oder nur partikularistische Fassung von
Menschenrechten sich selbst widerspriche. Jedoch lielen sich partikula-
re Menschenrechtskataloge, wie sie etwa die asiatischen oder afrikani-
schen Staaten gegen die internationale hdchste Entscheidungsautoritiit
der hegemonialen westlichen Staaten einfordern, selbst als Ausdruck ei-
nes (universalistischen) Menschenrechts der vierten Generation, des
Menschenrechts auf kollektive Selbstbestimmung und damit auf Auto-
nomie, verstehen.

Ein universelles Recht auf partikulare Rechte, so lieBe sich dieser
Perspektive widersprechen, hat gleichwohl vorpolitische, d. h. in diesem
Fall politische Rechte erst ermdglichende, Voraussetzungen. Es ist
m. a. W. doch wieder auf ,,absolute’ menschenrechtliche Kernnormen
angewiesen wie zum Beispiel das Verbot der Sklaverei. Solche Normen

206

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

beanspruchen tiberstaatliche Geltung. Da die internationale Politik aber
von extremen Machtasymmetrien und 6konomischer Ungleichheit ge-
prégt ist, hinge die faktische Wirksamkeit ,. kosmopolitischer* Prinzipien
in einer moglichen transnationalen Demokratie (,,cosmopolitan law®)
wiederum von der internationalen Souverénitét der ,,Stirksten® in Form
von deren hochster Entscheidungsautoritit ab.

Die Kategorie der Demokratie ist nicht nur unter den historisch spe-
zifischen Umstinden transnationalisierter Weltpolitik in die Wechsel-
wirkungen zwischen Souverénitit und Menschenrechten verstrickt, son-
dern viel grundlegender in der Sozialtheorie. Dies offenbarte die Analy-
se der Habermas-Rawls-Debatte iiber 6ffentliche und private Autonomie
in politischen Gemeinwesen. Beide Sozialphilosophen postulieren die
,.Gleichurspriinglichkeit* von Volkssouverinitdt und Menschenrechten —
in der Terminologie dieser Arbeit: deren positives Verhiltnis —, geben
aber insgeheim jeweils einer der von ihnen in den Blick genommenen
Kategorien den Vorzug: Habermas der offentlichen Autonomie, welche
die Volkssouverdnitit garantiert; Rawls der privaten Autonomie, die
vorpolitische Menschenrechte schiitzen. Wenn sich also die These von
der ,,Gleichurspriinglichkeit* nicht aufrechterhalten lasst, ist wohl eher
von einer relativen Spannung zwischen den demokratischen Elementen
Volkssouverdnitdit und Menschenrechte bzw. konkrete Biirgerrechte
auszugehen. Wie stark sich die Spannung ausnimmt, hdngt wiederum
von den kategorieimmanenten Spannungsverhiltnissen bei Souverénitit
und Menschenrechten ab. Erscheint Volkssouverdnitit als hochste Ent-
scheidungsautoritit (auch des demos), konnen konkrete Biirgerrechte
ausgesetzt werden, die sich insofern selbst durch einen anti-souverdnen
Charakter auszeichnen. Souverénitit als Autonomie steht wiederum in
Spannung zu internationaler hochster Entscheidungsautoritit, mit der
universalistische Menschenrechte gegen die Selbstbestimmung politi-
scher Gemeinwesen durchgesetzt werden konnen.

Lost man sich nun von diesen fundamentalen sozialtheoretischen
Beobachtungen und betrachtet die Kategorie der Demokratie in ihrer
transnationalen Erscheinung, so ergibt sich ein Spannungsverhiltnis zu
souverdner Autonomie. Demokratie wurde in dieser Arbeit im Gegen-
satz zu ihrer liberalen Prigung als partizipatorische und inkludierende
gefasst. Soll das demokratische Gemeinwesen aber die Welt sein, so
scheinen wirksame, wirkliche Kontrolle der Représentanten und direkte
Entscheidung der einzelnen Staatsbiirger beinahe unmoglich. Ebenso
entzieht die extreme weltweite soziale Ungleichheit einer transnationa-
len Demokratie, die nicht die Herrschaftsform der ,,stirksten* Staaten
oder Staatenbiindnisse in der internationalen Gemeinschaft sein soll, den
Boden. Sofern sie denkbar und moglich ist, konstituierte partizipatori-

207

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

sche und inkludierende transnationale Demokratie so wiederum ein
Spannungsverhiltnis zur ,,souverdnen Ungleichheit” der weltpolitischen
Akteure mit der faktisch hochsten Entscheidungsautoritit. Diese Akteure
miissen eben nicht ,,auf Augenhohe” mit den Anderen handeln und
brauchen sie daher auch nicht anzuerkennen, entbehren damit also einer
wesentlich demokratischen wie menschenrechtlichen Tugend, der Aner-
kennung der Anderen.

Eine transnationale Demokratie, in der partizipatorische und inklu-
dierende Momente aufgehoben wiren, wird tatsdchlich denkbar und
moglich, wenn man ihren globalen Geltungsrahmen nicht mit einer ein-
fachen ,,domestic analogy* negiert. So konnte man argumentieren, dass
sich etwa mit internationalen Gerichtshofen oder Systemen wie der EU
multiple Instanzen herausgebildet haben, vor denen sich die Staatsbiirger
als verschiedene demoi verstehen konnen, es also nicht unbedingt einen
Widerspruch zwischen lokalen und transnationalen Ebenen geben muss,
ja sich sogar die demokratischen Teilhaberechte zusammen mit den An-
und Einspruchsebenen vervielfachen. Dabei stellt sich sicherlich die
schwierige Frage, wie die verschiedenen Ebenen miteinander verzahnt
sind (oder sein sollen). Insgesamt aber zeichnet sich in einer emanzipa-
torischen Perspektive transnationaler Politik ein Nebeneinander vieler
Ebenen ab, die sich gegenseitig ergénzen, blockieren und kontrollieren
konnen. So bleibt nicht zuletzt jeder einzelne Weltbiirger in die Angele-
genheiten der Welt eingebunden, und die Voraussetzungen sind gege-
ben, um einen partizipatorischen und inkludierenden transnationalen
Diskurs iiber die Verhiltnisse zwischen einzelstaatlicher Souverinitiit
und universalistischen Menschenrechten zu fiihren.

Genau ein solcher politischer Diskurs fehlt in der Weltpolitik bisher
allerdings. ,,Humanitire Interventionen* — vor allem die beinahe ideal-
typische im Kosovo — werden von den herrschenden und das internatio-
nale politische System beherrschenden Akteuren als ein dramatischer
Akt der Entscheidung inszeniert: fundamentale Menschenrechte miissten
gegen ein borniertes Beharren von Gewaltherrschern auf ihrer Souveri-
nitit durchgesetzt werden. Damit ist die Welt-Offentlichkeit vor ein
grausames Dilemma gestellt: entweder man ist fiir das Vorgehen der he-
gemonialen Staaten und Staatenbiindnisse und verteidigt damit die un-
demokratische und materiell extrem ungleich strukturierte Weltpolitik in
ihrer gegenwirtigen Form, oder man ist dagegen, ergreift damit aber
Partei fiir die generelle Unantastbarkeit ,,innerer Angelegenheiten von
Staaten, bei denen es dann freilich egal ist, ob sie von brutalen diktatori-
schen Regime beherrscht werden oder nicht. Dieses Dilemma ist genau-
so real wirkméchtig — wie sich an den NATO-Missionen auf der ganzen
Welt demonstrieren ldsst —, wie es andererseits das Produkt ideologi-

208

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

schen Scheins darstellt. Hat doch diese theoretische Untersuchung nicht
einfach nur ein Dilemma zwischen Souverinitdt und Menschenrechten
zutage gefordert, das sich ,,irgendwie” durch mehr internationale und
transnationale Demokratie wie von Zauberhand auflosen liele, sondern
eine komplexe Vielfalt an Beziigen und Beziehungen zwischen den drei
Kategorien.

Es sind bestimmte Dimensionen oder ,,Charakterziige* der jeweili-
gen Kategorien, die in der dilemmatischen Auffassung von Souverinitit,
Menschenrechten und Demokratie in ein bestimmtes Wechselverhiltnis
gebracht werden. Um in der antagonistischen Konfrontation einer ,,hu-
manitiren Intervention® zu verbleiben, lieBe sich sagen, dass nicht nur
die Intervenierenden, sondern auch die Regime der Zielldnder nach die-
ser Politik-Logik handeln. In dieser Logik verbindet sich eine vorpoliti-
sche Quelle der Politik, ndmlich die hochste nationale oder internationa-
le Entscheidungs-Autoritit, mit einer Konzeption universalistischer
Menschenrechte, die sich nur auf ein pures ,,nacktes Leben in der ter-
minologischen Bedeutung bei Giorgio Agamben beziehen und selbst
entpolitisiert sind. Dazu gesellt sich, so vorhanden, tiberhaupt nur eine
liberale Auffassung von Demokratie, die sich einerseits auf eine reine
Wabhloligarchie stiitzt und andererseits in ihren sozialtheoretischen
Grundannahmen von Reprisentation und Aggregierung prépolitisch, ge-
nauer: gesellschaftlich, geformter Interessen ausgeht. So entsteht insge-
samt eine reale wie wissenschaftlich reflektierte Auffassung von Politik,
die das Politische immer nur aus Institutionen gewinnt, die selbst nicht
politisch sind. Die Konsequenz dieser Auffassung ist letztlich so einfach
wie brutal: das Politische ist und bleibt eine Frage der Gewalt und eine
Sache der Entscheidungsmacht derjenigen, die iiber die Gewaltmittel
verfiigen, die also die hochste Entscheidungsautoritit innehaben und da-
her entscheiden konnen, wie das ,,nackte Leben” aus der politischen
Ordnung ausgestoBen wird und wie sich die politische Ordnung ihm
zugleich zuwendet. Dabei reprisentieren diese staatlichen Akteure in der
Regel partikulare gesellschaftliche Interessen, welche die politischen In-
stitutionen dominieren.'

1 Allerdings muss hervorgehoben werden, dass bereits die repridsentativ-
parlamentarische Demokratie iiber die bloe Gleichsetzung eines partiku-
laren Interesses (der jeweils herrschenden gesellschaftlichen Gruppe) mit
dem ,,Gemeinwohl““ hinausweist. Der Wettbewerb um Wihlerstimmen
sorgt fiir einen symbolischen Ausgang der Konflikte, die aus den ,,wirkli-
chen Teilungen* des Gesellschaftskorpers — etwa zwischen einzelnen
Klassen, aber auch zwischen Macht und Zivilgesellschaft — resultieren.
Dadurch erkennt Demokratie diese Teilungen an, die totalitdre (d. h. zum
einen faschistische und zum anderen stalinistische) Politik-Vorstellungen
gewaltsam zu schlielen bestrebt sind (Lefort/Gauchet 1990: 91 f.).

209

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

In dieser Arbeit wurde zwar hervorgehoben, dass die Voraussetzung
fiir politische Menschenrechte (,,das Recht, Rechte zu haben®) selbst in
vorpolitischen, ,,absoluten* menschenrechtlichen Kernnormen griindet.
Jedoch sollte die Aushandlung solcher Normen — und das wurde ebenso
hervorgehoben —, wenn sie wirklich als legitim empfunden werden sol-
len und nicht allein als hegemonial etablierte und mit militdrischem
Zwang durchgesetzte, selbst in einem politischen Prozess erfolgen, ei-
nem transnationalen demokratischen Diskurs. Absolute universell giilti-
ge Menschenrechte sind als notwendige Voraussetzung des Politischen
anzusehen, nicht schon als dessen Ziel, wie dies die Formel der ,,huma-
nitdren Intervention allerdings impliziert. Ebenso sollten die hegemoni-
ale Struktur der Weltpolitik und die extreme globale soziale Ungleich-
heit als Hemmnisse fiir eine wirklich demokratische Weltpolitik insofern
verstanden werden, als sie deren soziale und materielle Voraussetzung
negieren. Damit ist die Aufgabe fiir eine mogliche Alternative zu der
gegenwadrtigen internationalen, auf vorpolitischer Gewaltlogik basieren-
den Politikauffassung gestellt: es muss darum gehen, im Horizont dieser
Untersuchung das Politische neu zu denken. Dabei soll sich mitnichten
einfach jedes Spannungsverhiltnis, das hier zwischen den Kategorien
herausgearbeitet wurde, in Wohlgefallen auflosen. Ganz im Gegenteil
miissen die Spannungsverhiltnisse eher verteidigt werden, die sich eben
nicht auf die Formel einer ,,unlosbaren Antinomie‘ zwischen Souverini-
tdt und Menschenrechten zuspitzen lassen. Der folgende Riickgriff auf
Hannah Arendts Denken des Politischen wird deutlich machen, dass ein
Dilemma, wie es im Kosovo-Krieg konstruiert wurde, gar nicht zur Dis-
kussion steht. Freilich wird es dann aber unméglich sein, eine hochste
politische Entscheidungsautoritit, ,,zahnlose* universalistische Men-
schenrechte oder eine Demokratie in Form eines institutionalisierten
Widerstreits von Partikularinteressen zu meinen, wenn man iiber das
spricht, was politisch ist.

210

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

V.2 Eine andere Sicht auf das Politische -
Hannah Arendts Politische Philosophie

V.2.1 Handeln und offentlicher Raum

»Was tun wir, wenn wir tétig sind?*? So lautet die Grundfrage, die sich
Hannah Arendt in ihrem erstmals 1958 erschienenen Werk ,,Vita activa“
stellt und anhand derer sie die basalen Elemente ihrer Politischen Philo-
sophie entwickelt. In Abgrenzung zur Welt des Denkens und der denke-
rischen ,,Tdtigkeit” der ,,Vita contemplativa® differenziert Arendt zwi-
schen drei weltlichen bzw. Welt bildenden Titigkeiten, welche die ,,con-
ditio humana‘® bestimmen: Arbeiten, Herstellen und Handeln. Wihrend
die Unterscheidung zwischen Arbeiten und Herstellen letztlich nicht ein-
leuchtet, vermag Arendt mit ihrer Handlungs-Kategorie eine Sicht auf
das Politische zu vermitteln, die frei ist von jeglicher strategischer In-
strumentalisierung — und damit von der Herrschafts- und Gewaltlogik,
auf die beinahe alle anderen bekannten Theorien des Politischen — auch
die ,,herrschaftskritischen — rekurrieren. Hannah Arendts Politikbegriff
— oder Begriff des Politischen — beruht zentral auf der Verachtung, wel-
che die Philosophin dem Sozialen oder Gesellschaftlichen entgegen-
brachte. Man konnte sogar so weit gehen, zu sagen, dass es wesenhaft
politisches Handeln fiir Arendt ohne gesellschaftliche Paria-Stellung (in
jeglicher, nicht rein materieller Hinsicht) nicht geben kann. Neben der
Totalitarismus-These war es vor allem diese Verachtung fiir sozialoko-
nomische Bedingungen, welche die Arendt-Lektiire fiir liberal-konserva-
tive und anti-marxistische Strémungen so fruchtbar machte.* Freilich

2 Diese priagnante Frage, die Arendts Unternehmen bemerkenswert treffend
zusammenfasst, findet sich auf der Riickseite der in dieser Arbeit verwen-
deten Ausgabe der ,,Vita activa“.

3 Die englischsprachige Erstausgabe der ,,Vita activa® erschien bezeichnen-
derweise unter dem Titel ,,The Human Condition®.

4 Spiegelbildlich verhélt es sich mit der Arendt-Kritik von links. So be-
zeichnen Verfechter partizipatorischer Demokratietheorie Arendts Denken
als ,.elitist*, da explizit nur diejenigen an der Offentlichkeit teilhaben soll-
ten, die sich auch wirklich fiir politische Angelegenheiten interessierten (s.
hierfiir auch Arendt 1974: 360). Zudem sollten 6konomische Fragen ex-
plizit aus der offentlichen Beratung ausgeschlossen werden (Bach-
rach/Botwinick 1992: 130 f.). Eine solche Kritik beriihrt durchaus einen
sensiblen Punkt. Es ist jedoch schlichtweg falsch, Hannah Arendts Denken
als ,.elitistisch* abzuqualifizieren. Arendts leidenschaftliches Eintreten fiir
direkte Aktion von unten zeigt das genaue Gegenteil. Das eigentliche
Problem der Arendtschen Politischen Philosophie besteht in der Differen-
zierung zwischen dem Sozialen oder Okonomischen und dem Offentlich-
Politischen, nicht zwischen irgendeiner Elite und einer politisch tumben
Masse.

211

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

kann man Hannah Arendt auch ganz anders lesen (man sollte es sogar).
Die Abneigung gegen die Gesellschaft allerdings ldsst sich nicht abstrei-
ten; sie bildet gleichsam die Negativ-Folie, vor der sich das freie politi-
sche Handeln abhebt. Schon in der Differenzierung zwischen den beiden
,niederen” menschlichen Grundtitigkeiten, Arbeiten und Herstellen,
klingt die Verwerfung ,,private[r] Interessen‘ an, denen in der modernen
Sphiare des Gesellschaftlichen ,,6ffentliche Bedeutung zukommt*
(Arendt 2002: 45).

Ihre Kategorie des Herstellens gewinnt Arendt aus einer grundle-
genden Kritik des Marxschen Werkes, aber auch der klassischen politi-
schen Okonomie generell. All diese Theorien stellen das Arbeiten (oder
die Arbeit) in den Mittelpunkt ihres Forschungsinteresses, um der ,,bei-
spiellosen Steigerung der Produktivitit in der modernen Gesellschaft*
(ebd.: 104), man konnte auch sagen: im Kapitalismus, habhaft werden
zu konnen. Fiir Arendt ist Arbeiten aber ein zutiefst unproduktiver, ein
miihseliger und sich vor allem immer gleich bleibender Vorgang, der fiir
die notwendige Reproduktion des Lebens sorgt. Die Produkte der Ar-
beit, vor allem die Lebensmittel, dienen in erster Linie zum Verzehr,
zum Konsum. Das Herstellen hingegen bringt nach Arendt dauerhafte
Objekte zum Ge-, nicht Verbrauch, hervor. Das Herstellen erschafft die
Welt im Sinne eines Menschen gemachten kiinstlichen Raumes, in dem
dann das Handeln tiberhaupt erscheinen und ihn in einen offentlichen
Raum verwandeln kann. Die — nicht nur rein physisch zu verstehende —
Dauerhaftigkeit der (6ffentlichen) Welt sichern wiederum die hergestell-
ten Objekte. Vor allem Marx, so Arendt, schreibe diese Qualititen des
Herstellens sdmtlich der Arbeit zu oder genauer: dem Teil der Arbeits-
kraft, der iiber die unmittelbare Reproduktion der Arbeitenden hinaus-
geht, der unbezahlten kapitalistischen Mehrarbeit, dem Mehrwert, d. h.
der Quelle des kapitalistischen Profits. Das im Arbeiten aufgehende
Herstellen werte die ,,niedrigere* Tétigkeit zwar einerseits auf (indem
die Arbeitskraft eben ,,produktiv* werde). Andererseits bleibe Marx dem
(fiir die Reproduktion des Lebens) notwendigen Charakter der Arbeit
selbst dann noch verhaftet, wenn er in der kommenden kommunistischen
Gesellschaft die Chance erblickt, ,,die Arbeit und mit ihr die Notwen-
digkeit ganz und gar aus dem Bereich des Menschlichen zu eliminieren*
(ebd.: 105). Eine solche Vorstellung ist fiir Arendt geradezu eine grau-
enhafte Utopie. Fiir sie ist Notwendigkeit eben wirklich etwas Notwen-
diges, das sich nicht einfach aus dem ,,Bereich des Menschlichen* aus-
schalten ldsst. In dem Marxschen Fokus auf die Notwendigkeit, der al-
lein die Kraft zur menschlichen Befreiung und kiinftigen Freiheit inne-
wohne, erblickt Arendt vielmehr das Grundiibel der modernen Gesell-
schaft. Die Arbeit verleibe sich sozusagen das Herstellen ein; in der in-

212

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

dustriellen Massenproduktion verléren auch dauerhafte Produkte wie
Hiauser, Mobiliar oder Fortbewegungsmittel ihren Gebrauchscharakter
und wiirden — wie Produkte der Arbeit — konsumiert, verbraucht (ebd.:
148 £.).

Aber: zeigt sich in diesen Prozessen nicht vielmehr der Doppelcha-
rakter aller Waren, die zugleich einen Gebrauchs- und einen Tauschwert
haben — deren Tauschwert gleichwohl im allein auf Profit und Geld ba-
sierenden Kapitalismus den Primat erlangt, wie Marx analysierte? Wie
lieBe sich die enorme ,,Produktivitit” und Expansionskraft des Kapita-
lismus, die ja auch Arendt nicht bestreitet, denn anders erkldren? Wie
einleuchtend kann Arendts Differenzierung zwischen angeblich ,,unpro-
duktivem* Arbeiten und Welt bildendem Herstellen iiberhaupt sein?
Stellt nicht auch ein Arbeiter am FlieBband immer etwas her? Und bear-
beitet nicht zum Beispiel ein Kiinstler, der nach Arendt in die Sphére des
Herstellens gehort, nicht immer auch sein Material? Am Beispiel der
Landwirtschaft, der zivilisatorischen Ur-Titigkeit, belegt Arendt selbst,
wie illusorisch ihre Unterscheidung ist: denn einerseits seien Bauern eng
an den ,,Stoffwechsel mit der Natur* gebunden — nach Arendts Maligabe
arbeiten sie also auf und mit dem Boden —, andererseits bestellen sie ja
ihr Land, stellen sozusagen Kulturlandschaft her (Ebd.: 163 £.).

So bleibt die Differenzierung zwischen Arbeiten und Herstellen und
damit auch die diesbeziigliche Marx-Kritik unplausibel. Hannah Arendts
Darstellung verweist hier allerdings auf etwas Anderes und fiir ihr Poli-
tikverstdndnis Entscheidendes: sie zeigt auf, welche fatalen Folgen die
moderne kapitalistische Reduktion aller menschlichen Tétigkeiten auf
die Arbeit hat. Denn nach Arendt wird nicht nur das Herstellen, sondern
auch das Handeln in der Moderne auf den soziookonomischen Zwang
zuriickgefiihrt. Daher konnen selbst anti-kapitalistische Gegenbewegun-
gen, welche die Ungleichheit und Ungerechtigkeit dieses Zwanges an-
prangern, keinen wirklichen Begriff von politischer Freiheit entwickeln:
bezieht sich doch die Befreiungs- bzw. Freiheitsvision solcher Gesell-
schaftskritik allein auf die soziale, resp. 6konomische, also die — mit
Arendt gesprochen — determinierte, private und nicht die freie, 6ffentli-
che Sphére. Nur in letzterer aber konnen Menschen, so Arendt, der
hochsten ihnen moglichen weltlichen und Welt bildenden Titigkeit
nachgehen: dem Handeln.’

Dessen Grundbedingung stellt die menschliche Pluralitdt dar, die
Tatsache, dass ein Mensch nicht unabhéngig von anderen Menschen

5 Die folgende Darstellung fasst in geraffter Form die wesentlichen Inhalte
des zweiten und fiinften Kapitels der ,,Vita activa™ (33-97; 213-317) zu-
sammen.

213

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

existieren kann. Selbst wenn jemand beschlieen sollte, als Eremit in die
Wiiste zu ziehen, muss er sich zuerst immer von der Welt der Mitmen-
schen lossagen; den Fokus seiner Entscheidung bilden gerade die Men-
schen, die ihn umgaben. Aus dem Faktum der Pluralitét folgt eine zweite
Tatigkeit, die eng mit dem Handeln verbunden ist: das Sprechen. Sein
Medium, die Sprache, hat ein doppeltes Gesicht: Die Moglichkeit einer
Verstdandigung unter Menschen wire nicht moglich, gehorten nicht alle
der gleichen Spezies an; einer Sprache bediirfte es allerdings nicht, un-
terschieden sich diese Angehorigen der gleichen Spezies nicht vonein-
ander und miissten sich deshalb untereinander verstdndigen. Im Handeln
und Sprechen manifestiert sich damit nicht nur die allen gemeinsame
Welt, iiber deren Angelegenheiten die Menschen beraten, sondern auch
ihre personale Einmaligkeit. Bei diesem ,,Wer-einer-ist“ (ebd.: 218)
handelt es sich um ein unaussprechliches Charisma, ein ebenso intuitives
wie unerldssliches Wissen, das der vor Anderen Sprechende und sich so
selbst Offenbarende in seinen Zuhorern erzeugt. Wollte man das ,,Wer-
einer-ist” in Worte fassen, verfiele man sofort auf das, was einer ist, sei-
ne Eigenschaften und Eigenheiten.

Um sich zur Geltung zu bringen, um zu erscheinen, brauchen Han-
deln und Sprechen einen Ort in der Welt: den offentlichen Raum, wie
ihn Arendt im Anschluss an Aristoteles in der griechischen Polis ideal-
typisch verwirklicht sah (ebd.: 249 ff.). Man muss nur an die Treffen der
Volksversammlung denken, um zu verstehen, dass die Griechen dem
Offentlichen tatsichlich auch einen fest umgrenzten physischen Platz
einrdumten. Offentlichkeit ist bei Arendt also immer dffentlicher Raum,
an dem die Menschen ihre personale Einmaligkeit, ihr ,,Wer-einer-ist*,
austauschen, indem sie iiber die Angelegenheiten Aller beraten und strei-
ten. Gemeinsames und Eigenes durchdringen einander in Arendts 6ffent-
lichem Raum, woraus sich eine bestimmte Form der 6ffentlichen Debat-
te ableiten lédsst: die ,.erweiterte Denkungsart®, die Arendt von Kant
iibernommen und in ihren Schriften zu Denken, Urteilen und Moral wei-
ter ausgedeutet hat. Im Kern besagt das Verfahren, im Streit der Mei-
nungen von einer festen Position aus alle anderen moglichen Standpunk-
te zu einem ,,uns Gemeinsamen‘ mit(be)denken zu kénnen. Dreh- und
Angelpunkt ist die eigene Meinung, weshalb die ,,erweiterte Denkungs-
art” auch nicht mit ,,Empathie” zu verwechseln ist (Benhabib 1998: 295
ff.).

Auf diese Weise erschaffen die offentlich handelnden Menschen
zum einen die Welt, die zwischen ihnen und ihren pluralen Perspektiven
liegt, also das menschliche ,inter-est im wahrsten Sinne des Wortes
(Arendt 2002: 224). Zum anderen rithrt das starke Wirklichkeitsgefiihl
des offentlichen Raumes daher, dass die Welt schon vor den jeweils ak-

214

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

tuell handelnden Menschen da war und damit ein Gegengewicht zur
Fliichtigkeit und Vergénglichkeit des Handelns darstellt, einen dauerhaf-
ten Rahmen, fiir den vor allem die von den Menschen hervorgebrachten,
hergestellten Objekte sorgen. In das ,,Bezugsgewebe menschlicher An-
gelegenheiten (ebd.: 225), welches gleichsam als ein zweites ,,Zwi-
schen* die gemeinsame Welt iiberzieht, bleibt jeder Mensch von der
Geburt bis zum Tod eingebunden.

Trotz dieser tradierten Beziehungsstrukturen hat jeder Mensch in
seiner personalen Einmaligkeit die Moglichkeit, neue ,,Handlungsfiden*
in dieses Netz einzuweben. Die Chance, neu zu beginnen, bieten die in-
strumentellen bzw. ,immer gleichen* Titigkeiten des Arbeitens und
Herstellens den Menschen nicht. Das Handeln ermoglicht den Menschen
demgegeniiber eine zweite Geburt in der Welt, nur diesmal nicht durch
eine Mutter und nicht ohne selbst iiber die eigene Niederkunft entschei-
den zu konnen, sondern in Form einer selbsttitigen Realisierung des
Geborenseins (,,Prinzip der Natalitéit“).6 Statistisch gesehen ist der abso-
lute Neuanfang aber stets eine Unmoglichkeit oder, positiv gewendet,
eine Art ,,weltliches Wunder”. Demnach wird selten in der Geschichte
gehandelt, obwohl die universelle iiberhistorische Pluralitdt uns Men-
schen dazu begabt hat.

Doch selbst wenn Menschen handeln, wenn sie neu beginnen, bringt
ihr Handeln zusammen mit seiner Potenz, Anfinge zu setzen und alte
Ordnungen hinwegzufegen, eine MaBlosigkeit oder ,,Schrankenlosig-
keit* mit sich. Haben die Handelnden einen neuen Faden im ,,Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenheiten untergebracht, sind sie aufler-
stande, zu ermessen, wie dieser Faden die Gesamtform des Gewebes
verdndert haben wird. Die Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit und
Unabsehbarkeit des Handelns erwachsen aus ihm selbst — anders als bei
Arbeiten und Herstellen, die sich, um ihren eigenen Aporien zu entge-
hen, auf die jeweils ,,ndchst hohere* Titigkeit der ,,Vita activa“ berufen

6 Die Grundkategorie der ,Natalitit”, des Geborenseins, ldsst sich als das
Resultat einer Auseinandersetzung Arendts mit ihrem Lehrer, Martin Hei-
degger, begreifen. Dieser sah den ,,Sinn von Sein in Zeitlichkeit* alleine
im ,,Vorlaufen zum Tode* — eine Vorstellung, die Arendt mit ihrer ,,Nata-
litdats“-Kategorie ins glatte Gegenteil verkehrte. Gemeinsam ist beiden
Denkern die Haltung, das menschliche Sein radikal aus allen metaphysi-
schen oder teleologischen (Schein-)Gewissheiten herauszuldsen und es in
seiner reinen weltlichen Immanenz, gleichsam in seiner ,,Grund-Losig-
keit”, neu zu denken. Freilich isolierte Heidegger dieses Sein in dieser ihm
eigenen ,,Nichtigkeit* und stellte es letztlich auf sich selbst — denn im Tod,
auf den der Sinn eines so verstandenen Seins hinauslduft, sind wir alle al-
lein. Dagegen errichtete Hannah Arendt das ,,Sein ohne Grund® auf der
Natalitéts- und der Pluralititskategorie (Marchart 2005: 35 ff.).

215

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

miissen — namentlich dem Verzeihen, das sich auf vergangene Taten
bezieht, und dem Versprechen, das nicht als ,,Planierraupe der Zukunft*
missbraucht werden darf, sondern im Gegenteil etwa in Form eines ge-
genseitigen Vertrages die (politische) Freiheit in ihrer Moglichkeitsbe-
dingung abzusichern hilft.

Mit ihrer Offentlichkeits-Konzeption weist Arendt jegliche Determi-
niertheit der Menschen durch soziale GesetzmifBigkeiten, die sich ,.hin-
ter ihrem Riicken* vollziehen, zuriick, setzt dem aber keinen blofen sub-
jektiven Voluntarismus entgegen. Die Handelnden (die eben handeln
konnen) bleiben stets eingebettet in den ihnen vorausgehenden, objekti-
vierten Zwischenraum der Welt. Die Pointe der Kontingenz, die aus die-
ser Konstellation entspringt, besteht darin, dass das Politische, das fiir
Arendt nur das Handeln im o6ffentlichen Raum sein kann, keinen Zweck
auBerhalb seiner selbst zu haben vermag, das Handeln also Selbstzweck
ist.” Damit schafft Handeln Freiheit, die in positiver Form iiber die Be-
freiung von den Noten der (Lebens-)Notwendigkeit hinausgeht und fiir
Arendt eine Seite der Medaille darstellt, deren Kehrseite die Politik ist.
Diese bei Aristoteles noch gingige Politikauffassung kontrastiert aufs
Schirfste mit der Vorstellung von uns Modernen, die wir Freiheit nicht
als diejenige durch, sondern nur noch von Politik verstehen k&nnen
(Arendt 1994a).

Wenn Hannah Arendt jegliche strategische Instrumentalisierungen
und Zweckbestimmungen politischen Handelns ablehnt, zeigt sich dies
insbesondere in ihrem nicht an Herrschaft riickgekoppelten Machtbe-
griff, den man als einen kommunikativen bezeichnen konnte. Macht ist
fiir Arendt die ,,Magnetkraft®, die Menschen in 6ffentlichen Rdumen zu-
sammenhiilt; sie ist unabhingig von der Anzahl oder Stirke derjenigen,
die sie ausiiben (auch kleine Gruppen konnen Macht iiber gro3e Massen
erlangen), denn ihre Qualitdt erhilt sie alleine aus dem Handeln und
Sprechen von Menschen in der Offentlichkeit. DemgemiB zerfillt
Macht auch wieder, wenn diese Menschen sich zerstreuen. Wenn sie ih-
re Wirkungen entfaltet, kann sie allerdings niemand wirklich ,,besitzen®,
weil sie eben zwischen den Menschen, in ihrem ,,Zwischen®, entsteht
und ihre Grenze in anderen Machtgruppen findet, d. h.: in der Hand-
lungs-Grundbedingung der Pluralitit (Arendt 2002: 251 ff.).

Das machtvolle Handeln in der Offentlichkeit ist trotz seiner
,,schrankenlosen* Dynamik gleichwohl kein totales, das gesamte Leben
der Menschen usurpierendes. Es bleibt ndmlich wesentlich auf die priva-

7  Arendt sieht in diesem Punkt eine Wesensverwandtschaft zwischen dem
Handeln und den darstellenden Kiinsten, die das von ihnen Hervorge-
brachte im Hervorbringen schon wieder aufzehren, deren Darbietung also
ihr eigenster Zweck ist (Arendt 1994a: 206).

216

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

te Sphire der Notwendigkeit und damit auf die privaten bzw. halb-
privaten Tétigkeiten des Arbeitens und Herstellens angewiesen. So in-
klusiv sich etwa Arendts historisches Vorbild, die Polis, auch ausnahm,
so sehr sich dort die Biirger gegenseitig als Gleiche ansahen, so sehr be-
ruhte dieser offentliche Raum doch wesentlich auf Exklusion. In der An-
tike sorgten die Sklaven fiir die Reproduktion der Biirger in ihrem oikos
(tibersetzt: ,,Haushalt) und waren vom o6ffentlichen Raum ausgeschlos-
sen. Umgekehrt befreite der materiell garantierte Biirger-Status die Poli-
tikberechtigten (zumeist Vermogende) vom Zwang der Lebens-Notwen-
digkeit im Privaten.

Zugleich bleibt der im ,.gleiBenden Licht der Offentlichkeit* han-
delnde Biirger der Polis auf die Privatsphére in der Form eines garantier-
ten Riickzugsraumes angewiesen. Diese Heimstitte in der Welt, welche
die Biirger nicht zuletzt vor der ,,Verflachung* eines lediglich in der Of-
fentlichkeit verbrachten Lebens bewahrt (ebd.: 87), nennt Arendt das ei-
gentliche ,,Privateigentum® (ebd.: 73 ff.). Den Zwingen der Lebensnot-
wendigkeit (Hygiene, Nahrung etc.), die dieser Begriff mit abdeckt, gel-
te gar das Hauptaugenmerk aller Menschen zu allen Zeiten (ebd.: 86).

V.2.2 Das Soziale und der Zerfall der Offentlichkeit

Nach der gingigen Auffassung beginnt eine wirkliche Offentlichkeit
meist erst mit dem ,,rdsonnierenden Publikum* biirgerlicher Privatleute
(Habermas 1990). Hannah Arendt dagegen sieht ihre idealtypische8 Po-
lis-Offentlichkeit mit dem Aufstieg des Biirgertums und dem beginnen-
den Kapitalismus endgiiltig zerfallen. Nach Arendt ,,erfindet” die Bour-
geoisie nur das ,,merkwiirdige Zwischenreich* der Gesellschaft, in dem
meist okonomischen Interessen, die in Arendts Perspektive nur privat
sein konnen, plotzlich ,,6ffentliche Bedeutung* zukommt (s. 0.). Hier of-
fenbart sich Arendts bereits in ihrer Marx-Kritik (s. 0.) zum Vorschein

8 Der von Max Weber geprigte Terminus des Idealtypus ordnet eine wis-
senschaftlich untersuchte Erscheinung weder ganz der beschriebenen Rea-
litdt noch einer rein normativen Abstraktionsebene zu, sondern bewegt
sich zwischen diesen beiden Polen. Idealtypen miissen nach Weber ,,ge-
geniiber der konkreten Realitdt des Historischen relativ inhalts/eer sein®
(Weber 1972: 9 — Hervorheb. Weber). Gleichwohl verdankt sich ihre Kon-
struktion durch den Forschenden der Beobachtung der sozialen Wirklich-
keit. Der gemeinte Sinn realer Handlungen wird dann anhand seiner Nihe
oder Ferne zum jeweiligen Apriori des Idealtypus nachvollzogen. Diese
Erkenntnis-Strategie weist eine gewisse Nihe zu Hannah Arendts Offent-
lichkeits-Begriff auf, der sich zugleich aus realen Erscheinungen wie auch
aus einem Modell speist, anhand dessen die historisch-reale Verfasstheit
des offentlichen Raumes beurteilt wird (s. Abschnitt V.2.3).

217

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

kommende Verachtung fiir die moderne ,,Arbeitsgesellschaft”, die kei-
nen Begriff von Handeln und damit auch nicht von Freiheit und Politik
mehr zu entwickeln imstande sei.

Diese Zerfallsdiagnose durchzieht allerdings ein schillernder Wider-
spruch. Denn dass die Akkumulation des Kapitals bis zum heutigen Tag
eine solch ungeheure Dynamik entfalten und zu einem weltumspannen-
den Wirtschafts-, ja Gesellschaftsprinzip werden konnte, bringt Arendt
mit der Tatsache in Verbindung, dass das Arbeiten gerade zu einer df-
fentlichen Tiitigkeit und somit der essentiellen Qualititen des Offentli-
chen teilhaftig wurde wie etwa der Vortrefflichkeit (,,virtus*; Arendt
2002: 61 f.), des Wettbewerbes um Auszeichnung der offentlich Han-
delnden. Auf diese Weise, argumentiert Arendt, verlor wiederum die
Arbeit ihre essentiellen Eigenschaften: die Miihsal und Plackerei; unter
den menschlichen Tétigkeiten wurde sie gewissermalen ,,geadelt” (ebd.:
59 ff.). Wie lisst sich dann aber von einem ,Niedergang des Offentli-
chen® (ebd.: 63) reden oder das ,,Absterben des 6ffentlich politischen
Bereiches* (ebd.: 69) beklagen? Wie kann ein Ort ,,auf immer* allem
strahlenden Ruhm verleihen, was ihn nur betritt, und zugleich seine Re-
levanz zusammen mit dem urtiimlich essentiell an ihn gekoppelten Han-
deln in der Neuzeit einbiifen?

Es hat den Anschein, als wolle Hannah Arendt ihr aus der Polis-
Analyse gewonnenes Handlungs- und Offentlichkeitsideal um jeden
Preis gegen die historisch ja durchaus scharfsinnig beschriebenen Wand-
lungsprozesse hin zur Sphire des Gesellschaftlichen verteidigen und be-
legen, dass Handeln und Offentlichkeit zugleich ihren Wert verloren ha-
ben und ,.ewig* sind. Letztlich muss ja auch ein Rest handelnder und
sprechender Tétigkeit in der Welt iibrig bleiben, wenn es sich denn um
eine Grundkonstante der ,,conditio humana“ handelt. Wenn Arendt da-
her selbst dem Arbeiten 6ffentlichen Glanz zugesteht, warum kann man
dann nicht auch die Moglichkeitsbedingung des Handelns in Arendts
Sinn unter gesellschaftlichen Bedingungen unterstellen? Schlieflich
taucht unter ,,modernen” Bedingungen das zentrale Problem auf, was
denn in der Offentlichkeit erdrtert werden soll, wenn nicht soziale und
okonomische Belange? In einer kritischen Anmerkung zu Arendts Werk
,.Uber die Revolution® (s. u.) greift Mary McCarthy dieses Problem auf
und fragt: ,,Was eigentlich soll jemand auf der offentlichen Biihne, im
offentlichen Raum noch tun, wenn er sich nicht mit dem Sozialen be-
fasst? [...] Es bleiben nur noch die Kriege und Reden iibrig. Aber die
Reden konnen nicht einfach Reden sein. Sie miissen Reden tiber etwas
sein‘ (zit. n. Benhabib 1998: 247).

Die Verachtung fiir das Soziale oder Gesellschaftliche ist tatsdchlich
das grofite Problem in Hannah Arendts Politischer Philosophie und zieht

218

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

sich wie ein roter Faden durch ihr gesamtes Werk. Allerdings wire es
ein voreiliger Schluss, deswegen ihre Konzeption des 6ffentlichen Han-
delns und politischer Freiheit zu verwerfen. Vielmehr empfiehlt es sich,
Arendts Nuancen in der Erorterung des Politischen und Sozialen hervor-
zuheben. Sicher geht ihrer Ansicht nach dem Arbeiten das Merkmal
menschlicher Pluralitit ab, da im kollektiven Arbeitsprozess die ,,indivi-
duellen Identitdten” in einem einheitlichen Arbeitskorper aufgehoben
wiirden und Arbeiten so statt auf ,,Gleichheit” auf ,,Gleichartigkeit” be-
ruhe (Arendt 2002: 270 ff.). Doch diese Perspektive fiihrt Arendt nicht
dazu, diejenige soziale Bewegung als ,,antipolitisch* zu verwerfen, die
sich gerade auf die Arbeit als Identititsmerkmal stiitzt: die Arbeiterbe-
wegung. Vielmehr hilt Arendt die Arbeiter fiir die politisch produktivste
Gruppe der Neuzeit, da das Erscheinen der Arbeiter in der Offentlichkeit
durch ihre politische Emanzipation (Abschaffung des Klassenwahl-
rechts) moglich wurde. Dabei konnte sich das proletarische Machtpoten-
tial nur deshalb realisieren, weil die Arbeiter zunichst keine gesell-
schaftlichen Rechte zugesprochen bekamen, sie sich gar in einem ,,Ge-
gensatz gegen die Gesellschaft” befanden (ebd.: 276). Thre wesentlich
politische Forderung war die nach einer neuen Staatsform, dem Rite-
statt dem Parteiensystem (s. u.). Gleichwohl, konzediert Arendt, ver-
mischte sich der politische Anspruch der Arbeiter stets mit dem Ruf
nach sozialer bzw. wirtschaftlicher Gleichberechtigung (ebd.: 273 f.).
Entscheidend fiir die dffentliche Relevanz der Arbeiterklasse blieben die
Bedingungen ihres Arbeitens jedoch nicht; nicht zuletzt, so zitiert sie
geniisslich Marx, wiirden die Arbeiter ja erst zu Menschen aufserhalb
der Fabriken. Die politische Schlagkraft habe sich in der Mitte des 20.
Jahrhunderts allerdings erschopft, als die Arbeiter gewerkschaftliche
Rechte in den Betrieben zugesichert bekamen, sie sich zu reinen ,,job-
holders* entwickelten, eine gesellschaftliche ,,pressure group® unter an-
deren wurden (ebd.: 277).

Unabhingig davon, in welchem Kontext, aus welcher Motivation
und mit welcher Identitits-Basis eine politische Bewegung entsteht, so
konnte man schlussfolgern, scheint es eine gesellschaftliche und eine po-
litische Form zu geben, in der die Akteure Fragen thematisieren, die fiir
sie von Belang sind. Eine gesellschaftliche ,,Thematisierungsreferenz*
setzt am Partikularinteresse einer Gruppe an, die versucht, ihren privaten
Interessen im Arendtschen Definitionsrahmen des Gesellschaftlichen
,,0ffentliche Bedeutung* zu verleihen; politische Forderungen hingegen
beziehen sich auf ein Gemeinwesen und die Frage, ,,wie wir zusammen-
leben wollen” (Jaeggi 2007). Arendt nun verficht leidenschaftlich die
These, dass nur eine politische Thematisierung allgemeiner Fragen dazu
fiihren kann, marginalisierte gesellschaftliche Gruppen zu befreien und

219

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

politische Freiheit durch 6ffentliches Handeln zu schaffen (vgl. Perron
2007). Dieses Handeln muss aber ,,zweckfrei* bleiben, d. h. Politik darf
nicht zu bestimmten Problemldsungen instrumentalisiert werden. Seit
dem Aufkommen des Kapitalismus — man konnte auch sagen, mit dem
Aufkommen der offentlichen Sorge um das Leben, also der Foucault-
schen ,,Biopolitik* — gehoren zu diesen Problemen im 6ffentlichen Be-
wusstsein vor allem 6konomische Fragen, insbesondere solche, die Ar-
beit und Arbeitslosigkeit betreffen. Insofern Arendt Vorfestlegungen des
Politischen auf soziale und 6konomische Fragen zu vermeiden versucht
hat, konnte man sie tatsichlich als ,, Anti-Essentialistin® beschreiben
(Marchart 2005: 93). Durch ihre eigenen Vorfestlegungen dessen, was
angeblich nur 6ffentlich und was nur privat sein konne, offenbart Arendt
gleichwohl einen ,,,phdnomenologischen Essentialismus‘“, wie Seyla
Benhabib es treffend formuliert (Benhabib 1998: 199). Dem liele sich
im Sinne ,,politischer Thematisierungsreferenz eine Perspektive entge-
genstellen, welche die Frage selbst zu einer 6ffentlichen, verhandelbaren
erhebt, was denn in einem Gemeinwesen jeweils als offentlich und was
als privat zu gelten habe. Damit wiirde auch die fiir 6ffentliches Handeln
bestimmende Befreiung vom Zwang der Lebensnotwendigkeit eine poli-
tische Frage. Sie in den jeweiligen konkreten geschichtlichen Umstidn-
den zu beantworten, wire allerdings nicht schon der Zweck des Politi-
schen, sondern die unabdingbare Voraussetzung fiir politische Freiheit.
Dabei bote sich freilich an, nicht eine Dichotomie zwischen Befreiung
und Freiheit zu konstruieren, wie es auch Arendt noch tut, sondern Be-
freiung als einen fortschreitenden Prozess zu verstehen, der sich — im
Namen der politischen Handlungsfreiheit — immer wieder gegen neu
auftauchende ,,Unfreiheiten® zu richten hitte. Auf transnationaler Ebene
wire eine solche Unfreiheit etwa die massive internationale soziale Un-
gleichheit, die wirkliche politische Partizipation aller Weltbiirger ver-
unmdoglicht (vgl. Abschnitt IV.2.2).

V.2.3 Revolution und Ratesystem

Trotz ihrer Moderne-kritischen Theorie vom Verfall der Offentlichkeit
bleibt Handeln fiir Hannah Arendt immer (also auch noch immer) mog-
lich. Sicherlich ist ihre Politische Philosophie stark an ein spezifisches
historisches Modell der Offentlichkeit, die antike Polis, gebunden. Doch
diese Referenz ist zugleich Teil eines ,,quasi-transzendentalen Modells‘
(Marchart 2005: 28 f.). D. h. die Arendtsche Politische Philosophie hat
sowohl reale (historische) als auch normative (transhistorische) Implika-
tionen. Was nun die mogliche Handlungsrealitit in der Moderne angeht,
so vermutet Hannah Arendt diese zuvorderst in den Revolutionen und

220

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

den Riten, die in den Revolutionen spontan entstanden und den revolu-
tiondren Geist des Neuen auf Dauer zu stellen antraten. Auch hier haben
die realen Untersuchungsgegenstinde, Revolutionen, fiir Arendt zu-
gleich eine grundlegende normative oder sozialtheoretische Bedeutung.
Revolutionen sind fiir Arendt Chiffren fiir das menschliche Anfangen
Konnen per se (ebd.: 69 f.) — und damit auch fiir die Kontingenz der Na-
talitdt (s. o.). Ausbruch und Verlauf dieser paradigmatischen histori-
schen Ereignisse sind nicht zu kalkulieren, doch deswegen auch nicht
rein zufillig (ebd.), denn natiirlich haben Revolutionen ihre Ursache im
Niedergang eines alten Systems, dessen Herrschaftsstruktur wiederum
den Charakter einer Revolution wesentlich beeinflusst.” Doch selbst der
dramatische Autoritdtsverlust eines Staatswesens garantiert noch keine
revolutiondre Erhebung, wenn nicht revolutionidre Subjekte nach der
Macht greifen, die in revolutiondren Situationen buchstéblich ,,auf der
Strafle liegt” (Arendt 1974: 202 f., 148). Revolutionen im Sinne nicht
nur partikularer Ereignisse, sondern im Sinne des Ereignisses iiber-
haupt, ,erhellen” ihre eigene Vergangenheit, ja erschaffen sie erst und
konnen eben nicht als Resultat von Kausalitidtsketten verstanden werden,
da sie als Punkte des Neubeginnens, als ,,Liicke zwischen Vergangenheit
und Zukunft” (Arendt 1994), die lineare Zeit gerade unterbrechen. In
diesem Sinn illustrieren Revolutionen auch Hannah Arendts auf das
Verstehen von Ereignissen abzielende Auffassung von Geschichte und
Geschichtswissenschaft (Marchart 2005: 66 f.).

Nicht nur mit den zentralen Arendtschen Politik-Kategorien des
Handelns, der Natalitit und des Neubeginnens steht das Ereignis Revo-
lution in engem Zusammenhang, sondern insbesondere mit dem Begriff
der politischen Freiheit. Zielten die beiden ersten und paradigmatischen
Revolutionen der Moderne, die Amerikanische und die Franzosische, si-
cherlich auf die Befreiung von Zwangsherrschaft und die Wiederherstel-
lung ,,uralter verbriefter Rechte (auf ,,.Leben, Freiheit und Eigentum*)
ab, so ging die Dynamik dieser Umwiélzungen doch in dem Kampf fiir
diese privaten Freiheiten, resp. Menschenrechte, nicht auf. Denn zur
bloBen Einlosung solcher in allen nicht-tyrannischen Staatsformen not-
wendiger staatsbiirgerlicher Grundgarantien, so Arendt, wire ein Refor-
men erzwingender Aufstand hinreichend gewesen. Ziel von Revolutio-
nen sei hingegen die Griindung politischer Freiheit in der institutionellen
Gestalt der Republik (,,res publica®). Damit lasse sich Revolution auch
nicht auf einen staatsumstiirzlerischen Gewalt-Akt beschrinken. Dass

9 So brachten Revolutionen in zentralistisch dominierten Staaten wie in
Frankreich 1789 oder in Zaren-Russland selbst zentralistische nachrevolu-
tiondre Gemeinwesen hervor.

221

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

nun die eine der beiden paradigmatischen Revolutionen der Moderne,
die Franzosische, in genau einer solchen Gewaltorgie endete, fiihrt
Arendt darauf zuriick, dass hier — anders als bei der ,,Honoratiorenrevo-
lution® der founding fathers in Amerika — die Soziale Frage im Mittel-
punkt gestanden habe, d. h. im Wesentlichen ,,unverduBerliche Men-
schenrechte* beschworen worden seien, um die Armut des Volkes zu
geiBeln. Dahinter stecke die Utopie, die Menschen von den reprodukti-
ven Zwiéngen der Lebensnotwendigkeiten zu befreien, wodurch aber ge-
rade die (nach Arendt essentiell private) Notwendigkeit zum Fokus der
Politik geworden sei. Fiir Arendt aber ist die einzige (gleichwohl grau-
sam stumme) Sprache der politischen Notwendigkeit die Gewalt.'® Zwar
erkennt sie mit einem Brecht-Zitat an, dass es ohne Brot keine Freiheit
geben konne, Befreiung mithin die konstitutive Bedingung fiir Freiheit
darstellt; auf Grund ihrer Verachtung fiir jegliches Soziale (s. o.) sieht
Arendt allerdings im Gegensatz von privater und offentlicher Freiheit
den Gegensatz der Ziele Wohlstand und Freiheit (Arendt 1974: 33 ff.,
142 ff., 170 ff., 180).

Fiir die Freiheit entschieden sich nach Arendts Ansicht die amerika-
nischen Revolutionére, und zwar indem sie in der Verfassung dem Neu-
beginnen (paradoxerweise) zur Dauerhaftigkeit zu verhelfen bestrebt
waren. Die verschiedenen Verfassungsentwiirfe wurden Detail um De-
tail in den townhall meetings diskutiert, den Selbstverwaltungsinstitutio-
nen der kolonialen Siedler, die den amerikanischen Verfassungsstaat
schon vor der Revolution gleichsam vorwegnahmen. Somit, so Arendt,
sei es im amerikanischen Fall zumindest anfangs gelungen, dass sich das
Volk real selbst die eigene Konstitution gab. Mehr noch: Durch die f6-
derale Teilung der Macht zwischen einzelstaatlicher und Bundes-Ebene
und die daraus resultierenden checks and balances habe sich die Volks-
Macht, die kommunikative Macht der Vielen, insgesamt sogar verviel-
facht (ebd.: 183 ff., 228 f., 275 f.) — eine Perspektive, die nicht zuletzt
eine Konzeption transnationaler Demokratie vorwegnimmt, nach der die
Vielfalt der Entscheidungs-, Kontroll- und Anspruchsebenen staatsbiir-
gerliche Rechte in ihrer Streuung erweitere und eben nicht zersplittere
(s. Abschnitt IV.3.1). Dabei allerdings misstrauten die founding fathers,
denen Arendt in dieser Hinsicht folgt, der Demokratie, die an die Stelle
,offentlichen Geistes* die Einmiitigkeit der Vielen, die ,,6ffentliche
Meinung® setze (ebd.: 289 ff.). Der Kern republikanischen Handelns,
dem die amerikanischen Revolutionére anhingen, bestehe demgegeniiber
in der Ableitung jeglicher politischer Handlungen aus den Verfassungs-

10 Eine These, die sich im 20. Jahrhundert in der ,,Biopolitik* der totalitdren
Arbeits- und Einheitsgesellschaften eindrucksvoll bestitigt.

222

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

bestimmungen, so dass es nicht zu dem ,,,elektiven Despotismus* der
Demokratie, der Herrschaft der Majoritidt” (ebd.: 214) komme.

Allein: die Institutionen, welche die konstitutionellen checks and ba-
lances schufen und wihrend der Revolution belebten, die townhall
meetings, wurden letztlich nicht in die Verfassung integriert. Damit, so
Arendt, erstarrte der Geist des Neubeginnens auch in der amerikanischen
Revolution; ein reprisentativ-demokratisches System trat an die Stelle
der revolutiondren Republik. Bereits Thomas Jefferson, einer der
founding fathers, erkannte dieses Problem zu seiner Zeit und schlug die
Einrichtung von wards (Riten) oder ,,Elementarrepubliken® nach dem
Vorbild der townhall meetings vor (ebd.: 319 ff.). Diese Basis-
Institutionen sollten im Sinne politischer Freiheit keine spezifische
Funktion erfiillen und die ,,Aporie* (ebd.: 299) des revolutionédren Neu-
beginnens 16sen, das es gerade auf Dauer zu stellen gelte, indem die
Verfassung von den Gemeinden bis hinauf zur Zentralregierung stindig
neu diskutiert und konzipiert werden sollte.

Solche Riite, das hebt Arendt emphatisch hervor, entstanden in allen
Revolutionen der Neuzeit; sie waren die spontaneistischen Tridger der
revolutiondren Macht der Vielen. Sie sind als Gegensatz zu dem parla-
mentarischen System und damit dem Ursprungszentrum aller Parteien
zu begreifen, und ihr Organisationsprinzip bestand in der Auswahl von
Deputierten oder Delegierten fiir die jeweils ndchst hohere Ebene, ggf.
bis hinauf zu einer Form von ,,Zentralregierung®. Auf jeder Ebene schu-
fen die Rite-Mitglieder die Autoritét dieser Institutionen durch 6ffentli-
chen Diskurs, durch ,,Versprechen und Beraten® im Arendtschen Sinn,
neu. In Arendts Interpretation legitimierten sich die Réte damit auf eine
spezifische Weise immer von unten her, d. h. einerseits nicht durch eine
generelle Stimmen-Abgabe, andererseits aber ebenso wenig durch Ple-
biszite oder imperative Mandate (ebd.: 320 ff., 318, 357 f.).

Realhistorisch war den Riten nie eine lange Lebensdauer beschie-
den. So kniippelte die franzosische Regierung die Riterepublik der Pari-
ser Commune von 1871 mit duflerster Brutalitéit nieder. Schon wéhrend
der Revolution von 1789 hatte Robespierre die zahlreich entstandenen
sociétés populaires in die eine société populaire, ndmlich die Nation,
aufgelost (ebd.: 308). Und selbst in dem Staat, der sich sogar nach sei-
nen Riten benannte, der Sowjetunion, dienten die staatlichen Basis-
Einheiten den herrschenden bolschewistischen Partei-Kommunisten vor
allem als Propaganda-Instrument und Verbindungsglied zwischen Masse
und Staatsspitze, nicht aber als die Selbstverwaltungsorgane des Volkes,
als welche die Rite schon in der Revolution von 1905 gegen die Bevor-
mundung durch das Zaren-Regime angetreten waren (Anweiler 1954:
370, 121 f.). Die normative Implikation der Rite besteht fiir Arendt

223

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gleichwohl darin, dass sie mit ihrer Basis-Legitimation, dem foderalisti-
schen Aufbau und ihrer kommunikativen Machtstruktur die einzige Al-
ternative zum Souverdnitdtsprinzip und damit zum Fundament der Ge-
walt darstellen, auf dem die hochste Entscheidungsautoritdt innerhalb
eines Gemeinwesens aufbaut (vgl. Abschnitt I1.3.1).

Die Standard-Einwénde gegen das Ritesystem lauten, dass es ,,in ei-
ner hoch differenzierten Leistungsgesellschaft® nicht realisierbar sei und
die Rite letztlich unter die Herrschaft ihrer eigenen notwendigen Biiro-
kratie gerieten, da ja stets die Zustimmung aller Konstituenten eines
Gemeinwesens notig sei (Bermbach 1991: 23) — was sich eben nicht
durchhalten lasse. Tatsdchlich zeigt sich etwa im russischen Fall schon
vor der bolschewistischen Revolution, dass sich die tdgliche Fiihrung
der Sowjets von den Deputierten hin zu den Exekutiv-Komitees verla-
gerte (Anweiler 1954: 352). Grundsitzlich jedoch muss festgehalten
werden, dass die Rite-Idee die konsequenteste Umsetzung eines partizi-
patorischen Ansatzes von Demokratie darstellt. Komplexitit und Diffe-
renzierung einer Gesellschaft miissen nicht automatisch zu Zentralisie-
rung fithren, wie etwa das staatsbiirgerliche Macht vervielfachende Mo-
dell einer transnationalen Demokratie verdeutlicht (s. 0.).

Arendts spezifische Rite-Konzeption hat denn auch ganz andere
Schwichen. Nicht nur fehlt, wie Eric Hobsbawm zutreffend kritisiert,
eine genauere soziologische Analyse, welche die von Arendt behauptete
Analogie aller Ritesysteme in der Geschichte belegte. Auch Arendts
Differenzierung zwischen sozialen Fragen, denen sie die Mobilisie-
rungsrelevanz in den Ritebewegungen abspricht, und spezifisch politi-
schen Fragen ist nicht haltbar. Die Geschichte der Ritebewegungen wi-
re ohne soziale und 6konomische Forderungen, die eben auch politisie-
rend wirken, schlicht nicht denkbar (Hobsbawm 1999: 245 ff.).

Allerdings wire es umgekehrt ebenso falsch, die politische Botschaft
der Rite ganz in ihrer sozialokonomischen Bedeutung, etwa als ,,Organe
des Klassenkampfes®, aufgehen zu lassen. So liegt Marx in seiner fiir die
Arbeiterbewegung und nicht zuletzt fiir die russische Oktoberrevolution
instruktiven Pariser Kommune-Interpretation zwar einerseits sehr nah
bei Hannah Arendt, wenn er in der lokalen Verankerung der Staatsmacht
eine neue politische Form kommunal verfasster Selbstbestimmung er-
blickt, ,,wihrend alle fritheren Regierungsformen wesentlich unterdrii-
ckend gewesen waren®. Im nichsten Satz bezeichnet er die basisdemo-
kratisch organisierte Commune dann aber als ,,Regierung der Arbeiter-
klasse** (Marx 1919: 64 — Hervorheb. Marx), was sie realhistorisch ge-
wiss nur zum Teil war. Viel eher hatten die Pariser Kommunen-Wochen
mit ihrer Assoziationskultur (Johnson 1996) den Charakter einer ,,urba-
nen Revolution®. Die bei den Gemeindewahlen der Commune bestimm-

224

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

ten Delegierten stammten in der Mehrzahl aus dem Kleinbiirgertum und
den freien Berufen, und: die sozialpolitisch relevanten Mafnahmen der
Commune-Organe richteten sich nicht gegen das Industriekapital, son-
dern vor allem gegen Kaufleute und Hausbesitzer (Castells 1983).

Die spezifisch staats- oder verfassungspolitische Botschaft der Pari-
ser Commune — wie analog auch aller anderen Ritebewegungen im Sin-
ne Arendts — bestand vor allem in einem neuen Staats-Organisations-
modell. Ausgehend von Riten in einzelnen Bezirken und darunter im
Fall der Hauptstadt Paris in den Arrondissements sollten aus diesen Ver-
sammlungen wiederum Abgeordnete zur Nationalversammlung entsandt
werden. Hannah Arendt beschreibt diesen die Macht zwischen den Ebe-
nen zugleich teilenden wie vervielfachenden Foderalismus besonders
eindringlich auch fiir die Amerikanische Revolution und in ihrer Dar-
stellung der ,,Elementarrepubliken®, die Jefferson forderte. Hier ist al-
lerdings der Zweifel angebracht, ob solch idealistische Vorstellungen
vom Riétesystem mogliche Konflikte zwischen zentralen und lokalen
Ebenen nicht ausblenden.'' Hinzu kommt der nicht nur bei Arendt we-
nig erforschte Prozess konkreter Meinungsbildung in politischen Basis-
Einheiten — férdern doch Diskussions- und Entscheidungsstrukturen po-
tenziell Konflikte zwischen den die Rite konstituierenden Biirgern und
ihren Deputierten, besser Reprdsentanten, zutage.

Fast scheint es so, als erliege Hannah Arendt mit ihrer revolutioné-
ren Ritekonzeption als der realen Entsprechung ihrer politisch-philoso-
phischen Prinzipien dem Irrtum, in ihrer res publica gebe es gar keine
Reprisentation. Eine solche Sichtweise verkennt allerdings das Konti-
nuum, das zwischen direktdemokratischen und représentativen Politik-
formen besteht (s. Abschnitt IV.1).

Tatsdchlich zeichnet sich die historische ,,Urform®™ der Rite, die
Arendt vorschwebte, die voll entwickelte griechische Polis-Demokratie
im 4. Jahrhundert v. Chr., durch extrem schwache Reprisentationsstruk-
turen aus. Die Hauptmacht in der Polis lag bei der Volksversammlung,
die exekutiven Aufgaben blieben im Wortsinn auf das reine Ausfiihren
der Volks-Beschliisse beschrinkt (Bleicken 1994: 161 ff., 189 f.). Zwar
haben die Athener mit dieser Politik-Konzeption in der Moderne keine
Nachfolger gefunden (ebd.: 429 f.); in einer Zeit, in der Freiheit eben
vor allem diejenige von und nicht durch Politik bzw. Handeln bedeutet
(s. 0.), wire eine stindige offentliche Beratung der Staatsbiirger kaum
mehr vorstellbar. Doch diese Beobachtung bezieht sich nur auf den spe-

11 So kritisiert Anweiler Marx” Commune-Interpretation, nach der die Pariser
Stadtrepublik den Gegensatz zwischen Zentralismus und Selbstverwaltung
aufgehoben hat. Dadurch, so Anweiler, umging Marx ,,diese in Wirklich-
keit keineswegs einfach zu 16sende Frage* (Anweiler 1954: 34).

225

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

zifisch historischen Gehalt der Arendtschen Ideal-Offentlichkeit, nicht
aber auf deren normativen — und das heilit auch: transhistorischen —
Aspekt. Trotz der Schwichen in der geschichtlich konkreten Darstellung
macht Hannah Arendt in ihren Uberlegungen zu Revolution, Riitesystem
und Republik doch deutlich, dass politisches Handeln auch unter den
Bedingungen der Moderne real geblieben ist — und sei es nur in den sel-
tenen Momenten der Revolutionen und in Form von Institutionen, den
Réten, denen es nicht beschieden war, den Geist des Neubeginnens auf
Dauer stellen zu konnen.

Der antike Vorldufer dieser Institutionen, die Polis, beruhte aller-
dings auf scharfer sozialer Exklusion. Arendt ist sich dessen vollkom-
men bewusst, wenn sie hervorhebt, dass die politische Gleichheit der Po-
lis-Biirger deren soziale bzw. materielle Ungleichheit bedingt habe
(Arendt 1974: 36). Wegen ihrer Unterscheidung zwischen politischer
und sozialer Botschaft der Riatebewegung ist fiir Arendt der Exklusions-
aspekt gar vollig unerheblich; er interessiert sie eigentlich nicht, weil es
sich hierbei um ein typisch gesellschaftliches Problem handelt.

Gemessen an einem inkludierenden Demokratie-Verstindnis bleibt
allerdings ein schillernder Widerspruch der griechischen Polis. So geht
der Theoretiker der antiken Demokratie, Aristoteles, in seiner Polis-
Idealdefinition davon aus, dass alle Menschen nach dem hochsten Gut
streben, welches das Handeln hervorbringen kann, der Autarkie, die
,rein fiir sich genommen* etwas begehrenswert macht und ,,nirgends ei-
nen Mangel offen lasst* (zit. n. Tomberg 1973: 16). Die Polis sei fiir das
menschliche zdon politikon (wortlich iibersetzt: ,,politisches Lebewe-
sen”) die einzige Gemeinschaft, in der sich das Autarkiestreben verwirk-
lichen konne. In der Realdefinition hingegen sind Sklaven und Freige-
lassene, Frauen, Metoken (dauerhaft ansidssige Fremde) und sich kurz-
fristig in der Stadt aufhaltende Fremde keine Staatsbiirger. Diese Bevol-
kerungsgruppen sind bei Aristoteles also — seiner Polis-Idealdefinition
zufolge — faktisch vom Menschen-Status iiberhaupt ausgeschlossen. Der
Philosoph Friedrich Tomberg hebt aber hervor, dass man die gesell-
schaftliche Entwicklung, idealtypisch von einem autarken ,,Ursprung®
ausgehend und hin zu den sozialen Hierarchisierungen der Polis, durch-
aus als Bestreben deuten kann, den menschlichen Autarkiewillen zu
vollziehen, etwa durch die gegenseitige Abhidngigkeit von Adel und
Sklaven im Hinblick auf den Fortbestand des Gemeinwesens.'” Die reale

12 Tombergs normatives Schema folgt dem Historischen Materialismus, der
die okonomischen Verhiltnisse und ihre Wandlungen zur Triebkraft der
Geschichte erklirt. Dieser Fokus wird aus der Zeit heraus verstindlich, in
der Tombergs Aristoteles-Untersuchung entstanden ist: den spiten 1960er
und frithen 1970er Jahren, als marxistisch inspirierte Sozialwissenschaft

226

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

Polis wird insofern mit Aristoteles’ ,,Autarkie-Axiom‘ vereinbar, als sie
immer auch iiber sich selbst hinausweist — als Teil eines historischen
Demokratisierungsprozesses, in dem die Unterdriickten von heute fiir ih-
re zukiinftige Inklusion in das offentliche Leben des Gemeinwesens
kdampfen (ebd.: 30 ff., 88 ff.).

Diese Perspektive muss dem Arendtschen Polis-Modell und der
darauf griindenden Handlungstheorie nicht widersprechen. So beschei-
nigt Arendt ja der sozialen Klasse, die ihre politische Identitit gerade
aus ihrem Status als marginalisiertes Kollektiv bezog, den industriellen
Arbeitern, die ,,politisch produktivste Gruppe der Neuzeit“ gewesen zu
sein (s. 0.). Sofern das Soziale politisch, d. h. im Hinblick auf das repub-
likanisch-offentliche Leben, thematisiert wird, und nicht mit der Ab-
sicht, nur gesellschaftliche Partikularinteressen durchzusetzen (s. o.),
kann es zum Motor demokratischer Inklusionsdynamik werden.

V.2.4 Hannah Arendt und die Mondialisierung

Welches sind die Implikationen von Hannah Arendts zugleich histo-
risch-konkretem und transhistorischem Handlungs- und Offentlichkeits-
ideal fiir die transnationale Weltpolitik und die politischen Basis- oder
Gegenkrifte von heute? Der 0Osterreichische Politiktheoretiker Oliver
Marchart antwortet auf diese Frage mit einem bemerkenswerten Beitrag,
der hier kurz nachvollzogen werden soll.

Marcharts Arendt-Interpretation grenzt sich zunédchst von der modi-
schen ,,Arendtindustrie” ab, welche die Politische Philosophin zu einer
,,melancholischen Denkerin der Moderne* (Benhabib 1998) erklért und
ihr Denken damit alles dessen entkleidet, was daran neu war — ein-
schlieBlich des Prinzips der Neuheit oder Natalitit selbst (Zerilli 2005: 7
f.). Vielmehr geht es Marchart darum, die Begrifflichkeiten der Arendt-
schen Theorie selbst im Rahmen der ,,Globalisierungskritik (s. Ab-
schnitt IV.3.2) zu erneuern, deren Akteure Marchart nach der in Frank-
reich iiblichen Bezeichnung ,.altermondialistes” nennt. Deren Schlag-
wort: ,,Eine andere Welt ist moglich* enthélt bereits Reminiszenzen an
die zentralen Arendtschen Kategorien, wie sie oben dargestellt wurden.
Zugleich betont Marchart vollig zutreffend, dass auch eine Arendt-
Aktualisierung stets von der konkreten geschichtlichen Situation ausge-
hen muss, vor deren Hintergrund Arendt ihr ,,quasi-transzendentales
Modell* 6ffentlich-politischer Freiheit entwickelt hat. Dies ist im All-

einen Aufschwung erlebte und an den Universitéten teilweise sogar He-
gemonie erlangen konnte. Aktuell bleiben Tombergs Beobachtungen al-
lemal, weil sie Ansatzpunkte nicht nur fiir eine marxistische, sondern all-
gemeiner eine partizipatorisch-demokratische Gesellschaftstheorie bieten.

227

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gemeinen der Totalitarismus und im Speziellen der ,,Zivilisationsbruch®,
zu dem die ,,vollendete Sinnlosigkeit™ des industriellen Nazi-Massen-
mordes fiihrte (Marchart 2005: 27 ff.).

Wihrend der Totalitarismus mit jeglichem offentlichen Leben und
jeglicher Pluralitit letztlich auch jede Moglichkeit, neu zu beginnen,
vernichtet, lautet Arendts Leitlinie auf den Punkt gebracht: ,,Acting is
fun‘ (ebd.: 75). Mit diesem Zitat aus einem Interview iiber die Studen-
tenbewegung und ,,Weltrevolution* von 1968 will Marchart aufzeigen,
dass eigentlich in jedem Handeln und immer dann und dort, wenn und
wo es moglich ist, ein Stiick revolutionarer Geist steckt, denn:

,.Es ist wichtig, zu realisieren, dass Arendts Radikalitit nicht in ihrem eher
traditionellen Verstindnis von Revolutionen als historischen GroBereignissen
zu suchen ist, sondern in ihrer proto-dekonstruktiven Theorie des Politischen.
Neuanfinge stromen in jedem moglichen Ausmaf3 in die Geschichte. Bis auf
die Extremsituation des Vernichtungslagers ist politisches Handeln so gut wie
nirgends ausgeschlossen — und sei es ein Handeln unter widrigsten Bedingun-
gen und in bescheidenstem Ausmaf3* (ebd.: 147 — Hervorheb. Marchart).

Eine der institutionellen Implikationen, die Arendts revolutionires Riite-
system hervorbringt, ist, wie oben gezeigt, der auf der ,,Macht der Vie-
len* ruhende Foderalismus. Auf die Foderation als Modus des politi-
schen Handelns, um politische Einheiten demokratisch-inkludierend
miteinander zu verkniipfen, stiel Arendt, so leitet Marchart her, auf
Grund ihres zionistischen Engagements und des arabisch-israelischen
Konflikts. So schlug Arendt im Vorfeld der Griindung des Staates Israel
bereits einen Staatenverbund aus Mittelmeer-Anrainern und arabischen
Staaten vor, um so die nationalistische und chauvinistische (Wahn-)
Vorstellung ethnischer Homogenitit aufzusprengen und das Heterogene
in ein allen Gemeinsames zu inkludieren."® Diese Perspektive schlief3t
Souverdnitit in der Form einer hochsten Entscheidungsautoritit aus —
insbesondere weil sie gegen die Dichotomie Mehrheit/Minderheit selbst
gerichtet ist. Es ist der foderale Verband als Ganzer, der die Politik be-

13 Historisch siegreich war im arabisch-israelischen Fall, wie jeder weil3, die
chauvinistische Variante. Dies hat allerdings dazu gefiihrt, dass bis auf den
heutigen Tag sowohl die Paldstinenser als auch die Israelis in einem fiir sie
unhaltbaren Zustand der existenziellen Bedrohung leben miissen. Dieser
Regionalkonflikt, der eigentlich keine weltpolitische Bedeutung zu haben
brauchte, wird somit doch zu einer paradigmatischen Auseinandersetzung,
in der das Beharren auf unteilbarer Souverinitit auf beiden Seiten letztlich
dazu fithren wird, dass man sich gegenseitig vernichtet. Der palédstinensi-
sche Friedens-Aktivist Sari Nusseibeh hat dies in seinen autobiografischen
Aufzeichnungen hellsichtig erkannt (Nusseibeh 2008).

228

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

stimmt, nicht dominiert von einer Mehrheit oder wahlweise einer herr-
schenden (oligarchischen) Minderheit in ihm; der von Arendt favorisier-
te ,.elementarrepublikanische® Aufbau einer solchen Foderation sorgte
dafiir, dass die Macht eben von allen ausginge, aber niemand iiber Ande-
re herrschen konnte." Zugleich setzt sich Arendts Fdderation auch inso-
fern von traditionellen Souverénitits-Konzeptionen ab, als die Existenz
politischer Verbinde nicht mehr unbedingt an ein Territorium gebunden
sein miisste, wie Arendts Vorschlag fiir eine Anerkennung der Juden als
Nation ohne Staat demonstriert. Nach Marcharts Lesart 6ffnen solche
Vorstellungen den Blick fiir eine in Zeiten der Transnationalisierung re-
levante Ersetzung territorialer durch funktionale Differenzierung. Dieser
Prozess kann ndmlich bedeuten, dass auch nicht-staatliche (das heif3it
nicht souverine, nicht territorial gebundene) Akteure wie etwa NGOs in
politische Diskurs- und Entscheidungssysteme mit einbezogen werden
konnen (ebd.: 136 ff.).

Nun ist Hannah Arendts Réte- und Foderations-Konzeption im Kern
eine republikanische, und das heifit fiir Arendt selbstverstindlich eine
gerade nicht-demokratische (s. 0.). Wie fiir die amerikanischen founding
fathers besteht Demokratie fiir Arendt im Wesentlichen in der ,, Tyrannei
der Mehrheit“, die ja dann wieder eine Minderheit von sich abscheidet,
womit zwischen diesen beiden Gruppen die anti-foderative Dichotomie
entsteht, die Arendt in ihren realpolitischen Interventionen zum ara-
bisch-israelischen Konflikt angreift. An anderer Stelle kritisiert Arendt
die (angeblich) demokratie-inhdrente , Einmiitigkeit der offentlichen
Meinung®, die sie im Widerspruch zu ihrer republikanischen Kategorie
der Pluralitit sieht. Marchart lehnt diese Demokratie-Aversion Arendts
eindeutig ab und betont, dass es unméglich sei, hinter die eigentlich de-
mokratische Franzosische Revolution von 1789 zuriickzufallen, deren
Kernbotschaft in der Einfithrung der ,,Volkssouverénitit™ in das politi-
sche Leben (und Denken) bestehe (ebd.: 163 f.). Der Witz ist, dass die
republikanische ,,Ur-Zelle®, die griechische Polis, idealiter zwar die di-
rekte Mitwirkung Aller postulierte, aber eben nur aller Biirger. Dies
wiederum schuf die bekannten Exklusionen (von Sklaven, Frauen,
Fremden), die aufzuheben tendenziell das Ziel der demokratischen Fran-
zosischen Revolution war. Nun bedeutet Demokratie allerdings nicht nur

14 Analogien zur EU lassen sich bei dieser Foderalismus-Konzeption nicht
leugnen. Allerdings ist es gerade dem transnationalen Charakter der Union
geschuldet, dass immer noch nationale Eigeninteressen und Proporzden-
ken ihre Gremien und Strukturen dominieren. Und trotzdem ist die EU ja
mehr als nur die Summe ihrer Teile: sonst wére sie schlieBlich lediglich
ein Staatenbund — angesichts des Ausmalies européischer Gesetzgebung in
den Mitgliedsldndern sicherlich eine viel zu schwache Umschreibung.

229

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Volksherrschaft, sondern eben auch Volksherrschaft, und dies impliziert
die Probleme, die Arendt in der Demokratie sah: die Form der Mehr-
heitsherrschaft und die Despotie der offentlichen Meinung. An dieser
Stelle wirkt wiederum das auf Beraten, Widerstreit und ,.erweiterter
Denkungsart® (s. 0.) beruhende republikanische Prinzip einer Verfas-
sung der Freiheit und der Macht, nicht Herrschaft, der Vielen viel eher
inkludierend. Demokratie und Republikanismus sind damit einerseits
Gegen-Prinzipien, welche die Exklusionen des jeweils anderen Prinzips
,aufheben konnen; andererseits aber bringen sie ihre eigenen realen
Exklusionen eben auch hervor. Wenn es darum geht, demokratische und
republikanische Prinzipien miteinander in Einklang zu bringen, sollte
das Augenmerk im Sinne der Demokratie-Auffassung dieser Arbeit (s.
Abschnitt IV.2.1) immer auf die grotmogliche Inklusivitdt politischer
Gemeinwesen (oder auch Organisationen und sozialer Bewegungen) ge-
richtet sein.

In der heutigen Epoche der ,,Globalisierung® antworten die Men-
schen auf die international wirkenden und sich verschirfenden politi-
schen wie sozialen Exklusionen zunehmend mit oppositioneller Selbst-
organisation in der globalisierungskritischen oder, in der Terminologie
Marcharts, der Bewegung der ,,altermondialistes®. Dass Marchart diesen
letzteren Begriff bevorzugt, ist selbst bereits ein Teil seiner Arendt-
Aktualisierung. Beziehe sich die ,,Globalisierungsdebatte* mit ihren iib-
lichen Ingredenzien Standortwettbewerb, Kostensenkungsdruck und in-
ternationale Arbeitsteilung doch stets auf eine unterstellte einheitliche
Totalitdt, eben den Globus, das rein physische Welt-Phinomen. Dies
muss politisch dann den berithmten T.I.N.A.(There-Is-No-Alternative)-
Diskurs begiinstigen, der auf bestimmte ,,globalisierungsbedingte*
Zwinge immer nur bestimmte, meist neoliberale, Antworten zu geben
versteht. Einem solchen abgeschlossenen Welt-Begriff steht die Arendt-
sche Auffassung von Welt als ,,mundus‘ gegeniiber. Damit ist die nicht
naturgegebene Welt gemeint, die zwischen den Menschen, und d. h.
auch: aus ihrer fundamentalen Pluralitidt heraus, entsteht. In einer sol-
chen Welt, so Marchart, sei ,,eine andere Welt* tatséchlich immer mog-
lich (ebd.: 87 ff.).

Auf Arendts Verachtung fiir das Gesellschaftliche rekurrierend,
warnt Marchart die ,,altermondialistes” allerdings davor, auf den deter-
ministischen Okonomismus ihrer Gegner, der globalen Funktionseliten,
selbst nur 6konomisch zu antworten. Es diirfe in der transnationalen so-
zialen Bewegung eben nicht um die Verteidigung irgendwelcher ,,job-
holder*- oder ,,stakeholder“-Interessen gehen, sondern um nichts Gerin-
geres als die genuin politische Gestaltung der uns allen gemeinsamen
Welt (,,mundus®). Dabei ist Marcharts Auffassung, Hannah Arendt sei,

230

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

was den Gehalt der res publica betrifft, Anti-Essentialistin® (ebd.: 93),
gleichwohl ein wenig iiberstrapaziert. Denn Arendt wollte nicht nur ein-
fach davor warnen, die 6ffentliche Debatte allein auf soziale und oko-
nomische Fragen vorfestzulegen; ihre Blindheit fiir die ,,Soziale Frage*®,
die Marchart an anderer Stelle in einer Anmerkung iibrigens selbst kriti-
siert (ebd.: 160), ist eine durchaus sehr bewusste, weil sie aus Arendts
grundlegender Verachtung fiir das Gesellschaftliche iiberhaupt resultiert
(s. 0.).

Doch trotz dieser argumentativen Inkonsistenz vermag es Marchart,
aufzuzeigen, dass die von den ,,altermondialistes* abgehaltenen Weltso-
zialforen, die seit 2001 stattfinden, mit ihrer konstitutiven Akteursplura-
litdt durchaus so etwas darstellen wie ,,neue Elementarrepubliken® im
Sinne Arendts. Marchart sieht die Sozialforums-Bewegung zwar bereits
wieder erschlaffen. Jedoch ist — allen Unkenrufen zum Trotz — hervor-
zuheben, dass sich auch noch zum Weltsozialforum 2007 mehrere zehn-
tausend Menschen eingefunden haben. Zudem hat sich die Forumskultur
lidngst regionalisiert. So gibt es mittlerweile kontinentale, nationale und
sogar lokale Sozialforen auf der ganzen Welt."

Entscheidend sind Einschédtzungen zur Schubkraft der speziellen In-
stitution des Weltsozialforums fiir die ,,altermondialistes” jedoch nicht,
denn Marchart geht es um etwas Anderes. Das Weltsozialforum dient
ihm nur zur Illustration seiner Arendt-Interpretation, nach der ,,revolu-
tionér-republikanisches* Handeln sich nicht in historischen GrofBereig-
nissen erschopfen muss, sondern auch im Kleinen, im Alltag, in sozialen
Bewegungen, die nicht einmal die Eroberung irgendeiner Staatsmacht
im Sinn haben miissen, moglich ist.

Zugleich betont Marchart allerdings, dass die Arendtsche ,,Pluralitit
der Perspektiven nicht ausreiche, um globalisierungskritische Men-
schen zu Aktivisten und Diskutanten des Weltsozialforums zu machen.
Der plurale Protest sehe sich vielmehr in einem grundlegend antago-

nistischen Verhiltnis zum ,,leeren Signifikanten* der ,,Globalisierung*.'®

15 Auch unter den ,,altermondialistes selbst wird {iber Sinn und zukiinftige
Ausrichtung des Weltsozialforums lebhaft diskutiert. In einer Online-
Publikation der siidostasiatischen NGO ,,Focus on the Global South* sug-
geriert Walden Bellos Artikel, das Forum in seiner bisherigen Form habe
abgedankt, wihrend Jai Sen die von Anfang an diffuse Entwicklung glo-
balisierungskritischer Institutionen beschwort und als eigentliche Stérke
der pluralistischen Bewegung ansieht (http://focusweb.org/focus-on-trade-
number-136-january-2008.html?Itemid=60 [Stand: 30.07.2008]).

16 In der Diskurstheorie nach Laclau/Mouffe stehen ,leerer Signfikant
(,,empty signifier”) und die Figur des Antagonismus in einem engen Ver-
hiltnis. Obwohl Laclau/Mouffe davon ausgehen, dass sich, wie es Derrida
analog fiir die Sprache behauptet hat (Derrida 1990), keine politische

231

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Daher trete neben die plurale Forums- die ,,Barrikadendffentlichkeit*
(ebd.: 172 — Hervorheb. Marchart). Es brauche, so Marchart, eben auch
instrumentelle Strategien gegen die antagonistische Kraft, die Realpoli-
tik der globalen Funktionseliten. Damit aber schreibt Marchart der
kommunikativen Macht der Vielen ganz bewusst ein Moment der Ge-
walt ein (ebd.: 176).

Hier liegt vielleicht die grofte Schwiche von Marcharts Arendt-
Interpretation. Denn durch die Vermischung von Macht und Gewalt, die
Arendt selbst (zurecht) dem Mainstream der politischen Theorie vorge-
worfen hat, passt er die Arendtsche Politische Philosophie nicht einfach
nur den aktuellen Begebenheiten an; er stellt sie schlicht auf den Kopf.
Antagonistische Beziehungen mogen politisches Handeln immer beglei-
ten, vielleicht auch motivieren, doch Hannah Arendts eigentiimliche
Leistung besteht eben darin, aufzuzeigen, dass die Gewalt nicht das Ent-
scheidende ist, sondern die Griindung der politischen Freiheit oder, um
es in der Sprache der ,,altermondialistes auszudriicken, die Moglichkeit
einer anderen Welt. Im genauen Gegensatz zu Marchart ist hervorzuhe-
ben, dass es diese Sehnsucht und dieser Wille, eine andere Welt moglich
zu machen, waren, welche die Menschen in Scharen zu den Weltsozial-
foren haben stromen lassen. Dabei ging es nicht zuletzt um die Suche
nach Alternativen zur Gewalt der herrschenden Gegner, der ,,Globalisie-
rungs-Macher®. Denn das genaue Gegenteil von Freiheit ist Gewalt, und
wer — wie Marchart — in poststrukturalistischem Habitus auf sie rekur-
riert, muss sich schlieBlich fragen lassen, was eine solche sozialtheoreti-
sche Annahme eigentlich noch von Carl Schmitts ,Freund-Feind-
Schema® unterscheiden soll (vgl. auch Abschnitt I1.3.4).

Identitdt fixieren ldsst, so muss es doch zumindest temporir diskursive
Nahtstellen geben, die einen identitiren Bedeutungsgehalt zusammenhal-
ten, damit sich Identititen iiberhaupt als solche erfahren konnen. Hierfiir
sorgen ,leere Signifikanten®. Im ewigen Spiel der (hier sozialen, nicht di-
rekt sprachlichen) Bedeutungs-Differenzen stellen diese privilegierten
Diskurszeichen eine interne Aquivalenz (einer Gruppe, eines Gemeinwe-
sens) her, die sich wiederum von einem ,,ganz Anderen® abgrenzt. Eine
solche Relation bezeichnen Laclau/Mouffe als ,,Antagonismus®, der den
(behaupteten) grundsitzlichen Mangel jeglicher Identitét partiell aufthebt,
indem er eben eine neue, iibergreifende Differenz konstituiert (Sarasin
2003a: 47 ff.).

232

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

V.3 Transnationaler Republikanismus —
Politisches Handeln in der Weltgesellschaft

Entgegen Marcharts Arendt-Interpretation auf dem Unterschied zwi-
schen Macht und Gewalt zu beharren, bedeutet, ein Gegenbild zu Gior-
gio Agambens Analyse der ,,souverinen Macht* und ihrer urspriingli-
chen Produktionsleistung, des ,,nackten Lebens* (s. Abschnitt I1.4.1), zu
entwerfen. Hannah Arendts Foderations-Modell basiert auf der (rdtede-
mokratischen) Macht der Vielen, wie sie in Revolutionen konstituiert
wird, deren Ziel die (republikanische) Griindung politischer Freiheit ist.
Das Modell stellt seinerseits die realhistorische Konkretion der politik-
philosophischen Grundbegriffe Arendts — Natalitdt und Neubeginn, Welt
und Pluralitdt, Handeln und Sprechen, offentlicher Raum — dar. Die
gleichzeitige Teilung und Vervielfachung kommunikativ verstandener
Macht, die foderalistischen checks and balances, reduzieren idealtypisch
die exekutiven Aufgaben in politischen Entscheidungs- und Verhand-
lungssystemen. Dagegen zeigt Agamben, dessen zweiter Teil der ,,Homo
sacer“-Trilogie sich sogar explizit dem ,,Ausnahmezustand” widmet,
dass es die weitgehende Ersetzung legislativer durch exekutive Macht
im Rahmen von ,Notstandsgesetzen der ,,souverdnen Macht* iiber-
haupt erst gestattet, die in ihr monopolisierte Ursprungsgewalt aller ge-
gen alle voll zur Geltung zu bringen. So produziert der Souverdn im
Schmittschen Sinne — der Souverin iiber den Ausnahmezustand — das
,.,hackte Leben seiner Untertanen, von dem er sich abwendet und auf
das er sich zugleich, es unter seinem Banner verbannend, bezieht.

Das ,,nackte® oder auch ,.heilige” Menschen-Leben (,,homo sacer)
ist dabei als die Urfigur der Menschenrechte, also der Rechte zu verste-
hen, die den Menschen alleine auf Grund der Unantastbarkeit, man
konnte eben auch sagen: der ,Heiligkeit®, ihres Lebens zukommen. So
verstanden, sind Menschenrechte allerdings weit davon entfernt, emi-
nent politische Rechte zu sein. Da Hannah Arendts Politische Philoso-
phie nun erldutert ist, wird es moglich, zu sagen, was man unter spezi-
fisch politischen Rechten verstehen kann: kurz gesagt, garantierten diese
das ,,In-der-Welt-Sein“ der Menschen — und im Anschluss daran alles,
was Arendt in ihrer Sozialtheorie unter Handeln und Freiheit versteht.
Hannah Arendt hat diese politischen Menschenrechte selbst zu einem
einzigen Recht, demjenigen ,,auf Rechte“, zusammengefasst (s. Ab-
schnitt III.2.1). In ihrem hochsten Perversionszustand, in totalitdren
Staaten (und hier insbesondere in Nazi-Deutschland), vollbringt es die
,souverine Macht“, das ,,Zwischen* der Menschen, also ihre Welt im
Arendtschen Sinne, zu vernichten, die ein ,,Recht auf Rechte” im Kern
garantieren soll. Und was dann noch von den Menschen iibrig bleibt, ist

233

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

allerhochstens ein (z. B. im KZ) geschundenes ,,animal laborans* (,,ar-
beitendes Tier). Genau aber auf diesen niedersten, weil letztlich identi-
tatslosen menschlichen Zustand, den die ,,souverdne Macht* ja gerade
produziert, sollen die unverduflerlichen, jenseits des Politischen gelten-
den Menschenrechte angewandt werden. Die , ,Heiligkeit des Lebens
wird also genau dann bekriftigt, wenn den Menschen tatsdchlich nichts
Anderes mehr bleibt als eben ihr ,,nacktes Leben*, in dem die Moglich-
keitsbedingungen politischer Partizipation restlos zerstort sind.

Auf diese unheilvolle Verbindung zwischen Souverinitit und Men-
schenrechten macht Agamben im Anschluss an Arendt aufmerksam. Es
handelt sich dabei um eine realpolitisch hochst wirkmichtige Konstella-
tion, die sich auch im Diskurs iiber Kosovo-Krise und -Krieg zeigte. Si-
cher soll hier nicht behauptet werden, die NATO sei mit Nazi-
Deutschland zu verwechseln. Die ,,Nothilfe*“-Legitimation einer ,,huma-
nitdren Intervention” unterscheidet sich betridchtlich von totalitiren Re-
gimen. Um im Beispiel zu bleiben, hat die NATO das ,,nackte Leben*
der Kosovo-Albaner, zu deren Gunsten sie intervenierte, nicht direkt
produziert. Hierfiir war die ,,souverdne Macht“ des (ex-) jugoslawischen
Milosevic-Regimes verantwortlich. Und doch musste die Figur des
,hackten Lebens — absolut rechtloser, auf ihre Totbarkeit reduzierter
Opfer — bemiiht werden, um die Intervention zu legitimieren. Dadurch
definierten die Staaten, die auf Weltebene faktisch die hochste Entschei-
dungsautoritdt innehaben, einen internationalen Ausnahmezustand, in
dem der globale Souverin NATO dann festlegen konnte, was als Recht
zu gelten habe und was als zu bekdmpfendes Unrecht. So gesehen wird
,hacktes Leben* auch dann produziert, wenn es hilfsbediirftig sein soll.
Totalitire Staaten, die ihr ,,nacktes Leben* ganz unmittelbar selbst her-
vorbringen und abscheiden, stellen nur die extremste Ausprdgung einer
solchen Diskursstruktur dar. Die Diskursstruktur selbst aber zeichnet
sich durch die fiir die Moderne paradigmatische ,,Sorge um das Leben
als Hauptfokus des Politischen aus: die Foucaultsche ,,Biopolitik“.17

Es wire freilich einseitig, aus dieser Diskursstruktur und ihrer realen
Wirkmichtigkeit den Schluss zu ziehen, universell giiltige Menschen-
rechte gebe es eigentlich gar nicht, da sie in den Fillen, in denen sie

17 Ein aktuelles realpolitisches Beispiel mag die Argumentation verdeutli-
chen. Wenn die Berlusconi-Regierung im Juli 2008 angesichts der afrika-
nischen Fliichtlingsboote, die in Siiditalien anlanden, den landesweiten
Notstand ausruft, so tut sie dies nicht nur deswegen, weil sie auf ein ir-
gendwie objektiv vorhandenes Problem, die ,.illegale Einwanderung® und
deren Bewiltigung durch die italienischen Behorden, reagieren muss. Sie
produziert gleichsam das Problem erst, indem sie diese Form der Migrati-
on als ,,illegal” brandmarkt und es fiir notwendig erachtet, die Fliichtlinge
iiberall im Land in Lager einzusperren.

234

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

wirklich notwendig wiren, schon wieder hinfillig seien. Nur das oben
beschriebene positive Verhiltnis zwischen Souverinitit und Menschen-
rechten zu behaupten, wire genauso unzureichend, wie nur einen
Antagonismus zwischen beiden Kategorien zu unterstellen. Mit Hannah
Arendts Foderations-Modell muss allerdings die Souverénitits-Konzep-
tion der hochsten Entscheidungsautoritit, die alleine ,,nacktes Leben*
produzieren kann, zumindest normativ abgelehnt werden. Denn selbst in
ihrer sdkularisierten Form setzt diese Konzeption den einen Souverin
voraus, von dem sich letztlich alle konkreten politischen Entscheidungen
ableiten lassen. Damit steht der Souverén — frither war es der von Gott
beauftragte Konig, heute ist es das Volk — selbst aufferhalb der jeweili-
gen politischen Ordnung, die er legitimiert und garantiert. Diese entpoli-
tisierte Basis der Souverinitit findet dann ihre Fortsetzung in ihrer Pro-
duktionsleistung, dem ebenfalls entpolitisierten ,,nackten Leben*. Dage-
gen steht Arendts Macht der Vielen, welche die von ihnen bestimmten
politischen Institutionen als ,,Organon fiir ihr Handeln wahrnehmen
(Brokmeier 1994) und nicht als vorab bestimmte Legitimationsquelle ih-
rer Entscheidungen. Das Politische hat seine Legitimation und seine
Quelle damit in sich selbst, im politischen Diskurs; es unterliegt keinen
vorgéingigen Beschrinkungen, und so ist die Freiheit, d. h. die Nicht-
Bestimmtheit durch Funktionen und Zwecke, sein einziger ,,Zweck*®.
Wenn Hannah Arendts Politische Philosophie damit die Veranke-
rung des Politischen in einer hochsten Entscheidungsautoritit ablehnt, so
ist sie dennoch nicht vollends souverinititskritisch im Sinne dieser Ar-
beit. Arendts ,,einziges Menschenrecht® auf Zugehorigkeit zu einem po-
litischen Gemeinwesen, das berithmte ,,Recht auf Rechte®, unterstellt
vielmehr einen positiven Bezug konkreter Biirgerrechte (als einer Di-
mension von Menschenrechten im Sinne dieser Arbeit) zum Souverni-
tits-Charakter der Autonomie. Denn nur partikulare autonome Gemein-
wesen — unter den Bedingungen der Moderne sind oder waren dies bis-
her zumindest die Nationalstaaten — konnen ein solches Recht auch
wirklich garantieren und fiir seine Durchsetzbarkeit sorgen. Zwar betont
Arendt, Befreiung sei ein konstitutiver Bestandteil revolutionér-republi-
kanischer Freiheit, jedoch vernachlissigt sie insgesamt, dass sich durch-
aus Kultur iibergreifende, das heiflit wahrhaft universelle, absolute men-
schenrechtliche Kernnormen finden (oder denken) lassen, die auch ei-
nem nicht ndher konkretisierten ,,Recht auf Rechte* noch vorausgehen,
zum Beispiel das Recht auf korperliche Unversehrtheit, das Mord-, Fol-
ter- oder Sklavereiverbot. Mitte der 1940er Jahre hatte Arendt selbst die
nationalsozialistischen Konzentrations- und Vernichtungslager als Orte
beschrieben, an denen ihr ,,einziges Menschenrecht* tatsidchlich vernich-
tet werde, weshalb in einem solchen Fall eine souverine ,,Unantastbar-

235

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

keit innerer Angelegenheiten® eines Staates auch nicht mehr gelten kon-
ne. In ihrer ,,Totalitarismus“-Analyse freilich fehlt diese Souverénitits-
kritik; Arendt hat sie hier in ihrer eigentiimlichen Radikalitédt der Strin-
genz ihrer Argumentation im Sinne eines universellen Rechts auf jeweils
niher zu spezifizierende konkrete Rechte geopfert (s. Abschnitt I11.2.1).

Die Ausgangsthese dieser Arbeit lautete, dass das realpolitische
Verhiltnis zwischen Souverinitit und Menschenrechten bzw. dessen so-
ziale Konstruktion auf die dritte untersuchte Kategorie, die Demokratie,
verweist. Im Fall der ,,humanitiren Kosovo-Intervention® der NATO
waren es die undemokratischen (hegemonialen) Strukturen internationa-
ler Politik, die den Krieg in dieser Form nur ermoglicht haben. Die —
zumindest als solche legitimierte — Durchsetzung universeller Men-
schenrechte war bisher stets an die letztlich willkiirliche juristische Figur
der ,,Nothilfe* gekoppelt, die sich wiederum in der politikwissenschaft-
lichen Figur des internationalen ,,Ausnahmezustandes® spiegelt. Soll
weltumspannender Menschenrechtsschutz aber nicht nur Ausdruck von
Herrschaftsverhéltnissen sein, so wird es notig sein, sich in einem globa-
len demokratischen, d. h. gleichberechtigten, Diskurs auf absolute Kern-
normen und Institutionen sowie Mechanismen zu einigen, mit denen
sich solche Rechtsinhalte effektiv schiitzen lieBen. Dieser notwendige
Diskurs wire nicht nur ein internationaler, also zwischen Nationen, etwa
im Rahmen der UN, er hitte sicher auch transnationale, d. h. Nationen
iibergreifende und sie durchdringende, Konsequenzen. Ein erster institu-
tioneller Schritt war die Einrichtung des Internationalen Strafgerichts-
hofes, ICC. Dessen Statut zu ratifizieren, weigert sich aber die
wichtigste internationale Macht, die USA, bisher beharrlich — und zwar
unter Berufung auf genau diejenige ,,alte” Souverénititsdoktrin, die im
Kosovo-Krieg zum Teil von denselben Politikern in der US-Regierung
fiir obsolet erklédrt wurde. Dariiber hinaus waren noch zwei weitere Ve-
to-Miéchte im UN-Sicherheitsrat, Russland und China, bis Juni 2008
keine Vertragsparteien.18

Vorpolitische Rechte, wie im Statut des /CC kodifiziert, kann es fiir
Hannah Arendt eigentlich nicht geben. Allerdings wére ohne sie auch
ein ,,Recht auf Rechte” sinnlos. Dessen ungeachtet stellt das von Arendt
in Anlehnung an Kant entwickelte Modell fiir Debatten im 6ffentlichen
Raum, die ,,erweiterte Denkungsart” (s. 0.), ein Vorbild genau fiir den
inter- und transnationalen Diskurs dar, in dem sich die weltpolitischen
Akteure — bis hinunter zu den Weltbiirgern — auf tatsdchlich universell
giiltige und durchsetzbare absolute menschenrechtliche Kernnormen ei-
nigen konnten. Das Prinzip, vom eigenen Standpunkt ausgehend, immer

18 http://www.icc-cpi.int/asp/statesparties.html [Stand: 7.8.2008].

236

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

die Perspektiven der Anderen auf denselben zu verhandelnden Gegens-
tand mit zu bedenken, offnet den Blick fiir einen transkulturellen Dis-
kurs iiber die Universalisierbarkeit von Menschenrechten. Die Alterna-
tive, es gebe entweder iiberall und zu jeder Zeit unhintergehbare Rechte,
die den Menschen gleichsam ,,von Natur aus“ zukommen, oder diese
Rechte seien immer nur fiir eine gewisse Kultur und Zeit giiltig, stellt
sich nicht (vgl. Abschnitt II1.3.1). Charles Taylor zeigt anhand eines Ga-
damer entlehnten Konzeptes, der ,,Horizontverschmelzung®, nicht nur,
dass es ein universelles Vermogen gibt, die Spezifika einer anderen Kul-
tur mit dem eigenen kulturellen Hintergrund zu erfassen und zu bewer-
ten, sondern dass dieser Prozess zugleich den eigenen kulturellen Hin-
tergrund mit verédndert.

,Wir lernen, uns in einem erweiterten Horizont zu bewegen, in dem wir das,
was uns vorher als die selbstverstindlichen Koordinaten unserer Urteile er-
schien, nun als mogliche Koordinaten neben denen der uns bislang nicht ver-
trauten Kultur wahrzunehmen vermogen. Die ,Horizontverschmelzung* wird
wirksam, indem wir ein neues Vergleichsvokabular entwickeln, mit dessen
Hilfe wir solche Gegensitze artikulieren konnen. Finden wir schlielich eine
inhaltliche Bestitigung unserer anfinglichen Annahme, so geschieht dies auf
der Grundlage eines Wertverstindnisses, das uns anfinglich nicht zu Gebote
stand. Wir sind zu unserem Urteil gelangt, indem wir unsere eigenen Mafstéibe
zum Teil verdndert haben (Taylor 1997: 63 f.).

Diese menschenrechtlich relevante ,,Anerkennung der Anderen“ als
konstitutive demokratische ,,Tugend* (vgl. Abschnitt IV.3.3) kann aller-
dings nicht verhehlen, dass auch bei gleichberechtigtem internationalen
Diskurs mogliche konkrete Entscheidungen iiber Interventionen zum
Menschenrechtsschutz die Autonomie von Gemeinwesen zerstéren kon-
nen. Das ,,Prinzip des geringsten Schadens* (Wallerstein; s. Abschnitt
II1.3.1), eine genaue Reflexion der Folgen Souverinitét brechenden poli-
tischen Handelns, bleibt also unabdingbar.

Mit diesen erweiternden Erwédgungen und unter besonderer Beriick-
sichtigung der aktuellen Arendt-Interpretation Oliver Marcharts begin-
nen sich im Rahmen von Hannah Arendts Politischer Philosophie die
Grundziige eines transnationalen Republikanismus (vgl. Abschnitt
1V.3.1) abzuzeichnen. Ankldnge an libertire Theoretiker wie John Burn-
heim und sein ,Demarchie“-Konzept sind unverkennbar. Burnheim
schldgt vor, Politik grundsétzlich nicht mehr territorial, sondern funktio-
nal zu organisieren. Ortlich gebunden wiren die funktionellen Autoriti-
ten, die sich Burnheim auf verschiedenen Politikfeldern vorstellt, nur
noch insofern, als etwa zwischen lokalen und globalen Umweltproble-

237

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

men unterschieden wiirde, die unterschiedlichen Institutionen zugeord-
net wiren. Gefiihrt wiirden die neuartigen ,,Behdrden* von Komitees,
die aus reprisentativen Samples betroffener Biirger und ,,communities‘
ausgewdhlt wiirden. Ein solches ,radikal-kommunitaristisches* Modell
von ,,.Demokratie ohne Grenzen*“ hitte gegeniiber der in diesem Punkt
noch sehr traditionalistischen Sichtweise Arendts den Vorzug, dass es
nicht auf staatliches Handeln angewiesen ist; Haupt- und zugleich Hoff-
nungstriger dieses transnationalen Republikanismus wiren soziale Be-
wegungen und unter ihnen vor allem die so genannten Neuen Sozialen
Bewegungen (NSB), die nach dem auf die Okonomie konzentrierten Wi-
derstand der Arbeiterbewegung seit Ende der 1960er Jahre vor allem
Fragen des ,,guten Lebens* und soziale Exklusionen jenseits reiner Klas-
senverhéltnisse thematisierten. Diese Basis-Institutionen sollten nach
den Vorstellungen Burnheims die zentralistischen, etatistischen und ka-
pitalistischen GroBstrukturen der Gesellschaft durch alltédglichen Wider-
stand zunehmend in Richtung der ,Demarchie® auflosen (McGrew
1997a: 246 ff.).

Andererseits hat Oliver Marchart gezeigt, dass sich Arendts Hand-
lungsbegriff auch jenseits groBer staatlicher Umwilzungen auf jedes po-
litische Handeln in der Welt anwenden ldsst. Zudem kann ein transna-
tionaler Republikanismus im Anschluss an Hannah Arendt immer auch
auf spezifische historische Situationen rekurrieren, aus denen sich dann
der transhistorische Gehalt herauskristallisiert. Dagegen versteht Burn-
heim seine ,,Demarchie“ ganz bewusst nur als normatives Konzept
(ebd.).

Arendts Republikanismus hebt sich explizit von der Demokratie ab
(s. 0.), da Arendt in der ,,Herrschaft des Volkes* im Wesentlichen nur
die Herrschaft der Mehrheit iiber die Minderheit erblicken konnte. Das
republikanische Prinzip, wie es Hannah Arendt versteht, richtet sich zu-
nichst einmal gegen Herrschaft iiberhaupt und basiert auf der Macht der
Vielen. Allerdings gilt es auch nur fiir die jeweiligen ,,Republikaner*.
Real haben die republikanischen Politikformen, die Arendt vor Augen
hatte, immer auf sozialer Herrschaft und Ausbeutung basiert und extre-
me gesellschaftspolitische Exklusionen produziert — die ein inkludieren-
der Demokratiebegriff wiederum bestrebt ist, aufzuheben (s. o0.). Letzt-
lich lassen sich Demokratie und Republikanismus nidmlich gar nicht
voneinander trennen. Plausibel klingt Habermas’ Differenzierung, nach
der sich ,,republikanisches Handeln* allein dem ur-demokratischen Prin-
zip der Volkssouverinitit verpflichtet fiihlt, wihrend eine liberale Auf-
fassung diese Souveridnitidt wiederum an die Geltung der Grundrechte
bzw. den demokratischen Rechtsstaat binden mochte. Beides zusammen
aber konstituiert ein (von Habermas gleichwohl nicht erkanntes) Span-

238

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

nungsverhiltnis innerhalb einer Demokratie (vgl. Abschnitt 1V.3.3).
Hannah Arendts Republikanismus nun vereint ebenfalls — in Habermas’
Terminologie — volkssouverine und rechtsstaatliche Anteile. So setzt sie
ja nicht nur auf ,,republikanische* direkte Partizipation (im Rahmen ei-
nes Ritesystems), sondern auch darauf, dass sich in einer wahren Repu-
blik jegliches politisches Leben aus der Verfassung ableiten lassen miis-
se (s. 0.). Auch fillt auf, wie sehr sich der Arendtsche Republikanismus
und partizipatorische Demokratie-Konzeptionen dhneln. So betont Ben-
jamin Barber fiir seine ,,starke Demokratie* die zentrale Aufgabe des
Sprechens, also eine Haupttitigkeit in Hannah Arendts Handlungstheo-
rie. Sprechen gewdhrleistet nicht nur die Artikulation von Interessen und
die Uberredung, sondern dient dariiber hinaus dem Ausloten von Wech-
selseitigkeiten, der Konstruktion kollektiver Identitit genauso wie dem
Ausdruck individuellen Dissenses (Barber 1994: 175 ff.).

SchlieBlich sei hier noch einmal hervorgehoben, wie nah Hannah
Arendts von Oliver Marchart hervorragend herausgearbeitetes Foderati-
ons-Modell (s. 0.) an eine aktuelle Vorstellung transnationaler Demo-
kratie herankommt, nach der neue transnationale Institutionen durch die
zusitzliche Schaffung von checks and balances zwischen den einzelnen
Ebenen die Partizipationsmoglichkeiten der einzelnen Staats- und Welt-
biirger eher erhoht haben, als dass sie nur den Rechte garantierenden Na-
tionalstaat aufgeldst und nichts an seine Stelle gesetzt hitten (s. 0.).

Und trotzdem: wer angesichts der weltpolitischen Realitidten behaup-
ten wiirde, eine Alternative zum Souverénitidtskonzept sowohl in seiner
nationalen Form als auch in seiner internationalen Abwandlung im Rah-
men zunehmender ,humanitirer* Militdroperationen auf dem gesamten
Globus beginne sich abzuzeichnen, der setzt sich mindestens dem Ver-
dacht aus, einer hoffnungslos utopischen Sichtweise anzuhéngen. Ande-
re wiirden einen Arendtschen transnationalen Republikanismus wohl
noch viel harscher mit dem Bonmot des deutschen Altkanzlers Helmut
Schmidt, eines eingefleischten Anhingers des politischen Realismus, zu-
riickweisen: ,,Wer Visionen hat, soll zum Arzt gehen.*

Gegen die Ubermacht der realen Macht- und Herrschaftsverhiltnisse
auf weltpolitischer Ebene hilft wahrscheinlich nicht einmal der berech-
tigte Einwand, wire es nach dem realpolitisch Moglichen gegangen, hiit-
te der Zusammenbruch der real existierenden sozialistischen Systeme
1989/90 niemals stattgefunden (McGrew 1997a: 241). Andererseits er-
scheint in einer Perspektive, die immer nur von der Realpolitik ausgeht,
ein Neubeginnen unmoglich; keine einzige GroB-Revolution hitte sich
wohl so wirklich erkldren lassen. Aus diesen gegensitzlichen und im
Kern gleichermaBien richtigen Beobachtungen gibt es nur den Ausweg,
die transnationalisierte Weltpolitik unter der normativen Maflgabe zu

239

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

beobachten, inwieweit sie sich in die Richtung eines von Hannah Arendt
inspirierten Republikanismus entwickelt. Friedrich Tombergs Analyse
der antiken Polis liefert in diesem Zusammenhang einen hilfreichen
Hinweis: wenn der Polis tatsichlich das Streben aller Menschen nach
Autarkie zugrunde liegt, dann miissen die realen Herrschafts- und Hie-
rarchieverhiltnisse stets ein iiber sich hinausweisendes Element in sich
tragen (s. 0.). So klein es auch sein mag, muss man hier wohl noch et-
was bescheiden hinzufiigen. Diese Arbeit diirfte hinreichend deutlich
gemacht haben, dass es in der transnationalisierten Weltpolitik durchaus
einige Ansitze gibt, die einen im Kern sozialdarwinistischen Gewalt-
Realismus, wie er im Wesentlichen noch immer die Lehre von den In-
ternationalen Beziehungen und die internationale Realpolitik bestimmt,
Liigen strafen. Dazu gehort im Sinne der hier geleisteten Untersuchung
auch die Darstellung komplexer Wechselverhéltnisse zwischen Souve-
ranitdt, Menschenrechten und Demokratie in der transnationalen Politik
anstelle einer drakonischen Konfrontation von Souverinitdt und Men-
schenrechten in der angeblich nicht zu demokratisierenden weltpoliti-
schen Arena.

Der Prozess einer sich entfaltenden transnationalen Demokratie
oder eines transnationalen Republikanismus wird freilich ein wider-
spruchsvoller sein, was nicht nur an den realpolitischen Gegebenheiten,
sondern auch an den sozialen Voraussetzungen politischer Partizipation
liegen diirfte. Dass Hannah Arendt das Soziale aus ihrer Konzeption ei-
nes dffentlichen Raumes rigoros ausgeschlossen oder sich bestenfalls
ambivalent zu gesellschaftlichen Bedingungen des Politischen positio-
niert hat, wurde in dieser Arbeit deutlich kritisiert. Die Weltoffentlichkeit
ist eine entscheidende Institution fiir den sich entwickelnden transnatio-
nalen Republikanismus, der bisher eben vor allem ein zivilgesellschaft-
licher der globalisierungskritischen ,,altermondialistes® ist — und nicht
ein staatlicher oder staatlich abgesicherter etwa der ,,Globalisierungseli-
ten“. Damit sieht sich eine weltpolitische Kultur des ,,6ffentlichen Bera-
tens* allerdings zugleich den globalen Macht- und Herrschaftsstrukturen
gegeniiber, die einen transnational republikanischen Diskurs von unten
marginalisieren.

Eine politische Kultur der Deliberation ,.eroffnet die Moglichkeit,
Politik weder als autoritidre Entscheidung des Souverins noch als plura-
listischen Interessenkonflikt zu begreifen, sondern als demokratischen
Beratungsprozess, an dem teilzunehmen allen offen steht* (Losch 2005:
192). Diese normative Grundannahme ist von zentraler Bedeutung, stoft
aber eben auf eine politische Realitit, in der 6ffentliche Diskurse eine
steile ,,Stratifikationsstruktur aufweisen; die jeweiligen Sprecher treten
mit derart unterschiedlicher Autoritét, unterschiedlichen Kompetenzen

240

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

sowie Macht- und Einflussméglichkeiten in die moderne Offentlichkeit
ein und in ihr auf und stoen dabei auf ein derart segmentiertes Publi-
kum (Peters 2007: 193), dass die fiir eine ,deliberative” Ideal-Offent-
lichkeit notwendige politische Gleichheit (,isonomia“) nach Arendt
schlicht nicht gewihrleistet ist. Selbst wenn etwa weltzivilgesellschaftli-
che NGOs mit ihrer Kritik an herrschenden politischen Strukturen Ge-
gen-Offentlichkeit zu schaffen bestrebt sind, kann sie dies ja um eine
mogliche Akkreditierung bei internationalen Organisationen bringen.
D. h. der direkte Dialog zwischen zumeist staatlichen Entscheidungstra-
gern und Betroffenen, den NGOs bewirken konnten und der selbst wie-
derum dffentliche Relevanz hitte, ist durch die politisch ungleiche Stel-
lung zivilgesellschaftlicher Akteure in der Weltpolitik stark einge-
schrinkt (Steffek 2008: 119).

Schon in der Mitte des 20. Jahrhunderts erkannte der progressive
Philosoph John Dewey im Maschinenzeitalter der ,,Great Society* einer-
seits die befreienden Potenziale der technologischen Neuerungen und
andererseits die Unmoglichkeit, in der Massengesellschaft eine wirklich
,.gemeinschaftliche® Demokratie zu verankern. Dabei dréngten ,,die sich
immer weiter ausdehnenden und kompliziert verzweigenden Folgen as-
soziierter Titigkeiten” (Dewey 1996: 155) zu einer umfassenden Offent-
lichkeit, zu einem notigen allgemeinen Bekanntwerden all der Effekte
einer hochgradig technisierten, bestindig unabsehbare Risiken produzie-
renden, arbeitsteiligen Gesellschaft. Dewey sah in der Offentlichkeits-
funktion einer aufgekldrten und aufkldrenden Wissenschaft, die im
wahrsten Sinne des Wortes ,.gesellschaftlich niitzlich* wire, den Garan-
ten einer moglichen Demokratie fiir die ,,Great Society* der Moderne.

Seit Deweys Zeiten hat sich freilich die real existierende Offentlich-
keit selbst immer weiter technisiert und professionalisiert. Offentlichkeit
heute wird praktisch gleichgesetzt mit ,,Medien“. Es sind nicht die Ak-
teure oder Reprisentanten des politischen Gemeinwesens, die das
bestimmen, was Offentlich zu sein habe, sondern faktisch sind es die
Journalisten, die innerhalb ihres sozialen Feldes das ,,Monopol* inneha-
ben, zu definieren, was 6ffentlich werden soll und was nicht (Bourdiecu
1998: 65 ff.). Weltweit hat im journalistischen Feld das Fernsehen die
filhrende Position eingenommen. Unter den Medien hat es die Macht,
den ,,Wirklichkeitseffekt™ herstellen zu konnen; es zeigt, was geschehen
ist, und wir glauben dem, was wir sehen (ebd.: 27 ff.). Nicht zu sehen
sind die prekédren Arbeitsbedingungen in der Medienbranche (ebd.: 21),
die stindige Jagd nach Sensationen und Neuigkeiten und dabei die nur
scheinbare Konkurrenz der Journalisten, die dazu fiihrt, dass am Ende
alle gleich iiber die ,,Sensationen* berichten (ebd.: 26 f., 50). Hinzu
kommen die unbewussten sozialen Abldufe etwa politischer Talkshows,

241

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

in denen die Redegewandtheit von Politikprofis die weniger sprach-
michtige Stimme des Volkes miihelos aussticht (ebd.: 41 ff.). All dies
fiithrt dazu, dass der hohe Radius des Fernsehens, der technisch direktde-
mokratische Diskussionsformen ermoglichen konnte, letztlich zu einem
besonders effektiven Mittel ,,symbolischer Gewalt* wird (ebd.: 13, 21).
Da die Einschaltquote als quasi-gottliches Messinstrument iiber Erfolg
oder Misserfolg dieses Mediums entscheidet, erscheint der Markt als
einzig legitime Instanz zur Regulierung der (Medien-)Offentlichkeit
(ebd.: 36). Um der Verflachung und Nivellierung des Wissens durch die
hippchengerechte Darbietung auf dem Bildschirm zu entgehen, schligt
Pierre Bourdieu einerseits eine Erhohung der Zugangsbarrieren zu be-
stimmten Wissenssphéren vor, andererseits aber eine Demokratisierung
der Chancen, in jene eintreten zu kénnen (ebd.: 94 f.).

Doch selbst wenn eine anspruchsvolle Massenaufkliarung mit den
Medien und zugleich gegen ihre herrschenden Funktionsmechanismen
gelinge, geht der globalen Medien-Offentlichkeit ein entscheidendes
Merkmal ab (und das gilt auch fiir das eher partizipatorische Internet):
die face-to-face-Interaktion der Menschen. Schon im Nationalstaat war
ein Bewusstsein, zu einem Gemeinwesen zu gehoren und dessen Belan-
ge offentlich zu besprechen, nur noch medial vermittelt moglich — an-
fangs vor allem iiber den Buchdruck (Anderson 1998). In einer transna-
tionalisierten Offentlichkeit, die zudem von den Funktionsmechanismen
der modernen Massenmedien (genauer: vom Fernsehen) dominiert wird,
ist es hingegen fiir die Menschen noch viel weniger méglich, ihr ,,Wer-
einer-ist“ zu tauschen, wie es Hannah Arendt sagt (s. o.). Sicherlich
wiirde ein transnationaler Republikanismus bestrebt sein, die lokale
Ebene zu stirken und weltpolitische Angelegenheiten bis hinunter in
einzelne Nachbarschaftsversammlungen zu diskutieren und vielleicht
sogar irgendwann dort iiber sie entscheiden zu lassen, doch von einem
solchen Zustand ist auch die soziale Bewegung der ,,altermondialistes®
derzeit sehr weit entfernt.

Dariiber hinaus stehen mogliche transnationale Offentlichkeiten vor
dem Problem, dass die Transnationalisierung der Weltpolitik von einer
Transnationalisierung der Weltokonomie begleitet, wenn nicht gar durch
sie initiiert wurde. Die bisher institutionalisierten nationalen Offentlich-
keiten tun sich schwer damit, sich jenseits des Nationalstaates — etwa auf
EU-Ebene — zu vernetzen, und koénnen transnational agierende 6konomi-
sche Privat-Macht kaum in die Schranken weisen (Fraser 2007; s. Ab-
schnitt I1.2.2).

Weitet sich der Blick zur Weltebene, zeigt sich die extreme soziale
Ungleichheit als das grote Hindernis fiir eine gleichberechtigte Teilha-
be aller Weltbiirger an einer globalen Offentlichkeit. Durch partizipati-

242

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

onsorientierte Entwicklungsprojekte lassen sich nach und nach die sozia-
len Zugangsvoraussetzungen zunéchst fiir die Teilhabe am eigenen Ge-
meinwesen und vielleicht irgendwann auch fiir weltpolitische Angele-
genheiten schaffen (vgl. Abschnitt IV.2.2). Jedoch eroffnet sich nach der
hier erfolgten Darstellung der Politischen Philosophie Hannah Arendts
noch eine andere, fundamentale, sozialtheoretische wie -reformerische
Perspektive, um politische Partizipation zu erméglichen: namlich, eben-
so wie das Politische, auch das Okonomische bzw. Gesellschaftliche an-
ders zu denken. Im Sinne des transnationalen Republikanismus im An-
schluss an Hannah Arendt kann das Soziale nur die gleichwohl notwen-
dige Voraussetzung fiir das Politische sein. Wenn es aber so etwas wie
einen ,,politischen Thematisierungsmodus® des Sozialen gibt, dann ist es
eben mehr als nur die Sphére der aggregierten Partikularinteressen einer
Gesellschaft.

Der weltweit radikalisierte Kapitalismus in der Epoche der ,,Globali-
sierung“19 stellt den letzten Hohepunkt eines alleine an individueller
Nutzenmaximierung interessierten Diskurses iiber Sozialbeziehungen
dar. Der Markt, auf dem alle zu ihrem personlichen Gewinn tauschen
(wollen), als die idealisierte Instanz sich unsichtbar herstellender Ge-
rechtigkeit versagt allerdings offensichtlich — wie soziale Verwerfungen
nicht nur in den Entwicklungsldndern und nicht zuletzt das Aufkommen
der globalisierungskritischen (Gegen-)Bewegung der ,,altermondialistes‘
demonstrieren. Angesichts dieser sozialen Konstruktion 6konomischer
Wirklichkeit liegt es nahe, die Nutzenorientierung ,,des* Menschen nicht
zu einem ,,Naturfaktum® zu verkldren, sondern auf der Historizitit des
kapitalistischen Wirtschaftsmodells zu beharren, das es eigentlich erst
seit dem 19. Jahrhundert in voll entfalteter Form tiberhaupt gibt. In der

19 Eine ebenso kurze wie prignante und vor allem allgemeinverstindliche
Einfiihrung in die ,,Beschaffenheit des globalen 6konomischen Feldes* lie-
fert Pierre Bourdieu, der intellektuelle Vordenker der ,,altermondialistes*
in Europa (Bourdieu 2001). Allerdings ist Vorsicht geboten vor der schon
beinahe stereotypen Analyse des neuen Kapitalismus als wesentlich ,,fi-
nanzmarktgetrieben*. Um einer schon sehr alten antisemitischen Auftei-
lung des Kapitals in (gutes) schaffendes und (boses) raffendes zu entge-
hen, ist es notig, immer wieder darauf hinzuweisen, dass ja auf den Fi-
nanzmdirkten realwirtschaftliche Titel gehandelt werden, die Finanzsphére
also auf realwirtschaftlichen Gegebenheiten und damit insbesondere der
Produktionssphére und ihren Verhéltnissen basiert. Nicht umsonst kénnen
sich ja auf den Finanzmérkten immer wieder ,,Spekulationsblasen® entwi-
ckeln, die platzen, wenn sie die realwirtschaftlichen Verhiltnisse iiber-
haupt nicht mehr abbilden. Immerhin hat in Teilen der globalisierungskri-
tischen Bewegung die Auseinandersetzung mit antisemitischen Stereoty-
pen insbesondere in der Finanzmarkt-Kritik begonnen, wie ein Kongress-
Reader von Attac Osterreich zeigt (Attac Osterreich 2005).

243

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gesamten Menschheitsgeschichte vorher war das Okonomische ,,einge-
bettet in das Ganze der Sozialbeziehungen, bevor es dann im Kapita-
lismus jene ungeheuer produktive Eigendynamik erlangen konnte (Po-
lanyi 1978: 71-87). In ,,archaischen” Gesellschaften waren Moral und
Okonomie des Gabentausches bestimmend, wie der franzosische Sozio-
loge Marcel Mauss in seiner instruktiven Literaturstudie ,,Die Gabe“
ausfiihrt. Mauss’ Forschungsinteresse war hierbei mitnichten ein archéo-
logisches, denn der Durkheim-Neffe glaubte, in den ,totalen Leistun-
gen® der uralten, gleichsam integrierten Okonomien ,.einen Felsen ge-
funden zu haben, auf dem unsere Gesellschaften ruhen* (Mauss 1990:
19). Mauss’ Untersuchungsgegenstand ist zum einen der Potlatsch nord-
westamerikanischer Indianerstimme — eine Institution, bei der verschie-
dene Gruppen an einem Ort ihre Reichtiimer anhduften und verzehrten
bzw. vernichteten, um einander an Grofziigigkeit zu iiberbieten. Zum
anderen stiitzt sich Mauss auf die Studien des Anthropologen Mali-
nowski zum ebenfalls dem Konzept des Potlatsch zuzurechnenden Kula-
Handel auf den Trobriand-Inseln in Melanesien — einem weit ver-
zweigten, komplexen Handel mit Muscheln, der die Sozialbeziehungen
zwischen den Dorfern stirkte und zudem den Austausch anderer wichti-
ger Giiter mit einschloss. Am Beispiel der Polynesier schlielich de-
monstriert Mauss den geistigen Mechanismus, ,,der dazu zwingt, das
empfangene Geschenk zu erwidern® (ebd.: 25): am gegebenen Gegen-
stand haftet nimlich nach Uberzeugung der alten Polynesier der Geist
seines urspriinglichen Besitzers, den es in Form einer Gegengabe zuriick
zum urspriinglich Schenkenden zieht. Nach Mauss lebt in der modernen
Sozialversicherung das ,,Hybride* etwa des Kula-Handels fort, bei dem
die ausgetauschten Armreifen und Halsketten nicht nur als Pfand fun-
gierten, das Personen sozial aneinander bindet, sondern auch als Zah-
lungsmittel (ebd.: 161, 168 ff.). Durch die modernen Sozialleistungen,
die einen fiir das Individuum ,,niitzlichen” Anspruch begriinden, solle
den Arbeitern zugleich mehr als nur der Lohn fiir die Leistung zuriick-
gegeben werden, die sie fiir die Gesellschaft erbringen (ebd.: 160). In
dieser stark an Durkheim orientierten ,,Kollektiv-Selbstanbetung der Ge-
sellschaft sah Theodor W. Adorno zwar eine Vorwegnahme der fa-
schistischen Einheitsgesellschaft (Ritter 1990: 195), und sicherlich
bleibt eine solch kollektivistische Perspektive blind fiir die Differenz,
besser: die Pluralitit der Menschen. Jedoch ging es Mauss im Kern um
eine sozialreformerische Agenda fiir seine — bereits kapitalistisch ge-
prigte — Gegenwart. Dieses Programm verdient es tatséchlich auch heu-
te, wieder aufgenommen zu werden (Adloff 2006), denn es vermag zu
zeigen, dass das Wirtschaften sich nicht auf ein rein privates Nutzenkal-
kiil verengen ldsst — genauso wenig, wie der ,,archaische* Gabenaus-

244

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

tausch auf der anderen Seite rein altruistisch motiviert war. Vielmehr
dient die Okonomie bzw. das Gesellschaftliche stets auch dem Erhalt der
Sozialbeziehungen eines bestimmten Gemeinwesens. Und in diesem
Punkt wichst es iiber seinen Partikularismus hinaus und zeigt seine in-
hirent politische Funktion im Sinne Hannah Arendts, also unter Mallga-
be der Frage: ,,Wie wollen wir zusammenleben?*

245

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2026, 15:37:03,


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS

In Kapitel I nahm ich zunichst den Kosovo-Krieg der NATO gegen
(Ex-)Jugoslawien in den Blick. Uber die ,,humanitire Intervention zu-
gunsten der staatlich unterdriickten albanischen Bevolkerungsmehrheit
in der siidserbischen Provinz entspann sich ein kontroverser Diskurs in
der Politikwissenschaft und im Volkerrecht; schien doch der Kosovo-
Krieg, der ohne Mandat des UN-Sicherheitsrates gefiihrt wurde, einen
neuen Primat der Menschenrechte in den internationalen Beziehungen
anzukiindigen, wéhrend das Volkerrecht bis dato auf dem Prinzip unan-
tastbarer Souverdnitit der Einzelstaaten basierte. Die Kosovo-Debatte
stellt allerdings den Ausdruck eines Dilemmas dar. Die Interventionisten
ergriffen Partei fiir drangsalierte Minderheiten, die nicht mehr im Na-
men des Verbotes fiir internationale Organisationen und Staaten, sich in
die ,,inneren Angelegenheiten* eines anderen Staates einzumischen, ih-
rem grausamen Schicksal iiberlassen werden diirften. Dagegen verwie-
sen die Nicht-Interventionisten auf die internationalen Macht- und Herr-
schaftsstrukturen, die das eigenmichtige Eingreifen der nordatlantischen
Militérallianz in den Kosovo-Konflikt nur ermoglicht und wenig mit
dem hehren Ziel des Menschenrechtsschutzes zu tun hitten. Zwar hat
die Menschenrechtssituation im Kosovo mitnichten einen so schwerwie-
genden Bruch der (ex-)jugoslawischen Selbstbestimmung gerechtfertigt,
jedoch zieht sich auch die nicht-interventionistische Debattenposition
auf Macht- und Herrschaftsstrukturen zuriick, wenn sie fiir die weitere
Geltung der auf ,,souverdner Ungleichheit* basierenden UN-Architektur
pladiert, die den fiinf Veto-Michten im Sicherheitsrat eindeutig eine
Vormachtstellung einrdumt. Zudem zeigte ein weiteres empirisches Bei-
spiel, die Einrichtung des Internationalen Strafgerichtshofes (ICC), dass
sich die in der Kosovo-Debatte diagnostizierte Tendenz eines neuen

247

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Primats der Menschenrechte in der Volkerrechtswirklichkeit nicht ohne
weiteres belegen ldsst. So war es zum Teil dasselbe US-amerikanische
Regierungspersonal, das im Sommer 1998 transnationale Strafverfol-
gungskompetenzen des ICC zugunsten der eigenen staatlichen Souveri-
nitdt zu blockieren suchte und nur einige Monate spiter im Kosovo-
Krieg transnationalen Menschenrechtsschutz iiber die Souverénitit eines
anderen Staates, (Ex-)Jugoslawiens, stellte.

In Kapitel II untersuchte ich die Kategorie der Souverinitit im Ver-
hiltnis zu Demokratie und Menschenrechten. Wie schon der Kosovo-
Krieg und die Debatte dariiber zeigten, steht Souverénitit in der heuti-
gen Weltpolitik wenn nicht vor der Entwertung, so doch in einem tief
greifenden Transformationsprozess. Denn einerseits wird Politik zu-
nehmend jenseits nationalstaatlicher Zustindigkeiten gestaltet, und an-
dererseits nehmen immer mehr nicht-staatliche Akteure Einfluss auf
bisher wesentlich staatlich organisierte Politikprozesse. Mit diesen bei-
den Entwicklungen konnte der Begriff der transnationalen Politik defi-
niert werden, in dessen Rahmen Souverinitit, Menschenrechte und De-
mokratie in ihren Verhiltnissen zueinander hier untersucht werden soll-
ten. Wie nun der Disput iiber die Einrichtung des Internationalen Straf-
gerichtshofes demonstriert, verschwinden auf Souverinitit rekurrierende
Herrschaftsformen in der transnationalen Politik nicht einfach, sondern
zeigen sich umso mehr als globale Hegemonie. D. h. die 6konomisch,
politisch und militdrisch gewichtigsten Akteure der Weltpolitik — allen
voran die USA - konstituieren eine Weltordnungspolitik, an welche die
Schwicheren glauben miissen, wenn sie selbst Vorteile aus dieser
Konstellation ziehen wollen. Zugleich konnen sich die hegemonialen
Akteure in letzter Instanz immer auf die Zwangs-Durchsetzung ihrer
Ziele gegen ,,Widerspenstige™ — zum Beispiel (Ex-)Jugoslawien im Fall
des Kosovo-Konfliktes — verlassen. Es ist die Forschungsrichtung des
Neogramscianismus, welche die Begriffe Gramscis auf internationale
Beziehungen iibertrigt, die solche ,,doppelgesichtigen® Prozesse zu
identifizieren hilft. Damit hebt sich der Neogramscianismus von den
transnational inspirierten ,,Global Governance“-Theorien ab, die den
Hegemonie- und Herrschaftsaspekt im Namen einer ,.kosmopolitischen
Demokratie” oft ausblenden. Andererseits sind solche Forschungsper-
spektiven liberaler Provenienz wesentlich sensibler fiir Wandlungen na-
tionalstaatlicher zu transnationaler Politik als der Neogramscianismus,
dessen Analyse-Einheit der ,,alte” Nationalstaat bleibt. Insofern man die
Herrschaftsformigkeit internationaler Beziehungen und die faktische
Souverdnitit der ,stirksten* Staaten hervorhebt, ergibt sich ein Span-
nungsverhiltnis der Souverinitidt sowohl zu nationalstaatlich fundierter
als auch zu internationaler Demokratie, da eine wirkliche Selbstbestim-

248

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS

mung der Gemeinwesen in einer internationalen Misch-Konstellation
von Dominanz und Hegemonie nicht gewéhrleistet ist. Auf der anderen
Seite bedeutet Souver#nitit stets auch Autonomie, soll also gerade
Selbstbestimmung der Gemeinwesen garantieren und bezieht sich damit
— zumindest potenziell, da ja nicht alle autonomen Staaten demokratisch
sein miissen — positiv auf Demokratie. Aber Souverénitit hat im gegen-
wirtigen Diskurs nicht nur den Charakter der Autonomie, sondern be-
zeichnet eben auch eine hdchste Entscheidungsautoritdt innerhalb eines
gegebenen politischen Systems. Insofern sich diese darin realisiert, dass
ein Staat mit seinen Biirgern anstellen kann, was ihm gefillt, steht Sou-
verdnitdt in der Tat in einem Spannungsverhiltnis zu Menschenrechten.
Jedoch zeigte die Diskussion der Thesen Giorgio Agambens, dass so
verstandene Souverdnitit im Sinne Carl Schmitts die Macht des Souve-
rins ist, den Ausnahmezustand zu deklarieren, der an die Stelle der nor-
mal geltenden Rechtsordnung tritt und diese paradoxerweise zugleich in
ihrem Fortbestand schiitzen soll. In dieser Konstellation, so Agamben,
stehen die Biirger dem Souverin als ,,nacktes Leben* gegeniiber, als ei-
ne Masse entpolitisierter, absolut totbarer Korper. Genau fiir solche
,.Entrechtete®, ,,Vogelfreie* oder ,,Verbannte* sollen nun aber die un-
verduflerlichen Menschenrechte gelten. Diese lassen sich gerade nicht
gegen die ,,souverdne Macht“ ins Feld fiihren, weil ihre Rechtstriager die
urspriingliche Produktionsleistung der in der Willkiir des Ausnahmezu-
stands konstituierten Souverinitit darstellen. Insofern sind Souverinitét
und Menschenrechte positiv aufeinander bezogen. Dessen ungeachtet
lasst sich der Perspektive Agambens kritisch entgegenhalten, dass er mit
seiner an Walter Benjamins ,,Kritik der Gewalt* geschulten fundamenta-
len Rechtsskepsis dem verfillt, was er doch zu kritisieren beabsichtigt:
der dezisionistischen Fassung der Souverinitit bei Carl Schmitt.

In Kapitel III standen die Menschenrechte im Mittelpunkt der Ana-
lyse. Seit Griilndung der UNO im Jahr 1945 hat sich ein stetig wachsen-
des Geflecht an Deklarationen, internationalen Vertrigen, regionalen
Gerichtshofen und Kontrollinstitutionen gebildet, mit dem Menschen-
rechte zwar geschiitzt werden sollen, das hinsichtlich der Rechtsdurch-
setzung aber relativ uneffektiv geblieben ist. Zugleich ist der Beitritt von
Staaten zu zentralen Menschenrechtspakten zum normativen Eintrittsbil-
let in die internationale Gemeinschaft geworden, und die Unterschriften,
die Regierungen unter die Vertrige setzen, stellen fiir Institutionen der
internationalen Zivilgesellschaft oft ein gutes Druckmittel dar, um die
tatsdchliche Verbesserung der Menschenrechtslage in vielen Staaten
einzufordern. Die Menschenrechte enthielten in ihrer historischen Ent-
wicklung schon immer eine anti-souverdne Botschaft; vor allem dienten
sie der Verwirklichung von Freiheits- und Gleichheitsrechten der Staats-

249

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

biirger gegen ihren Staat. Insofern stehen die Menschenrechte in einem
Spannungsverhiltnis zu Souverénitit. Andererseits zeigt Hannah Arendt
anhand der Fliichtlingskatastrophe nach dem Ersten Weltkrieg mit ihrem
einzigen Menschenrecht”, dem ,,Recht, Rechte zu haben®, auf, dass das
universelle Recht, einem partikularen Gemeinwesen anzugehoren, erst
die Grundlage fiir konkrete staatsbiirgerliche Rechte bildet. In dieser
Hinsicht kann es also Menschenrechte ohne Souverénitit, d. h. ohne den
Schutzbereich eines autonomen Gemeinwesens, gar nicht geben.
Arendts Freund Hermann Broch wiederum geht von der gegenteiligen
Annahme aus, dass ein unantastbar souveriner Staat seinen Biirgern de-
ren fundamentale Rechte vorenthalten konne, und fordert im Vorfeld der
Entstehung der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte von 1948
(erfolglos) ein transnationales ,,Gesetz zum Schutz der Menschenwiir-
de®, das im Namen der Menschenrechte die staatliche Souverinitit aus-
stechen soll. Damit betont Broch den anti-souverinen Charakter der
Menschenrechte. Zudem lésst sich dem Arendtschen ,,Recht auf Rechte*
entgegenhalten, dass dieses selbst auf vorpolitischen Rechten, also auf
Rechten beruhe, die der Zugehorigkeit zu einem Gemeinwesen voraus-
gehen bzw. implizit in jenem Grund-Recht enthalten sind. Dazu zdhlen
etwa das Folter- und Sklavereiverbot oder das Recht auf Leben und kor-
perliche Unversehrtheit. Dass die Vorenthaltung solcher Rechte zu un-
haltbaren Zustinden fiihrt, zeigt das Beispiel des ex-territorialen Gefan-
genenlagers Guantdnamo, das ausgerechnet die USA — Mutterland der
ersten modernen Menschenrechtserkldrung — nach den Anschldgen vom
11. September einrichteten, um dort Terrorverdédchtige auf unbestimmte
Zeit festzuhalten und zu foltern. Wéahrend Agamben an vorpolitischen
Rechten kritisiert, sie reduzierten die Menschen auf ihre pure physische
Existenz und seien insofern wieder nur ein Produkt der ,,souverdnen
Macht* (s. 0.), so muss doch festgehalten werden, dass solche ,,absolu-
ten Kernnormen* tatsichlich in jeder Kultur existieren. Insofern stellt
sich die schroffe Alternative zwischen universalistischen Menschenrech-
ten und kulturabhiingigen Kernnormen gar nicht, die im realpolitisch wie
wissenschaftlich ausgetragenen Streit iiber das rein ,,westlich® geprigte
Menschenrechtskonzept immer wieder beschworen wird. Um freilich
wirklich einen Katalog ,,unverdufBerlicher menschenrechtlicher Kern-
normen zu erarbeiten, ist ein transnationaler demokratischer Diskurs
vonnoOten, wie ihn etwa Boaventura de Sousa Santos fordert. D. h. es
miissten die ,,blinden Flecken* einer kulturellen Normenordnung mit
den Vorziigen einer anderen kulturellen Normenordnung konfrontiert
werden — dies freilich auf Augenhohe, unter Gleichberechtigten.

In Kapitel IV widmete ich mich der Demokratie und den Verhiltnis-
sen, in denen diese Kategorie zu Souverinitit und Menschenrechten

250

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS

steht. Demokratie ist heute zu einem ,,catch all“~-Wort geworden, einem
,leeren Signifikanten®, auf den sich alle berufen und den im Zweifelsfall
alle mit den eigenen, sich zum Teil widersprechenden Vorstellungen
aufladen. Um aber fiir die Beurteilung der Wechselwirkungen, die zwi-
schen Demokratie und Souverinitit sowie Menschenrechten in der
transnationalen Politik bestehen, einen handhabbaren Idealtypus von
Demokratie verwenden zu konnen, habe ich zunédchst mein eigenes De-
mokratie-Verstindnis expliziert. Hierbei berief ich mich auf einen parti-
zipatorischen, d. h. an aktiver staatsbiirgerlicher Mitwirkung interessier-
ten, und inkludierenden, d. h. auf die zunehmende faktische Einbindung
der insgesamt von politischen Entscheidungen betroffenen Menschen in
den jeweiligen demokratischen Entscheidungsprozess abzielenden, De-
mokratie-Begriff. So verstandene Demokratie stellt die moglichst unge-
brochene Ausiibung der Volkssouverdnitdt dar. Damit ist Demokratie
freilich auch in die beiden Dimensionen der Souverinitit (s. 0.) ver-
strickt. Versteht man Volkssouverinitit im Sinne einer hochsten Ent-
scheidungsautoritit, so ist es durchaus moglich, dass das (notwendig
immer irgendwie reprdsentierte) Volk als Souverin Entscheidungen
trifft, die sich gegen das selbst demokratische Prinzip einer Anerken-
nung der Anderen (Minderheiten etc.) richten. Das Erfordernis einer
Anerkennung der Anderen als Andere bildet wiederum die Vorausset-
zung fiir die Geltung von Menschenrechten; Demokratie und Menschen-
rechte stehen also insofern in einem positiven Verhiltnis, ja konnten im
Sinne von Habermas und Rawls als ,,gleichurspriinglich® betrachtet
werden. Jedoch fassen Habermas und Rawls Demokratie als ,,Volkssou-
verdnitit — eine Figur, die es eben auch ermoglichen kann, menschen-
rechtliche Schutzgarantien auszuhebeln. Insofern wurde in der Haber-
mas-Rawls-Debatte die Moglichkeit eines Spannungsverhiltnisses zwi-
schen Demokratie (als Volkssouverinitit) und Menschenrechten ausge-
blendet. Souverinitit kann aber auch als Autonomie verstanden werden,
als Selbstbestimmung eines Gemeinwesens, die sich demokratisch in der
,.JIdentitdt der Autoren und Adressaten des Rechts* nach Habermas aus-
driickt. Dieser Autonomie stehen wiederum die Menschenrechte gegen-
iiber, die in ,,humanitiren Interventionen* gegen staatliche Souverénitit
durchgesetzt werden sollen. Daher ergibt sich auch von dieser Warte ein
Spannungsverhéltnis zwischen Demokratie (als Volkssouverénitit) und
Menschenrechten. Das ,,Autonomie-Problem* stellt sich auch dann
noch, wenn ein transnationaler demokratischer Diskurs ,,interventions-
wiirdige” menschenrechtliche Kernnormen identifiziert hitte (s. 0.) —
denn selbst in solchen Fillen muss immer noch gegen ein autonomes
Gemeinwesen vorgegangen werden. Wie schwierig diese Fragen zu ent-
scheiden sind, zeigen schon die Diskussionen iiber den Umgang der

251

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

spanischen Eroberer mit den Indios im 16. Jahrhundert. Dariiber hinaus-
gehend erhebt sich in dem MaB3e, in dem sich die bisher nationalstaatlich
eingehegte Demokratie transnationalisiert, zunehmend die Frage, ob und
wie sich ein Aquivalent zur nationalen Volksautonomie auf globaler
Ebene denken lédsst. Im Sinne des positiven Bezugs der Menschenrechte
(als konkrete Biirgerrechte) zur Souverénitit (als Autonomie eines Ge-
meinwesens) steckt in dieser Frage die Schwierigkeit, wie sich die Rech-
te einer ,,cosmopolitan citizenship* durchsetzen lieen, wenn ein despo-
tischer Weltstaat abgelehnt wird. Letztendlich bleiben kosmopolitisch
orientierte Demokratie-Konzeptionen in Abwesenheit eines globalen
Gewaltmonopols auf die Zwangsmacht der 6konomisch, politisch und
militdrisch stirksten Staaten angewiesen. Diese Zwangsmacht wiederum
beruht auf der faktisch hochsten internationalen Entscheidungsautoritit
dieser Akteure, und so gesehen stehen Demokratie und Souverénitét
nicht in einem Spannungs-, sondern in einem positiv-verstirkenden
Verhiltnis zueinander. Gegen diese Kritik kosmopolitischer Demokratie
lieBe sich freilich einwenden, dass sie auf einer falschen ,,domestic
analogy*, also einer Ubertragung spezifisch partikularer, nationaler Ver-
hiltnisse auf die Weltebene, beruhe. Denn vielfiltige transnationale In-
stanzen schaffen auch vielféltige Ansprech- und Anspruchs-Instanzen,
vor denen die Menschen ihre Rechte wahrnehmen, einklagen, verteidi-
gen und ausbauen konnen. Zugleich ist die Kategorie Demokratie nicht
nur in die Wechselverhiltnisse zwischen Souverénitit und Menschen-
rechten konstitutiv eingebunden, sondern sie ist auch, konkrete Instituti-
onen und Organisationen vorausgesetzt, ein Mittel zur Regulierung des
Verhiltnisses zwischen Souverdnitit und Menschenrechten. Die gleich-
berechtigte Teilhabe aller Staaten an einer Debatte iiber Definition und
Durchsetzungs-Modi universell giiltiger Menschenrechte (s. 0.) wére
durchaus im Sinne einer internationalen Demokratie zu verstehen. Ein
solcher ,transkultureller Diskurs® nach Boaventura de Sousa Santos
konnte dann langfristig auch transnationale, d. h. Nationen iibergreifen-
de und sie durchdringende, Folgen zeitigen — so etwa die Einrichtung ei-
nes Internationalen Menschenrechtsgerichtshofes oder globale Mei-
nungsbildungs- und Abstimmungsprozesse zu friedens-, sicherheits- und
menschenrechtspolitischen Fragen an der lokalen Basis.

In Kapitel V schlieBlich sollte zundchst nach einer iibergreifenden
Logik gefragt werden, die den in den vorangegangenen drei Kapiteln
herausgearbeiteten Wechselverhéltnissen zwischen Souverinitit, Men-
schenrechten und Demokratie zugrunde liegt. M. a. W.: wie kommt es,
dass bei der komplexen Vielzahl der wechselseitigen Beziige der drei
Kategorien in realpolitischen Konflikten wie dem Kosovo-Krieg doch
ein Dilemma zwischen dem Primat der Souverinitit oder dem der Men-

252

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS

schenrechte entsteht und zugleich eine partizipatorische und inkludie-
rende Demokratie jenseits des Nationalstaates nicht absehbar ist? Die
Antwort liegt in dem normativen Fundament internationaler Realpolitik:
der Konzeption einer hochsten hegemonialen Entscheidungsautoritit. Thr
wohnt die Macht inne, Ausnahmezustinde zu definieren, in deren Na-
men dann ,humanitir interveniert“ werden kann. Diese Legitimation
universellen Menschenrechtsschutzes richtet sich nur scheinbar gegen
nationalstaatliche Souverinitit; tatsdchlich haftet ihr immer noch die
Logik ,,souverdner Macht* an, die Giorgio Agamben herausgearbeitet
hat. Im realpolitischen Diskurs, der sich wiederum teilweise in den wis-
senschaftlichen Diskursen iiber die Verwebungen von Souverinitit,
Menschenrechten und Demokratie in der transnational werdenden Poli-
tik widerspiegelt, bildet die ,,humanitire Intervention® nur einen Pol, der
dem anderen Pol der nationalen Souverinitits-Variante dhnelt. Diese
schafft durch die Erkldarung des ,,Ausnahmezustandes‘ nacktes, d. h. ab-
solut totbares Leben. Zunichst scheint sich die hochste internationale
Entscheidungsautoritit, iiber die faktisch die militdrisch, politisch und
okonomisch hegemonialen Staaten verfiigen, durch die Legitimierung
des Eingreifens in innerstaatliche Konflikte genau gegen die Reduzie-
rung der Menschen auf absolut tétbares Leben zu richten und deren fun-
damentale Rechte, weil sie Menschen sind, verteidigen zu wollen. Doch
das Problem besteht darin, dass sich ein internationaler Souverin auch
dann noch auf die Figur des ,,nackten Lebens“ beziehen muss, wenn er
dem ,,nackten Leben® zur Hilfe eilt. Dies sei kurz an einem konkreten
Beispiel illustriert: Nachdem die NATO 1999 zugunsten der drangsalier-
ten albanischen Bevolkerung im Kosovo interveniert hatte, waren es
nach dem Sieg iiber die (ex-)jugoslawische Staatsmacht nun die serbi-
sche und die Roma-Minderheit im Kosovo, die das neue ,,nackte Leben*
darstellten — ein Personenkreis, der sich vor den Feindseligkeiten der
,.befreiten” albanischen Bevolkerungsmehrheit im Kosovo in Acht neh-
men musste. Das ,,Recht auf Leben®, d. h. auf ein ,,gutes, ein qualifi-
ziertes Leben, ist ndmlich auch in Zeiten der Transnationalisierung an
die faktische Zugehorigkeit zu einem politischen Gemeinwesen gebun-
den, dessen Souverdnitét unter anderem darin besteht, iiber diese Zuge-
horigkeit oder Nicht-Zugehorigkeit zu entscheiden. Die hegemoniale Po-
litik-Konzeption generell, insbesondere aber die Weltpolitik gehorcht in
diesem Sinn einer Logik von Gewalt und Gegengewalt, die immer wie-
der neue Teilungen und Verbannungen hervorbringt und diese verfestigt,
vertieft und verstetigt. Ob Gewalt nun deswegen angewendet werden
soll, um selbst Gewalt zu verhindern, wie es der ,militdrische Huma-
nismus‘ etwa der NATO im Fall des Kosovo-Konfliktes fiir sich rekla-
mierte, spielt fiir diese politiktheoretische Grunddynamik und die immer

253

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

wieder neuen realen Probleme, die durch sie hervorgebracht werden,
letztlich keine Rolle.

Gewalt mag in politischen Angelegenheiten manchmal unvermeid-
bar werden, ja vielleicht begleitet sie existenzielle politische Krisen von
Gemeinwesen regelmiBig, aber sie ist kein notwendiger Bestandteil frei-
en politischen Handelns oder auch nur dessen Voraussetzung. Dies ist
die grofle Lehre aus Hannah Arendts Politischer Philosophie, die in ei-
nem weiteren Schritt in Kapitel V fiir die transnationale Politik von heu-
te fruchtbar zu machen versucht wurde. Arendt begreift politische Macht
nicht als hierarchische, herrschaftsformige, sondern als kommunikativ-
kollektive ,,Macht der Vielen“. Diese offenbarte sich, wiewohl nicht
dauerhaft siegreich, in den ,,weltlichen Wundern* der modernen Revolu-
tionen, aus denen stets spontan Rite mit dem Anspruch auf die eigene
Institutionalisierung in einer neuen Staatsverfassung hervorgingen. Die-
se pluralistischen Volks-Basis-Institutionen kontrollierten einander und
entschieden iiber politische Angelegenheiten auf verschiedenen, sich bis
zur Zentralgewalt hinaufschraubenden Ebenen und stellen somit ein Ge-
genmodell zur Souverinitét als hochster Entscheidungsautoritit dar, die
sich stets aus ,,dem einen‘ Prinzip ableitet — sei es nun Gott oder — in sé-
kularisierter, moderner Form — ,,die Nation“. Mit dieser foderalistischen
Konzeption hat Arendt, ihrer Zeit weit voraus, auch Ankniipfungspunkte
fiir eine transnationale Demokratie geliefert, welche die checks and
balances der politischen Systeme mit ihren vielfdltigen Ansprech- und
Anspruchsebenen gegeniiber der ,,nationalen Konstellation* vervielfacht
(s. 0.). Damit wird eine im Anschluss an Arendt Transnationaler Re-
publikanismus genannte Idealvorstellung denkbar, die sich der realpoliti-
schen Gewalt-Logik (s. 0.) gegeniiberstellen ldsst. Eine solche gelebte
Form transnationaler Demokratie, in deren Geist auch weltpolitische
Fragen von den einzelnen Menschen in ihren lokalen Beziigen, in ihrem
offentlichen Zusammentreten und aus ihren pluralen Perspektiven her-
aus entschieden werden, erscheint zunéchst einmal als eine Utopie. Dies
gilt aber auch nur insoweit, als man behauptet, eine neue Politik bereits
heute genau beschreiben zu konnen. Gerade weil die Menschen frei han-
deln oder zumindest dazu begabt sind, ldsst sich der Fortgang der welt-
politischen Entwicklung nicht technokratisch vorausberechnen. Trans-
nationaler Republikanismus bildet vielmehr den normativen Hinter-
grund, vor dem sich die beobachteten Tendenzen in der Weltpolitik, die
wechselseitigen Beziige von Souverénitidt, Menschenrechten und Demo-
kratie, beurteilen lassen. Wenn es geldnge, diese drei Kategorien im
Sinne Arendts zu politisieren, konnten Schritte in die Richtung der
Norm- oder Idealvorstellung gemacht werden.

254

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS

Damit ist ein theoretisches Grundgeriist errichtet, das freilich empi-
risch ausgebaut werden konnte und sollte. Grundsitzlich sind drei Kom-
plexe von Anschlussforschungen denkbar:

Erstens lohnte es sich, der hier im Wesentlichen theoretisch analy-
sierten Spannung zwischen universalistischen Menschenrechten und par-
tikularer Souverénitit auch empirisch nachzugehen. Als Untersuchungs-
gegenstand bote sich die Reformdynamik innerhalb der UN an, insbe-
sondere in Bezug auf den institutionellen Umgang der Weltorganisation
mit dem Konflikt zwischen dem Nichteinmischungsprinzip der Charta
und dem sich abzeichnenden Primat des Menschenrechtsschutzes. So
soll seit dem Weltgipfel von 2005 die Doktrin der ,,Schutzverantwor-
tung® (,,responsibility to protect™) Souverdnitit und Menschenrechte
miteinander vermitteln. Fiir Weiterentwicklung und Umsetzung dieser
rechtlich freilich (noch) nicht zwingenden Regulierungsfigur wurde im
Februar 2008 eigens der Posten eines UN-Sonderberaters eingerichtet.

Zweitens lielle sich, ausgehend vom Analyse-Rahmen dieser Arbeit,
der Transnationalisierung von Weltpolitik, weiter nach der Durchset-
zung transnationaler Normen und der Wirkméchtigkeit transnationaler
Institutionen-Bildung fragen. Im Anschluss an die ,,Weltgesellschafts-
theorie* der Stanforder Forschungsgruppe um John W. Meyer miisste es
dabei weniger darum gehen, nationale Unterschiede zu erkliren, als
vielmehr die erstaunliche globale Homogenitit verschiedener Politik-
felder hervorzuheben (vgl. Abschnitt IV.3.2). Phinomene wie der
,,Bologna-Prozess*, nach dem derzeit europaweit die Hochschulbil-
dungssysteme harmonisiert werden, werfen die Frage auf, wie aus Lén-
der iibergreifenden informellen Treffen von Lobbyisten und Entschei-
dungstriagern plotzlich ein hegemoniales — und das bedeutet nicht zu-
letzt: ein sozial umkédmpftes und umstrittenes — Symbol nationaler Poli-
tiken werden konnte (vgl. Brunkhorst 2008: 7 f. bzw. Abschnitt I1.4.1).

Drittens schlieBlich miisste im Sinne des in dieser Arbeit skizzierten
transnationalen Republikanismus konkreter und genauer, d. h. empirisch
tiefgéngiger, ergriindet werden, wie partizipatorische Demokratie jen-
seits des nationalen Rahmens konstituiert ist, wie die Meinungsbildung
in inter- und transnationalen zivilgesellschaftlichen und Bewegungs-
Organisationen zustande kommt und wie die Forderungen der Aktivisten
in das etablierte nationale wie transnationale Politiksystem zurtickwir-
ken. Hier bote sich eine Analyse der Entscheidungs-Strukturen wie auch
Verlautbarungen, Diskussionen und Dokumente etwa der verschiedenen
Sozialforen an, welche die globalisierungskritische oder ,altermondia-
listische** Bewegung organisiert.

Fiir solche weitergehenden Untersuchungen sollte diese Arbeit einen
allgemeinen theoretischen Anstol geben. Zugleich wurden dabei die

255

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

vorherrschenden diskursiven Konstruktionen von Souverinitit, Men-
schenrechten und Demokratie in der transnationalen Politik problemati-
siert. Denn die Herausforderungen der entstehenden ,,Weltgesellschaft*
verdndern die Lebenswelt der Menschen nicht nur an deren sichtbarer
Oberfliche — auch offenbaren und verschieben sie zugleich die grundle-
genden Strukturen dessen, was als politisch und als probates politisches
Mittel gilt.

256

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Abiew, Francis Kofi (1999): The Evolution of the Doctrine and Practice
of Humanitarian Intervention, Den Haag: Kluwer Law International.

Adloff, Frank (2006): ,,Beyond Interests and Norms: Toward a Theory
of Gift-Giving and Reciprocity in Modern Societies®. Constellations.
An International Journal of Critical and Democratic Theory 13, Heft
Nr. 3, S. 407-427.

Agamben, Giorgio (2001): ,Jenseits der Menschenrechte®. In: Ders.,
Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik, Freiburg/Berlin: Diaphanes,
S. 23-35.

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souverdne Macht und das
nackte Leben [1995], Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2004): Ausnahmezustand (Homo sacer II.1), Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Agar, Herbert et al. (1941): The City of Man. A Declaration on World
Democracy, 3. Aufl., New York: Viking Press.

Albrecht, Stephan/Goldschmidt, Werner/Stuby, Gerhard (Hg.) (2003):
Die Welt zwischen Recht und Gewalt. Internationale Sozialordnung,
Volkerrecht und Demokratie, Hamburg: VSA-Verlag.

Alexander, Jeffrey C. (Hg.) (1998): Real Civil Societies. Dilemmas of
Institutionalization, London/Thousand Oaks/Neu Delhi: SAGE.

Anderson, Benedict (1998): Die Erfindung der Nation. Zur Karriere ei-
nes folgenreichen Konzepts [1983], Berlin: Ullstein.

Anderson, James (Hg.) (2002): Transnational democracy. Political
spaces and border crossings, London/New York: Routledge.

Anweiler, Oskar (1954): Die Ritebewegung in Russland 1905-1921. Ein
Beitrag zur Geschichte des Bolschewismus und der russischen Revo-
lution, Diss., Hamburg.

257

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Archibugi, Daniele (1998): ,,Principles of Cosmopolitan Democracy*.
In: Archibugi/Held/Kohler, S. 198-228.

Archibugi, Daniele (Hg.) (2003): Debating Cosmopolitics, London/New
York: Verso.

Archibugi, Daniele (2003a): ,,Cosmopolitical Democracy*. In: Ders., S.
1-15.

Archibugi, Daniele/Balduini, Sveva/Donati, Marco (2000): ,, The United
Nations as an agency of global democracy*. In: Holden, S. 125-142.

Archibugi, Daniele/Held, David (Hg.) (1995): Cosmopolitan Democ-
racy. An Agenda for a New World Order, Cambridge: Polity Press.

Archibugi, Daniele/Held, David/Kohler, Martin (Hg.) (1998): Re-
imagining Political Community. Studies in Cosmopolitan Democ-
racy, Cambridge: Polity Press.

Arendt, Hannah (1960): Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Re-
de iiber Lessing, Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (1970): ,,Interview mit Adelbert Reif*. In: Dies., Macht
und Gewalt, 6. Aufl., Miinchen: Piper, S. 107-133.

Arendt, Hannah (1974): Uber die Revolution [1963], 4. Aufl., Miinchen:
Piper.

Arendt, Hannah (1981): ,Es gibt nur ein einziges Menschenrecht
[1949]“. In: Ottfried Hoffe/Gerd Kadelbach/Gerhard Plumpe, Prakti-
sche Philosophie/Ethik. Reader zum Funk-Kolleg, Bd. 2, Frank-
furt/Main: Fischer, S. 152-167.

Arendt, Hannah (1986): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. An-
tisemitismus, Imperialismus, Totalitarismus [1951], 6. Aufl., Miin-
chen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (1994): Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubun-
gen im politischen Denken I, Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (1994a): ,,Freiheit und Politik“. In: Dies., S. 201-226.

Arendt, Hannah (2002): Vita activa oder Vom titigen Leben [1958],
Miinchen: Piper.

Arenhovel, Mark (2003): Globales Regieren. Neubeschreibungen der
Demokratie in der Weltgesellschaft, Frankfurt/Main/New York:
Campus.

Attac [Association pour une taxation des transactions financieres pour
’aide aux citoyens] Osterreich (Hg.) (2005): Blinde Flecken der
Globalisierungskritik. Gegen antisemitische Tendenzen und rechts-
extreme Vereinnahmung, Wien: Attac Osterreich.

Bachrach, Peter/Botwinick, Aryeh (1992): Power and Empowerment. A
Radical Theory of Participatory Democracy, Philadelphia: Temple
University Press.

258

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Barber, Benjamin (1994): Starke Demokratie. Uber die Teilhabe am Po-
litischen [1984], Hamburg: Rotbuch.

Barnaby, Frank (Hg.) (1991): Building A More Democratic United Na-
tions. Proceedings of CAMDUN-1, London/Portland: CAMDUN.
Beck, Ulrich (1997): Weltrisikogesellschaft, Weltoffentlichkeit und glo-

bale Subpolitik, Wien: Picus.

Beck, Ulrich (2002): Das Schweigen der Worter. Uber Terror und Krieg.
Rede vor der Staatsduma Moskau, November 2001, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Beck, Ulrich (2004): Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden,
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Benhabib, Seyla (1998): Hannah Arendt — Die melancholische Denkerin
der Moderne, Hamburg: Rotbuch.

Benhabib, Seyla (2006): Another Cosmopolitanism, New York: Oxford
University Press.

Benjamin, Walter (1965): ,,Zur Kritik der Gewalt [1921]“. In: Ders., Zur
Kritik der Gewalt und andere Aufsitze, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
S. 29-66.

Benz, Arthur/Papadopoulos, Yannis (Hg.) (2006): Governance and De-
mocracy: comparing national, European and international experien-
ces, London: Routledge.

Berg-Schlosser Dirk (2007): ,,Concepts, Measurements and Sub-Types
in Democratization Research®. In: Ders. (Hg.), Democratization. The
State of the Art, 2. Aufl., Opladen/Farmington Hills: Budrich, S. 31-
44,

Bermbach, Udo (1991): ,,Ritesysteme als Alternative? Zum Reprisenta-
tionscharakter direkt-demokratischer Organisationsprinzipien®. In:
Ders., Demokratietheorie und politische Institutionen, Opladen:
Westdeutscher Verlag, S. 13-51.

Biegi, Mandana (2004): Die humanitire Herausforderung. Der Internati-
onal Criminal Court und die USA, Baden-Baden: Nomos.

Bielefeldt, Heiner (1998): Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen
eines weltweiten Freiheitsethos, Darmstadt: Waissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Bielefeldt, Heiner (2007): Menschenwiirde und Folterverbot. Eine Aus-
einandersetzung mit den jiingsten Vorstoen zur Aufweichung des
Folterverbots, Berlin: Deutsches Institut fiir Menschenrechte.

Bleicken, Jochen (1994): Die athenische Demokratie, Paderborn: Scho-
ningh.

Bobbio, Norberto (1988): ,Reprisentative und direkte Demokratie
[1978]. In: Ders., Die Zukunft der Demokratie, Berlin: Rotbuch, S.
35-63.

259

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Bobbio, Norberto (1995): ,,Democracy and the International System*.
In: Archibugi/Held, S. 17-41.

Bobbio, Norberto (1999): Das Zeitalter der Menschenrechte. Ist Tole-
ranz durchsetzbar?, Berlin: Wagenbach.

Bobbio, Norberto (1999a): ,,Gegenwart und Zukunft der Menschenrech-
te [1968]. In: Ders., S. 9-37.

Bobbio, Norberto (1999b): ,,Griinde fiir die Toleranz [1986]*. In: Ders.,
S. 87-108.

Bodin, Jean (1977): Les six livres de la république [1576], Paris: Librai-
rie Générale Francaise.

Boli, John/Thomas, George M. (1999): ,,INGOS and the Organization of
World Culture®. In: Dies. (Hg.), Constructing World Culture. Inter-
national Nongovernmental Organizations since 1875, Stanford: Stan-
ford University Press, S. 13-49.

Bonacker, Thorsten (2003): ,,Inklusion und Integration durch Menschen-
rechte. Zur Evolution der Weltgesellschaft®. Zeitschrift fiir Rechts-
soziologie 24, Heft Nr. 2, S. 121-149.

Bonacker, Thorsten/Weller, Christoph (Hg.) (2006): Konflikte der Welt-
gesellschaft. Akteure — Strukturen — Dynamiken, Frankfurt/Main/
New York: Campus.

Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell-
schaftlichen Urteilskraft, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1998): Uber das Fernsehen, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Bourdieu, Pierre (2001): ,,Vereinheitliche und herrsche®. In: Ders., Ge-
genfeuer 2. Fiir eine europdische soziale Bewegung, Konstanz:
UVK, S. 100-116.

Boutros-Ghali, Boutros (2000): ,,An agenda for democratization: democ-
ratization at the international level [1996]“. In: Holden, S. 105-124.

Brand, Ulrich/Brunnengridber, Achim/Schrader, Lutz/Stock, Christi-
an/Wahl, Peter (2000): Global Governance. Alternative zur neolibe-
ralen Globalisierung? Eine Studie von Heinrich-Boll-Stiftung und
WEED, Miinster: Westfélisches Dampfboot.

Broch, Hermann (1978): Kommentierte Werkausgabe, hg. v. Paul Mi-
chael Liitzeler, Bd. 11, Politische Schriften, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Broch, Hermann (1978a): ,,Bemerkungen zur Utopie einer ,International
Bill of Rights and of Responsibilities® [1946]“. In: Ders., S. 243-
2717.

Broch, Hermann (1978b): ,,Trotzdem: Humane Politik. Verwirklichung
einer Utopie [1950]. In: Ders., S. 364-396.

260

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Brokmeier, Peter (1994): , Institutionen als das Organon des Politischen.
Versuch einer Begriffsbildung im Anschluss an Hannah Arendt“. In:
Gerhard Gohler (Hg.), Die Eigenart der Institutionen. Zum Profil po-
litischer Institutionentheorie, Baden-Baden: Nomos, S. 167-186.

Brugger, Winfried (1998): ,Menschenrechte und Staatenwelt”. In:
Chwaszcza/Kersting, S. 153-203.

Brunkhorst, Hauke (1999): ,,Menschenrechte und Souverinitit — ein Di-
lemma?* In: Brunkhorst/Kohler/Lutz-Bachmann, S. 157-176.

Brunkhorst, Hauke (2005): ,,Demokratie als globales Projekt®“. In: Ger-
hard Himmelmann/Dirk Lange (Hg.), Demokratickompetenz. Bei-
trige aus Politikwissenschaft, Pdadagogik und politischer Bildung,
Wiesbaden: VS, S. 100-113.

Brunkhorst, Hauke (2006): ,,The Legitimation Crisis of the European
Union®. Constellations. An International Journal of Critical and De-
mocratic Theory 13, Heft Nr. 2, S. 165-180.

Brunkhorst, Hauke (2008): ,,Demokratische Solidaritdt in der Weltge-
sellschaft®. Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ). Beilage zur Wo-
chenzeitung Das Parlament 58, Heft Nr. 21, S. 3-8.

Brunkhorst, Hauke/Kettner, Wolfgang (Hg.) (2000): Globalisierung und
Demokratie. Wirtschaft, Recht, Medien, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Brunkhorst, Hauke/Koéhler, Wolfgang R./Lutz-Bachmann, Matthias
(Hg.) (1999): Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demo-
kratie und internationale Politik, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Brunnengréber, Achim/Klein, Ansgar/Walk, Heike (Hg.) (2005): NGOs
im Prozess der Globalisierung. Méchtige Zwerge — umstrittene Rie-
sen, Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung.

Buchanan, Allen (1997): ,,Theories of Secession“. Philosophy and
Public Affairs 26, Heft Nr. 1, S. 31-61.

Bull, Hedley (1979): ,Human Rights and World Politics“. In: Ralph
Pettman (Hg.), Moral Claims in World Affairs, London: Croom
Helm, S. 79-92.

Bull, Hedley (1995): The Anarchical Society. A Study of Order in
World Politics [1977], 2. Aufl., Basingstoke: Macmillan.

Bummel, Andreas (2005): Internationale Demokratie entwickeln. Fiir
eine parlamentarische Versammlung bei den Vereinten Nationen.
Ein Strategiepapier des Komitees fiir eine demokratische UNO,
Stuttgart: Horizonte.

Burnheim, John (1985): Is Democracy Possible? The alternative to elec-
toral politics, Cambridge: Polity Press.

Caldwell, Anne (2007): ,,Die Regierung der Menschheit. Gouvernemen-
talitit und Bio-Souveranitiat“. In: Susanne Krasmann/Michael
Volkmer (Hg.), Michel Foucaults ,,Geschichte der Gouvernementali-

261

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

tit” in den Sozialwissenschaften. Internationale Beitrige, Bielefeld:
transcript, S. 107-126.

Calhoun, Craig (2003): ,,The Class Consciousness of Frequent Travel-
lers: Towards a Critique of Actually Existing Cosmopolitanism*. In:
Archibugi, S. 86-116.

Cassese, Antonio (1999): ,,Ex iniuria ius oritur: Are We Moving towards
International Legitimation of Forcible Humanitarian Countermea-
sures in the World Community?*“. European Journal of International
Law 10, Heft Nr. 1, S. 23-30.

Cassese, Antonio (2002): ,From Nuremberg to Rome: International
Military Tribunals to the International Criminal Court®. In: Casse-
se/Gaeta/Jones, Bd. 1, S. 3-23.

Cassese, Antonio/Gaeta, Paola/Jones, John R. W. D. (Hg.) (2002): The
Rome Statute of the International Criminal Court: A Commentary,
Oxford: Oxford University Press.

Castells, Manuel (1983): ,,Cities and Revolution: The Commune of
Paris, 1871%. In: Ders., The City and the Grassroots. A Cross-
Cultural Theory of Urban Social Movements, London: Arnold, S.
15-26.

Chandler, David (2003): ,,New Rights for Old? Cosmopolitan Citizen-
ship and the Critique of State Sovereignty®. Political Studies 51,
Heft Nr. 2, S. 332-349.

Charney, Jonathan 1. (1999): ,,Anticipatory Humanitarian Intervention in
Kosovo®“. American Journal of International Law 93, Heft Nr. 4, S.
834-841.

Childers, Erskine/Urquhart, Brian (1994): Renewing the United Nations
System, Uppsala/New York: Dag Hammarskjold Foundation.

Chomsky, Noam (2000): Der neue militdrische Humanismus. Lektionen
aus dem Kosovo, Ziirich: Edition 8.

Christophersen, Claas (2007): ,,Sozialer Protest zwischen Bewegung
und Institutionalisierung unter besonderer Beriicksichtigung der glo-
balisierungskritischen Bewegungsorganisation Attac Deutschland®.
Master Thesis, Download unter: http://www.wiso.uni-hamburg.de/
index.php?id=720 [Stand: 28.7.2007].

Christophersen, Claas (2007a): ,,Transnationaler Menschenrechtsdiskurs
am Beispiel der Kongo-Debatte zwischen 1879 und 1908°.
Download unter: http://www.wiso.uni-hamburg.de/fileadmin/wiso_
zoess/DP13.pdf [Stand: 6.11.2007].

Chwaszcza, Christine (1998): ,,Selbstbestimmung, Sezession und Sou-
verinitit. Uberlegungen zur normativen Bedeutung politischer Gren-
zen“. In: Chwaszcza/Kersting, S. 467-502.

262

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Chwaszcza, Christine/Kersting, Wolfgang (Hg.) (1998): Politische Phi-
losophie der internationalen Beziehungen, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Constant, Benjamin (1972): ., Uber die Freiheit der Alten im Vergleich
zu der der Heutigen [1819]“. In: Ders., Werke in vier Bénden, hg. v.
Lothar Gall, Bd. 4, Berlin: Propyléen, S. 363-396.

Cox, Robert W. (1980): ,, The crisis of world order and the problem of
international organization in the 1980s“. International Journal 35,
Heft Nr. 2, S. 370-396.

Cox, Robert W. (1993): ,,Gramsci, Hegemony and International Rela-
tions: An Essay In Method [1983]. In: Gill, S. 49-67.

Cox, Robert W. (2002): The Political Economy of a Plural World. Criti-
cal reflections on power, morals and civilization, London/New York:
Routledge.

Cox, Robert W./Jacobson, Harold K. (Hg.) (1973): The Anatomy of In-
fluence. Decision Making In International Organization, New Ha-
ven/London: Yale University Press.

Crouch, Colin (2004): Post-Democracy, Cambridge u. a.: Polity Press.

Czempiel, Ernst-Otto (1994): Die Reform der UNO. Moglichkeiten und
Missverstandnisse, Miinchen: Beck.

Czempiel, Ernst-Otto (2003): Weltpolitik im Umbruch. Die Pax Ameri-
cana, der Terrorismus und die Zukunft der internationalen Bezie-
hungen, 2. Aufl., Miinchen: Beck.

Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy: participation and opposition, New
Haven u. a.: Yale University Press.

Dahl, Robert A. (1994): ,,A Democratic Dilemma: System Effectiveness
versus Citizen Participation®. Political Science Quarterly 109, Heft
Nr. 1, S. 23-34.

Dahl, Robert A. (1999): ,,Can international organizations be democratic?
A sceptic’s view*. In: Jan Shapiro/Casiano Hacker-Cordén (Hg.),
Democracy’s edges, Cambridge: Cambridge University Press, S. 19-
36.

Derrida, Jacques (1990): ,,Die différance”. In: Peter Engelmann (Hg.),
Postmoderne und Dekonstruktion. Texte franzosischer Philosophen
der Gegenwart, Stuttgart: Reclam, S. 76-113.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der ,,mystische Grund der Auto-
ritdt”, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Deuber-Mankowsky, Astrid (2002): ,,Homo sacer, das bloe Leben und
das Lager. Anmerkungen zu einem erneuten Versuch einer Kritik
der Gewalt“. Die Philosophin. Forum fiir feministische Theorie und
Philosophie 13, Heft Nr. 25, S. 95-115.

263

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Dewey, John (1996): Die Offentlichkeit und ihre Probleme [1927,
1946], Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

DGVN [Deutsche Gesellschaft fiir die Vereinten Nationen] (Hg.)
(1994): Gleiche Menschenrechte fiir alle. Dokumente zur Menschen-
rechtsweltkonferenz der Vereinten Nationen in Wien 1993, Bonn:
DGVN.

DGVN [Deutsche Gesellschaft fiir die Vereinten Nationen] (Hg.)
(2007): Bericht iiber die menschliche Entwicklung 2007 / 2008. Den
Klimawandel bekdmpfen: Menschliche Solidaritit in einer geteilten
Welt, vo. fir UNDP [United Nations Development Programme],
Berlin: DGVN.

Dierkes, Julian/Koenig, Matthias (2006): ,,Zur Ambivalenz der universa-
listischen Weltkultur — Konfliktbearbeitung und Konfliktdynamik
aus Sicht des neuen soziologischen Institutionalismus®. In: Bon-
acker/Weller, S. 127-150.

Eder, Klaus (2001): ,,Chancenstrukturen fiir Biirgerbeteiligung und Pro-
testmobilisierung in der EU. Uberlegungen zu einigen Besonderhei-
ten transnationaler Streitpolitik™. In: Ansgar Klein/Ruud Koopmans/
Heiko Geiling (Hg.), Globalisierung. Partizipation. Protest, Opladen:
Leske + Budrich, S. 45-77.

Erne, Roland/Gross, Andreas/Kaufmann, Bruno/Kleger, Heinz (Hg.)
(1995): Transnationale Demokratie. Impulse fiir ein demokratisch
verfasstes Europa, Ziirich: Realotopia.

Falk, Richard/Strauss, Andrew (2001): ,, Toward Global Parliament®.
Foreign Affairs 80, Heft Nr. 1, S. 212-220.

Fetscher, Iring (1999): Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschich-
te des demokratischen Freiheitsbegriffs [1975], 3. Aufl., Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Fitschen, Thomas (2007): ,,Vereinte Nationen und nicht-staatliche Orga-
nisationen®. In: Volger, S. 309-330.

Foucault, Michel (1983): Sexualitit und Wahrheit. Erster Band: Der
Wille zum Wissen [1976], Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1999): ,,Vorlesung vom 17. Mirz 1976%. In: Ders., In
Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am College de France
(1975-76), hg. v. Mauro Bertani/Alessandro Fontana, Frankfurt/
Main: Suhrkamp, S. 276-306.

Foucault, Michel (2004): ,,Zusammenfassung der Vorlesungen ,Die Ge-
burt der Biopolitik*““. In: Ders., Geschichte der Gouvernementalitit
II. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesungen am College de France
1978-1979, hg. v. Michel Sennelart, Frankfurt/Main: Suhrkamp, S.
435-445.

264

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Fraser, Nancy (2007): ,,Die Transnationalisierung der Offentlichkeit.
Legitimitdt und Effektivitit der 6ffentlichen Meinung in einer post-
westfilischen Welt*. In: Niesen/Herborth, S. 224-254.

Galtung, Johan (2000): ,,Alternative models for global democracy*. In:
Holden, S. 143-161.

Gebauer, Thomas (2001): ,,,... von niemandem gewéhlt!* Uber die de-
mokratische Legitimation von NGOs“. In: Ulrich Brand/Alex Demi-
rovic/Christoph Gorg/Joachim Hirsch (Hg.), Nichtregierungsorgani-
sationen in der Transformation des Staates, Miinster: Westfilisches
Dampfboot, S. 95-121.

Geulen, Eva (2005): Giorgio Agamben zur Einfithrung, Hamburg: Juni-
us.

Gill, Stephen (1991): American hegemony and the Trilateral Commis-
sion, Cambridge u. a.: Cambridge University Press.

Gill, Stephen (Hg.) (1993): Gramsci, Historical Materialism and Interna-
tional Relations, Cambridge: Cambridge University Press.

Gill, Stephen (1993a): ,Epistemology, ontology, and the ,Italian
school**“. In: Ders., S. 21-49.

Glennon, Michael J. (1999): ,,The New Interventionism. The Search for
a Just International Law*. Foreign Affairs 78, Heft Nr. 3, S. 2-7.

Goldschmidt, Werner (2003): ,,Von der Hegemonie zur Dominanz.
Uberlegungen zur Entwicklung der US-amerikanischen Weltpolitik
seit dem Zweiten Weltkrieg”. In: Albrecht/Goldschmidt/Stuby, S.
258-279.

Goldschmidt, Werner (2008): ,,Politik ohne Philosophie?“. In: Hans-
Jorg Sandkiihler (Hg.), Philosophie, wozu?, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, S. 253-268.

Goodman, James (1997): ,,The European Union: reconstituting democ-
racy beyond the nation-state. In: McGrew, S. 171-200.

Goodwin, Geoffrey L. (1974): ,,The Erosion of External Sovereignty?*.
In: Ghita Ionescu (Hg.), Between sovereignty and integration, Lon-
don: Croom Helm, S. 100-118.

Gorz, André (2000): Arbeit zwischen Misere und Utopie, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Gossner, Rolf (2007): Menschenrechte in Zeiten des Terrors. Kollateral-
schédden an der ,,Heimatfront”, Hamburg: Konkret-Literatur-Verlag.

Guggenberger, Bernd (1986): ,,Legalitit und Legitimitit®. In: Wolfgang
W. Mickel (Hg.), Handlexikon zur Politikwissenschaft, Bonn: Bun-
deszentrale fiir politische Bildung, S. 267-272.

Guilhot, Nicolas (2005): The Democracy Makers. Human Rights and In-
ternational Order, New York: Columbia University Press.

265

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Gusy, Christoph (2000): ,,.Demokratiedefizite postnationaler Gemein-
schaften unter Beriicksichtigung der Europdischen Union“. In:
Brunkhorst/Kettner, S. 131-150.

Habermas, Jiirgen (1990): Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersu-
chungen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1997): ,,Versohnung durch offentlichen Vernunft-
gebrauch®. In: Hinsch, S. 169-195.

Habermas, Jirgen (1998): Die postnationale Konstellation. Politische
Essays, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1998a): ,Die postnationale Konstellation und die
Zukunft der Demokratie®. In: Ders., S. 91-170.

Habermas, Jiirgen (1998b): ,,Zur Legitimation durch Menschenrechte®.
In: Ders., S. 170-195.

Habermas, Jiirgen (2001): Zeit der Ubergiinge. Kleine Politische Schrif-
ten IX, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (2001a): ,,Von der Machtpolitik zur Weltbiirgerge-
sellschaft”. In: Ders., S. 27-39; s. auch: Die Zeit vom 29.4.99, S. 1.

Habermas, Jiirgen (2001b): ,,Der demokratische Rechtsstaat — eine para-
doxe Verbindung widerspriichlicher Prinzipien?. In: Ders., S. 133-
155.

Habermas, Jiirgen (2007): ,,Kommunikative Rationalitdt und grenziiber-
schreitende Politik: eine Replik“. In: Niesen/Herborth, S. 406-459.
Hafner-Burton, Emilie M./Tsutsui, Kiyoteru (2005): ,,Human Rights in a
Globalizing World: The Paradox of Empty Promises®“. American

Journal of Sociology 110, Heft Nr. 5, S. 1373-1411.

Held, David (1995): Democracy and the Global Order. From the Modern
State to Cosmopolitan Governance, Cambridge: Polity Press.

Held, David (1995a): ,,Democracy and the New International Order®. In:
Archibugi/Held, S. 96-120.

Held, David (1998): ,,Democracy and Globalization®. In: Archibugi/
Held/Kohler, S. 11-27.

Held, David (2007): Soziale Demokratie im globalen Zeitalter, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Henke, Christoph (2002): Die humanitire Intervention — volker- und
verfassungsrechtliche Probleme unter besonderer Beriicksichtigung
des Kosovo-Konfliktes, Diss., Miinster.

Herz, John H. (1974): ,,Aufstieg und Niedergang des Territorialstaates
[1957]“. In: Ders., Staatenwelt und Weltpolitik. Aufsitze zur inter-
nationalen Politik im Nuklearzeitalter, Hamburg: Hoffmann & Cam-
pe, S. 63-83.

266

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Hinsch, Wilfried (Hg.) (1997): Zur Idee des politischen Liberalismus.
John Rawls in der Diskussion [Philosophische Gesellschaft Bad
Homburg], Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hirsch, Joachim (2002): ,,The democratic potential of non-governmental
organisations®. In: Anderson, S. 195-214.

Hobe, Stephan/Kimminich, Otto (2004): Einfiihrung in das Volkerrecht,
8. Aufl., Tiibingen/Basel: Francke.

Hobsbawm, Eric (1999): ,,Hannah Arendt on Revolution [1965]%. In:
Ders., Revolutionaries, London [1973]: Abacus, S. 239-247.

Hoffe, Ottfried (1998): ,Fir und Wider eine Weltrepublik®. In:
Chwaszcza/Kersting, S. 204-222.

Hoffe, Ottfried (1999): Demokratie im Zeitalter der Globalisierung,
Miinchen: Beck.

Hohendahl, Peter Uwe (Hg.) (2000): Offentlichkeit — Geschichte eines
kritischen Begriffs, Stuttgart/Weimar: Metzler.

Holden, Barry (Hg.) (2000): Global Democracy. Key debates, Lon-
don/New York: Routledge.

Holzgrefe, J. L./Keohane, Robert O. (Hg.) (2003): Humanitarian Inter-
vention. Ethical, Legal, and Political Dilemmas, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

ICISS [International Commission on Intervention and State Sovereignty]
2001: The Responsibility to Protect, Ottawa: International Develop-
ment Research Centre.

Ignatieff, Michael (2005): Das kleinere Ubel. Politische Moral in einem
Zeitalter des Terrors, Hamburg/Berlin: Philo-Verlag.

The Independent International Commission on Kosovo (2000): The
Kosovo Report. Conflict, International Response, Lessons Learned,
Oxford et al.: Oxford University Press.

Ipsen, Knut (2005): ,,Die Guantanamo-Gefangenen und das Volker-
recht”. In: Pastouna, S. 140-152.

Jackson, Robert (2007): ,.Sovereignty and its Presuppositions: Before
9/11 and After. Political Studies 55, Heft Nr. 2, S. 297-318.

Jaeggi, Rahel (2007): ,,Die im Dunkeln sieht man nicht: Hannah Arendts
Theorie der Politisierung*. In: Heinrich-Boll-Stiftung (Hg.), Hannah
Arendt: Verborgene Tradition — Unzeitgemife Aktualitit?, Berlin:
Akademie-Verlag, S. 241-250.

Joetze, Giinter (2001): Der letzte Krieg in Europa? Das Kosovo und die
deutsche Politik, Stuttgart/Miinchen: DVA.

Johnson, Martin Phillip (1996): The Paradise of Association. Political
Culture and Popular Organizations in the Paris Commune of 1871,
Ann Arbor: The University of Michigan Press.

267

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Kaiser, Karl (1969): ,,Transnationale Politik®. In: Ernst-Otto Czempiel
(Hg.), Die anachronistische Souverinitit. Zum Verhéltnis von In-
nen- und Auflenpolitik, K6ln/Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 80-
110.

Kallscheuer, Otto (1999): ,,Nachwort: Menschenrechte als Fortschritt
der Humanitit. Norberto Bobbios skeptische Geschichtsphiloso-
phie®. In: Bobbio, S. 114-126.

Kant, Immanuel (1983): ,Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer
Entwurf [1795]“. In: Ders., Werke in sechs Binden, hg. v. Wilhelm
Weischedel, Band VI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphi-
losophie, Politik und Piadagogik, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, S. 193-252.

Keller, Reiner (2004): Diskursforschung. Eine Einfithrung fiir Sozial-
wissenschaftlerInnen, 2. Aufl., Wiesbaden: VS.

Kelsen, Hans (1960): Das Problem der Souverinitit und die Theorie des
Volkerrechts. Beitrag zu einer reinen Rechtslehre [1928], Nachdruck
der 2. Aufl., Aalen: Scientia.

Kennedy, Paul (2006): The Parliament of Man. The United Nations and
the Quest for World Government, London: Allen Lane.

Keohane, Robert O. (2003): ,,Introduction. In: Holzgrefe/Keohane, S.
1-13.

Kersting, Wolfgang (2000): ,,Bewaffnete Interventionen als Menschen-
rechtsschutz?*. In: Reinhard Merkel (Hg.), Der Kosovo-Krieg und
das Volkerrecht, Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 187-232.

Klein, Ansgar/Walk, Heike/Brunnengriber, Achim (2005): ,,Mobile
Herausforderer und alternative Eliten. NGOs als Hoffnungstriger ei-
ner demokratischen Globalisierung?*. In: Brunnengriber/Klein/
Walk, S. 10-79.

Klein, Eckart/Menke, Christoph (Hg.) (2008): Universalitit — Schutzme-
chanismen — Diskriminierungsverbote. 15 Jahre Wiener Weltmen-
schenrechtskonferenz, Berlin: Berliner Wissenschafts-Verlag.

Klingebiel, Ruth (1996): ,,Weltkonferenz iiber die Menschenrechte in
Wien 1993. Universalismus auf dem Priifstand”. In: Dirk Mess-
ner/Franz Nuscheler (Hg.), Weltkonferenzen und Weltberichte. Ein
Wegweiser durch die internationale Diskussion, Bonn: Dietz, S.
186-194.

Knudsen, Tonny Brems/Laustsen, Carsten Bagge (2006): ,,The politics
of international trusteeship®. In: Dies. (Hg.), Kosovo between War
and Peace. Nationalism, peacebuilding and international trusteeship,
London/New York: Routledge, S. 1-18.

Koechler, Hans (2001): The Concept of Humanitarian Intervention in
the Context of Modern Power Politics, Wien: IPO.

268

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Koenig, Matthias (2005): Menschenrechte, Frankfurt/Main/New Y ork:
Campus.

Koselleck, Reinhart (2004): ,,Einleitung zu Volk, Nation, Nationalismus,
Masse®. In: Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck (Hg.),
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-
sozialen Sprache in Deutschland [1978], Bd. 7, 1. Aufl. mit Korri-
genda, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 142-151.

Kohler, Wolfgang R. (1999): ,Das Recht auf Menschenrechte®. In:
Brunkhorst/Koéhler/Lutz-Bachmann, S. 106-125.

Krasner, Stephen D. (1999): Sovereignty. Organized Hypocrisy, Prince-
ton: Princeton University Press.

Kratochwil, Friedrich (1995): ,,Sovereignty as Dominium: Is There a
Right of Humanitarian Intervention?*. In: Gene M. Lyons/Michael
Mastanduno (Hg.), Beyond Westphalia? State Sovereignty and In-
ternational Intervention, Baltimore/London: John Hopkins Univer-
sity Press, S. 21-43.

Krel3, Claus (2002): ,,.Der Internationale Strafgerichtshof und die USA.
Hintergriinde der Sicherheitsratsresolution 1422°. Blitter fiir deut-
sche und internationale Politik 47, Heft Nr. 9, S. 1087-1101.

Kunig, Philip/Uerpmann, Robert (1994): ,,Die Wiener Menschenrecht-
serkldrung von 1993 — Neue Perspektiven fiir den Schutz der Men-
schenrechte?. Verfassung und Recht in Ubersee 27, Heft Nr. 1, S.
32-44.

Kuper, Andrew (2004): Democracy Beyond Borders. Justice and Repre-
sentation in Global Institutions, Oxford: Oxford University Press.
Laclau, Ernesto (1993): ,Power and Representation. In: Mark Poster
(Hg.), Politics, Theory, and Contemporary Culture, New York/

Chichester: Columbia University Press, S. 277-296.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2000): Hegemonie und radikale De-
mokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus [1985], 2. Aufl,
Wien: Passagen.

Lambrecht, Lars (1999): ,,Demokratie”. In: Hans-Jorg Sandkiihler (Hg.),
Enzyklopidie Philosophie, Bd. 1, Hamburg: Meiner, S. 215-225.
Lambrecht, Lars (Hg.) (2007): Entstehen des Offentlichen — Eine andere

Politik, Frankfurt/Main: Lang.

Laubach-Hintermeier, Sonja (1998): ,Kritik des Realismus®. In:
Chwaszcza/Kersting, S. 73-96.

Lee, Kelley (1995): ,,A neo-Gramscian approach to international organi-
zation: an expanded analysis of current reforms to UN development
activites®. In: J. Mc Millan/A. Linklater (Hg.), Boundaries in Ques-
tion, London: Pinter, S. 144-162.

269

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Lee, Roy S. (Hg.) (1999): The International Criminal Court. The Mak-
ing of the Rome Statute. Issues, Negotiations, Results, Den Haag:
Kluwer Law International.

Lefort, Claude (1988): ,,The Question of Democracy*. In: Ders., De-
mocracy and Political Theory, Cambridge: Polity Press, S. 9-20.
Lefort, Claude/Gauchet, Marcel (1990): ,,Uber die Demokratie: Das Po-
litische und die Instituierung des Gesellschaftlichen*. In: Ulrich R6-
del (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frank-

furt/Main: Suhrkamp, S. 89-122.

Leggewie, Claus (2003): Die Globalisierung und ihre Gegner, Miinchen:
Beck.

Leibfried, Stephan/Ziirn, Michael (Hg.) (2006): Transformationen des
Staates?, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Leibfried, Stephan/Ziirn, Michael (2006a): ,,Von der nationalen zur post-
nationalen Konstellation®. In: Dies., S. 19-69.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults
Analyse der modernen Gouvernementalitit, Hamburg: Argument-
Verlag.

Lemke, Thomas (2004): ,,Die Regel der Ausnahme. Giorgio Agamben
iber Biopolitik und Souverinitit”. Deutsche Zeitschrift fiir Philoso-
phie 52, Heft Nr. 6, S. 943-963.

Linklater, Andrew (1998): The Transformation of Political Community.
Ethical Foundations of the Post-Westphalian Era, Cambridge: Polity
Press.

Loges, Bastian/Menzel, Ulrich/Ulbricht, Sascha (2003): Die Debatte um
humanitire Intervention, die Doktrinen der USA und die Regimebil-
dung durch die Vereinten Nationen, Braunschweig: Institut fiir Sozi-
alwissenschaften.

Loquai, Heinz (2000): Der Kosovo-Konflikt — Wege in einen vermeid-
baren Krieg. Die Zeit von Ende November 1997 bis Mérz 1999, Ba-
den-Baden: Nomos.

Losch, Bettina (2005): Deliberative Politik. Moderne Konzeptionen von
Offentlichkeit, Demokratie und politischer Partizipation, Miinster:
Westfilisches Dampfboot.

Luck, Edward C. (2008): ,Der verantwortliche Souverin und die
Schutzverantwortung. Auf dem Weg von einem Konzept zur Norm*.
In: Vereinte Nationen. Zeitschrift fiir die Vereinten Nationen und ih-
re Sonderorganisationen 56, Heft Nr. 2, S. 51-58.

270

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Liitzeler, Paul Michael (1996): ,Nachwort des Herausgebers: Der
Briefwechsel zwischen Hannah Arendt und Hermann Broch®. In:
Hannah Arendt/Hermann Broch, Briefwechsel 1946 bis 1951, hg. v.
Paul Michael Liitzeler, Frankfurt/Main: Judischer Verlag, S. 227-
250.

Malanczuk, Peter (1993): Humanitarian Intervention and the Legitimacy
of the Use of Force, Amsterdam: Het Spinhuis.

Mappes-Niediek, Norbert (2007): ,,Poker ums Kosovo*. Blitter fiir deut-
sche und internationale Politik 52, Heft Nr. 3, S. 278-282.

Marchart, Oliver (2005): Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution
und die Globalisierung, Wien: Turia & Kant.

Marshall, T. H. (1973): Class, Citizenship, and Social Development,
Westport: Greenwood Press.

Marx, Karl (1919): Der Biirgerkrieg in Frankreich [1871], Hamburg:
Willaschek.

Marx, Karl (1957): ,,Zur Judenfrage®. In: Karl Marx/Friedrich Engels,
Werke, Bd. 1, S. 347-377, Berlin: Dietz.

Maus, Ingeborg (1992): ,Basisdemokratische Aktivitdten und rechts-
staatliche Verfassung. Zum Verhiltnis von institutionalisierter und
nichtinstitutionalisierter Volkssouverénitdt“. In: Thomas Kreuder
(Hg.), Der orientierungslose Leviathan. Verfassungsdebatte, Funkti-
on und Leistungsfihigkeit von Recht und Verfassung, Marburg:
Schiiren, S. 99-116.

Maus, Ingeborg (2007): ,,Verfassung oder Vertrag. Zur Verrechtlichung
globaler Politik*. In: Niesen/Herborth, S. 350-382.

Mauss, Marcel (1990): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in
archaischen Gesellschaften [1923/4], Frankfurt/Main: Suhrkamp.
McGrew, Anthony (Hg.) (1997): The Transformation of Democracy?
Globalization and Territorial Democracy, Cambridge/Walton Hall:

Polity Press.

McGrew, Anthony (1997a): ,,Democracy beyond borders? Globalization
and the reconstruction of democratic theory and practice®. In: Ders.,
S. 231-266.

McGrew, Anthony (2002): ,,Democratising global institutions: possibili-
ties, limits and normative foundations®. In: Anderson, S. 149-170.
Meifiner, Philipp (2005): The International Criminal Court Controversy.
A scrutiny of the United States’ major objections against the Rome

Statute, Miinster: Lit-Verlag.

Melucci, Alberto (1989): Nomads of the Present. Social Movements and
Individual Needs in Contemporary Society, London: Hutchinson
Radius.

271

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Menzel, Ulrich (2001): Zwischen Idealismus und Realismus. Die Lehre
von den Internationalen Beziehungen, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Merkel, Reinhard (2003): ,,Konnen Menschenrechtsverletzungen milité-
rische Interventionen rechtfertigen? Rechtsethische Grundlagen und
Grenzen der ,humanitiren Intervention‘ am Beispiel des Kosovo-
Krieges*. In: Gerhard Beestermoller (Hg.), Die humanitére Interven-
tion — Imperativ der Menschenrechtsidee? Rechtsethische Reflexio-
nen am Beispiel des Kosovo-Krieges, Stuttgart: Kohlhammer, S. 29-

53.

Meyer, John W. (2005): Weltkultur. Wie die westlichen Prinzipien die
Welt durchdringen, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Meyer, John W./Boli, John/Thomas, George M./Ramirez, Francisco O.
(1997): ,,World Society and the Nation-State*. American Journal of
Sociology 103, Heft Nr. 1, S. 144-181.

Meyers, Reinhard (1993): ,,Transnationale Politik“. In: Dieter Nohlen
(Hg.), Lexikon der Politik. Internationale Beziehungen, Band 6,
Miinchen: Beck, S. 543-547.

Miller, David (1995): On Nationality, Oxford: Clarendon Press.

Mohr, Sabine (2005): ,,Raum fiir neue Mitglieder. Uber den Umgang
von Weltbank, Internationalem Wihrungsfonds und Welthandelsor-
ganisation mit NGOs*. In: Brunnengriber/Klein/Walk, S. 298-328.

Mouffe, Chantal (2005): On the Political, London/New York:
Routledge.

Mouffe, Chantal (2008): Das demokratische Paradox [2000], Wien: Tu-
ria & Kant.

Mouffe, Chantal (2008a): ,,Einfiihrung: Das demokratische Paradox*.
In: Dies., S. 19-32.

Mouffe, Chantal (2008b): ,,Carl Schmitt und das Paradox der liberalen
Demokratie®. In: Dies., S. 49-67.

Morgenthau, H. J. (1949): Politics among Nations, New York: Knopf.

Miinch, Richard (1998): Globale Dynamik, lokale Lebenswelten. Der
schwierige Weg in die Weltgesellschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Murphy, Craig (1994): ,,The Promise of Liberal Internationalism®. In:
Ders., International Organization and Industrial Change. Global
Governance since 1850, Cambridge u.a.: Polity Press, S. 13-45.

Murphy, Sean D. (1996): Humanitarian Intervention. The United Na-
tions in an Evolving World Order, Philadelphia: University of Penn-
sylvania Press.

Murphy, Gretchen (2005): Hemispheric imaginings. The Monroe Doc-
trine and Narratives of U. S. Empire, Durham/London: Duke Uni-
versity Press.

272

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Nanz, Patrizia/Steffek, Jens (2007): ,,Zivilgesellschaftliche Partizipation
und die Demokratisierung internationalen Regierens“. In: Niesen/
Herborth, S. 87-110.

Niesen, Peter/Herborth, Benjamin (Hg.) (2007): Anarchie der kommuni-
kativen Freiheit. Jiirgen Habermas und die Theorie der internationa-
len Politik, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Nohlen, Dieter (1998): Lexikon der Politik. Politische Begriffe, Band 7,
Miinchen: Beck.

Nowak, Manfred (Hg.) (1994): World Conference on Human Rights.
Vienna, June 1993. The Contributions of NGOs. Reports and Docu-
ments, Wien: Manz.

Nowak, Manfred (2006): ,,Das System Guantdnamo®. Aus Politik und
Zeitgeschichte (APuZ). Beilage der Wochenzeitung Das Parlament
56, Heft Nr. 36, S. 25-30.

Nuscheler, Franz (1996): Das ,,Recht auf Entwicklung®. Fortschritt oder
Danaergeschenk in der Entwicklung der Menschenrechte?, Bonn:
DGVN.

Nussbaum, Martha Craven (1999): Gerechtigkeit oder Das gute Leben,
hg. v. Herlinde Pauer-Studer, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Nussbaum, Martha Craven (1999a): ,,Nicht-relative Tugenden: Ein aris-
totelischer Ansatz®. In: Dies., S. 227-264.

Nussbaum, Martha Craven (2007): Frontiers of Justice. Disability, Na-
tionality, Species Membership, Cambridge, Mass., u. a.: Belknap
Press of Harvard University Press.

Nusseibeh, Sari (2008): Es war einmal ein Land. Ein Leben in Paléstina,
mit Anthony David, Miinchen: Kunstmann.

Nye Jr., Joseph S./Keohane, Robert O. (1971): ,,Transnational Relations
and World politics: An Introduction®. International Organization 25,
Heft Nr. 3, S. 329-351.

Orford, Anne (2003): Reading Humanitarian Intervention. Human
Rights and the Use of Force in International Law, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Orford, Anne (2008): ,,Von der Humanitit der Stirke zur ,Verant-
wortung fiir den Schutz‘. Die neue internationale Interventionspoli-
tik. In: Karin Fischer/Susan Zimmermann (Hg.), Internationalis-
men. Transformation weltweiter Ungleichheit im 19. und 20. Jahr-
hundert, Wien: Promedia, S. 237-255.

OSCE/ODIHR (1999): Kosovo/Kosova. As Seen, As Told. An analysis
of the human rights findings of the OSCE Kosovo Verification Mis-
sion October 1998 to June 1999, Warschau: ODIHR [Office for De-
mocratic and Human Rights]

273

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Osiander, Andreas (1994): The States System of Europe, 1640-1990.
Peacemaking and the Conditions of International Stability, Oxford:
Clarendon Press.

OVG [Oberverwaltungsgericht] Miinster (2007): ,,Urteil vom 9.10.2007,
Aktenzeichen 15 A 1596/07“. Download unter: http://www justiz.
nrw.de/ses/nrwesearch.php [Stand: 7.11.2007].

Paech, Norman (1999): ,,,Humanitire Intervention‘ und Volkerrecht®.
In: Ulrich Albrecht/Paul Schifer (Hg.), Der Kosovo-Krieg. Fakten —
Hintergriinde — Alternativen, K6ln: PapyRossa-Verlag, S. 82-104.

Paech, Norman (2003): ,,Imperialismus und Voélkerrecht. Von der Mon-
roe- zur Bush-Doktrin®“. In: Albrecht/Goldschmidt/Stuby, S. 126-
139.

Paech, Norman (2007): ,,Menschenrechte und Krieg im Zeichen des eu-
ropdischen Wertekanons*. In: Lambrecht, S. 265-276.

Paech, Norman/Stuby, Gerhard (2001): Volkerrecht und Machtpolitik in
den internationalen Beziehungen. Ein Studienbuch, Hamburg: VSA-
Verlag.

Paepcke, Henrike (2004): Die friedens- und sicherheitspolitische Rolle
des UN-Generalsekretirs im Wandel. Das kritische Verhiltnis zwi-
schen Boutros Boutros-Ghali und den USA, Diss., Baden-Baden:
Nomos.

Pastouna, James (2005): Guantdnamo Bay. Gefangen im rechtsfreien
Raum, Hamburg: Européische Verlags-Anstalt.

Pateman, Carole (1970): Participation and Democratic Theory, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Pauer-Studer, Herlinde (1999): ,,Einleitung®. In: Nussbaum, S. 7-23.
Perron, Corinna (2007): ,,Montesquieu, Marx und die Kritik der moder-
nen Gesellschaft bei Hannah Arendt®. In: Lambrecht, S. 257-264.
Peterke, Sven (2004): ,,Die Umgehung rechtsstaatlicher Garantien durch
Bestimmung Terrorverdéchtiger zu ,feindlichen Kombattanten®. Zur
Entscheidung des New Yorker Berufungsgerichts in der Sache ,Pa-
dilla v. Rumsfeld‘“. Humanitéres Volkerrecht — Informationsschrif-

ten 17, Heft Nr. 1, S. 39-46.

Peters, Bernhard (2007): ,,Die Leistungsfihigkeit heutiger Offentlichkei-
ten — einige theoretische Kontroversen [2002]“. In: Ders., Der Sinn
von Offentlichkeit, hg. v. Hartmut WeBler, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, S. 187-202.

Pohlmann, Rosemarie (1971): , Autonomie®“. In: Joachim Ritter/
Karlfried Griinder (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie,
Basel/Stuttgart: Schwabe, S. 701-719.

274

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Polanyi, Karl (1978): The Great Transformation. Politische und 6kono-
mische Urspriinge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen
[1944], Frankfurt/Main: Suhrkamp.

PreuB3, Ulrich K. (1999): ,,Zwischen Legalitit und Gerechtigkeit. Der
Kosovo-Krieg, das Volkerrecht und die Moral“. Blitter fiir deutsche
und internationale Politik 44, Heft Nr. 7, S. 816-828.

Ramsbotham, Oliver P./Woodhouse Tom (1996): Humanitarian Inter-
vention in Contemporary Conflict: A Reconceptualization, Cam-
bridge: Polity Press.

Raschke, Joachim (1999): ,,Machtwechsel und soziale Bewegungen®. In:
Ansgar Klein/Hans-Josef Legrand/Thomas Leif (Hg.), Neue soziale
Bewegungen. Impulse, Bilanzen und Perspektiven, Opladen/ Wies-
baden: Westdeutscher Verlag, S. 64-91.

Rawls, John (1997): ,,Erwiderung auf Habermas®. In: Hinsch, S. 196-
262.

Rawls, John (1999): The Law of Peoples, Cambridge, Mass./London:
Harvard University Press.

Rawls, John (2003): Justice as Fairness, Cambridge, Mass./London:
Harvard University Press.

Reemtsma, Jan Philipp (2001): ,,Uber den Sinn eines internationalen
Strafgerichtshofs. Fortsetzung des Gesprichs in dlterer Manier. In:
Wolfram Wette/Gerd R. Ueberschir (Hg.), Kriegsverbrechen im 20.
Jahrhundert, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 519-
533.

Reljic, Dusan (2008): ,,Der Staat der Mafia. Organisierte Kriminalitit im
Kosovo®. Blitter fiir deutsche und internationale Politik 53, Heft Nr.
4,S. 83-93.

Rieth, Lothar (1999): ,,Who needs whom? The ICC the USA or the USA
the ICC?“. In: International Society for Human Rights [ISHR] (Hg.),
ICC: special edition, Frankfurt/Main: ISHR, S. 16-20.

Risse, Thomas/Lehmkuhl, Ursula (2007): ,,Governance in Ridumen be-
grenzter Staatlichkeit®. Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ). Bei-
lage zur Wochenzeitung Das Parlament 57, Heft Nr. 20/21, S. 3-10.

Risse, Thomas/Ropp, Stephen C./Sikkink, Kathryn (Hg.) (1999): The
Power of Human Rights. International Norms and Domestic Change,
Cambridge: Cambridge University Press.

Ritter, Henning (1990): ,,.Die ethnologische Wende. Uber Marcel
Mauss®. In: Mauss, S. 188-208.

Roberts, Sir Adam (2004): ,,The United Nations and Humanitarian In-
tervention®. In: Welsh, S. 71-98.

Rose, David (2004): Guantdnamo Bay. Amerikas Krieg gegen die Men-
schenrechte, Frankfurt/Main: Fischer.

275

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Rosenau, James N. (1992): ,,Governance, order, and change in world
politics®. In: James N. Rosenau/Ernst-Otto Czempiel (Hg.), Govern-
ance without Government: Order and Change in World Politics,
Cambridge u. a.: Cambridge University Press, S. 1-30.

Roth, Roland (2005): ,, Transnationale Demokratie. Beitrige, Moglich-
keiten und Grenzen von NGOs*. In : Brunnengriber/Klein/Walk, S.
80-128.

Rougier, Antoine (1910): ,,La Théorie de L’intervention d’humanité®.
Revue Générale de Droit International Public 17, S. 468-526.

Sarasin, Philipp (2003): ,,Agamben — oder doch Foucault?“. Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 51, Heft Nr. 2, S. 348-354.

Sarasin, Philipp (2003a): ,,Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse®.
In: Ders., Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 10-60.

Sartori, Giovanni (1997): Demokratietheorie, Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft.

Schabas, William A. 2001: An Introduction to the International Criminal
Court, Cambridge: Cambridge University Press.

Scharpf, Fritz W. (1998): ,,Demokratie in der transnationalen Politik*.
In: Ulrich Beck (Hg.), Politik der Globalisierung, Frankfurt/Main:
Suhrkamp, S. 228-253.

Scharpf, Fritz W. (2002): ,Regieren im europdischen Mehrebenen-
system — Ansitze zu einer Theorie®. Leviathan — Zeitschrift fiir
Sozialwissenschaft 30, Heft Nr. 1, S. 65-92.

Scheffer, David J. (1999): ,,The United States and the International
Criminal Court”. American Journal of International Law 93, Heft
Nr. 1, S. 12-22.

Scherrer, Christoph (1998): Neo-gramscianische Interpretationen inter-
nationaler Beziehungen. Eine Kritik. Download unter: http://www.
uni-kassel.de/fb5/globalization/pdf/Neogramscianische%20IB.pdf
[Stand: 15.05.2007].

Schmidt, Manfred G. (1995): Demokratietheorien. Eine Einfiihrung,
Opladen: Leske + Budrich.

Schmitt, Carl (1922): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von
der Souverinitit, Miinchen/Leipzig: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (1940): ,,Volkerrechtliche Formen des modernen Imperia-
lismus®. In: Ders., Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar,
Genf, Versailles. 1923-1939, Hamburg: Hanseatische Verlags-
Anstalt, S. 162-180.

Schmitt, Carl (1974): Der Nomos der Erde im Volkerrecht des ius publi-
cum europaeum [1950], 2. Aufl., Berlin: Duncker & Humblot.

276

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Schmitt, Carl (1987): Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit ei-
nem Vorwort und drei Corollarien [1963], Berlin: Duncker &
Humblot.

Sen, Amartya (1993): ,,Capability and Well-Being®. In: Martha Craven
Nussbaum/Amartya Sen (Hg.), The Quality of Life, Oxford u. a.:
Clarendon Press, S. 30-53.

Shinoda, Hideaki (2000): Re-examining Sovereignty. From Classical
Theory to the Global Age, Basingstoke/Hampshire u. a.: Macmillan.

Shue, Henry (2004): ,,.Limiting sovereignty*. In: Welsh, S. 11-29.

Simma, Bruno (1999): ,,NATO, the UN and the Use of Force: Legal As-
pects. European Journal of International Law 10, Heft Nr. 1, S. 1-
22.

Simma, Bruno/Fastenrath, Ulrich (Hg.) (2004): Menschenrechte. Ihr in-
ternationaler Schutz, 5. Aufl.,, Miinchen: Deutscher Taschenbuch-
Verlag.

Sousa Santos, Boaventura de (1995): Toward A New Common Sense.
Law, Science and Politics in the Paradigmatic Transition, New
York/London: Routledge.

Steffek, Jens (2008): ,,Zdhmt zivilgesellschaftliche Partizipation die in-
ternationale Politik? Vom exekutiven zum partizipativen Multilate-
ralismus®. Leviathan. Berliner Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft 36,
Heft Nr. 1, S. 105-122.

Stempel, Philipp (2005): Der Internationale Strafgerichtshof — Vorbote
eines Weltinnenrechts? Eine Studie zur Reichweite einer rule of law
in der internationalen Politik, INEF [Institut fiir Entwicklung und
Frieden] — Report 78, Duisburg: INEF.

Stromseth, Jane (2003): ,,Rethinking humanitarian intervention: the case
for incremental change®. In: Holzgrefe/Keohane, S. 232-273.

Sznaider, Natan (2008): Gedéchtnisraum Europa. Die Visionen des eu-
ropdischen Kosmopolitismus. Eine jiidische Perspektive, Bielefeld:
transcript.

Sztompka, Piotr (1998): ,,Mistrusting Civility: Predicament of a Post-
Communist Society. In: Alexander, S. 191-210.

Take, Ingo (2006): ,,Die Schattenseite der Weltgesellschaft — Die trans-
nationale Vernetzung von Gewaltakteuren als weltgesellschaftliche
Herausforderung®. In: Bonacker/Weller, S. 103-127.

Taylor, Charles (1997): Multikulturalismus und die Politik der Anerken-
nung [1992], Frankfurt/Main: Fischer.

Thakur, Ramesh (2006): The United Nations, Peace and Security. From
Collective Security to the Responsibility to Protect, Cambridge:
Cambridge University Press.

277

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Thomas, Daniel C. (2001): The Helsinki Effect: International Norms,
Human Rights, and the Demise of Communism, Princeton: Prince-
ton University Press.

Thiirer, Daniel (2000): ,,,Citizenship‘ und Demokratieprinzip: ,Fodera-
tive‘ Ausgestaltungen im innerstaatlichen, europdischen und globa-
len Rechtskreis®. In: Brunkhorst/Kettner, S. 177-208.

Tilly, Charles (2004): Social Movements, 1768-2004, Boulder: Para-
digm Publishings.

Tomberg, Friedrich (1973): Polis und Nationalstaat. Eine vergleichende
Uberbauanalyse im Anschluss an Aristoteles, Darmstadt/Neuwied:
Luchterhand.

Torfing, Jacob (1999): New theories of discourse. Laclau, Mouffe and
Zizek, Oxford u. a.: Blackwell.

Tonnies, Sibylle (2005): ,,Souverinitidt und Angriffskriegsverbot®. Aus
Politik und Zeitgeschichte (APuZ). Beilage der Wochenzeitung Das
Parlament 55, Heft Nr. 22, S. 39-47.

Tucker, Robert W. (2001): ,,The International Criminal Court Contro-
versy“. World Policy Journal 18, Heft Nr. 2, S. 71-81.

Urbinati, Nadia (2003): ,,Can Cosmopolitical Democracy Be Democ-
ratic?*. In: Archibugi, S. 67-85.

Van der Pijl, Kees (1996): Vordenker der Weltpolitik, Opladen: Leske +
Budrich.

Vanhanen, Tatu (1997): Prospects of democracy. A study of 172 coun-
tries, London: Routledge.

Volger, Helmut (Hg.) (2007): Grundlagen und Strukturen der Vereinten
Nationen, Miinchen/Wien: Oldenbourg.

Volger, Helmut (2007a): ,,Die Reform der Vereinten Nationen“. In:
Ders., S. 487-572.

Wahl, Peter (2004): ,,Vor neuen Herausforderungen. Sand im Getriebe
Nr. 35. Download unter: http://www.attac.at/732.98.html [Stand:
13.12.2005].

Wallerstein, Immanuel (2007): Die Barbarei der anderen. Europiischer
Universalismus, Berlin: Wagenbach.

Waltz, K. N. (1979): Theory of International Politics, Boston u. a.: Mc-
Graw-Hill.

Walzer, Michael (2000): Just And Unjust Wars. A Moral Argument with
Historical Illustrations [1977], 3. Aufl., New York: Basic Books.
Walzer, Michael (2000a): ,,Preface To The Third Edition*. In: Ders., S.

Xi-XVii.

Walzer, Michael (2002): ,,Arguing for Humanitarian Intervention®. In:
Nicolaus Mills/Kira Brunner (Hg.), The New Killing Fields, New
York: Basic Books, S. 19-37.

278

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Waschkuhn, Arno (1998): Demokratietheorien, Miinchen/Wien: Olden-
bourg.

Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen: Mohr.
Wedgwood, Ruth (1998): ,,Fiddling in Rome. America and the Interna-
tional Criminal Court®. Foreign Affairs 77, Heft Nr. 6, S. 20-24.
Wedgwood, Ruth (1999): ,, The International Criminal Court. An Ameri-
can View". European Journal of International Law 10, Heft Nr. 1, S.

93-108.

Weiss, Thomas G./Forsythe, David P./Coate, Roger A. (1997): The
United Nations and Changing World Politics, 2. Aufl., Boul-
der/Oxford: Westview Press.

Weller, Marc (1999): The Crisis in Kosovo 1989-1999, Cambridge:
Documents & Analysis Publishings.

Wellmer, Albrecht (1999): ,,Hannah Arendt iiber die Revolution®. In:
Brunkhorst/Kohler/Lutz-Bachmann, S. 125-157.

Welsh, Jennifer (Hg.) (2004): Humanitarian Intervention and Interna-
tional Relations, Oxford: Oxford University Press.

Welsh, Jennifer (2004a): ,,Introduction®. In: Dies., S. 1-11.

Wendt, Alexander (1999): Social Theory of International Politics, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Weymans, Wim (2004): ,,Pierre Rosanvallon und das Problem der Poli-
tischen Reprisentation®. In: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas
Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politischen, Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, S. 87-112.

Wildt, Michael (2006): ,,Biopolitik, ethnische Sduberungen und Volks-
souverdnitit®. Mittelweg 36/15, Heft Nr. 6, S. 87-107.

Wolfrum, Riidiger (1993): ,.Die Entwicklung des internationalen Men-
schenrechtsschutzes. Perspektiven nach der Weltmenschenrechts-
konferenz von Wien“. Europa-Archiv 48, Folge 23, S. 681-690.

Zanetti, Véronique (1998): ,Ethik des Interventionsrechts®. In:
Chwaszcza/Kersting, S. 297-325.

Zangl, Bernhard (2006): ,,Das Entstehen internationaler Rechtsstaatlich-
keit?. In: Leibfried/Ziirn, S. 123-151.

Zerilli, Linda (2005): ,,Vorwort®. In: Marchart, S. 7-12.

Zolo, Danilo (2002): Invoking Humanity. War, Law and Global Order,
London/New York: Continuum.

Ziirn, Michael (1998): Regieren jenseits des Nationalstaates. Globalisie-
rung und Denationalisierung als Chance, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Zweifel, Thomas D. (2006): International Organizations and Democ-
racy. Accountability, Politics, and Power, Boulder: Lynne Rienner.

279

- am13,02,2026, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Global Studies

LUisE ALTHANNS
McLenin
Die Konsumrevolution in Russland

Oktober 2009, ca. 294 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1254-7

Moritz CSAKY,

JornAaNNES FEICHTINGER (Ha.)
Europa — geeint durch Werte?

Die europiische Wertedebatte auf
dem Priifstand der Geschichte

2007, 218 Seiten, kart., 24,80 €,
ISBN 978-3-89942-785-1

FLoRIAN FEUSER

Der hybride Raum
Chinesisch-deutsche Zusammenarbeit
in der VR China

2000, 344 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-581-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am13,02.2028, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Global Studies

GEORG GIASZE

Politische Riume

Die diskursive Konstitution eines
»geokulturellen Raums« —

die Frankophonie

Dezember 2009, ca. 256 Seiten, kart., ca. 27,80 €,
ISBN 978-3-8376-1232-5

ANNE KARRASS

Die EU und der Riickzug des Staates
Eine Genealogie der Neoliberalisierung
der europiischen Integration

Januar 2009, 280 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1067-3

BULENT KUgUK

Die Tiirkei und das andere Europa
Phantasmen der Identitit

im Beitrittsdiskurs

2008, 236 Seiten, kart., zahlr. Abb., 25,80 €,
ISBN 978-3-8376-1012-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am13,02.2028, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Global Studies

CHRISTIAN BERNDT,
JonAaNNESs GLUCKLER (HG.)
Denkanstéfle zu einer anderen
Geographie der Okonomie
2000, 172 Seiten, kart., 17,80 €,
ISBN 978-3-89942-454-6

HEINER DEPNER

Transnationale Direktinvestitio-
nen und kulturelle Unterschiede
Lieferanten und Joint Ventures
deutscher Automobilzulieferer
in China

20006, 240 Seiten, kart., 25,80 €,

ISBN 978-3-89942-567-3

UrricH HEINZE

Hautkontakt der Schriftsysteme
Japan im Zeichen

der Globalisierung:

Geldfliisse und Werbetexte

2000, 208 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-513-0

CHRISTIAN KELLERMANN
Die Organisation des
Washington Consensus
Der Internationale
Wihrungsfonds und seine
Rolle in der internatio-
nalen Finanzarchitektur
2000, 326 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-553-6

Lutz LEISERING, PETRA BUHR,
Utk TrAISER-DI1oP

Soziale Grundsicherung in der
Weltgesellschaft

Monetire Mindestsicherungssys-
teme in den Lindern des Siidens
und des Nordens.

Weltweiter Survey und
theoretische Verortung

2000, 342 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-460-7

Ivo MossiG

Netzwerke der Kulturékonomie
Lokale Knoten und globale
Verflechtungen der Film- und
Fernsehindustrie in Deutschland
und den USA

20006, 228 Seiten, kart., 26,80 €,

ISBN 978-3-89942-523-9

MaTtTHIAS OTTEN
Interkulturelles Handeln in der
globalisierten Hochschulbildung
Eine kultursoziologische Studie
2000, 318 Seiten, kart., 28,80 €,

ISBN 978-3-89942-434-8

JAN PospisiL

Die Entwicklung von Sicherheit
Entwicklungspolitische
Programme der USA und
Deutschlands im Grenzbereich
zur Sicherheitspolitik

Juli 2009, 442 Seiten, kart.,

zahlr. Abb., 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1077-2

HELEN SCHWENKEN
Rechtlos, aber nicht

ohne Stimme

Politische Mobilisierungen
um irregulire Migration
in die Europdische Union

2000, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-516-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am13,02.2028, 15:37:02.


https://doi.org/10.14361/9783839412886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	I Auf dem Weg von der nationalstaatlichen Souveränität zum Primat der Menschenrechte? – Zwei Fallbeispiele aus der internationalen Politik
	I.1 Vorbemerkungen – Der Kosovo-Krieg und die Haltung der USA zum Internationalen Strafgerichtshof
	I.2 Der Kosovo-Krieg
	I.2.1 Einleitung
	I.2.2 Die Konfliktlinien
	I.2.3 Der NATO-Krieg im Kontext „humanitärer Interventionen“
	I.2.4 Die Kosovo-Debatte
	I.2.5 Inwieweit taugen „humanitäre Interventionen“ zur Konfliktlösung?

	I.3 Der ICC und die USA
	I.3.1 Das Rom-Statut und der beschränkte Sinn internationaler Strafgerichtsbarkeit
	I.3.2 Die US-Position zum ICC – von der Clinton- zur Bush-Administration
	I.3.3 Die USA in internationalen Angelegenheiten: „Welthegemon“ mit spezifischer politischer Kultur


	II Souveränität im Spannungsverhältnis zu Demokratie und Menschenrechten
	II.1 Souveränität in den Internationalen Beziehungen
	II.2 Entstaatlichung und Entgrenzung der internationalen Beziehungen
	II.2.1 Der Hegemonie-Begriff des Neogramscianismus
	II.2.2 Transnationalität, Global Governance und Kosmopolitismus
	II.2.3 Fazit: Transnationale Politik

	II.3 Souveränität, Autonomie, Nation – Versuch einer begrifflichen Abgrenzung
	II.3.1 Souveränität als höchste Autorität
	II.3.2 Souveränität als Selbstbestimmungsrecht
	II.3.3 Souveränität und Nationalität
	II.3.4 Zur „kosmopolitischen Illusion“

	II.4 Souveränität, Recht, Gewalt – Die Debatte über Giorgio Agambens „Homo sacer“
	II.4.1 Die These vom „nackten Leben“
	II.4.2 Kritik der Gewaltkritik – Jacques Derridas Walter-Benjamin-Rezeption
	II.4.3 Das stählerne Gehäuse des Ausnahmezustandes – Kritik an Agamben

	II.5 Erste Zwischenbilanz

	III Menschenrechte im Spannungsverhältnis zu Souveränität und Demokratie
	III.1 Entwicklung und Problematik der Menschenrechte
	III.1.1 Menschenrechtskonzeptionen und Institutionen des Menschenrechtsschutzes – ein historischer Kurzabriss
	III.1.2 Rechtsinhalte und Menschheitsbegriff
	III.1.3 Menschenrechtsdurchsetzung

	III.2 Menschenrechte und Staat
	III.2.1 Recht auf Rechte oder Gesetz der Humanität – Die Arendt-Broch-Debatte
	III.2.2 Aussetzung fundamentaler Rechte als Ausdruck „souveräner Macht“? – Fallbeispiel Guantánamo

	III.3 Universelle Menschenrechte, politische Selbstbestimmung und internationale Beziehungen
	III.3.1 Der Partikularismus-Vorwurf gegen universalistische Menschenrechte
	III.3.2 Menschenrechte und Volkssouveränität – ein „gleichursprüngliches“ Verhältnis?

	III.4 Zweite Zwischenbilanz

	IV Demokratie im Spannungsverhältnis zu Souveränität und Menschenrechten
	IV.1 Grundlegende Probleme des Demokratie-Begriffs
	IV.2 Demokratie als Volkssouveränität
	IV.2.1 Partizipation, Inklusion, Repräsentation
	IV.2.2 Probleme transnationalen Regierens
	IV.2.3 Demokratisierung der UN

	IV.3 Individuum statt Staat? Transnationale Demokratie und die Anerkennung der Anderen
	IV.3.1 Demokratie-Konzepte jenseits des Nationalstaates
	IV.3.2 Transnationale zivilgesellschaftliche Akteure
	IV.3.3 Private versus öffentliche Autonomie? Die Habermas-Rawls-Debatte

	IV.4 Dritte Zwischenbilanz

	V Transnationaler Republikanismus – Eine Reformulierung des Politischen
	V.1 Zusammenschau – Die wechselseitigen Verhältnisse von Souveränität, Menschenrechten und Demokratie in der transnationalen Politik
	V.1.1 Vorbemerkung
	V.1.2 Gesamtdarstellung der theoretischen Analyse

	V.2 Eine andere Sicht auf das Politische – Hannah Arendts Politische Philosophie
	V.2.1 Handeln und öffentlicher Raum
	V.2.2 Das Soziale und der Zerfall der Öffentlichkeit
	V.2.3 Revolution und Rätesystem
	V.2.4 Hannah Arendt und die Mondialisierung

	V.3 Transnationaler Republikanismus – Politisches Handeln in der Weltgesellschaft

	Schluss
	Literaturverzeichnis

