EINLEITUNG

»Margaret schwieg. Auch die Ehe hatte ihr das
Gefiihl der Unbesténdigkeit nicht nehmen kénnen.
London war nur ein Vorgeschmack von unserer
neuen Nomadenkultur, die des Menschen Natur so
tiefgreifend verdndert und den personlichen
Beziechungen ein so grofles Gewicht auferlegt, wie
sie es noch nie zuvor zu tragen hatten. Im Zeitalter
des Kosmopolitismus werden wir, sollte es wirklich
kommen, keine Hilfe mehr von der Erde
empfangen. Bdume und Wiesen und Berge werden
nur noch Kulisse sein, und die bindende Kraft, die
sie frither auf den Charakter ausiibten, bleibt einzig
und allein der Liebe anvertraut. Moge die Liebe der
Aufgabe gewachsen sein!“

Edward Morgan Forster

Wiedersehen in Howards End

In seinem Buch ,Von der Freiheit des Migranten® hebt Vilém Flusser die ver-
storende Wirkung hervor, die vom Umherwandernden ausgeht. Die physische
Priasenz des Migranten erzeugt ein Gefiihl des Unheimlichen, ein blitzhaftes
Erkennen der eigenen Fremdheit, das die Schonheit und Beschaulichkeit der
Heimat radikal in Frage stellt. Zugleich wird das Gefiihl der festen Bindung
an einen konkreten Ort, ein Territorium, eine Nation, erschiittert, und es stellt
sich zudem die Frage, worin dieses Gefiihl begriindet bzw. worin es eigent-
lich legitimiert ist.

Uberlegungen wie diese werden moglich durch eine verinderte Perspek-
tive auf Eigenes und Fremdes. Vilém Flusser umschreibt den durch die Pri-
senz des Migranten bewirkten Perspektivwechsel, indem er auf die — im
Kontext abendldndischen Denkens — bedeutungsschweren Metaphern von
,Spiegel® und ,Fenster* zuriickgreift: ,,Er ist zugleich Fenster, durch welches
hindurch die Zuriickgebliebenen die Welt erschauen kénnen, und Spiegel, in
dem sie sich, wenn auch verzerrt, selbst sehen kénnen.“' Das Zerrbild, dessen
wir im ,Spiegel des Migranten‘ ansichtig werden, fiithrt uns unseren eigenen
eingeschrinkten und entstellenden Blick, unsere Einstellung, eindriicklich
vor Augen. Zugleich entlarvt das eigene gebrochene Bild, in dem wir nun
fremde Ziige entdecken, jenes Bild, das wir uns von dem ,Fremden‘ machen,
als Projektion. Die strikte Trennung von Selbst- und Fremdbild — als Grund-
lage von Identitdt — erweist sich im gleichen Zuge als fragwiirdig. Es zeigt
sich, dass die dominante kulturelle Praxis, der im Umgang mit dem ,Frem-

1 Flusser, Vilém: Von der Freiheit des Migranten, Berlin 1994, S. 30.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

den‘ anzutreffenden Ausbildung von Stereotypen, oberfldchlich gesehen zwar
Orientierung schafft, unweigerlich aber zu Diskriminierung und Ausgrenzung
fiihrt. Ein zentrales Anliegen dieser Arbeit liegt daher darin, zu fragen, wel-
che anderen Formen der interkulturellen Begegnung mdoglich sind.

Flussers Bild macht deutlich, dass die Erfahrung von Fremdheit, die der
Migrant in uns erzeugt, einerseits irritierend wirkt. Andererseits ist damit die
Forderung verkniipft, die eigene Position kritisch zu reflektieren und — wie
Flusser es formuliert — das Bewusstsein und damit das Sein in der Welt in
Frage zu stellen. Diese weitreichende Forderung ergibt sich aus der Priasenz
des Migranten als unseres unentrinnbaren Gegeniibers, dem wir nicht ent-
kommen, der auf uns zukommt und vor dem wir uns zu verantworten haben.
Der sich uns in den Weg stellende ,Fremde® fordert uns heraus, ldsst uns
unsere eigene Fremdheit spiiren und erdffnet iiberdies — darin liegt die
Bedeutung der Fenstermetapher2 — einen Ausblick auf die sich in der Priasenz
des Migranten bereits anbahnende Welt von morgen, in der die Trennung von
Ich, Wir und anderen iibergeht in die Existenz von Grenzgemeinschaften, die
der Nation langsam, aber sicher den Boden entziehen.?

Der englische Kiinstler John Isaacs riickt Spiegel und Fenster in einen
dhnlichen Bedeutungszusammenhang, wenn es ihm darum geht, die Erfah-
rung mit einem Kunstwerk von einem dem Begriffsdenken verpflichteten
Verstehen abzugrenzen. Vielmehr eroffnet das Kunstwerk einen Durchgang
zu etwas Anderem, Neuem, das sich in der dem jeweiligen Werk eigenen
Sprache ausdriickt: ,,Ich versuche eine unmittelbare Reaktion vom Betrachter
zu provozieren, einen emotionalen ,Kniefall‘ in der Hoffnung, wenigstens fiir
einen kurzen Moment die Kluft zwischen ,Wissen‘ und ,Emotionen‘ zu
iiberbriicken. Im giinstigsten Fall wird das Werk verstanden, bevor das Ver-
langen nach Verstehen tiberhaupt auftritt. Sobald der Moment der konzeptio-
nellen Rechtfertigung auftritt, verschlieit sich das Werk dem Betrachter. Es
bleibt nicht linger Fenster, sondern wird ein Spiegel.* Isaacs folgend, liegt
das besondere Potenzial von sowohl Kunst als auch von Literatur darin, ver-
schiedene Wahrnehmungsebenen miteinander zu verbinden und auf diese
Weise zu einer anderen Form der Erkenntnis zu gelangen, die weder rein
kognitiv, noch rein affektiv hergeleitet ist, sondern den Rezipienten in einen
Schwebezustand versetzt. Darin liegt die besondere Sprengkraft zeitgendssi-
scher Kunst und Literatur: eine Art Zwischenraum zu ertéffnen, in dem sich
eine spezifische Erfahrung von Fremdheit und damit zugleich ein neues Den-

2 Der Gebrauch der Fenstermetapher rangiert an dieser Stelle als Paradigma eines
anderen Weltbezugs.

3 Diese alternativen Gemeinschaften konnen wesentliche politische Impulse im
Widerstand gegen eine neoliberale Weltordnung geben. Gilles Deleuze spitzt
diesen Gedanken weiter zu: Aber ,,an der Peripherie beginnen die Gemein-
schaften eine andere Art von Abenteuer, eine andere Art von jetzt aber nomadi-
scher Einheit, eine Maschine des Nomadenkrieges, und sie decodieren sich,
anstatt sich iibercodieren zu lassen. Ganze Gruppen, die aufbrechen und
nomadisieren: die Archdologen haben uns daran gewohnt, dieses Nomadentum
nicht als einen urspriinglichen Zustand zu denken, sondern als ein Abenteuer,
das seBhafte Gruppen iiberkommt, ein Ruf von AuBlen, die Bewegung.*
(Deleuze, Gilles: Nomaden-Denken, in: ders.: Nietzsche. Ein Lesebuch, Berlin
1979, S. 105-121, S. 119).

4 John Isaacs in einem Interview anldsslich der Ausstellung ,A necessary change
of heart® in der Galerie Kunstwerk-Werke, Berlin, 16. Juli — 28. September
2000.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

ken artikuliert, das sich kraft des Changierens zwischen verschiedenen
Wahrnehmungsfeldern gegen eine einseitige Auslegung bzw. Diskursivie-
rung striubt.’ Dieses ,neue‘ Denken steht — wie Isaacs in seiner Verwendung
des Spiegelmotivs nahelegt — in direkter Bezichung zu der Frage, wie eine
der Selbstbeziiglichkeit des narzisstischen Zirkels entzogene Form des Da-
seins vorstellbar wire. Im weiteren Verlauf der Arbeit wird es darum gehen,
diese Frage praziser zu fassen. Deutlich wird jedoch bereits an dieser Stelle,
dass die Voraussetzung dafiir, die Frage des Subjekts zu o6ffnen, in der
Begegnung mit dem ,Fremden® liegt, oder umgekehrt gesagt, dass die
Begegnung mit dem ,Fremden‘ bzw. dem Migranten es notwendig macht,
iber andere Formen von Subjektsein nachzudenken. Kunst und Literatur
erdffnen in diesem Zusammenhang Erfahrungsrdume, in denen der Einzelne
mit dem verdréngten, besser mit dem an den Rand gedréngten ,Fremden‘ und
somit auch mit dem eigenen ,urspriinglichen‘ Fremdsein konfrontiert wird.
Dieser Aspekt nimmt einen besonderen Stellenwert im Denken der franzosi-
schen Philosophin Julia Kristeva ein, die in ihrem berithmten Essay ,Fremde
sind wir uns selbst® die Differenz zwischen Eigenem und Fremden ins Innere
des Subjekts verlagert: ,,Mit dem Begriff des Freudschen Unbewufiten ver-
liert die Einbindung des Fremden in die Psyche ihren pathologischen Aspekt
und integriert eine zugleich biologische und symbolische Andersheit ins
Innere der angenommenen Einheit der Menschen: sie wird integraler Teil des
Selbst. Von nun an ist das Fremde nicht Rasse und nicht Nation. Das Fremde
wird weder als heimlicher Volksgeist verherrlicht noch als storend aus der
rationalistischen Urbanitét verbannt. Als Unheimliches ist das Fremde in uns
selbst: wir sind unsere eigenen Fremden — wir sind gespalten.*®

Jede der hier aufgefithrten Positionen zeigt, dass der Weg zu einem
,neuen‘ Denken iiber die Erfahrung des Fremden verlduft. Die von der Figur
des Migranten ableitbare Doppelperspektive, sowohl innerhalb als auch
auBlerhalb der jeweiligen Ordnung zu agieren, ebnet den Weg zu einem Den-
ken, das Giorgio Agamben als ,Denken des Moglichen*’ und Gilles Deleuze
als ,Denken in frischer Luft‘® bezeichnet hat. Ian Chambers spricht von ei-
nem wandernden Denken, einem Denken der Durchreise, das ,,fiir die wech-
selnden Horizonte der Existenz und die unterschiedlichen Erleuchtungen der
Erde offen ist*’, und Edward W. Soja entwickelt Bezug nehmend auf Henri
Lefebvre die Idee von ,.einem kritischen und neugierigen Nomadentum, in
dem das Wandern zu neuen Griinden nie aufhért.“!° Betont werden muss,
dass all dies nichts mit dem ,Aufbruch zu einer neuen Morgenréte® zu tun
hat. Im Gegenteil bewirkt die verdnderte Haltung eine Umkehrung des utopi-
schen Prinzips, indem bereits im Denken ein Bruch mit dem Bestehenden

5 In der dsthetischen Erfahrung eines Kunstwerks ergeben sich neue Formen des
Verstehens.

6  Kiristeva, Julia: Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a. M. 1990, S. 197/198.

7 ,Die hier behandelte Erfahrung des Denkens ist immer die Erfahrung einer
gemeinsamen Moglichkeit. (Agamben, Gorgio: Lebens-Form, in: Vogl, Joseph
(Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, Frank-
furt a. M. 1994, S. 251-258, S. 255 {f.).

8 Deleuze, Gilles: Nomaden-Denken, a.a.O., S. 117.

Chambers, lan: Migration, Kultur, Identitét, Tiibingen 1996, S. 5.

10 Soja, Edward W.: Die Trialektik der Rdumlichkeit, in: Stockhammer, Robert
(Hg.): Topographien der Moderne. Medien zur Reprisentation und Konstruk-
tion von Rdumen, Miinchen 2005, S. 93-123, S. 123.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

vollzogen wird. Nicht die Projektion einer besseren Gesellschaftsform auf
eine ferne Zukunft steht im Fokus des Interesses, sondern die ,Revision®'!
des Gegenwirtigen.

Gemeinsam ist den sich im Umfeld poststrukturalistischer sowie post-
kolonialer Theoriebildung manifestierenden Positionen, dass sie ausgehend
von der Perspektive der Migration ein umfassendes Umdenken entfalten. Der
andere Blickwinkel macht es moglich, zentrale kulturelle Kategorien, wie
z.B. die der Heimat oder der Nation, sowie Identitét zu problematisieren und
umzudeuten.

Parallel zu den gegenwirtig zu beobachtenden massiven soziokulturellen
Umbrtichen kristallisieren sich die Grundziige eines Denkens heraus, welches
Migration nicht mehr als Randphénomen begreift, sondern als Paradigma des
kritischen Nachdenkens tiber mogliche andere kulturelle Formen des
Zusammenlebens. Der damit einhergehende Richtungswechsel markiert
einen radikalen Bruch im zeitgendssischen Denken und gleicht damit einer
kopernikanischen Wende. Kristallisationspunkt dieser Wende ist die von der
judischen Tradition ableitbare Erfahrung der Diaspora. Im Vorwort seiner
Untersuchung zum Fortwirken der jidischen Tradition in der literarischen
Moderne beschreibt Bernd Witte diese Entwicklung treffend wie folgt: ,,Im
Judentum ist die Schrift ,Urmedium‘ des kulturellen Gedichtnisses zum
Ersatz der irdischen Heimat geworden. Damit ist in seiner Geschichte zum
erstenmal das Phdnomen aufgetreten, das heute an einer wachsenden Zahl
von Menschen zu beobachten ist, deren Leben durch Migration geprégt ist.
Kultur als Heimat in der Fremde kann kein in sich geschlossenes System
mehr sein, ist von dauernden Grenziiberschreitungen und Vermischungen
geprégt. Sie begriindet so die ,kosmopolitischen Mehrfach-Identititen®, die
zuerst fuir die in der Diaspora lebenden Juden charakteristisch wurden und die
heute auf einen immer gréBeren Teil der Menschheit zutreffen. '

Das Wissen, von einem wie auch immer denkbaren Ursprung abge-
schnitten zu sein, verdichtet sich zu der Einsicht, nur in der eigenen Tradition
und nicht an einem bestimmten Ort bzw. in einem staatsrechtlich gesicherten

11 Vgl. Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur, Tiibingen 2000.

12 Witte, Bernd: Jiidische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber,
Kafka, Benjamin, Miinchen 2007, S. 13. An anderer Stelle beschreibt Bernd
Witte die in der jiidischen Tradition angelegte Erfahrung der Diaspora wie folgt:
,.Diese in ihrem Ursprung angelegte Tendenz der jiidischen Geschichte, das Exil
als eigentliche Existenzform des Volkes anzusehen, ist durch die nachfolgenden
historischen Ereignisse, die Verschleppung in die babylonische Gefangenschaft,
die endgiiltige Zerstorung des Tempels in Jerusalem und die dadurch bewirkte
Zerstreuung des Volkes tiber den ganzen bewohnten Erdkreis, radikalisiert und
vollendet worden. Seitdem hat sich das Volk Israel als eine Gemeinschaft im
Exil verstanden und die Synagoge als seine identititsstiftende Institution etab-
liert. In ihr wird das Wort Gottes, das jetzt zur einzigen Heimat, zum — wie
Heinrich Heine ebenso treffend wie witzig formuliert hat — ,portativen Vater-
land‘ geworden ist, in der Gemeinde gelesen, kommentiert und von Generation
zu Generation weitergegeben. Im Kontext dieser Institution der Galut — dies das
hebriische Wort fiir das griechische, ,Zerstreuung® bedeutende ,Diaspora‘ — ist
die in ihr lebendige Tradition immer schon an ein negatives Moment gebunden,
an die Zerstorung des Tempels und die gewaltsame Verschleppung aus dem
urspriinglichen Ort, an das Leben des Volks im Exil.*“ (Witte, Bernd: Heimat
Exil. Von Heinrich Heine zu Walter Benjamin, in: ders. (Hg.): Benjamin und
das Exil, Wiirzburg 2006, S. 19-35, S. 21).

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

Territorium beheimatet zu sein. Die Diaspora enthiillt die Idee der Riickkehr
an einen Ursprung, an ein Zentrum als Phantasma der spitestens seit der
Aufklarung dominanten Auffassung von Kultur, die die Bedeutung der Zuge-
horigkeit zu einem Ort mit der Vorstellung von Besitz verbindet. So wird das
Territorium im Zweifelsfall mit Gewalt verteidigt oder zuriickerobert. Der
Idee einer Nation, die eine gemeinsame Tradition konstruiert und diese an ein
eindeutig abgrenzbares Territorium bindet, ist dieses Phantasma zutiefst
eigen.

Interessant ist in diesem Zusammenhang die folgende Uberlegung Flus-
sers, der von den Urformen menschlichen Zusammenlebens — dem Noma-
dentum und der Sesshaftigkeit — zwei kontrire, aber gleichwertige Paradig-
men von Kultur ableitet. Dies geschieht im Hinblick auf die sich derzeit vor
dem Hintergrund stetig zunehmender Migrationsbewegungen deutlich
abzeichnende Wende, die die Erfahrung der Diaspora zu einer allgemeinen
Erfahrung der menschlichen Existenz werden lésst. Flusser verkniipft diese
Einsicht mit der Forderung, sich von zentralen Werten unseres bisherigen
Verstandnisses von Kultur zu verabschieden oder diese zumindest grundle-
gend in Frage zu stellen: ,,Wéhrend der weitaus groften Zeitspanne seines
Daseins ist der Mensch ein zwar wohnendes, aber nicht ein beheimatetes We-
sen gewesen. Jetzt, da sich die Anzeichen hiufen, da3 wir dabei sind, die
zehntausend Jahre des seBhaften Neolithikums hinter uns zu lassen, ist die
Uberlegung, wie relativ kurz die seBhafte Spanne war, belehrend. Die soge-
nannten Werte, die wir dabei sind, mit der SeBhaftigkeit aufzugeben, also
etwa den Besitz, die Zweitrangigkeit der Frau, die Arbeitsteilung und die
Heimat, erweisen sich dann nadmlich nicht als ewige Werte, sondern als
Funktionen des Ackerbaus und der Viehzucht.“"> Die damit einhergehende
Beobachtung, dass wir alle zu nomadisieren begonnen haben, legt tiberdies
die dringende Frage nahe, wie ein anderes Verstdndnis von Kultur, ausge-
hend von ebendieser Erfahrung der Zerstreuung, zu denken ist.

Mit der Erfahrung der Diaspora verdandert sich auch die Beziehung zum
Wohnort in grundlegender Weise. Das dem jeweiligen Ort eingesenkte
Versprechen von Dauer weicht der Einsicht, dass ein Zuhause in einer siku-
laren und instabilen Welt immer provisorisch ist. Nicht der Ort selbst ist von
alleinigem Interesse, sondern die Bewegung, die vom einzelnen Menschen
zwischen verschiedenen Orten vollzogen wird. Im Zuge dieser Bewegung
entsteht ein komplexes Gefiige von Orten, das seine Gestalt unentwegt und
auch die Beziehung zu den verschiedenen Orten verdndert. Angesichts der
damit verbundenen Verschiebungen &ndert sich auch die Bedeutung der
Trennung von Zentrum und Peripherie, die unser Verhéltnis zum Ort bislang
wesentlich prigt. Die Dynamisierung des Gefiiges von Orten bewirkt eine
Entgrenzung der Peripherie, die die Zentren von innen aufsprengt und die
Beziechungen der Macht neu organisiert. Im Rahmen dieses umfassenden
Umgestaltungsprozesses entstehen neue Formen von Gemeinschaft, Grenz-
gemeinschaften, in denen die Trennung zwischen Zentrum und Peripherie
wenn1 ilicht aufler Kraft, so doch immer wieder aufs Neue aufs Spiel gesetzt
wird.

13 Flusser, Vilém: Von der Freiheit des Migranten, a.a.O., S. 16.

14 Dieser ,Utopie* eines friedlichen Zusammenlebens verschiedener Kulturen steht
allerdings eine Verschirfung der Lebensbedingungen gegeniiber. So geht das
derzeit global zu beobachtende Entstehen von sogenannten ,Megacitys mit der

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

In der Diaspora zu leben oder vielmehr von der Erfahrung der Diaspora
oder des Exils auszugehen, bedeutet — wie Chambers betont —, ,,die Wohnung
als eine mobile Heimat aufzufassen, als eine Art, Zeit und Raum zu bewoh-
nen, nicht als ob sie feste und geschlossene Strukturen wiren, sondern so,
daB sie die kritische Herausforderung einer Offnung darstellen, deren beun-
ruhigende Priasenz in die Bewegung der Sprachen ausstrahlt, die unsere Vor-
stellung von Identitit, Ort und Geborgenheit konstituieren.“'> Die Vorstel-
lung einer ,mobilen Heimat* — nichts anderes ist ja die ,Diaspora‘ — macht es
erforderlich, zentrale kulturelle Parameter einer kritischen Priifung zu unter-
ziehen. Diese Priifung steht am Ausgangspunkt eines umfassenden Umden-
kens sowie eines kulturellen Umgestaltungsprozesses, von dem bereits weiter
oben die Rede war.

,Mobile Heimat® bedeutet aber auch, gleichzeitig verschiedenen ,Hei-
maten‘ anzugehoren, d.h. an keinem konkreten Ort beheimatet zu sein. Die
Vorstellung der festen Bindung an einen Ort weicht der Erfahrung, deplat-
ziert zu sein, hier und zugleich dort zu sein. Hierauf weist Flusser hin und
unterstreicht — ausgehend von seinen eigenen Erfahrungen — den Doppelcha-
rakter von Migration, die schopferische Impulse freisetzt und immer auch
eine spezifische Form von Leiden nach sich zieht. Sein Vergleich mit dem
das Trauma der Geburt wiederholenden Schmerz der Entbindung macht dies
deutlich. Im Zuge der schmerzhaften Ent-bindung stellt sich aber auch das
Gefiihl der Freiheit ein: ,,Aber dann, im London der ersten Kriegsjahre und
beim Vorahnen der Schrecken der Lager, begann ich, mir dariiber klar zu
werden, dafl es nicht die Schmerzen eines chirurgischen Eingriffs waren,
sondern die einer Entbindung. Ich merkte, da3 die durchtrennten Faden mir
Nahrung zugefiihrt hatten und daB ich jetzt in die Freiheit geworfen war. Ich
wurde vom Schwindel der Freiheit erfafit, der sich darin zeigt, daf sich die
Frage ,frei wovon?‘ in die Frage ,frei wozu?* verkehrt.“!® So lésst sich die
durch die Migration ausgeloste umfassende Krise — ausgehend von der ety-
mologischen Bedeutung dieses Begriffs — eben auch als Chance begreifen.
Im Rahmen seiner Verwendung der Geburtsmetapher bestimmt Flusser die
Erfahrung von Fremdheit {iberdies als eine allgemein menschliche: Jeder von
uns wird in eine Welt geworfen, in der er urspriinglich fremd ist. Der Ver-
weis auf Geburt und Tod als Erscheinungsformen des radikal Fremden fiihrt
Flusser zu der Einsicht, dass wir alle ,urspriinglich heimatlos sind: ,,So sind

Verslumung dieser Stddte einher. In der Forschung wird diese Entwicklung
kontrovers diskutiert. Einerseits werden die mit dieser Entwicklung verbunde-
nen Gefahren beschrieben. Demnach koénnten die Slums zu Keimzellen von
Gewalt und Extremismus werden. So ldsst sich die Ohnmacht des Staates
gegeniiber den massiven Problemen in den stidndig anwachsenden Grenzzonen
der Stiadte am Beispiel von Sdo Paulo veranschaulichen, wo die Slums bereits
von konkurrierenden Banden regiert werden. Andererseits bergen diese dynami-
schen Grenzgemeinschaften auch ein grof3es kreatives Potenzial. So entwickeln
die in den Slums lebenden Menschen vielfiltige Uberlebensstrategien, um sich
buchstiblich ,iber Wasser zu halten‘. Angesichts der menschenunwiirdigen
Lebensverhiltnisse wirkt eine Sichtweise, die das kreative Potenzial dieser
Lebensweise betont, allerdings fast zynisch. Der von auflen auf das Phinomen
der Slums gerichtete Blick des Anthropologen wird hier zum Problem.

15 Chambers, lan: Migration, Kultur, Identitit, a.a.O., S. 5/6.

16 Flusser, Vilém: Von der Freiheit des Migranten, a.a.O., S. 10.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

wir alle, wir aus dem Zusammenbruch der SefBhaftigkeit emportauchenden
Nomaden.“!”

Tatséchlich riickt das ,Fremde‘ néher an uns heran und ,,bringt auch jene
Gewalt zuriick ins Zentrum, die urspriinglich das Merkmal der Begegnungen
an der Peripherie war und die die Grundlagen meiner Welt gelegt hat.“'® Im
Zuge des sich fortwihrend beschleunigenden Prozesses der Globalisierung
werden wir mit einer kulturellen und historischen Vielfalt konfrontiert, die
bislang gingige Erklarungsmuster unzureichend werden lidsst. Die unmittel-
bar spiirbare gesteigerte Komplexitit der Erfahrungswelt fordert uns heraus,
erfordert einen anderen Umgang mit dem ,Fremden‘ in seinen unterschiedli-
chen hochst komplexen Erscheinungsformen. Dabei bleibt die Erfahrung, am
Schnittpunkt der Kulturen zu leben, nicht allein den Migranten vorbehalten,
sondern bestimmt zunehmend das Dasein des modernen Menschen.

In der Folge der sich derzeit abzeichnenden gesellschaftlichen Umwal-
zungsprozesse wird die Politik vor grole Herausforderungen gestellt. Auf die
immense Verantwortung, die daraus fiir ein jedes Land erwéchst, weist Rita
Stissmuth in ihrem jiingst erschienenen Buch ,Migration und Integration:
Testfall fiir unsere Gesellschaft® hin. In ihrer doppelten Funktion als Wissen-
schaftlerin und Politikerin macht sie deutlich, dass die Zukunftsfahigkeit
eines Landes mafigeblich davon abhingt, inwieweit es gelingt, die zunéchst
als Bedrohung wahrgenommene weltweite Migration als Chance zu begrei-
fen. Dies allerdings setzt voraus, Migranten nicht als Problem, sondern — im
Gegenteil — als Teil der Problemlésung anzusehen. Voraussetzung hierfiir ist,
die spezifischen kulturellen Leistungen von Migrantinnen und Migranten
anzuerkennen, die sich seit jeher ,,als dynamische, unternehmerische, verin-
derungs- und risikobereite Menschen erwiesen und entscheidende Beitrige
zur menschlichen Entwicklung in Wissenschaft, Kultur, Wirtschaft und Sozi-
alem geleistet“!” haben. Der an dieser Stelle geforderte Perspektivwechsel
zeigt sich — wie Siissmuth im Folgenden hervorhebt — in einem anderen Um-
gang mit kultureller Vielfalt: ,,Dazu gehort der Prozess der wechselseitigen
Offnung und Anniherung, des gegenseitigen Lernens und der gemeinsamen
Bearbeitung von Problemen und Konflikten.“*> Gemeint ist eine Form des
interkulturellen Lernens, die gegenseitige Akzeptanz und Wertschitzung
sowohl voraussetzt als auch nach sich zieht. Im Zuge ihres Pliddoyers fiir
einen Weg vom geduldeten Nebeneinander zum aktiven Miteinander weist

17 Ebd., S. 17.

18 Chambers, Ian: Migration, Kultur, Identitit, a.a.O., S. 6.

19 Siissmuth, Rita: Migration und Integration. Ein Testfall fir unsere Gesellschaft,
Miinchen 2006, S. 19. Kritisch zu hinterfragen wére allerdings, inwieweit die
Zuschreibung von Eigenschaften wie ,risikobereit® und ,dynamisch® sich von
einem einseitig westlich orientierten Verstindnis einer Kultur des Fortschritts
herleitet. Die hiermit einhergehende Verengung des Blicks kdme einer Verein-
nahmung der Figur des Migranten gleich, dessen verstérende Présenz ja gerade
darin besteht, zentrale gesellschaftliche Werte der westlichen Gesellschaft einer
kritischen Priifung zuzufithren. Dann ndmlich wird deutlich, dass in der
Geschichte der Menschheit Fortschritt immer mit der Unterdriickung, Ausbeu-
tung und Ausgrenzung von Minderheiten einhergegangen ist.

20 Ebd., S. 15/16.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

Stissmuth zudem darauf hin, dass dieser Weg eine iiber den Nationalstaat
hinausgehende Perspektive und Politik erforderlich werden lasst.”!

Am Beispiel der Missverstindnisse, Fehlinformationen sowie Fehlent-
scheidungen, die die deutsche Einwanderungspolitik seit den fiinfziger Jahren
bis zum heutigen Tag kennzeichnen, wird iiberdies deutlich, wie schwer es
nach wie vor zu sein scheint, den im Zuge weltweit zunehmender Migration
erforderlichen Perspektivwechsel zum Ausgangspunkt realpolitischen Han-
delns zu machen.

Dabei gilt es einer im Umgang mit den Fliichtlingen von den National-
staaten praktizierten Politik entgegenzuwirken, die darin besteht, die Grenzen
des eigenen Landes gegen die — in der Folge von Kriegen, Naturkatastrophen,
Armut und ethnischer Ausgrenzung — stetig zunehmenden Fliichtlingsstrome
zu sichern. Diese Politik erneuter Ausgrenzung und militanter Raumansprii-
che verschirft die ohnehin katastrophale Lage der Fliichtlinge. ,,Im 20. Jahr-
hundert sind es die Fliichtlinge, die ,nationalen Minderheiten‘ und die ,Staa-
tenlosen’, die die ganze Gewalt des Nationalstaates zu spiiren bekommen, mit
dem der Kapitalismus ein unheiliges Biindnis schlieft.** Dies fithrt zu
dramatischen Szenen, von denen uns die Medien in regelméfBigen Abstinden
alarmierende Bilder in unsere Wohnzimmer iibertragen. Wir sehen Bilder
von vollig entkrifteten Menschen, die in selbst gebauten Booten kommen
und nur knapp vor dem Ertrinken gerettet werden kénnen.”® Oder wir horen
von blinden Passagieren, die im Maschinenraum eines Schiffes oder im
Lastwagen erstickt sind. Dies geschieht vor unseren Augen, scheint aber
nicht nah genug, uns zu veranlassen, unseren Umgang mit Fliichtlingen bzw.
Migranten sowohl im privaten als auch im politischen Sinne grundlegend zu
iiberdenken. Der in den achtziger Jahren populédre Slogan ,Jeder ist Ausldn-
der — fast tiberall® steht — bereits seit zwanzig Jahren — fiir die bislang in
keiner Weise eingeloste politische Forderung, die eigene, sichere Position
gegeniiber dem Zugereisten in einer die Bedeutung des Nationalstaates
problematisierenden Perspektive kritisch zu hinterfragen. Die paradoxe Situ-
ation in der Begegnung mit dem Fremden besteht darin, dass er uns an unser
eigenes Fremdsein erinnert. Dieses Gefiihl ernst zu nehmen wiirde allerdings
auch voraussetzen, sich kritisch mit der Anderung des deutschen Einwande-
rungsgesetzes zu befassen, das eine Pervertierung des Gastrechts darstellt und

21 Die sich aus einer transnationalen Perspektive ergebenden Einsichten und
Forderungen formuliert Stissmuth mit Blick auf die deutsche Situation. Thre
weitsichtige Analyse der Bedingungen des friedlichen Zusammenlebens ver-
schiedener Kulturen wird stellenweise durch die Verwendung von Begriffen
wie ,Herkunfts- und Aufnahmeldnder® als auch die Forderung nach ,einer
gemeinsamen demokratischen Leitkultur® eingeschrinkt. Die unkritische Uber-
nahme eines Sprachcodes, von dem die tagespolitische Auseinandersetzung mit
dem Thema Migration gepragt ist, fithrt dazu, dass die transnationale Perspek-
tive punktuell in den Hintergrund tritt.

22 Balke, Friedrich: Gilles Deleuze, Frankfurt a. M., New York 1998, S. 154. Bal-
kes treffende Analyse basiert auf der Kapitalismuskritik von Deleuze/Guattari,
die es als eine Aufgabe der Philosophie ansehen, die vom Nationalstaat ausge-
henden repressiven Totalisierungen zu attackieren.

23 Jungst wurde in den spanischen Medien Uber einen traurigen Rekord berichtet:
Vor der Kiiste Spaniens wurde ein Schlauchboot gesichtet. An Bord befanden
sich 188 zusammengepferchte und vollig entkréftete Menschen, die sich unter
menschenunwiirdigen und lebensgefihrlichen Umstinden auf den Weg ins
,gelobte Land® gemacht hatten.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

eine fortschreitende Illegalisierung von Fliichtlingen nach sich zieht. Die
weitreichenden politischen Konsequenzen der Anderung des Artikels 16 des
deutschen Grundgesetzes beschreibt Florian Schneider treffend wie folgt:
,Der Status der Illegalitdt ist ,Verortung® schlechthin: Verbannung in die
Unsichtbarkeit und vollige Rechtlosigkeit angesichts der Allmacht allgegen-
wirtiger Kontrolle.“** Mit der Verschirfung des Einwanderungsgesetzes
verdndert sich auch die Funktion von Grenzen in grundlegender Weise. Diese
umschlieBen kein Territorium mehr, ,sondern sind Ausgangspunkt eines
Kontroll- und Uberwachungssystems, das sich nach vorne wie nach hinten,
ins Landesinnere wie in Nachbar- und Drittstaaten verschiebt, vervielfacht
und vervielfiltigt.“*> Um diese Entwicklung in ihrem ganzen Ausmafie zu
verstehen, ist es unbedingt erforderlich, sich in kritischer Weise mit der
Funktion und Bedeutung von Grenzen auseinanderzusetzen. Diese Frage
nach der Funktion von Grenzen stellt sich in dieser Arbeit insbesondere im
Rahmen der Analyse der literarischen Inszenierung eines Spiegelraums in
Ozdamars Erzihlung ,Der Hof im Spiegel‘.

Ein besonderes Anliegen dieser Arbeit ist es zu fragen, wie sich die
Erfahrung der Migration im Bereich der Literatur niederschligt. Die Literatur
erscheint in diesem Zusammenhang als bevorzugtes Feld, denn in ihr ist es
moglich, verschiedene Sprachen zu sprechen und verschiedene Texte zu
produzieren. Dies wird insbesondere im zweiten Teil dieser Arbeit mit Blick
auf das erzihlerische Werk von Emine Sevgi Ozdamar deutlich. Der spieleri-
sche Umgang und das Fremdwerden der Sprache bilden eine wichtige Facette
jener Inszenierung des Fremden in literarischen Texten, die zur Erhellung der
Konstruktionsbedingungen wesentlich beitragen kann. So lassen sich in der
Analyse der literarischen Inszenierung von Fremde sowohl deren Modi als
auch ,,die performative Verdnderung der auf das Fremde bezogenen Selbst-
vergewisserung lesbar machen.“*® Die sich dabei abzeichnenden Strategien,
die Grenze zwischen Eigenem und Anderem spielerisch zu durchmessen,
lieBen sich auch in anderen Bereichen produktiv nutzen. Uberdies ist es inte-

24 Schneider, Florian: Grenzgemeinschaft gegen Grenzen, in: SPEX — Magazin fiir
Popkultur, 177, S. 50-51, S. 51. Das Recht auf Asyl fiir politisch verfolgte
Menschen ist im deutschen Grundgesetz verankert. Unter der konservativ-libe-
ralen Regierung Helmut Kohls wurde dieses Grundrecht im Jahr 1993 durch
eine Grundgesetzanderung und Ergénzung des Artikels 16 de facto einge-
schrankt. Ein Bundesgesetz spezifiziert seither die Bedingungen fiir die Einreise
nach Deutschland. In der sogenannten Drittstaatenregelung wird festgehalten,
dass Fluchtlinge aus einem sicheren Herkunftsland prinzipiell kein Recht auf
politisches Asyl in Deutschland besitzen. Dariiber hinaus wird Fliichtlingen, die
iiber einen sicheren Drittstaat nach Deutschland einreisen, ebenfalls kein Recht
aus Asyl gewihrt. Da ausnahmslos alle Nachbarldnder Deutschlands als sichere
Drittstaaten einzuordnen sind, fiihrt diese Regelung faktisch dazu, dass lediglich
Fluchtlinge, die mit dem Flugzeug nach Deutschland gelangen, antragsberech-
tigt sind.

25 Ebd., S. 50.

26 Zu dieser Einsicht gelangt Ortrud Gutjahr in ihrer Analyse der literarischen
Inszenierung des Fremden. Demnach liegt die Chance kulturwissenschaftlicher
Fremdheitsforschung fiir sie gerade in der diskursiven Enttabuisierung ausge-
grenzter Projektionsmechanismen, um damit auch die bislang wenig beleuchte-
ten Elemente des kulturellen Archivs offenzulegen (vgl. Gutjahr, Ortrud: Wie
fremd ist eigentlich das Fremde?, in: KulturPoetik, Bd. 2, Heft 1, 2002, S. 113—
118).

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

ressant zu fragen, wie die Literatur mit den Widerstdnden und Widerspriichen
verfahrt, die den Umgang mit dem Thema Migration auf dem Feld der Politik
kennzeichnen. Hiervon ausgehend erscheint Literatur als transkultureller
Raum, der die Erfahrung des kulturell Fremden erméglicht.”” Sogleich tritt
der Wunsch danach, sich dieses als Bereicherung verstandene ,Fremde®
anzueignen und somit dem ,Eigenen‘ anzuverwandeln, in den Hintergrund.
Vielmehr iibt die Auseinandersetzung mit Literatur darin, Widerspriiche
auszuhalten, ohne diese als bedrohlich zu empfinden. Sie wird somit zu
einem Ort der Suche nach méglichen Praktiken interkulturellen Zusammen-
lebens.

Die besondere Stirke literarisch prasentierter Subjektivitit besteht {iber-
dies darin, Positivierungen zu meiden als auch Grenzen zu markieren und im
gleichen Zuge in Frage zu stellen. Diese Moglichkeit ist begriindet im
Medium der Literatur — der Sprache —, an deren Ursprung ,Migrationen* ste-
hen. Jacques Derrida hat im Zuge seiner kritischen Lektiire Saussures
gezeigt, dass die Sprache kein geformtes geschlossenes System ist. Jede
Bedeutung entspringt dem entgrenzten Spiel der Differenzen.”® Unter Beto-
nung der performativen Seite literarischen Schreibens vermdgen sich ver-
drangte Erfahrungen in der Materialitit des Zeichens zu artikulieren. Als
Schauplatz von Gewalt pragt sich der versehrte Korper dem Text als dunkle
Spur ein. Diese Praxis eines anderen Schreibens steht im Zentrum der Ausei-
nandersetzung mit dem literarischen Werk der Schriftstellerin Emine Sevgi
Ozdamar. Dabei wird deutlich, inwieweit dieses Schreiben auch eine spezifi-
sche Form des Widerstands darstellt.

Eine weitere interessante Frage lautet, in welcher Weise sich die im Zuge
von Migration unweigerlich einstellende Erfahrung von Fremdheit artikulie-
ren lasst. Bernhard Waldenfels hebt im Folgenden den grundsétzlich parado-
xen Charakter einer jeden Form von Fremderfahrung hervor: ,,Wir kénnen
von einer Zuginglichkeit des Unzuginglichen, einer Zugehorigkeit in der
Nichtzugehorigkeit, einer Unverstandlichkeit in der Verstdndlichkeit spre-
chen.*” Fiir diese dem Begriffsdenken fremde, zutiefst widerspriichliche
Erfahrung eine angemessene Form bzw. Sprache zu finden, ist sowohl Sache
der Kunst als auch der Literatur. So schlagen sich die mit der Migration
verbundenen Erlebnisse und Sichtweisen als inhaltliches und eben auch als
asthetisches Programm in dem jeweiligen Werk nieder.

27 Dietrich Harth weist darauf hin, dass der Roman schon bei seinem ersten
Erscheinen Fremdheitserfahrungen zu seinem Thema gemacht hat: ,,Don Qui-
jote vergifit sich und die Schwelle, die seine Gegenwart von der Welt der
Romane trennt. Er sucht hier, was dort Phantasma ist, und wird so zum
parodistischen Helden des Lesens, der die Freiheit der Phantasie gegen prosai-
sche Windmiihlen verteidigt.“ (Hardt, Dietrich: Nomadisierende Schreibweisen
und Lesarten des Fremden, in: Neue Rundschau 105 (1994), S. 52-64, S. 52).

28 Vgl. Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a. M. 1996, sowie Derrida,
Jacques: Die différance, in: Engelmann, Peter (Hg.): Postmoderne und
Dekonstruktion. Texte franzosischer Philosophen der Gegenwart, Stuttgart
1990, S. 76-113.

29 Waldenfels, Bernhard: Grundmotive einer Phanomenologie des Fremden,
Frankfurt a. M. 2006, S. 115. Diese sich selbst widerstrebende Erfahrung um
eine gelebte Unmoglichkeit zeigt sich fiir Waldenfels insbesondere bei Autoren
wie Baudelaire, Valéry, Kafka und Celan. Ausgehend von der Annahme des
paradoxalen Charakters von Fremderfahrungen stellt sich Waldenfels iiberdies
die Frage, ob und auf welche Weise Verstehen mdoglich ist.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

Die wiederholt in den verschiedensten Bereichen zitierte ,Krise der Iden-
titat* gilt es im Folgenden unter besonderer Berticksichtigung der Perspektive
der Migration als Teil eines umfassenden Wandlungsprozesses zu begreifen.
Ein besonderes Verdienst der Literatur besteht nun darin, hinsichtlich des
Entstehens neuer Identitdten spannende Fragen aufzuwerfen, ohne Anspruch,
ein in sich schliissiges Modell zu entwerfen. Im Ausspielen verschiedener
Problemfelder bleiben die Losungen in der Schwebe. Die im ersten Teil
dieser Arbeit erfolgende Analyse ausgewihlter Erzihlungen von Aysel Oza-
kin, Yoko Tawada und Emine Sevgi Ozdamar fragt nach der spezifischen Art
und Weise, die Erfahrung der Migration literarisch zu verarbeiten.*® Die
Frage nach den unterschiedlichen Strategien, die Erfahrung der Komplexitit
eines Lebens zwischen den Kulturen literarisch zu verarbeiten, riickt dabei in
den Vordergrund.

Die schmerzhafte Erfahrung der Migration schlédgt sich tiberdies hiufig in
einem Gefiihl von Zerrissenheit und Auf-der-Suche-Sein nieder. Das Wissen
um den endgiiltigen Verlust der ,Heimat® ldsst die Frage nach der eigenen
Identitdt mit besonderer Schirfe hervortreten. Diese Erfahrung deckt sich mit
der Einsicht Stuart Halls, wonach Identitit erst im Moment der Krise zum
Problem wird.>' Im Zuge dieser Krise zeigt sich beispielsweise, dass die
Frage der Identitdt kulturell determiniert ist, sich also in Wahrheit immer
schon als eine Frage nach der spezifischen kulturellen Identitit stellt.’* Ange-
sichts sozialer, 6konomischer und territorialer Umwélzungsprozesse gerit
ebendiese Frage in eine eigenartige Schieflage, denn wer einmal sein Land
verlassen hat, macht die Erfahrung, verschiedenen Kulturen gleichzeitig
anzugehoren. Die Erfahrung des ,Dazwischen® macht es einerseits erforder-
lich, tiber andere Formen von Subjektsein nachzudenken. Die Literatur von
Schriftstellern mit Migrationshintergrund leistet hierbei einen wesentlichen
Beitrag. Andererseits zeigt sich angesichts der Fiille der unterschiedlichen
Entwiirfe, dass das starre Festhalten an geografisch definierten, fest umrisse-
nen Grenzen zur Verarmung von Identitdtskonzepten fiihrt. Im Gegenteil ist

30 Dies geschieht mit dem Ziel, sowohl die Subjektfrage zu 6ffnen als auch einen
Einblick in die Komplexitdt des Themas zu vermitteln.

31 Vgl. Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identitdt, 2. Auflage, Hamburg
2000, S. 181. Hall liefert einen wesentlichen Beitrag, den Begriff der kulturellen
Identitit einer kritischen Priifung zu unterziehen, ohne diesen zugleich ginzlich
zu verabschieden. So betont er, dass es sich bei der Vorstellung von einem
,Traum von kultureller Reinheit® um eine schiere Fiktion handelt, da Kulturen
stets hybride Gebilde sind. Trotzdem bleibt der Begriff der ,kulturellen Identi-
tit® fiir ihn unverzichtbar, da dieser als Voraussetzung erscheint, um im Kampf
fiir eine umfassende individuelle und gesellschaftliche Emanzipation einen
eigenen Standpunkt beziehen zu konnen. Auch die folgende Uberlegung von
Waldenfels, wonach es keinen Ort auBerhalb der Kultur gibt, dient als Begriin-
dung, warum Identitét immer kulturell determiniert ist. ,,Es gibt keinen Ort jen-
seits der Kulturen, der einen unbefangenen und unbeschrinkten Uberblick
gestatten wiirde.” (Waldenfels, Bernhard: Grundmotive einer Phdnomenologie
des Fremden, a.a.0., S. 109).

32 Die Frage der kulturellen Identitdt zieht weitere Fragen nach sich; so zum Bei-
spiel die wichtige Frage, wie es moglich ist, einen Ausweg aus dem Zirkel
gegenseitigen Verstehens zu finden, wo das ,Fremde‘ immer schon die Ziige
des ,Eigenen‘ trigt.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

kulturelle Identitdt das Ergebnis unzihliger Ubersetzungsprozesse.33 Diese
Einsicht, wonach kulturelle Identitdt sich aus pluralen und heterogenen Ele-
menten zusammensetzt, stetht am Anfang eines Nachdenkens dariiber, wie
sich die Erfahrung von Interkulturalitdt mit der Idee eines mit sich selbst
identischen Subjekts vereinbaren lédsst. Eine besondere Herausforderung liegt
dabei in der Frage, wie es moglich ist, den Anderen in seiner Andersartigkeit
anzuerkennen und zu verstehen. Dies allerdings setzt voraus, verschiedene
Grundannahmen der abendldndischen Philosophie in Frage zu stellen.
Gemeint ist eine Weltsicht, die die Einheit der Identitdt als einen Grundzug
des Seins bestimmt. Die Idee einer Einheit des eindeutigen Wesens ist
untrennbar an das Versprechen von Kontinuitdt und Stabilitdt gebunden. Im
Ubergang von einem Denken der Identitit zu einem Denken der Differenz
liegt die Herausforderung darin, ein ,Subjekt’ zu entwerfen, das offen,
prozesshaft sich im Zustand des fortdauernden Werdens befindet, das niemals
ganz zu sich selbst kommt und auf den Anderen verwiesen bleibt. Wie
Heidrun Friese es formuliert: ein ,,,Ich® also, als Begehren nicht nach einer
vollstdndigen und kohérenten Einheit in der gedachten Synthese, sondern ein
,Ich, das sich bestindig am Ort der Spaltung und der Andersheit als dem
Raum der Identitét bewegt und f:xponielrt“.3 4

Die Herausbildung von ,transkulturellen Identititen‘ oder auch ,hybriden
Identitédten‘, die sich in einem stetigen Wandlungsprozess befinden, erscheint
daher als Projekt der Zukunft, das allerdings ldngst begonnen hat. Nicht ver-
gessen werden darf dabei, dass der Entwurf offener und dynamischer Identi-
titsmodelle den einzelnen Menschen vor besondere Anforderungen stellt,
denn dieser muss sich selbst stetig neu erfinden.”

So ist ein Anliegen dieser Arbeit, sowohl nach alternativen Entwiirfen
von Identitdt zu fragen als auch diesen Begriff selbst zu problematisieren.
Denn trotz aller Wandelbarkeit setzt Identitdt immer die Konstruktion des
Anderen voraus. Darauf weist beispielsweise Edward Said im Rahmen seiner
beriithmt gewordenen Untersuchung zur Geschichte des europidischen Orien-
talismus hin.*® Fiir ihn stellt sich die Frage der Identitét als Frage danach,
welche Konsequenzen die Konstruktion des Anderen fiir das konkrete politi-

33 Dies geht mit der Einsicht einher, wonach ,Identitét* jeder natiirlichen Grund-
lage entbehrt. Der Ubersetzungsprozess gerit allerdings sehr schnell in Verges-
senheit, sobald sich das ,Eigene‘ als solches etabliert hat. Der zweite Teil dieser
Arbeit zeigt, dass es ein wesentliches Anliegen der Dichterin Emine Sevgi
Ozdamar ist, diese Ubersetzungsprozesse im Zuge ihrer Arbeit an der Sprache
sichtbar zu machen und auf diese Weise ins Gedichtnis zu rufen. Ubersetzung
wird zum integralen Bestandteil ihres Schreibprozesses. Zugleich beginnt die
Grenze zwischen Eigenem und Fremdem ambivalent zu schillern. Uberdies
gelingt es der Autorin, die semantische Konstruktion kultureller Grenzen sicht-
bar zu machen, indem sie sich schreibend entlang dieser Grenzen bewegt.

34 Friese, Heidrun: Identitdt: Begehren, Name, Differenz, in: Assmann. Aleida
(Hg.): Identititen. Erinnerung, Geschichte, Identitét 3, Frankfurt a. M. 1998, S.
24-43, S. 42. Ausgehend von der kritischen Analyse der kartesianischen Auf-
fassung, in der das Subjekt sich durch die Identitdt mit seinem Denken stiftet,
versteht Friese das Subjekt als ,Ereignis‘: ,,Das Subjekt — von seiner zwingen-
den Identitdt mit dem Denken befreit — erreicht sich als Ereignis und in diesem
zugleich als ein nicht vermittelbares anderes.* (ebd., S. 41).

35 Dies geschieht mit dem Ziel, sowohl die Subjektfrage zu 6ffnen als auch einen
Einblick in die Komplexitit des Themas zu vermitteln.

36 Said, Edward: Orientalism, New York 1979, S. 332.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

sche Handeln hat. Die mit der Ausbildung von Identitdt einhergehende
Trennung von ,Wir‘ und ,Anderen‘ manifestiert sich auf der Ebene des sou-
verdnen Staates in rigiden Gesetzgebungen, die als unmittelbarer Ausdruck
der Staatsmacht anzusehen sind. Wie bereits erwdhnt, gehoren hierzu
Auslindergesetze, die den Vorgang von Einschluss und Ausschluss streng
regeln. Die vom Staat erlassenen Gesetze fithren zu einer Entrechtung und
Kriminalisierung all jener Menschen, die ihr Herkunftsland aufgrund unter-
schiedlichster Umstinde verlassen haben, und stellen zudem eine Pervertie-
rung des Gastrechts dar. Die Analyse der verschiedenen literarischen Identi-
titsentwiirfe verfolgt den Anspruch, diese kritische Perspektive nicht aus dem
Blick zu verlieren. Die sich herauskristallisierenden Entwiirfe dienen viel-
mehr als Anlass, um die Frage der Identitét einem neuen Feld von Fragen zu
oftnen.

Der Verlust einer ,einheitlichen kulturellen Identitdt wird in literarischen
Texten sehr unterschiedlich verarbeitet.’’ Ziel dieser Arbeit ist es aber nicht,
die Texte primér auf ihren soziologischen Gehalt hin zu untersuchen, sondern
die spezifisch literarische Realisierung eines anderen Identitéitsbegriffs samt
der dadurch aufgeworfenen Fragen nachzuvollziehen. Im Zuge der Analyse
bilden die soziologischen und philosophischen Debatten einen offenen Rah-
men, der es zum einen mdglich macht, durch den literarischen Text aufge-
worfene Fragen genauer zu fassen, und zum andern, innerhalb der Theorie-
bildungen nicht hinterfragte Annahmen aufzuzeigen und zu problematisieren
sowie einen Einblick in die Komplexitit des Themas zu geben. Diese wech-
selseitige Perspektive, die zwischen Literatur und Philosophie hin- und
herwechselt, stiitzt sich auf eine lange Tradition. Wie Otto Rank betont, ent-
steht bereits zur Zeit der deutschen Romantik im Umkreis der um das
,Urproblem des Ich® kreisenden Fragen ein duBerst produktiver Widerstreit
zwischen Literatur und Philosophie: ,,Es ist bekannt, dass Jean Paul im
,Titan‘ Stellung nahm zur Fichteschen Philosophie und zeigen wollte, wohin
der transzendentale Idealismus bei duferster Konsequenz fithren miisse. Man
hat dartiber gestritten, ob der Dichter dem Philosophen blof3 seine Anschau-
ungen gegeniiberstellen oder ob er ihn ad absurdum fithren wollte; wie dem
auch sei, scheint es jedenfalls deutlich, da3 beide auf ihre eigene Weise ver-
suchten, sich mit dem ihnen personlich nahe gehenden Problem des Ich aus-
einander zu setzen.“** Unter besonderer Beriicksichtigung der Eigenstindig-
keit der jeweiligen Perspektive ist es ein Anliegen dieser Arbeit, die
produktive Form dieses Widerstreits fortzusetzen.*

Am Ausgang steht also die Frage, welche spezifische Form von Identitéit
oder besser Subjektsein in der jeweiligen Erzdhlung realisiert wird. Die

37 Im Augenblick des Verlusts wird deutlich, dass die Annahme eines geschlosse-
nen Identititsentwurfs unhaltbar ist. So fiihrt die Erfahrung intrakultureller
Fremdheit zu der Einsicht, dass niemand seiner Kultur ganz und gar zugehorig
ist (vgl. Waldenfels, Bernhard: Grundmotive einer Phdnomenologie des Frem-
den, a.a.0., S. 119).

38 Rank, Otto: Der Doppelginger (1914), in: Fischer, Jens Malte (Hg.):
Psychoanalytische Literaturinterpretationen: Aufsdtze aus ,Imago, Zeitschrift
fir Anwendung der Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften® (1912—
1937), Tiibingen 1980, S. 104188, S. 117.

39 Ein Ziel ist es daher, die philosophischen Fragen aus der Literarizitit der zu
untersuchenden Texte abzuleiten, um auf diese Weise der Gefahr einer philoso-
phischen Indienstnahme zu entgehen.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

Verschrinkung der Felder Literatur und Philosophie ergibt sich iiberdies
durch die im Zentrum stehende Frage, welche Bedeutung der Verwendung
des Spiegelmotivs in den Texten von Autoren mit Migrationshintergrund
zukommt. Dieses Motiv findet sich hdufig in literarischen, aber auch philoso-
phischen Texten wieder, die vom Problematischwerden der Identitét handeln.
Die Metapher des ,zerstiickelten Spiegels® erscheint dabei als Ausdruck einer
durci}(} die Migration ausgeldsten, nicht aufthebbaren Krise des erzdhlenden
Ich.

Die Spur der Umdeutung des Subjektbegriffs in den hier behandelten
Erzihlungen der Schriftstellerinnen Aysel Ozakin, Yoko Tawada und Emine
Sevgi Ozdamar soll anhand des spezifischen Einsatzes der Spiegelmetapher
nachvollzogen werden. So zielt die intensive Lektiire darauf ab, kontextuelle
Verschiebungen nachzuzeichnen und die dabei hervortretende Erschiitterung
der ,urspriinglichen® Bedeutung aufzuzeigen. Die Analyse stiitzt sich auf die
These Blumenbergs, wonach die ,Metapher’ im Gegensatz zum ,Begriff*
eben keine Bedeutungen festschreibt. Aufgrund ihres weiten Bedeutungs-
spektrums hat die Metapher das Potenzial, diskursive Formationen zu
erschiittern und im gleichen Zuge Projektionsrdume fiir bislang Ungedachtes
zu erdffnen. Diese Auffassung der ,Metapher als Provisorium* bildet die
Grundlage der Analyse, die darauf abzielt, die in der konkreten Inszenierung
des Spiegelmotivs indirekt formulierte Kritik gesellschaftlicher Sinnhorizonte
aufzuzeigen.

So treten auch jene Motive ins Blickfeld, die im direkten Umfeld der
Spiegelmetapher zu finden sind. In Ozakins Erzihlung ,Die blaue Maske*
beispielsweise wird die vordergriindige Bedeutung des Spiegels als Metapher
fiir die Moglichkeit der Selbsterkenntnis und die der Maske als Symptom fiir
Selbstentfremdung im komplexen Zusammenspiel dieser Motive durch-
kreuzt. Erst die Analyse der im Umkreis des Spiegels anzutreffenden
Verflechtung verschiedener Bedeutungskomplexe vermag die durch den
jeweiligen literarischen Text aufgeworfenen Fragen deutlich hervortreten zu
lassen. Die sich aus dem Zusammenspiel unterschiedlicher Motive ergebende
Verdichtung verschiedener Sinnebenen stellt dabei sowohl ein wesentliches
Merkmal von Literatur im Allgemeinen als auch der spezifischen Literarizitét
der einzelnen Erzdhlung im Besonderen dar.

Der intrakulturelle Zwischenraum schlieBlich, den Ozdamar in ihrer
Verwendung der Spiegelmetapher entwirft, ist zugleich der Raum der Spra-
che, den die Autorin — ruhelos wandernd zwischen den Kulturen — unentwegt
neu vermisst. Hierin liegt die Verbindung zwischen dem ersten und dem

40 Die folgende Verwendung der Metapher des zerstiickelten Spiegels in Biondis
Erzahlung ,Passavantis Riickkehr* liefert hierfiir ein treffendes Beispiel: ,.Je
langer der Aufenthalt in der Bundesrepublik dauerte, um so komplizierter wurde
fiir ihn das Leben als Gastarbeiter. Die deutschen Freunde schienen ihm einen
Spiegel vorzuhalten, auf dem er sich zerteilt erkennen konnte. Aber auch hier
hielten ihm die Leute einen Spiegel vor. Und Giorgio hielt ihn am besten. In
dessen Spiegel sah er sich noch zerteilter als in einem anderen. (Biondi,
Franco: Passavantis Riickkehr, Miinchen 1985, S. 23). Wie bereits am Beispiel
der Bedeutung der Spiegelmetapher bei Flusser gezeigt wurde, ist es ein
zentrales Anliegen dieser Arbeit, diesen Prozess umzukehren.

41 Die Metapher konserviert den terminologischen Zugriff auf verborgene
Problemlagen und bringt diese zur Darstellung (vgl. Konersmann, Ralf: Leben-
dige Spiegel. Die Metapher des Subjekts, Frankfurt a. M. 1991).

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

zweiten Teil dieser Untersuchung transkulturellen Schreibens. So ist die in
Ozdamars Konzeption des Zwischenraums aufgeworfene Frage des Anderen
untrennbar mit dem Thema Sprache verkniipft, allerdings mit jener Dimen-
sion der Sprache, die sich nicht in deren Referenzfunktion erschopft, sondern
vielmehr in deren reiner Zeichenhaftigkeit, in der Medialitdt der Sprache
selbst begriindet ist. Diese Dimension der Sprache also, die sich mit Lévinas
in der Unterscheidung zwischen dem Sagen und dem Gesagten fassen lésst,
artikuliert sich insbesondere in den Zwischenrdumen zwischen den Kulturen.
Da wo Bedeutungen sich nicht bruchlos {ibersetzen lassen, da wo scheinbar
feste kulturelle Horizonte ihre Konturen verlieren, werden Intensititen
kommuniziert, die einem reinen Verstehensprozess unzuginglich bleiben.
Der zweite Teil der Untersuchung widmet sich der Frage nach den sprach-
philosophischen und politischen Implikationen von Emine Sevgi Ozdamars
,Arbeit an der Sprache‘.42

42 Die Untersuchung ,transkulturellen Schreibens’ zielt darauf, sowohl die visuelle
als auch die sprachliche Vermittlung, die die Grenzziehung zwischen bipolaren
Figuren wie Subjekt/Objekt, Eigenes/ Anderes, Selbst/Fremdes etc. erst herbei-
fithrt, zu thematisieren, ohne — wie dies noch vielfach in der Erforschung der
sog. Migrationsliteratur in deutscher Sprache geschieht — die Identitéts-Konfi-
gurationen auf der Ebene von Subjekt, Nation, Gesellschaften und Kulturen als
unhinterfragte Positionen an den Ursprung zu stellen. Hierbei verbindet die
Untersuchung philosophisch-anthropologische und kulturwissenschaftliche Fra-
gen (Subjekt, Nation, Identitdt/Alteritdt und Migration) mit bild-, medien- und
sprachwissenschaftlichen Ansétzen.

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839411117-Intro - am 13.02.2026, 20:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839411117-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

