
V. Phylogenese (Kapp)

Eine der ersten modernen Theorien der Technik findet sich bei Ernst Kapp

(1808–1896). In seiner Publikation Grundlinien einer Philosophie der Technik: zur

Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten, publiziert im Jahr

1877, formuliert er seinen Entwurf der Organprojektion als ein kulturtheo-

retisches Modell des menschlichen Ausdrucks.1 Schon früh tut sich Kapp als

progressiv politischer Denker hervor, und nach der Veröffentlichung einer

monarchiekritischen Schrift in Jahre 1849, sah er sich gezwungen das König-

reich Preußen zu verlassen und nach Texas zu emigrieren. Auch in Texas blieb

er ein Verfechter sozialer Reformen und ein Gegner der Sklaverei.2 DasWerk,

das den Gedanken einer Technikphilosophie so bekannt machte, verfasste

Kapp inDeutschland, im Alter von 69 Jahren, zehn Jahre nach seiner Rückkehr

aus Texas.

Verweisen möchte ich an dieser Stelle auf den im Jahr 2019 erschienenen

Band Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien, herausgegeben von Harun

Maye und Leander Scholz.Er bietet einen gutenEinstieg in unserThema, auch

im Hinblick auf Kapps anthropologischen Ansatz. Insbesondere der Beitrag

von Christiane Voss erwies sich als hilfreich für das folgende Kapitel.3 Dass

Kapps Rezeptionsgeschichte ansonsten eher dünn ausfällt, liegt wohl auch

an seinen anthropologischen Grundannahmen. Kapp sieht den Menschen als

Ideal und Spitze der Entwicklung; die menschliche Existenz gleicht keinem

1 Kapp, Ernst: Grundlinien einer Philosophie der Technik: zur Entstehungsgeschichte der

Kultur aus neuen Gesichtspunkten, Hamburg: Meiner 2015.

2 Maye,Harun/Scholz, Leander: »Zur Anthropologie derMedien bei Ernst Kapp«, in: dies.

(Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie derMedien, Berlin: Kadmos 2019, S. 7–14, hier

S. 7.

3 Voss, Christiane: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer

Verschränkung bei Ernst Kapp« in: Maye/Scholz (Hg.), Ernst Kapp und die Anthropolo-

gie der Medien (2019), S. 58–73.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Technik als Problem des Ausdrucks

Tiere, sie definiert sich in erster Linie als kulturelle und geistige Aktivität. Im

Zentrumsteht das geistige Subjekt,wobei die Leiblichkeit jedoch einenotwen-

dige Bedingung darstellt; Kapp fasst denMenschen also als eine geistleibliche

Organisation auf.4

Eine philosophische Basis für Kapps Thesen bildet nicht nur die Dialek-

tik Hegels, sondern auch die Organik Schellings. Er verknüpft natur- und

technikphilosophische Überlegungen und argumentiert für eine dialektisch

strukturierte und idealistisch gefärbte Kulturtheorie. Seine Kernthese ist,

dass die Werkzeuge und Maschinen sich einer unbewussten Übertragung

verdanken und eine organisationslogische Erweiterung der menschlichen

Sphäre darstellen. Mit dem Anspruch diese Vorgänge im Zusammenhang

ihrer Genese zu untersuchen, entwirft Kapp sein dialektisches Modell der Or-

ganprojektion. Es ist bemerkenswert, wie er Technik als inhärentes Element

voraussetzt und dann als ursprüngliches Prozesselement der menschlichen

Entwicklung erklärt.5

Bei Kapp finden sich noch keine kulturpessimistischen Töne, man spürt

vielmehr eine Faszination für die Artefakte, die Werkzeuge und Maschinen,

über die er schreibt. Die künstlerische und technische Tätigkeit verdankt sich

einer natürlichen Fähigkeit, und so sind die Artefakte ein wertvolles Gut und

eine Bereicherung. Für Kapp ist Technik weder ein Problem, noch ist sie eine

Bürde; sie dient der Vervollkommnung der rohen Natur, in ihr liegt das Prin-

zip derZukunftsproduktion.DerMensch steht zentral, dochnicht umzuherr-

schen, sondern um sich selbst zu erkennen und im Sinne dieser Erkenntnis zu

leben.Die »innereGemeinschaft«6 zwischen denHerstellenden und ihrenOb-

jekten betrifft ideale Ereignisse, was sich in der Organprojektion zeigt.

Kapps Überlegungen zur Technik und sein Modell der Organprojektion

sollen hier imRahmen einer dialektischen Philosophie vorgestellt werden.Ein

zentraler Aspekt ist der Vorgang des Ausdrückens, im Sinne eines genetischen

Moments. Kapp setzt denMenschen als ›Idealtier‹, das aus der tierischen Stu-

fenleiter gänzlich herausfällt; seine Physiologie drängt ihn dazu technisches

Gerät zu entwickeln, wobei dieses Gerät eine intuitive Selbstentäußerung

darstellt. Die Psyche ist dabei der Vermittler eines intuitiven Wissens, das

unbewusst in die Gegenstände hineingetragen wird und einen dialektischen

4 Vgl. Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 16, 22, 24, 32, 35.

5 Maye/Scholz: »Zur Anthropologie der Medien bei Ernst Kapp«, S. 13.

6 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 159

Erkenntnisprozess auslöst. In Ernst Kapps Modell der Organprojektion han-

delt es sich um die Triade von Erfindung als intuitive Projektion, bewusste

Reflektion als Erkenntnisgewinnung und Fortschritt durch den Umgang mit

der Technik. Die technischen Artefakte, insbesondere die Sprache, stellen

Werkzeuge der Speicherung dar, was ich mit Ernst Cassirer kurz erläutern

werde. Dabei möchte ich auch auf die Möglichkeit einer biologisch und

kulturell verschränkten Phylogenese hinweisen.

Die Idealmaschine

Die anthropologische Perspektive Kapps fußt auf einem realistisch getönten

Idealismus, im Rahmen eines geschichtlichen Weltbildes. Der Mensch ist ein

komplexes, biologisches Wesen, das sich seiner selbst bewusst ist, und das

in einer produktiven Beziehung zur Welt steht. Mit Rückgriff auf Pythagoras

macht Kapp den Menschen zum einzigen Maßstab, nur der Mensch ist ein

reflektierendesWesen und nur er kann Erkenntnis über die eigene Geschichte

erlangen.7 Kapp sieht in der geistigen Entwicklung einen Verweis auf die

ursprüngliche Beziehung zwischen Ausdruck und Erkenntnis, und er denkt

diese Beziehung als dialektische Bewegung der geistigen Entwicklung. Die

an Hegel angelehnte These, verknüpft Kapp mit einem Materialismus im

Sinne Schellings;8 der »leibliche Organismus« ist der »eigentliche Bestand

des Selbst«,9 er ist das Zentrum welches das »zentrifugale Hinaus« und »zen-

tripetale Zurück« der Gedanken im Menschen bindet.10 Der Organismus, als

»leibhaftige Maschine«, trägt ein universelles Prinzip in sich, welches Geist

und Mechanik in einem ideal-maschinellen System, also in der kulturellen

Außenwelt des Menschen vereint.11 Der Organismus ist die »Idealmaschine,

7 Ebd. S. 17, 21.

8 Ebd. S. 22. Verweis auf Ludwig Feuerbach.

9 Ebd. S. 15f. »Das Selbst hat aufgehört, der Inbegriff eines nur geistigen Verhaltens zu

sein. […] Erst mit der Gewissheit der leiblichen Existenz tritt das Selbst wahrhaft ins

Bewusstsein. Es ist, weil es denkt, und es denkt, weil es ist. ›Selbst‹, nach der Ableitung

des Wortes von si liba, heißt ›Leib und Leben‹.« Vgl. S. 24. Der Gegensatz von Geist und

Körper verschwindet; realer Idealismus und Selbsterkenntnis sind untrennbar.

10 Ebd. S. 25.

11 Ebd. S. 186, Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Technik als Problem des Ausdrucks

mit demWillen als eingeborenemMotor für sie selbst und als Universalmotor

für die Gesamtheit der machinalen Erzeugnisse!«.12

Wir sehen,wie sehr Kapps Ausdrucksweise den Ton der Romantiker trifft.

Die Autopoiesis des Organismus und die geistige Fähigkeit ist leibhaftiger

Ausdruck und Ausdrückendes zugleich; im Menschen wird die organische

Idee zum höchsten Prinzip der Erkenntnis.13 Kapps Idealismus ist ein prag-

matischer, bei dem die empirische Wissenschaft an ein metaphysisches Bild

gebunden wird. Sein Begriff des Subjekts ist, anders als bei Uexküll, durch

das Selbstbewusstsein bedingt. Unter allen wahrnehmenden und handeln-

den Lebewesen ist nur der Mensch ein Subjekt, da nur er die Fähigkeit der

Selbsterkenntnis besitz. Selbstbewusstsein ist für Kapp der höchste Zustand,

der sich einer langsamen, aus dem Dunkel hervorgehenden Bewusstwer-

dung verdankt. Zwar scheint es nicht Kapps Anliegen zu sein, den tierischen

Existenzen Fähigkeiten wie Gemeinsinn, Rechtsbewusstsein, Kreativität oder

Begriffsfähigkeit generell abzusprechen, doch steht es für ihn außerfrage,

dass dieses »anthropopathische Wirrsal«, welches sich einer »Art Coquetterie

zugunsten der Tiere« verdankt, das Selbstbewusstsein als anthropologisches

Merkmal nicht aufwiegen kann.14

Anders als bei Uexküll, zeigt sich Kapp nicht als besonders naturverliebt.

Der Mensch als »ordnendes Prinzip in der Natur«,15 soll sich dieser weder un-

terwerfen noch sie geringschätzen, vielmehr liegt es in seiner Verantwortung

das Wesentliche seiner Naturbeziehung zu erkennen, und dementsprechend

zu handeln.Die folgenden Anführungen sollten auch vor diesemHintergrund

verstanden werden.

»›Aus dem Besitz der Waffen als solcher leitet sich deshalb ein unwillkürli-

ches Recht ab auf die Jagt, den Fischfang, sowie die Thiere, die denselben

ermöglichen,‹ so erscheint die Waffe, ihr Besitz und der sich erst dadurch

dokumentierende Besitz, dass sie in Kongruenzmit der Hand desMenschen

in Bewegung gesetzt wird, gewissermaßen als ein Rechtstitel auf die ganze

12 Ebd. Herv. i. Org.

13 Ebd. S. 286f.

14 Ebd. S. 33.

15 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 161

belebte Schöpfung. Das Verwachsensein desWerkzeuges mit demmensch-

lichen Selbst geistvoller aufzufassen, ist kaum denkbar.«16

Dieser anthropologische Schluss dient Kapp dazu, Technik als entwicklungs-

theoretisches Element zu erklären. Sicher ist das Benutzen von Waffen oder

Werkzeugen kein anthropologischesMerkmal an sich, und auch Kapp scheint

sich darüber imKlaren,dass Tiere Fundstücke alsWerkzeuge verwenden.Sein

anthropologisches Argument basiert aber auf dem Zusammenhang von tech-

nologischem, physiologischem und geistigem Fortschritt. Benutzt ein Pavian

einen Stein alsWerkzeug, bedeutet das noch nicht, dass diesesWerkzeug kul-

tiviertwird.FürKapp steht fest, dass ohneVernunft keine produktiv-rezeptive

Auseinandersetzung stattfinden kann.17 Das Tier befasst sich nicht intellektu-

ell mit der eigenen Praxis, und die Artefakte wirken nicht in derWeise auf das

Tier zurück, dass es sich darin selbst erkennt; die Werkzeuge werden weder

bewahrt, noch werden sie an die folgenden Generationen weitergereicht.

Kapp kritisiert die Beurteilung der Entwicklungsgeschichte desMenschen

anhand von Materialien, wie etwa Stein, Bronze oder Eisen. Als ebenso un-

befriedigend empfindet er eine Ordnung nach Lebensräumen oder Staatsfor-

men, wie beispielsweise die Bestimmung einer gesellschaftlichen Gruppe als

Nomaden.18 In Kapps Augen sind die Erfindungen und technischen Prakti-

ken, als »Aufeinanderfolge dermenschlichen Arbeit«, viel aussagekräftiger, da

sie anthropologisch beständiger sind.19 Trotzdem zeigt er kein Interesse an

DarwinsoderLamarcksVererbungstheorien,obwohl geradeder epigenetische

Ansatz der Lamarck’schen Thesen Anknüpfungspunkte bietet. Ein Grund für

die Missachtung biologischer Vererbungstheorien, ist Kapps Annahme einer

Anthropogenese in Form einer geistigen Entwicklungsgeschichte. Als Spitze

der empirisch feststellbaren Stufenleiter der Lebewesen, fällt der Mensch als

16 Ebd. S. 67. Kapp zitiert hier Adolph Bastian (1826–1905), Wissenschaftler und Impuls-

geber für die Tradition der Ethnologie, wird auch zu den Aufklärern und Romantikern

wie Vico, Herder und Humboldt gezählt.

17 Ebd. S. 68f., »Der Steinwurf des Pavians ist heute noch wie vor vielen Jahrtausenden

derselbe Vorgang, der Steinwurf aus der Hand des Urmenschen war eine Verheißung

des Werkzeugs und der Maschinenwelt.«

18 Vgl. ebd. 56f.

19 Ebd. S. 44. Vgl. ebd. S. 18, 43,DieVorgeschichte desMenschenbetrifft die Zeit bevor der

Mensch arbeitete; die Phylogenese des Menschen ist eben auch die Geschichte seiner

Technologien. Marx geht darum einer Evolutionsgeschichte der Technik nach.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Technik als Problem des Ausdrucks

geistiges Wesen gänzlich aus der tierischen Hierarchie heraus. »Er ist der al-

lenVorstufen immanente, erreichteZweck,gleichsamdas Idealtier!«20Mit an-

deren Worten, der Mensch steht jenseits des organischen Stufenmodells, da

er sich mit einer, auf die Welt gerichteten Lebenspraxis, anthropologisch be-

stimmt.

Ein ähnlicher Gedanke begründet auch ArnoldGehlens anthropologischen

Ansatz, auf dem ein biologisch-psychologisches Modell des Menschen auf-

baut. Die im Vergleich zum Tier unspezifische Physiologie des Menschen ist

eine körperliche Unzulänglichkeit. Der Mensch ist allein, er ist ohne starken

Instinkt oder physiologische Spezialisierung, was ihn zu einem schutzlo-

sen und überbeanspruchten Wesen macht.21 Er ist zwar triebhaft, aber in

seiner biologischen Mittellosigkeit ein Mängelwesen, das keinem festen Le-

bensraum eingeschrieben ist. Mit dieser Disposition geht eine besondere

Offenheit gegenüber der Welt einher. Die Polarität von Triebhaftigkeit und

Weltoffenheit erzeugen Reibung, und erst mit der Vermittlung beider Pole

können wir uns selbst versichern. Arnold Gehlen sieht allein in den Institutio-

nen die stabilisierende Instanz für den biologisch und kulturell gefährdeten

Menschen. Demnach wäre also allein das Ordnungsprinzip in der Lage, die

schöpferischen Kräfte zu bündeln.22

Interessanterweisebedient sichauchGehlenzahlreicherVerweiseaufUex-

külls Tierbeobachtungen, allerdings tut er dies in erster Linie, um zu verdeut-

lichen, inwieweit wir uns eben nicht in einer Umwelt im Uexküll’schen Sin-

ne wiederfinden. Gehlen lobt das Strukturmodell Tier/Umwelt zwar als ›ge-

nialenGriff‹, doch kritisiert er alle weiteren Versuche einer anthropologischen

Öffnung.23 Dass Uexküll das zeichentheoretische Modell auf alle Spezies aus-

weitet, ist nach Gehlen ein Fehler, »denn genau an der Stelle, wo beim Tiere

die ›Umwelt‹ steht, steht beim Menschen die ›zweite Natur‹ oder die Kultur-

sphäre«.24 Gehlen hält Uexkülls Umweltbegriff für ungeeignet, um die Welt

des Menschen zu erfassen. Die Einengung auf die semiotische Bestimmung

individueller Umwelten, so Gehlen, verdränge nur die »eigentlich ergiebige

20 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 29.

21 Gehlen, Arnold: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, Frankfurt

a.M.: Vittorio Klostermann 2016, S. 33.

22 Vgl. Arlt, Gerhard: Philosophische Anthropologie, Stuttgart: Metzler 2001, S. 132–166.

23 Gehlen: Der Mensch, S. 85 und S. 80f., Gehlen rezipiert unter anderen Uexkülls Be-

schreibungen der Zecke, des Seeigels, der Muschel und der Bienen; auch geht er auf

Uexkülls Zeichentheorie ein.

24 Ebd. S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 163

Verhaltensforschung«.25 Wenn er schlussendlich Uexkülls Kreisläufe der Zei-

chenprozesse biologisch bindet und als rein instinktive Bewegungsformen im

Sinne vonOrganen interpretiert, scheint bis auf den Struktur- undRückkopp-

lungsgedanken nicht viel von einer Deleuze-Uexküll’schen Ethologie übrig.26

Auch Kapp erkennt an, dass der Mensch unmöglich aus seiner Existenzweise

heraustreten kann, und er schließt daraus, dass ein wahres Miteinander nur

mit anderenMenschenmöglich ist.27 Eine Schlussfolgerung, die sichmit dem

Verweis aufDonnaHaraways PublikationWhenSpeciesmeet anzweifeln lässt.28

Wir haben gesehen, dass neben Gehlen auch Kapp rigoros eine anthropo-

logische Grenze zieht. Meiner Ansicht nach tut er dies aber vor allem, um die

Technizität der menschlichen Existenzweise zu unterstreichen. Die geistige

und psychische Tiefe, die der Mensch besitzt, befähigt ihn zu einer technolo-

gischen Verschränkung mit der Welt. Der Mensch ist ein biologisches Wesen

und ein metaphysisches Subjekt, dessen Selbstbewusstsein nach »unten hin

mitdemTiere«undnach»obenhinmit einemAbsoluten«geteilt ist.29 InKapps

Schriften erscheint derMenschnicht alsMängelwesen, sondern als notwendig

technischesWesen, das sich mit dem eigenen Ausdruck weiterentwickelt.

25 Ebd. S. 85.

26 Ebd. S. 85–90, Anders als Uexküll bestimmt Gehlen den Instinktbegriff als rein biolo-

gischen Automatismus. Anstelle des Instinkts setzt Gehlen das Konzept der Instituti-

on, das als Ordnungsinstanz des Menschen Weltbildend ist. Der Mensch ist nicht nur

ein anders gelagertes, höheres Tiersubjekt, sondern ein triebhaftes, aber instinktlo-

ses, und zur Handlung gezwungenes, lernendes Wesen. Wenn Gehlen, ganz pragma-

tisch, eine Art Handlungskreis im Sinne eines kybernetischen Kreismodells entwirft,

steht das biologische Primärprinzip dem Realitätsprinzip des handelnden Menschen

gegenüber.

27 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 149.

28 Haraway, Donna: When Species meet, S. 3, »Two questions guide this book: (1) Whom

and what do I touch when I touch my dog? and (2) How is ›becoming with‹ a practice

of becoming worldly?« S. 5, »Among themyriad of entangled, coshaping species of the

earth, contemporary human beings’ meetings with other critters and, especially, but

not only, with those called ›domestic‹ are the focus of this book.«

29 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Technik als Problem des Ausdrucks

Philosophie der Psyche

Kapp bindet seine spekulative Philosophie an einmetaphysisches Konzept des

Unbewussten. Der Mensch, als Idealtier, besitz nicht nur einen besonderen

Ausdruckstrieb, sondern auch ein intuitives Wissen, welches im Ausdruck in

neuer Form aktualisiert wird. Das metaphysische Unbewusste ist dem Be-

wusstseindesLeibes verpflichtet und leitet denMenschenvomsinnlichenzum

denkenden Sein. Wenn Kapp wiederholt von instinktivem Handeln spricht,

betrifft dies weniger einen biologischen Instinkt oder körperliche Automatis-

men, sondern die Intuition als Erkenntniszugang. Das Konzept der Psyche

ist, so Kapp, eine Philosophie des Unbewussten, die das ganze System der

Philosophie durchdringt. Im Unbewussten liegen die »unendlichen Fäden«,

mit denen der Mensch mit dem »Universum verflochten ist«,30 dort findet

sich eine Instanz, ein Es, als geistige Natur.31 Kapp setzt ein Strukturmodell

von Seele und Psyche, bei dem sich das Unbewusste und das Selbstbewusste

im Bewusstsein als Durchgangsbewegung zeigen.

»Da von einemUnbewussten überhaupt nur insofern die Rede sein kann, als

wir uns bewusst werden, dass ein Unbewusstes ist und dass unser Bewusst-

sein nach unbewusst in uns wirkenden Vorgängen zutage tritt, so ergibt der

Mittelbegriff des Bewusstseins die Einheit von Selbstbewusstsein und Un-

bewusstsein in derWeise, dass unter Geist die sich ihrer bewusst gewordene

Seele, unter Seele der im Unbewussten latente Geist zu verstehen ist.«32

Mit anderenWorten,dasUnbewusstewird zumInhalt desBewusstseins,wäh-

rend das Bewusstsein demSelbstbewusstsein alsMediumdient.Dabei dürfen

wir nicht vergessen, dass das heterogene Gewebe des Organismus diese Vor-

gänge entzündet und antreibt.

»Die menschliche Natur ist der ganze Mensch, die eingefleischte Seele, de-

ren erste unbewusste Regung potentiell schonBewusstsein undGeist ist, oh-

ne dass dabei angenommen werden darf, auf Seele und Geist, Unbewusstes

und Bewusstes, Bewusstsein und Selbstbewusstsein könne der Begriff von

einem Höheren und Niederen im Sinne von Rangordnung Anwendung fin-

den.«33

30 Ebd. S. 151.

31 Ebd. S. 250.

32 Ebd. S. 149,

33 Ebd. S. 150f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 165

Interessant ist hier, dass Kapp den metaphysischen Gehalt des Unbewussten

betont und damit das Konzept der Psyche gegen die Idee des Pathologischen

stark macht.

»Das Es ist das unfassbare universale Etwas der Metaphysik, das sich jeder

dogmatischen Fessel entzieht, ein Etwas, dem der Mensch sich nur insoweit

zu nähern vermag, als er, fortschreitend in demWissen von sich selbst, das

Gebiet des ihm Unbewussten ebenso schrittweise mindert, wie er dasjenige

seines Bewusstseins erweitert.«34

Grundsätzlich gibt Kapp den Romantikern Recht, wenn diese das Unbegreif-

liche und Geheimnisvolle des Lebens anerkennen. Anders als die Romantiker,

sieht Kapp in den dunklen Gefühlen der Mystik aber keine befriedigende Ant-

wort auf dieses Unfassbare. Kapp pendelt ein wenig zwischen romantischem

Idealismus und Naturwissenschaften, und so formuliert er einen Begriff der

Psyche als Instanz des metaphysisch Unbewussten.

Einmehr biologisch gelagertes Konzept der Psyche findenwir in Sigmund

Freuds Trieblehre.35 Der Organismus vereint unterschiedliche Erregungs-

systeme, die zusammen das dynamische System der Psyche bilden; die

unterschiedlichen psychischen Vorgänge sind dem Bewusstsein mehr oder

weniger zugänglich und wirken als Operationsinstanzen gegenseitig aufein-

ander ein. Die Instanz des Unbewussten bildet dabei ein Erregungssystem,

als das »eigentlich reale Psychische«, welches die Schicht des Bewusstseins

miteinschließt.36 Alles Bewusste hat das Unbewusste durchlaufen, aber längst

nicht alle unbewussten psychischen Leistungen erreichen das Bewusstsein.

Tatsächlich Bewusstseinsfähig sind nur die Erregungen des Vorbewussten,

das wie ein Filter Erregungen zensiert. Wir kennen das, wir alle erleben

Dinge, die später nicht als bewusste Erinnerung abrufbar sind. Der Körper

34 Ebd. S. 250. Vgl. Kittler, Friedrich: »Ernst Kapps Technikphilosophie«, in: Maye/Scholz

(Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie derMedien (2019), S. 151–155, hier S. 155, Nach

Kittler basiert Kapp seinen Begriff des Unbewußten auf die metaphysische Undurch-

schaubarkeit der Projektionen selbst.

35 Vgl. Kittler, Friedrich: »Flechsig/Schreber/Freud, Ein Nachrichtennetzwerk der Jahr-

hundertwende«, in: ders., Die Wahrheit der technischen Welt: Essays zur Genealogie

der Gegenwart, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 76–90, Kittler erläutert Freud als frühen Ver-

treter der Gehirnpsychologie, der sich dann aber mit seinen Gesprächstherapien und

der Psychoanalyse von der reinen Neurologie eines Paul Emil Flechsig absetzt.

36 Freud, Sigmund: Die Traumdeutung, Frankfurt a.M.: Fischer 1991, S. 599, Verweis auf

Goethe und Helmholtz.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Technik als Problem des Ausdrucks

und dessen Sinnesorgane bilden das Wahrnehmungssystem als Oberfläche

und Reservoir für das Bewusstsein, wobei letzteres die inneren und äußeren

Erregungen immer miteinander in Einklang bringenmuss.37

Das Es, welches in der Philosophie noch als unfassbare, geistige Kraft um-

rissen wurde, betrifft bei Freud allein die angelegten Triebe und deren psychi-

sche Ausdrucksformen. In seinemEntwurf der Psyche gibt es nur zwei Triebe,

den Todestrieb und den Liebestrieb; die Formen der Bedürfnisse, also die spe-

zifischen Wünsche, in denen die Triebe ihren Ausdruck finden, sind dagegen

zahllos. Das Es richtet sich auf die Befriedigung der Triebe und stellt damit

die »körperlichen Anforderungen an das Seelenleben«.38Wenn Freud vom Ich

spricht, dann meint er damit kein metaphysisches Subjekt, sondern die In-

stanz, die für die Selbstbehauptung und Vermittlung äußerer Gefahren ver-

antwortlich ist. Fähig zu sein, sich zu erinnern, Gefahren auszuweichen, sich

an Gegebenheiten anzupassen oder auf die Umwelt einzuwirken, verdanken

sich dem Ich. Dies sind Vorgänge, in denen bewusst für die Befriedigung der

Triebe gesorgt wird.Was sich nun mit der sozial-psychischen Entwicklung in

derKindheitmanifestiert, ist dasÜber-Ich als dritte Instanz.Anders als das Ich,

gestaltet sich dasÜber-Ich durch die sozialen und kulturellen, also die familiä-

ren und gesellschaftlichen Einflüsse.39

Mit Freuds Idee einer Instanzenvermittlung ändert sichdieBewertungdes

psychischen Apparates.40 Das Unbewusste als ursprüngliches Erregungssys-

tem der Triebe, dient dem Lebewesen als Motor, während die anderen Instan-

zen die Triebe zügeln oder ausgleichen. Die reinen Triebe drücken sich so im-

mer in neuen Mischungen von Bedürfnissen aus. Auch Kapp spricht davon,

dass sich der Mensch aus dem momentanen Bedürfnis heraus, eine Welt er-

schafft, die wiederum ein System von Bedürfnissen darstellt.

»Das System der Bedürfnisse, der durch Organprojektion zu Werkzeug und

Gerätschaft verklärte und mit einem Geisthaften imprägnierte Stoff sowie

die damit bewirkten Veränderungen an der Erdkruste, ist diejenige Außen-

welt, welche imUnterschied von der natürlichen, auch demTiere gegenüber

befindlichen und fremd gegenüber bleibenden, vor dieser den Vorzug hat,

37 Vgl. ebd. S. 596–563.

38 Freud, Sigmund: Abriß der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1977, S. 11.

39 Vgl. ebd. S. 9–11.

40 Vgl. Kittler: »Flechsig/Schreber/Freud«, S. 78, In Freuds Wortschöpfung des ›psychi-

schen Apparats‹ erkennt Kittler den Gehirnpsychologen, der auch seine Triebtheorie

immer auf ein »anatomisches Substrat« zurückzuführen versuchte.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 167

dass der Mensch, in ihr recht eigentlich sich wiederfindend und sich selbst

wissen und begreifen lernend, der selbstbewusste wird.«41

Für Kapp ist das Technische oder Kulturelle das System einer Bedürfnisstruk-

tur, die mit der Entwicklung des Menschen, als idealistisches Subjekt, unlös-

bar verbunden ist.

Da Freud seine Thesen biologisch begründet, lassen sich im Vergleich zu

Kapp zwei wichtige Verschiebungen feststellen. Erstens, bei Freud ermöglicht

der Zugang zu den unbewussten, psychischen Automatismen Selbsterkennt-

nis nur als Sicht auf die individuellen, psychischenVermittlungsvorgänge.Die

Sammlung vieler dieser Einzelbeobachtungen allerdings, bezeugen das allge-

meine Schema des psychischen Apparates. Anders als bei Kapp, offenbart sich

aber kein anthropologisches Schema im Sinne einer Naturerkenntnis. Ohne-

hin ist Freuds Psyche kein exklusiv anthropologisches Konzept.Man sollte da-

von ausgehen, so Freud, dass auch die Tiere die psychischen Elemente Ich und

Es besitzen.42 Ein zweiter Punkt betrifft die positive Färbung der Kulturtheo-

rie Kapps. Sie verdankt sich der metaphysischen Bindung, also der Annahme

eines idealen Prinzips im technischen Ausdruck. Glaubt man dagegen Freud,

dann produziert der psychische Apparat jedeMenge systemische Fehlvermitt-

lungen als pathologische Triebverdrängung, die auf die Macht des Über-Ichs

zurückzuführen sind. In Unbehagen der Kultur erläutert er, inwiefern eine kul-

turpessimistische Einstellung auf diese Triebeinschränkungen zurückzufüh-

ren ist.43

Eine Triebtheorie liegt im Übrigen auch Gehlens Thesen zu Grunde. Bei

ihm ist es die Handlung, die den inneren Trieb befriedet und den Menschen

entlastet. Die inneren Bilder, Gedanken und Ideen werden in eine Tätigkeit

hineingelegt und abgearbeitet.44DasRealitätsprinzip bildet sichmit der Insti-

tutionalisierungderHandlung, indemder irrealen Innenwelt einHalt gegeben

wird. Handlung und Institution sind eine ›Funktionseinheit‹, wobei die Insti-

tution als Vermittler für ein kulturell und sozial geordnetes System fungiert.

41 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 119.

42 Freud: Abriß der Psychoanalyse, S. 11.

43 Ebd. S. 105, Der Kulturzustand kann nur unzureichend die »Forderungen an eine be-

glückende Lebensordnung« erfüllen.

44 Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter, S. 105, Bei Freud ist das Lustprinzip die

generelle ›Kulturbedingung‹. Gehlen zieht an dieser Stelle einen Vergleich zwischen

Freud und Nietzsche als Psychologen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Technik als Problem des Ausdrucks

Dabei stellt auch die eigene Persönlichkeit eine Form von Institution dar.45

Nach Gehlen ist es demnach so, dass wenn wir malen, dichten oder singen,

dies eine institutionalisierende und damit selbsterhaltende Maßnahme dar-

stellt.

Projektionen

Die imVergleich zumTier geringeUmweltanpassung desMenschen,wird von

Kapp zwar an einigen Stellen als Mangel bezeichnet, doch keinesfalls nega-

tiv bestimmt. Im Rahmen seiner Projektionstheorie stellt die Offenheit der

menschlichen Existenz eine notwendige und positive Herausforderung dar;

erst mit der Offenheit kann die Entwicklung in Form einer Geistesgeschich-

te fortschreiten.

Der Begriff Organon, mit der doppelten Bedeutung Organ undWerkzeug,

dient Kapp als Einstieg für seinen Entwurf der Organprojektion.46 Ein wich-

tiges Indiz für seineThese sieht er zunächst in der offensichtlichen Formähn-

lichkeit von technischemGerät und Organ.Dank einer ursprünglichenHand-

geschicklichkeit wurde die organische Form des Fausthammers beispielswei-

se, erst verstärkt und dann in seiner Reichweite verlängert.47 Mit dem Ham-

mer wurde das Funktionsprinzip von Hand und Arm abstrahiert und in die

Welt hinaus verlegt. Dieses erste, vom Körper getrennte Gerät, ist sozusagen

ein ausgelagertesOrgan,dessenGrundformsich tatsächlich auch bis heute er-

halten hat.Mit Zugang zu anderenMaterialien, wie beispielsweise Eisen, ent-

standen nicht nur effizientere Varianten, die bis heute ihre Verwendung ha-

ben, die Grundform wurde besonderen Zwecken auf unterschiedliche Weise

45 Vgl. ebd. S. 131–133. Vgl. Arlt: Philosophische Anthropologie, S. 149ff., In Gehlens Augen

leistet die Auflösung der Institutionen der Regression des Menschen Vorschub. Er ver-

tritt einen pragmatistischen Handlungsansatz und argumentiert für eine vita activa,

die der vergeistigten Innerlichkeit und dem Subjektivismus entgegenzuwirken hat.

46 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 50. Vgl. Maye, Harun/Scholz, Le-

ander: »Einleitung« in: Kapp, Grundlinien einer Philosophie der Technik (2015), S. VII-

L, hier S. XXII.

47 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 52f. Vgl. Canguilhem: Die Erkennt-

nis des Lebens, S. 191, »Aristoteles setzt in der Tat die Organe der tierischen Bewegung

den ›organa‹ gleich, also den »Teilen von Kriegsmaschinen, zum Beispiel dem Arm ei-

nes Katapults, das einWurfgeschoss schleudert.« Vgl. Kittler: »Ernst Kapps Technikphi-

losophie«, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 169

angepasst, was dazu führte, dass es heute eine Unmenge von Hammerwerk-

zeugen in Spezialausführungen gibt.

Obgleich sich die Entstehung der ersten Werkzeuge noch nicht der Leis-

tung einer bewussten Erfindung verdankte, sondern eher dem Ereignis des

Auffindens ähnelte, sieht Kapp hier das Moment der Projektion als kreative

Entäußerung des Menschen.

»Mag daher das bewusste Schaffen der Technik noch so hell im Vordergrund strah-

len, es ist doch nur der Abglanz aus der Tiefe des Unbewussten, doch nur das erst

durch die primitivenWerkzeuge erlöste Bewusstsein!«48

Eine Projektion ist, so Kapp, ein »Vor- oderHervorwerfen,Hervorstellen,Hin-

ausversetzen und Verlegen eines Innerlichen in das Äußere«.49 Mit dieser Be-

schreibung undmit seinemVerweis auf Ludwig Feuerbach,macht er deutlich,

wie enorm schöpferisch dieser Vorgang ist. Der Mensch praktiziert und kre-

iert, und er verleiht so ganz intuitiv, einer Erkenntnis einen Ausdruck; die Pro-

jektion ist die erste Phase einer leib-geistigen Dialektik.50

Als Gott denMenschen erschuf, dann war das der Akt einer Entäußerung,

undwennderMensch etwas erfindet,dann ist das ein ganz ähnlicherVorgang.

Für Kapp handelt es sich bei der Erfindung und Herstellung von Werkzeu-

gen, immer umeine Selbstentäußerung,die sich demmenschlichenGeist ver-

dankt. Die Technizität der psycho-physiologischen Existenz, dient nicht nur

dazu praktische Fähigkeiten zu erlangen, sie speist sich auch unbewusst in die

hergestellten Objekte ein.

Die Bedeutung des Begriffs Projektion steht im Zusammenhang mit Ent-

wurfs- und Zeichenprozessen. Dies gilt besonders für die Neuzeit, in der op-

tische Geräte und Wahrnehmungsapparaturen neue naturwissenschaftliche

Verfahren ermöglichten, und sicherlich auch ein wenig an der ›Entzauberung

48 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 119, Herv. i. Org.

49 Ebd. S. 41.

50 Vgl. Feuerbach, Ludwig: Das Wesen des Christentums, Stuttgart: Reclam 1984, S. 81,

ReligionundGott ist eineProjektiondesMenschen. »Gott […] ist das vergegenständlichte

Wesen des Verstandes.« Herv. i. Org. S. 342, Gott wird erst zu Gott, durch den Menschen.

»Der Mensch ist der offenbare Gott – im Menschen erst verwirklicht, betätigt sich das

göttlicheWesen als solches.« Herv. i. Org. S. 345, »Dies gilt insbesondere auch von dem

Schellingschen Gotte, der, obgleich aus unzähligen Potenzen zusammengesetzt, doch

ein durchaus impotenter Gott ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Technik als Problem des Ausdrucks

derWelt‹ beteiligt waren.51 Der Begriff der Projektion und das Beispiel der ca-

mera obscura sind schon seit Descartes auf das Problem der Erkenntnisfähig-

keit bezogen worden.52 Bei seinen begrifflichen Überlegungen, bedient sich

Kapp zunächst einer sehr einfachen Definition: Zu projizieren bedeutet, et-

was aus dem Inneren, in den äußeren Raum zu verlegen. Letztendlich enthält

der Begriff für Kapp viel mehr, Projektion ist der schöpferische Akt des Aus-

drückens,der eine geistigeRückkopplung erfährt.Bei derHerstellung vonOb-

jekten, werden intuitive Kenntnisse, aus dem Verborgenen des menschlichen

Körpers, entborgen und entäußert.Die Artefakte vermitteln uns dann empiri-

schesWissen über unserenKörper, als eine Formder Selbsterkenntnis.Darum

geht Kapp davon aus, dass die Erkenntnisprozesse des Menschen mit der ei-

genen Entwicklungsgeschichte verschränkt sind.

»Vom Standpunkte der Organprojektion hatman solche Aussprüche einfach

umzukehren und zu erklären, dass die Konstruktion der Camera obscura ganz

analog sei der des Auges, das sie das von dem Organ aus unbewusst proji-

zierte mechanische Nachbild desselben sei, mittels dessen Unterstützung

die Wissenschaft nachträglich in die Vorgänge der Gesichtswahrnehmun-

gen habe eindringen können.«53

Hier handelt es sich um die zweite Phase der Organprojektion, die Reflektion

als konstruktiveAuseinandersetzungmit demeigenenWerk.DieErfindungen

werden im Nachhinein, durch Umgang und Gebrauch, in ihren funktionalen

Zusammenhängen begriffen, wodurch ein Selbsterkenntnisprozess angesto-

ßen wird.

»Prangt denn aber nicht neben dieser natürlichen Welt und sie überragend

eine andere nämlich der Inbegriff der aus Hirn undHand desMenschen her-

vorgegangen technischen Vorrichtungen, von deren Qualität internationale

51 Schmieder, Falko: »Von der Methode der Aufklärung zum Mechanismus des Wahns:

Zur Geschichte des Begriffs›Projektion‹«, in: Christian Bermes/Ulrich Dierse/Christof

Rapp (Hg.), Archiv Für Begriffsgeschichte, Bd. 47, Hamburg: Meiner 2005, S. 163–189,

hier S. 164–166. Vgl. Krämer: Figuration, Anschauung, Erkenntnis, S. 146, »Die Projek-

tion von Gegenständen des Erkennens auf quasi-räumliche Strukturen wird als eine

Anordnung zur Orientierung der Erkenntnisbewegung selbst genutzt.«

52 Vgl. Crary, Jonathan: »Die Camera obscuara und ihr Subjekt«, in: ders., Techniken des

Betrachters. Sehen undModerne im 19. Jahrhundert, Dresden, Basel: Verlag der Kunst

1996, S. 37–73, hier S. 41, Die Operationalität der Camera obscura wurde zum »tonange-

benden Paradigma« im Hinblick auf den Prozess des Sehens.

53 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 171

Ausstellungen eine annähernde Vorstellung geben, deren Menge jedoch, in

Form vonWerkzeugen, Waffen, Bauten, Gewändern, Kunst- und Schriftwer-

ken, Geräten, Apparaten undMaschinen über die bewohnte Erde verbreitet,

unübersehbar ist? Und diese Außenwelt ist es, worin der Mensch sich eine

Fortsetzung seiner selbst nach außen erschaffen hat, ohne welche für ihn

weder das Verständnis und die Benutzung der Natur noch der Aufschluss

über sein eigenes Wesen denkbar sein würde.«54

Nach Kapp besitzt der Mensch ein ursprüngliches Gestaltungsbedürfnis,

das sich in einer kreativen Produktivität äußert, bei der organische Funkti-

onsprinzipien abstrahiert und reproduziert werden. In den Objekten wird

einem intuitivem Wissen über Schemata oder Muster eine neue, konkrete

Existenzform gegeben. Diese Projektion des Unbewussten besitzt aber keine

pathologische, sondern eine idealeWurzel. Kapps Überlegungen erinnern ein

wenig an Platons Konzept der Seele, als Zugang zu den Ideen. Wenn sich bei

Kapp von so etwas wie Urbildern sprechen ließe, dann nur im Sinne eines

idealen Prinzips, das demMenschen selbst innewohnt. Die technischen Gerä-

te, die Artefakte, sämtliche Kulturgegenstände sind Projektionen des Idealen

die unsereWelt konstituieren.

Fassen wir diese Überlegungen noch einmal zusammen; als der Mensch

mit seiner Hand einen Stein technisch einsetzte, entstand damit das erste

›künstliche‹ Hammerwerkzeug, welches den ›natürlichen‹ Fausthammer,

also Hand und Arm, verstärkte. Die Hand, als präformiertes und ›natürli-

ches‹ Werkzeug, diente zur Werkzeugproduktion und verhalf den Menschen

dazu, ihre Bedürfnisse zu erfüllen. Diese ersten Grundformen verdanken

sich aber nicht nur der Handgeschicklichkeit und dem angeborenen Ge-

staltungsbedürfnis, sondern auch einer unbewussten Kenntnis organischer

Funktionsprinzipien.55

Für Kapp ist die Hand das ursprünglichste Werkzeug, »das Werkzeug der

Werkzeuge«, dem der Mensch die Entwicklung seiner Bewusstwerdung ver-

dankt.56 AlsExtremitätdesKörpers, ist siedasOrgan,das sichandieWelt rich-

54 Ebd. S. 156f.

55 Ebd. S. 227.

56 Ebd. S. 51. Vgl. ebd. S. 64, 76, Auch Alfred Espinas stellt den Bezug zu Aristoteles her.

Siehe Espinas, Alfred: Les origines de la technologie: étude sociologique, Paris: Ger-

mer Baillière 1897, S. 84f., »L’idée est empruntée aux organes de l’homme; c’est lamain

qui est le modèle de la plupart des instruments, l’instrument par excellence. Peu im-

porte que l’instrument soit composé de plusieurs articulations; à l’origine en effet le

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Technik als Problem des Ausdrucks

tet und diese erfassen kann; in diesem Sinne operiert sie als eine Art »auswen-

diges Gehirn«.57 Die reziproke Beziehung zwischen Hirn und Hand verwirk-

licht Ideen, welche rückblickend, so Kapp, die kulturelle Entwicklung als eine

Hand- und Geistesgeschichte belegen. Im Unterschied zu den spezialisierten

Organen, ist die Hand vielfältig begabt und in der Lage, Wahrnehmung und

Tätigkeit zu verbinden.58

Nicht nur die frühen Artefakte weisen Ähnlichkeiten zum menschlichen

Körper auf, es finden sich auch unzählige Maschinen, dessen Funktionen auf

organische Wirkprinzipien beruhen. Ein organisches Gelenk unterscheidet

sich in seiner Mechanik nicht von Scharnieren und anderen Gelenken aus

Eisen.Darum kann heute ein Hüftgelenk auch tatsächlich durch ein künstlich

hergestelltes Gelenk ersetzt werden.Was Kapp nun hervorhebt, ist die Tatsa-

che, dass diese Technizität häufig erst mit dem konkreten Ding und dessen

Gebrauch erkannt wird. So brachte erst der direkte Vergleich der Statik des

Brückenbaus mit der Statik des Knochens ein Verständnis der schwammarti-

gen Knochensubstanz. Die Erfindungen der optischen Linse, des Monochord

oder des Klaviers verdanken sich der, vom Unbewussten geleiteten, kreativen

Produktion. Erst anhand dieser Objekte und ihres Gebrauchs, konnte dieWis-

senschaft die Funktionen bestimmter Sinnestätigkeiten wirklich verstehen.

Mit Verweis auf Helmholtz’ Schrift Die Lehre von den Tonempfindungen,

spricht Kapp davon, wie ein Musikinstrument »zugleich ›Instrument‹ im

höchsten Sinne, nämlich eines derWerkzeuge zur Entbindung der Einsicht in

den organischen Untergrund der Geistesoperationen« wurde.59 DieMechanik

des Flügels brachtedieErkenntnis,dass »etliche tausendFasernoderStäbchen

von ungleicher Länge und Spannung« im Innenohr, »eine Art regelmässig ab-

gestufter Besaitung« darstellen, und dass diese »3000 auf verschiedene Töne

nom de machine ne lui est pas appliqué pour cela.« Vgl. Canguilhem: Die Erkenntnis

des Lebens, S. 224, Canguilhem verweist auf die Tatsache, dass Alfred Espinas seine

Projektionstheorie von Kapp übernommen hat.

57 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 142.

58 Was die Welterkundung betrifft, scheint die intelligente Riesenkrake eine besondere

Fähigkeit zu besitzen. Die Tentakel können nicht nur tasten, sondern auch schmecken,

und die einzelnen Saugknöpfe können sich individuell bewegen. Alle der acht Tentakel

besitzen ein eigenes Gehirn, das wiederum an ein zentrales Gehirn gebunden ist. Vgl.

Science ORF, »Wie Oktopusse mit Tentakeln schmecken«, https://science.orf.at/storie

s/3202649/ vom 30.10.2020.

59 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/


V. Phylogenese (Kapp) 173

abgestimmten« Stäbchenmit den akustischenNerven aufmechanischeWeise

verknüpft sind.60

Ernst Kapps Vorgehen ist auch ein Versuch den Dualismus von Mecha-

nismus und Vitalismus zu unterlaufen, ein Punkt den auch George Canguil-

hem anmerkt. Wie Kapp, sieht Canguilhem in den ethnographischen Arbei-

ten eine fruchtbareGrundlage für eine Philosophie der Technik, und zwarweil

dort erstmalig auf den Zusammenhang zwischen Werkzeugproduktion und

organischer Funktion eingegangen wird. Canguilhem weist allerdings auch

auf die Grenzen der organ-technologischen Analogien hin.61 Im Falle des Feu-

ers beispielsweise, sei eine solcheOrganprojektionnicht nachzuvollziehen.Da

Kapp aber die Technizität auch auf höherer Abstraktionsebenemit demOrga-

nischen verschränkt, ist es,wieChristianeVoss sehr zutreffendbemerkt, »eine

Frage der Phantasie, welche (kultur-)technischen Phänomene sich auf welche

Organe zurückprojizieren lassen«.62

Kapps These betrifft ohnehin mehr als nur den Moment der ersten Pro-

jektion als reproduktive Abbildung unserer biologischen Funktionen. Es ist

wichtig den Tiefgang und die Komplexität dieses Vorgangs zu verstehen,

der auch den Moment der Rückspiegelung einschließt, mit dem sich unser

geistiger Fortschritt ermöglicht.

»So sehen wir uns unaufhaltsam immer weiter auf dem einmal betretenden

Pfade der aktuellen Empirie vorangedrängt zu dem unabweisbaren Schlusse

ab interiori, dass alles vom Menschen Ausgehende die sich zerstreuende

Menschennatur ist, welche dadurch zum wahren Bewusstsein kommt, dass

die als System der menschlichen Bedürfnisse ausgestellte Zerstreuung, ab

exteriori eingesammelt, im leiblichen Wesen den einigenden Ausgangs-

punkt wiederfindet!«63

Mit dem Modell der Organprojektion versucht Kapp zu erklären, wie sich In-

tuition und Welt in der kreativen Praxis verschränken und eine gemeinsame

Entwicklung durchmachen.

Aber selbst Kappmuss sich eingestehen, dass in derwechselseitigenÜber-

tragung der Begriffe die Gefahr liegt, Zerrbilder zu produzieren. An dieser

60 Ebd. S. 88.

61 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 224.

62 Voss: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer Verschrän-

kung bei Ernst Kapp«, S. 70.

63 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 119, Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Technik als Problem des Ausdrucks

Stelle scheint ein Verweis auf Foucault hilfreich, der in Ordnung der Dinge vier

Arten von Ähnlichkeiten unterscheidet. Die erste Ähnlichkeit ist die conveni-

entia, sie ist eine Verwandtschaft, die aus der Nähe oder Nachbarschaft der

Dinge hervorgeht.64 Die zweite Form der Ähnlichkeit ist die aemulation, sie ist

ortsungebunden und geht aus einer existentiellen Faltung hervor, die uns als

Verdoppelung erscheint. Die Beziehung betrifft vor allem die Gleichheit der

Gestalt, wobei gegenseitige Reflektionen und Spiegelungen eine relationale

Wirkung besitzen.65 Als dritte Form der Ähnlichkeit nennt Foucault die Analo-

gie.66Wir haben schon gehört, dass in einem solchen Fall die Dinge nach ihren

inneren Verhältnissen verglichen werden. Es wird sich zeigen, dass Kapp

sowohl äußere Ähnlichkeiten als auch Analogien heranzieht, um sein Modell

derOrganprojektion zu untermauern.Der Vollständigkeit halber sei hier noch

die vierte Form der Ähnlichkeit genannt, die Sympathie. Dabei handelt es sich

um eine Bewegung der Dinge aufeinander zu, wobei eine transformierende

oder transduktive Kraft frei wird.67

Mechanismen

Da Kapp sein Modell der Organprojektion im Sinne einer kulturhistorisch

begründeten Erkenntnislehre etablieren will, nimmt er neben den einfachen

Werkzeugen das gesamte System der Mechanismen und Maschinen in den

Blick. Anhand von Beispielen illustriert er nicht nur die Formähnlichkeit

zwischen Werkzeug und Organ, sondern zieht auch den Vergleich zwischen

organischer Operationalität und Mechanik technischer Objekte. Dafür stützt

er sich auf eineMaschinentheorie, in der einfacheMechanismen als Elemente

komplexerMaschinen erklärtwerden.EinewichtigeQuelle, um seineThese zu

untermauern, ist Franz ReuleauxsTheoretische Kinematik.68 Bewegungsabläufe

64 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 47f.

65 Ebd. S. 48f.

66 Ebd. S. 50f.

67 Ebd. S. 53f., Die Sympathie scheint dem Konzept der Wahlverwandtschaften in der

Chemie zu ähneln.

68 Reuleaux, Franz: Theoretische Kinematik Grundzüge einer Theorie des Maschinenwe-

sens, Braunschweig: Vieweg 1875. Kapp zitiert Reuleaux sehr ausführlich, um sein eige-

nes Argument darzustellen. Vgl. Nordmann, Alfred: »Alles rollt. Kapp liest Reuleaux.

Schmerzmaschinen«, in:Maye/Scholz (Hg.), Ernst Kapp unddie Anthropologie derMe-

dien (2019), S. 123–135, hier S. 124, 126f. Nach Nordmannmissversteht Kapp Reuleauxs

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 175

und Energieübertragungen sind die Kernaspekte für die Unterscheidung von

natürlicher und mechanischer Existenz. Die Kinematik als Wissenschaft, die

sich den mechanischen Bewegungszusammenhängen widmet, erklärt me-

chanische Bewegung als ›nicht zufälligen Bewegungsablauf‹, der sich ›einer

zweckmäßigen Zusammensetzung von Teilen‹ verdankt.69

Ein kinematisches Getriebe beispielsweise, ist eine komplexe Konstrukti-

on, in der sich mehrere Teile funktional zueinander verhalten. Dabei ist das

kleinste mechanische Element, selbst schon ein Gefüge von zwei aufeinan-

der abgestimmtenTeilen.Bei diesenGefügen oder Paarungen,wird häufig ein

Element von einem anderem Element umschlungen, so wie es beispielsweise

bei der SchraubeundderMutter der Fall ist. Formtheoretisch bedeutet das, für

diese einfacheMechanik benötigen wir zwei Mannigfaltigkeiten unterschied-

licher Klasse. Denn die Mutter ist ein Torus, die sich mit der Schraube, also

einer Sphäre verbindet.

Anhand eines anderen Beispiels möchte ich die Bedeutung der Topologie,

für die Erfassung technischer Gesichtspunkte nochmals verdeutlichen. Die

Stecknadel, die Nähnadel und die Sicherheitsnadel gehören zu der Gattung

der Nadeln; topologisch betrachtet sind sie aber Mannigfaltigkeiten, die zwei

unterschiedlichen Klassen angehören. Die Stecknadel ist eine Sphäre und die

Nähnadel ist ein Torus; die Sicherheitsnadel ist eine Sphäre oder ein Torus,

abhängig davon, ob sie geöffnet oder geschlossen ist. Das Interessante an die-

sem Beispiel ist, dass es zeigt, wie das Konzept der Mannigfaltigkeit auf die

Fähigkeiten der Objekte verweist. Die Stecknadel kann etwas durchstechen

und dabei Dinge zusammenhalten und an sich binden. Die Nähnadel kann

auch ein Loch punktieren, dabei aber zusätzlich mit ihrem Öhr einen Faden

umfassen. Darum können wir mit ihr Fäden durch Stoff ziehen und etwas

zusammennähen. Die Sicherheitsnadel ist eine Kombination dieser operatio-

nalen Fähigkeiten, und das verdankt sie ihrer topologischen Verwandlungs-

fähigkeit. Wir sehen also, es macht einen Unterschied, ob wir Gegenstände

anhand ihrerMaterie undGestalt, also alsmetallisch, spitz, dünn, gerade oder

gebogen beschreiben oder ob wir sie als Mannigfaltigkeiten beurteilen.

ontologischenMaschinenbegriff und vereinnahmt ihn für seine anthropologische und

organologische Techniktheorie.

69 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 210, Mechanismus ist kein zufälliger oder

beliebiger Bewegungszusammenhang. S. 186, Verweis auf Reuleaux. EinMechanismus

regelt Bewegung, er ist aber kein Motor.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Technik als Problem des Ausdrucks

Die Stecknadel ist eine Sphäre. Die Nähnadel ist ein Torus. Die geöffnete Sicherheits-

nadel ist eine Sphäre. Die geschlossene Sicherheitsnadel ist ein Torus.

Das Gefüge von Torus und Sphäre, kann eine besondere Operationalität

annehmen, nämlich die einer kinematischen Einheit, die als Gelenk fungiert.

Mehrere dieser beweglichen Paare können dann mit festen Elementen zu ei-

ner kinematischen Kette zusammengeschlossen werden. Dabei ermöglichen

es die beweglichenGelenkeundgradenGlieder, kinetischeEnergie zuübertra-

gen. In bestimmter Anordnung kann eine solche Kette als Getriebe operieren

und für viele Formenmechanischer Arbeit eingesetzt werden.70

Mit einem Verweis auf Reuleauxs Kinematik, erklärt George Canguilhem

einenMechanismus als Anordnung fester Teile, die ein bestimmtes Verhältnis

von Kraft und Bewegung aufrechterhalten.

»Ein Mechanismus ist eine Konfiguration fester Körper in Bewegung, die so

beschaffen ist, dass die Bewegung die Konfiguration nicht zerstört. Der Me-

chanismus ist also eine Zusammensetzung beweglicher Teile, deren Bewe-

gungendie gleichenVerhältnisse zwischendenTeilenperiodischwiederher-

stellen.«71

Soll eine kinematische Kette funktionieren, dann muss die Bewegungskraft

weitergeleitet werden und darf nicht zerstörerisch auf die Elemente und die

Verbindungen wirken. Die mechanischen Gefüge, die in der Lage sind, natür-

70 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 162f. Vgl. Reuleaux: Theoretische

Kinematik, S. 53.

71 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 177

licheKraft aufzunehmenunddiese inBewegungumzusetzen,bezeichnetReu-

leaux als Maschine.

»Eine Maschine ist eine Verbindung widerstandsfähiger Körper, welche so

eingerichtet ist, dass mittels ihrer mechanische Naturkräfte genöthigt wer-

den können, unter bestimmten Bewegungen zu wirken.«72

Die Abstraktion des mechanischen Prinzips, insbesondere das der Übertra-

gung und Speicherung von Muskelkraft, beförderte neue Variationen von

Werkzeugen. Dass vitale Kraft in Form von Spannung in ein Objekt geladen

werden kann, war eine bedeutende technische Entdeckung. So wird die Bo-

genseite vom Schützen gespannt, um den Pfeil schneller und kontrollierter in

Bewegung zu versetzen, als es mit einem Wurf mit der Hand möglich wäre.

Auch die Taschenuhr und das Gewehrgeschoss enthalten Mechanismen zur

Speicherung, der vomMenschen eingebrachten Energie.73

Dieser Mechanismus ermöglichte die komplexeren Formenmechanischer

Gefüge, wie Automaten und Maschinen. In beiden Fällen handelt es sich um

technische Geräte, die Energie als potentielle Energie speichern können, um

diese dann in kinetische Energie umzuwandeln. Wo sich bei einem solchen

technischen Objekt das autonome Zentrum befindet, ist von der Bindung an

die ursprüngliche Energiequelle abhängig. Ein Beispiel wäre da der Fall des

Automaten, bei dem ein vorbestimmter Ablauf ausgelöst werden kann. Die

Aktivität des Automaten bedeutet aber nicht, dass dieser die Bewegungsener-

gie selbst erzeugen könnte, die Energie wird nur auf einen Speichermechanis-

mus, wie beispielsweise eine Feder übertragen. Der tatsächliche Antrieb der

automatischen Bewegung verdankt sich dermechanisch vermitteltenMuskel-

kraft.74 Es verwundert nicht, dass die Autonomie des Energieumsatzes, eines

der stärksten vitalistischen Argumente gegen die Gleichsetzung von Organis-

mus undMaschine liefert.

Aber auch die Bewegungen des Organismus beruhen zu großen Teilen auf

Automatismen, wie beispielsweise den Reizreaktionen in den Muskeln. Nun

72 Reuleaux: Theoretische Kinematik, S. 38.

73 Vgl. Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 167.

74 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 188, Verweis auf Marx in FN 4. Vgl. Marx,

Karl: Das Kapital, [1867], MEW, Bd. 23, Berlin: Dietz 1979, S. 394, Beim Werkzeug wird

die Energie vom Menschen zugeführt, damit ist es an eine natürliche Energiequelle

angeschlossen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Technik als Problem des Ausdrucks

ist Kapp aber auch ein Vitalist, und er ist davon überzeugt, dass das mecha-

nische, kinematische Modell die Vorgänge der Energiespeicherung und Ver-

stoffwechslung nur zum Teil erklären kann.

»Aufgrund des Unterschiedes zwischen den äußeren, sensiblen Naturkräf-

ten als Bewegungsspendern und den inneren, in den Maschinenteilen la-

tenten Naturkräften als Widerstandsleistern sowie aufgrund des zur Her-

stellung einer bezweckten Bewegung veranstalteten Zusammenwirkens der

sensiblen und der latenten Kräfte baut sich der Begriff der Maschine auf.«75

Kapp unterscheidet zwischen der Kinematik als mechanische Bewegung und

der Kinese als »spontane Bewegung« und »organisches Sichselbstbewegen«.76

Wesentlich sind dabei die Proportionen der Elemente zueinander; die inneren

und äußeren Verhältnisse bilden ein Dispositiv, das die Speicherung und

Übertragung von Energie ermöglicht oder verhindert. Dies ist ein wichti-

ger Punkt, denn die Koppelung zwischen Energiequelle und Mechanismus

bestimmt den Freiheitsgrad einer Existenzweise. Kapp integriert hier das

idealistische Konzept der Sensibilität und unterscheidet es von der Inertia,

der passiven Widerständigkeit unbelebter Natur. Mit Reuleaux integriert

Kapp Werkzeuge und Mechanik in eine allgemeine Maschinentheorie, in der

der Mensch Antrieb und technisches Element derWeltentwicklung darstellt.

Mit der Bewegungslehre als Maschinenlehre hat Kapp den Menschen an

das technische Sein gebunden, ohne in ein mechanistisches Weltbild zurück-

zufallen. Er unterstreicht die erkenntnistheoretischen Grenzen der Mechanik

und der mathematischen Logik; Zahlen können das Besondere des Organis-

mus, als Verschränkung von »Materie undGeist« oder »Leib und Leben«, nicht

erfassen.77DerMensch ist ein geistsinnliches Lebewesen, in ihmbegegnenwir

auch einer nichtmessbarenDimension.78 Dass dieNatur etwasGeheimnisvol-

75 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 161.

76 Ebd. S. 189.

77 Ebd. S. 207.

78 Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer Ver-

schränkung bei Ernst Kapp«, S. 67f., »Das Leben selbst ist geometrisch geordnet und

ausdrückbar und versetzt die Dinge und Lebewesen zueinander in proportionierte Be-

ziehungen. Als geistig-sinnliches Lebewesen haben Menschen nach Kapp allerdings

mit Kunstwerken gemeinsam, dunkel und geheimnisvoll zu sein. Diese inkommen-

surable Dimension stehe in einem gewissen Kontrast zumindest zur mechanischen

Technik, da die Gegenstände der Mechanik sehr wohl in genauen Zähl- und Messope-

rationen transparent zu machen seien.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 179

les undUnbegreiflichesbirgt, soKapp, lässt sichnicht abstreiten,und so ist der

Mystik »nicht zu entfliehen« noch ist sie »auszurotten«.79

Sicherlich sindwir in der Lage, technische Gegenstände physikalisch, che-

misch oder mathematisch zu erklären. Mein Rasenmäher lässt sich sehr gut

anhand physikalischer Gesetze und automatischer Abläufe beschreiben, und

bis zu einem gewissen Grad trifft das auch auf Lebewesen zu. Man kann den

Blutdruck, die Blutwerte oder sogar die Gehirnwellen messen, und viele De-

tails lassen sich visuell genaustens darstellen. Dennoch, und da würde ichmit

Kapp übereinstimmen, entziehen sich die Körper von Lebewesen, auch schon

aufgrund ihrer stetigen Veränderung, einer rein mechanistischen Erklärung.

Um nun eine erkenntnistheoretische Brücke zwischen Mechanismus und Vi-

talismus zu schlagen, zieht Kapp ein übergreifendes Prinzip heran. Adolf Zei-

singsGoldenerSchnitt dientKapp alsmorphologischesModell, in demarithme-

tische und geometrische Regeln zusammenkommen.Hier sieht Kapp die par-

tikuläre Freiheit des Individuums in einer logischen Totalität aufgehoben.80

Etwas anders formuliert heißt das, es gibt einen universalen Bereich als ein

Schema, in dem auch individuelle Entfaltungmöglich ist.

FürKappbirgt derGoldeneSchnitt dieRegel der Proportionen als Idealwert,

und er geht davon aus, dass wir alle in der Annäherung an diesen Idealwert

existieren. Es bilden sich zwar vielfältige individuelle Formen, die aber nie-

mals gänzlich aus dem proportionalen Ideal herausfallen. Der Goldene Schnitt

steht also für das Schema eines Grundverhältnisses und lässt sich als generi-

scheGrenze begreifen.81Wird dem Idealverhältnis nicht ausreichend entspro-

chen, ist ein existentieller Schwellenwert überschritten. Im Falle einer tech-

nischen Erfindung heißt das, das Werkzeug kann nicht gehandhabt werden,

oder es wird nicht als solches erkannt.Wir erinnern uns an denMaulwurf, der

notwendig eine gewisse Menge an Eigenschaften aufweisen muss, damit wir

ihn zuderGruppe derMaulwürfe zählen.Ähnlich verhält es sich bei denWerk-

zeugen,wird eine Axt in ihren Verhältnissen immer weiter verändert, erreicht

man irgendwann einen Punkt, an dem die Axt aufhört, eine Axt zu sein. Kapp

äußert sichnicht darüber, inwiefernMaterialität undFunktionalität inAbhän-

gigkeit miteinander stehen. Eine proportional korrekte, aus Papier gefertigte

79 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 207.

80 Vgl. ebd. S. 214f. Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung«, S. 69, Verweis auf Can-

guilhem. Voss erkennt an, dass Kapp versucht, den Dualismus von Mechanismus und

Vitalismus zu überwinden.

81 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 216f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Technik als Problem des Ausdrucks

Axt,wäre immer noch eineAxt,was ihr Vermögenbetrifft, ähnelt siewohl eher

einemOrigami Kranich.

Kapp wendet das proportionale Schema des menschlichen Körpers aber

nicht nur in Bezug auf Handwerkszeug an. Der Goldene Schnitt dient Kapp

als Erkenntnismodell, da er die Proportion als universale Gesetzmäßigkeit

anzeigt. Überall, in Lebewesen, Werkzeugen oder Kunstwerken, findet sich

ein »gemeinschaftliches Gesetz als Prinzip des Ebenmaßes« als ein universel-

les Schema.82 Wenn Kapp dem Goldenen Schnitt als Prinzip eine Universalität

zuspricht, läuft das parallel mit einer anthropologischen Zuspitzung, die

sich einer Analogie verdankt. Bei der Analogie, so Foucault, werden nicht

die offensichtlichen, morphologischen Ähnlichkeiten herangezogen. Es geht

um die Gleichsetzung von Verhältnissen, wobei, und das ist das eigentlich

Interessante, eine umkehrbare Beziehung entsteht. Wenn wir also sagen, die

Kameralinse funktioniert wie ein Auge, dann gilt dies selbstverständlich auch

für den umgekehrten Fall, also das Auge funktioniert wie eine Kameralinse.

Nun gibt es in einer Analogiebeziehung aber immer einen privilegierten

Bezugspunkt, der den Raum der wechselseitigen Beziehung besetzt hält.

»DieseReversibilität gibt, ebensowiedieseMehrwertigkeit, derAnalogie ein

universales Anwendungsfeld. Durch sie können sich alle Gestalten der Welt

einander annähern. In jenem Raummit in jede Richtung laufenden Furchen

existiert jedoch ein privilegierter Punkt. Er istmit Analogien übersättigt, von

denen jede darin einen ihrer Stützpunkte finden kann, und die Verhältnisse

kehren sich bei seinem Durchlaufen um, ohne etwas zu verändern. Dieser

Punkt ist der Mensch.«83

Schon aus diesem Grunde, stellt die Setzung des Goldenen Schnitts, als abso-

lutes, erkenntnistheoretisches Schema, eine Schwäche in Kapps Theorie dar.

Christiane Voss hat noch einen weiteren Einwand, sie hält es für fraglich, ob

diese »umfassende und spekulative Ermächtigung des Goldenen Schnitts zu ei-

nem alles erklärenden Prinzip« schlussendlich »zu viel erklärt und damit un-

informativ wird«.84 Positiv anzumerken ist allerdings, dass Kapp sich gegen

einenmorphologischenDogmatismus richtet und für einenBildungsfreiraum

82 Ebd. S. 219. Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung«, S. 68f.

83 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 51.

84 Voss: »Projektion und Proportionierung«, S. 69, Herv. i. Org. Vgl. Kittler: »Ernst Kapps

Technikphilosophie«, S. 154, Kittler kritisiert, dass Kapp »seine Technikphilosophie […]

zur Allgemeinaussage aufspreizt«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 181

in Leben und Kunst argumentiert. Denn auch wenn sich mit dem Proportio-

nalgesetzt der organischen Formen ein generischerRaumbestimmt, ist dabei,

ähnlich wie bei Schellings Sphäre, ein Grad an Freiheit miteingeschlossen.

»Das Gesetz wird also überall nur als der ideale Urtypus oder normale Maass-

stab anzusehen sein, dem sich die realen Bildungen bald mehr, bald minder

nähern, und als die vollkommensten Realisationen im Gebiet der Einzeler-

scheinungen werden keineswegs diejenigen gelten dürfen, die es in seiner

vollen Strenge und Starrheit verwirklichen, sondern welche daneben eben-

so wie der menschliche Körper die volle Kraft des inneren Lebens und der

Selbstbestimmung besitzen, durch die es scheinbar aufgehoben, in der That

aber nur in Fluss und Bewegung gesetzt und auf höhere und freiere Weise

zur Anschauung gebracht wird.«85

Das Normverhältnis bietet Spielräume und erlaubt wertvolle Variationen un-

terschiedlicher Art. Mit diesen Überlegungen wird das Individuum, welches

vom Proportionsideal abweicht, in seiner Individualität wieder aufgewertet.

Speicherung

Zwischen Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen und Kapps

Philosophie der Technik lassen sich gewisse Entsprechungen finden; beide

entwickeln eine Form der anthropologisch geprägten Erkenntnistheorie.

Cassirer erklärt, dass schon die erste Bestimmung der planetarischen Bewe-

gungsmuster zu der Annahme einer kosmologischen Ordnung führte, womit

auch eine bestimmte Form der Erkenntnis hervorgebracht wurde. Die Vereh-

rung der Gestirne, ließ die Menschen auf eine universelle objektive Ordnung

schließen, was die Welt als kosmologische Wirklichkeit hervorbrachte. Das

geheimnisvolle dieser sich präsentierenden Ordnung, wurde zunächst auf

einenmythischen Ursprung zurückgeführt. Ähnlich wie Kapp,merkt Cassirer

an, dass die Menschen ihre hergestellten Werke zunächst nicht als eigene

85 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 215, Kapp zitiert Zeisig: »Ja sie [die

einzelne Erscheinung] vermag den Schein der Vollkommenheit nur dadurch zu errei-

chen, dass sie sich in gewissemGrade vomGesetz des Ganzen losreisst und ihrer Parti-

cularität und Abhängigkeit das Gepräge einer eigenthümlichen Totalität und Freiheit

aufdrückt. […] Die Forderung und die Zulassung jenes freien Spielraums für das Hand-

werk und für das Kunsthandwerk sind demnach gerechtfertigt.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Technik als Problem des Ausdrucks

Leistung begriffen, sondern als »Gaben und Geschenke von oben« erklärten.86

Allerdings besteht sowohl für Cassirer als auch für Kapp kein Zweifel daran,

dass sich die Kulturgegenstände der schöpferischen Fähigkeit des Menschen

verdanken.

Es istKappsThese,dasswirErkenntnisse über dieWelt erlangen,undzwar

vermittelt durch dieDinge undObjekte, diewir selbst erfindenundherstellen.

Das Besondere ist, dass die Artefakte Erkenntnisstrukturen konkretisieren

und intuitivesWissen über ihre Erzeuger bewahren. Zurückgeworfen auf den

Produzenten, wirken diese Erkenntnisse indirekt als Zugang zur Welt, denn

für Kapp ist Selbsterkenntnis, die einzig wahre Form der Naturerkenntnis.

Interessant in diesem Kontext, ist Cassirers Verweis auf Giambattista Vico.

»Die Natur ist dasWerk Gottes, und sie ist demgemäß nur für den göttlichen

Verstand, der sie hervorgebracht hat, völlig durchsichtig. Was der Mensch

wahrhaft begreifen kann, das ist nicht die Wesenheit der Dinge, die für ihn

niemals vollständig erschöpfbar ist, sondern die Struktur und Eigenart sei-

ner eigenen Werke.«87

Demnach verstehen wir das Wesentliche einer Existenzform erst dann, wenn

wirdiese selbst hervorgebracht haben.DasdialektischeFortschreiten,das sich

im Prozess der Organprojektion darstellt, verdankt sich also unserer Fähig-

keit, eine noch unkonkrete Idee im Ausdruck zu verdinglichen und zu bewah-

ren. Innerhalb dieses Ausdrucksmodells gibt es eine Triade von Entäußerung,

Speicherung und Spurenlese.Die technischenObjekte überdauernGeneratio-

nen, werden verändert oder neu interpretiert, können aber auch gänzlich ver-

loren gehen. Nehmen wir das Beispiel des Videorekorders oder sogar das des

DVD-Spielers. Mit den Entwurfsplänen, aber vor allem auch mit der Herstel-

lung der Geräte, wurde die Information ihrer Funktionsweise bewahrt. Da die

meisten Filme heute über online Streamingdienste angeschaut werden, wird

diese Technik und ihr Funktionsprinzip mehr und mehr in Vergessenheit ge-

raten.Was uns bleibt, ist die Menge der Geräte als kultureller Speicher.

86 Cassirer, Ernst: Zur Logik der Kulturwissenschaften, [1942], Hamburg:Meiner 2011, S. 4.

87 Ebd. S. 11, Cassirer zitiert Giambattista Vico, um zu verdeutlichen, dass der Gehalt des

Geistes sich erst in seiner Entäußerung erschließt. Vgl. Cassirer, Ernst: Philosophie der

symbolischen Formen, Erster Teil, Die Sprache, [1923], Hamburg: Meiner 2010, S. 16.

Vgl. Maye/Scholz: »Einleitung«, S. XVI, Die unbewusste Nachahmung der Natur und

deren nachträgliche Bewusstmachung ist zugleich Naturerkenntnis.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 183

Bei diesen Speicherungsvorgängen lässt sich nochmal zwischen beabsich-

tigt bewahrtemWissen und unbewusst hinterlassenen Spuren unterscheiden.

Es gibt unterschiedliche Formen vonChroniken und Archiven als Instrumente

der Speicherung und Erinnerung. Aber auch die Geräte und Maschinen ge-

ben selbst schon Aufschluss, über Ideen, Bedürfnisse und Lebensweisen. Die

eine Form der Speicherung verdankt sich dem Wunsch über die individuelle

Daseinsspanne hinauszureichen und das gegenwärtige Wissen für die kom-

menden Generationen zu bewahren. Die andere Art der Speicherung dage-

gen, ist nicht intentional undwird leicht übersehen.Die großeMengeElektro-

schrott, die unsere Generation produziert, ist eine andere Art des kulturellen

Speichers, als es die antiken Schriften sind, und zwar nicht aus dem Grund,

weil der Elektroschrott ein ökologisches Problem darstellt, was sicherlich der

Fall ist, sondern weil die Sprache, insbesondere die Schriftsprache, ein inten-

tionalesWerkzeug der Speicherung darstellt.

Kapp hält die Lautsprache,wie die technischenErfindungen auch, für eine

intuitive Schöpfung,wobei im Fall der Sprache die »Klanggebärde«, als einge-

borene,organischeFunktion,einVerweis ist,aufdie »realeExistenz«derSpra-

che als ein »Naturwesen«.88 Kapp versucht die Funktion vonLaut- undSchrift-

sprache an ein höheres geistiges Prinzip zu koppeln, und so seineTheorie der

Organprojektion zu erweitern. Er bestimmt Sprache nicht als physikalisches

Werkzeug, sondern als eines, das wie die Hand auch, eine Selbstbezogenheit

besitzt. Die Sprache ist ein »vergeistigtes Werkzeug«, eine Selbstvermittlung

und ein Beispiel der »Selbstproduktion des Menschen«.89 Sie ist ein Instru-

ment, das Inhalt und Form im Ausdruck zusammenhält und die eigene Wei-

terentwicklung vorantreibt. Die Schrift wiederum, ist eine technische Zuspit-

zung der Sprache. Deshalb ist für Kapp die Sprache auch ein besonderer Fall,

denn in ihr vereint sich Geist, Kunst und Technik.

Der Ausdruck der Sprache erlaubt nicht nur Erkenntnis über die körperli-

che Funktionalität, sondern ist Projektion des geistigen Wirkens. Kapp führt

diesen Gedanken nicht weiter aus, dafür finden sich Überlegungen zu diesem

Aspekt bei Cassirer. In seinen Augen ist es das Wort, mit dem die Einheit des

Idealen und Realen in Erscheinung tritt. Mit der Sprache, und ihren Zeichen

und Symbolen, kann das »Flüchtige und Wandelbare« festgehalten werden,

88 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 249.

89 Ebd. S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Technik als Problem des Ausdrucks

wobei sich auchWerte und Ideen speichern lassen.90 Dieser Aspekt macht die

Sprache unter anderem auch zu einemWerkzeug der Macht.

Die Erkenntnisprozesse in Form kultureller Tätigkeit sind für den Men-

schen aber nicht nur eine Option, sondern sie sind ein notwendiges Verfahren

der Selbstkonstitution. Dabei verdankt sich die Bewusstwerdung dem freien

Geist, der mit der Zeichensetzung für Richtung und Gestalt sorgt.

»Und so ist es überall die Freiheit des geistigen Tuns, durch die sich das Cha-

os der sinnlichen Eindrücke erst lichtet und durch die es für uns erst feste

Gestalt anzunehmenbeginnt. Nur indemwir dem fließenden Eindruck, in ir-

gendeiner Richtung der Zeichengebung, bildend gegenübertreten, gewinnt

er für uns Form und Dauer.«91

Die Übertragung von Sinneseindrücken und Erfahrungen in eine Bild-

und Zeichensprache, dient neben der Erkenntnisproduktion also auch dem

Wunsch nach Bestätigung. Die Sprache bildet dabei eine Brücke zwischen

unterschiedlichen Formen der Selbstversicherung und der Wissensproduk-

tion. Bestimmte Probleme, beispielsweise in der Algebra, Geometrie oder

Mechanik, wurden erst in demMoment richtig erfasst und beherrscht, als sie

allgemeingültig in Formeln und Funktionen ausgedrückt werden konnten.92

Die Symbole der Darstellung dienen der Verknüpfung von Physik, Raum,Zeit,

Masse oder Kraft, und sie wurden als erkenntnistheoretische Ordnungspara-

meter entworfen, »um die Welt der sinnlichen Erfahrung zu beherrschen«.93

Cassirer unterstreicht, dass die Ausdrucksdimension bei der Zeichengebung

in ihrer Wirkungsmacht nicht zu unterschätzen sei. »Denn das Zeichen ist

keine bloß zufällige Hülle des Gedankens, sondern sein notwendiges und

wesentliches Organ.«94 Damit sind die Zeichen im Gebrauch selbst immer

schon eine schöpferische Äußerung; sie sind keine Wiederholung als Abbild,

sondern weisen über sich selbst hinaus.95

»In jedem sprachlichen ›Zeichen‹, in jedemmythischen oder künstlerischen

›Bild‹ erscheint ein geistiger Gehalt, der an und für sich über alles Sinnliche

90 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 5.

91 Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 41.

92 Ebd. S. 44.

93 Ebd. S. 15.

94 Ebd. S. 16.

95 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 34, »[…] kein künstlerischer Ausdruck

des Ich ist möglich, ohne daß Gegenständliches […] sich vor uns hinstellt.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 185

hinausweist, in die Form des Sinnlichen, des Sicht-, Hör- oder Tastbaren um-

gesetzt.«96

Ein Artefakt ist immer mehrdimensional, da es unterschiedliche Entwick-

lungsvektoren inkludiert. Der kulturelle Raum im Sinne einer natürlich-

technischen Welt, enthält Beziehungen zum Allgemeinen, zum Einzelnen,

zur Gegenwart, zur Zukunft und zur Vergangenheit. Für Cassirer gilt, wie für

Kapp im Übrigen auch, dass Werkzeuge nicht allein aus der Gegenwart des

Bedürfnisses heraus erfunden werden. Ein Entwurf, als Idee des Neuen, ist

ein »produktives, nicht ein rezeptives oder imitatives Verhalten« und birgt

Idealität.97

»Der Antrieb entstammt nicht allein dem Drang der Gegenwart, sondern er

gehört der Zukunft an, die, um indieserWeisewirksamzuwerden, in irgend-

einerWeise ›vorweggenommen‹ werdenmuß. Diese ›Vorstellung‹ des Künf-

tigen charakterisiert alles menschliche Handeln. Wir müssen ein noch nicht

Bestehendes im ›Bilde‹ vor uns hinstellen, um sodann von dieser ›Möglich-

keit‹ zur ›Wirklichkeit‹, von der Potenz zum Akt überzugehen.«98

Die Entäußerung in Form kultureller Zeichenproduktion, hat einen syste-

mischen Effekt und ist weltbildend. Es verwundert nicht, dass Cassirer zwei

Aspekte aus Uexkülls Theorien aufgreift. Erstens schließt er sich der gestalt-

theoretischen Überlegung an, dass neben Stoff und Kraft, die Form einen

entscheidenden Bildungsfaktor darstellt. Form und Bauplan indizieren eine

funktionale und systemische Abhängigkeit, die Cassirer nicht auf eine Hier-

archie der Organismen, sondern nur auf die unterschiedlichen Komplexitäten

zurückführt. Zweitens greift Cassirer das zeichentheoretische Modell der

Merk- und Wirkwelt auf und erweitert es. Nach Cassirer besitzt der Mensch

einen Freiheitsvorschub, da er sich seiner Umwelt bewusst ist.99 Dasmensch-

liche Handeln ist »durch eine Art der ›Mittelbarkeit‹ gekennzeichnet« und

unterscheidet sich von automatisierten Handlungsketten des Instinkts.100

Cassirer übernimmt Uexkülls Entwurf speziesspezifischer Umwelten und

96 Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 40.

97 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 34.

98 Ebd. S. 28.

99 Vgl. ebd. S. 26f.

100 Ebd. S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Technik als Problem des Ausdrucks

erweitert ihn, um eine dem Menschen eigene »Bildwelt«.101 Die biologisch

strukturierte Umwelt des Menschen wird von einer symbolisch gestalteten

Lebenswelt überlagert.

ZumAbschlussmöchte ichnochaufdiePhylogenesezusprechenkommen,

ein Konzept, das sich meines Erachtens logisch anschließen lässt. Die Spezi-

es des Menschen besitzt die Fähigkeit sich auf eine Weise zu externalisieren,

die sowohl räumliche als auch zeitliche Grenzen überschreitet. Wir erinnern

uns, Elektroschrott oder Plastikabfälle sind Spuren unserer Lebensweise und

bilden so einen kulturellen Speicher. Es ist kein Geheimnis, dass sich unse-

re Hinterlassenschaften schon über den Globus verbreitet haben und für die

kommenden Generationen eine ökologische Herausforderung darstellen. Bei

Kapp und Cassirer ist die technisierteWelt bzw. das Kultursystem engmit der

Phylogenese des Menschen verwoben. Die, im Zusammenhang mit Lamarck

erörterte, epigenetische Landschaft, erlaubt es uns von mehr Wirkdimensio-

nen auszugehen, als es in einemstrikt linear ausgerichtetenEntwicklungsmo-

dell der Fall ist. Stellt man sich die technische Entwicklungsgeschichte als Ele-

ment der epigenetischen Landschaft vor, erschließt sich noch eine rekursive

Dimension.102

Das Kultursystem bildet einWirknetz, in dem sich Vergangenheit, Gegen-

wart und Zukunft miteinander verschränken. Es ist offensichtlich, dass tech-

nische Objekte einen weitreichenden Einfluss auf unterschiedliche Domänen

unseres Lebens haben.103 Andererseits wissen wir, dass Techniken, Gedanken

oder kulturelle Gesten auch vergehen können, ohne Spuren zu hinterlassen.

Da sich die kulturellen Strukturen aber immer wieder neu vernetzen, erleben

101 Ebd. S. 29. Vgl. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 16f., Cassirer scheint

es um eine strukturalistische Erkenntnistheorie zu gehen. Mit einem systematischen

Überblick über die verschiedenen Richtungen des symbolischen Ausdrucks, wäre eine

»allgemeine Charakteristik« möglich. Man besäße dann eine Grammatik der symboli-

schen Funktionen.

102 Vgl. Barnet, Belinda: »Do Technical Artefacts Evolve?«, in: Arthur Bradley/Louis Ar-

mand, Technicity, Prague: Litteraria Pragensia, 2006, S. 167–199. Vgl. Stiegler, Bernard:

Technik undZeit, Der Fehler des Epimetheus, Zürich, Berlin. Diaphanes 2009, S. 71. Vgl.

Leroi-Gourhan, André: Gesture and Speech, CambridgeMA:MIT Press 1993, S. 227–230,

Der Mensch erschafft soziale und kollektive Erinnerung.

103 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 29, Cassirer ermahnt, dass die wach-

sende Macht der kulturellen Welt immer neu auf ihren tatsächlichen Wert hin über-

prüft werdenmuss. Es ist stets zu klären, ob die technischen Objekte noch eine frucht-

bare Entäußerung darstellen, oder vielmehr eine Entfremdung.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 187

manche Technologien eine Renaissance. Ferner können sich kulturelle Gesten

und Techniken ganz allmählich anreichern und dann die Form einerWelle an-

nehmen, die langsam anwächst, um dann mit großer Kraft über sich selbst

hereinzubrechen.

Wenn wir Kapps Entwurf der Organprojektion, die ja eine reziproke Pro-

zessbeziehung beschreibt, in ihrer historischenRekursivität denken, lässt sich

eine zusätzliche phylogenetische Dimension der Technik erkennen. Das Be-

sondere dabei ist, dass die Speicherkapazität der kulturellen Objekte es er-

laubt, in Wellen und Falten zu wirken. Demnach ist die technologische Ent-

wicklungsgeschichte kein linearer Fortschritt, sondern eine evolutionäre Fal-

tung, bei der ein Element der Vergangenheit ihre Intensität über einen größe-

ren Zeitraum hinweg langsam aufbaut, um dann an einem Punkt in der Zu-

kunft ihre ganze Wirkung zu entfalten. Die Diskussion um das Konzept des

Anthropozäns betrifft genau diese Frage; denn es ist nicht deutlich, ob unse-

re Lebensweise, die erheblichen Einfluss auf die Entwicklung vieler Lebewe-

sen ausübt, auch schondie geologischeZusammensetzungder Erde dauerhaft

verändert hat.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

