V. Phylogenese (Kapp)

Eine der ersten modernen Theorien der Technik findet sich bei Ernst Kapp
(1808-1896). In seiner Publikation Grundlinien einer Philosophie der Technik: zur
Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten, publiziert im Jahr
1877, formuliert er seinen Entwurf der Organprojektion als ein kulturtheo-
retisches Modell des menschlichen Ausdrucks.' Schon frith tut sich Kapp als
progressiv politischer Denker hervor, und nach der Verdffentlichung einer
monarchiekritischen Schrift in Jahre 1849, sah er sich gezwungen das Kénig-
reich Preufien zu verlassen und nach Texas zu emigrieren. Auch in Texas blieb
er ein Verfechter sozialer Reformen und ein Gegner der Sklaverei.* Das Werk,
das den Gedanken einer Technikphilosophie so bekannt machte, verfasste
Kapp in Deutschland, im Alter von 69 Jahren, zehn Jahre nach seiner Riickkehr
aus Texas.

Verweisen mochte ich an dieser Stelle auf den im Jahr 2019 erschienenen
Band Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien, herausgegeben von Harun
Maye und Leander Scholz. Er bietet einen guten Einstieg in unser Thema, auch
im Hinblick auf Kapps anthropologischen Ansatz. Insbesondere der Beitrag
von Christiane Voss erwies sich als hilfreich fiir das folgende Kapitel.® Dass
Kapps Rezeptionsgeschichte ansonsten eher diinn ausfillt, liegt wohl auch
an seinen anthropologischen Grundannahmen. Kapp sieht den Menschen als
Ideal und Spitze der Entwicklung; die menschliche Existenz gleicht keinem

1 Kapp, Ernst: Grundlinien einer Philosophie der Technik: zur Entstehungsgeschichte der
Kultur aus neuen Cesichtspunkten, Hamburg: Meiner 2015.

2 Maye, Harun/Scholz, Leander: »Zur Anthropologie der Medien bei Ernst Kapp, in: dies.
(Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien, Berlin: Kadmos 2019, S. 7-14, hier
S.7.

3 Voss, Christiane: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer
Verschrinkung bei Ernst Kapp«in: Maye/Scholz (Hg.), Ernst Kapp und die Anthropolo-
gie der Medien (2019), S. 58-73.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Technik als Problem des Ausdrucks

Tiere, sie definiert sich in erster Linie als kulturelle und geistige Aktivitit. Im
Zentrum steht das geistige Subjekt, wobei die Leiblichkeit jedoch eine notwen-
dige Bedingung darstellt; Kapp fasst den Menschen also als eine geistleibliche
Organisation auf.*

Eine philosophische Basis fiir Kapps Thesen bildet nicht nur die Dialek-
tik Hegels, sondern auch die Organik Schellings. Er verkniipft natur- und
technikphilosophische Uberlegungen und argumentiert fiir eine dialektisch
strukturierte und idealistisch gefirbte Kulturtheorie. Seine Kernthese ist,
dass die Werkzeuge und Maschinen sich einer unbewussten Ubertragung
verdanken und eine organisationslogische Erweiterung der menschlichen
Sphire darstellen. Mit dem Anspruch diese Vorginge im Zusammenhang
ihrer Genese zu untersuchen, entwirft Kapp sein dialektisches Modell der Or-
ganprojektion. Es ist bemerkenswert, wie er Technik als inhirentes Element
voraussetzt und dann als urspriingliches Prozesselement der menschlichen
Entwicklung erklirt.®

Bei Kapp finden sich noch keine kulturpessimistischen Téne, man spiirt
vielmehr eine Faszination fiir die Artefakte, die Werkzeuge und Maschinen,
tiber die er schreibt. Die kiinstlerische und technische Titigkeit verdankt sich
einer natiirlichen Fihigkeit, und so sind die Artefakte ein wertvolles Gut und
eine Bereicherung. Fiir Kapp ist Technik weder ein Problem, noch ist sie eine
Biirde; sie dient der Vervollkommnung der rohen Natur, in ihr liegt das Prin-
zip der Zukunftsproduktion. Der Mensch steht zentral, doch nicht um zu herr-
schen, sondern um sich selbst zu erkennen und im Sinne dieser Erkenntnis zu
leben. Die »innere Gemeinschaft«® zwischen den Herstellenden und ihren Ob-
jekten betrifft ideale Ereignisse, was sich in der Organprojektion zeigt.

Kapps Uberlegungen zur Technik und sein Modell der Organprojektion
sollen hier im Rahmen einer dialektischen Philosophie vorgestellt werden. Ein
zentraler Aspekt ist der Vorgang des Ausdriickens, im Sinne eines genetischen
Moments. Kapp setzt den Menschen als >Idealtier, das aus der tierischen Stu-
fenleiter ginzlich herausfillt; seine Physiologie dringt ihn dazu technisches
Gerit zu entwickeln, wobei dieses Gerit eine intuitive Selbstentiuflerung
darstellt. Die Psyche ist dabei der Vermittler eines intuitiven Wissens, das
unbewusst in die Gegenstinde hineingetragen wird und einen dialektischen

4 Vgl. Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.16, 22, 24, 32, 35.
5 Maye/Scholz: »Zur Anthropologie der Medien bei Ernst Kapp«, S.13.
6 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 66.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

Erkenntnisprozess auslost. In Ernst Kapps Modell der Organprojektion han-
delt es sich um die Triade von Erfindung als intuitive Projektion, bewusste
Reflektion als Erkenntnisgewinnung und Fortschritt durch den Umgang mit
der Technik. Die technischen Artefakte, insbesondere die Sprache, stellen
Werkzeuge der Speicherung dar, was ich mit Ernst Cassirer kurz erliutern
werde. Dabei mochte ich auch auf die Moglichkeit einer biologisch und
kulturell verschrinkten Phylogenese hinweisen.

Die Idealmaschine

Die anthropologische Perspektive Kapps fufit auf einem realistisch geténten
Idealismus, im Rahmen eines geschichtlichen Weltbildes. Der Mensch ist ein
komplexes, biologisches Wesen, das sich seiner selbst bewusst ist, und das
in einer produktiven Beziehung zur Welt steht. Mit Riickgriff auf Pythagoras
macht Kapp den Menschen zum einzigen Maf3stab, nur der Mensch ist ein
reflektierendes Wesen und nur er kann Erkenntnis iiber die eigene Geschichte
erlangen.” Kapp sieht in der geistigen Entwicklung einen Verweis auf die
urspriingliche Beziehung zwischen Ausdruck und Erkenntnis, und er denkt
diese Beziehung als dialektische Bewegung der geistigen Entwicklung. Die
an Hegel angelehnte These, verkniipft Kapp mit einem Materialismus im
Sinne Schellings;® der »leibliche Organismus« ist der »eigentliche Bestand
des Selbst«,” er ist das Zentrum welches das »zentrifugale Hinaus« und »zen-
tripetale Zuriick« der Gedanken im Menschen bindet.”® Der Organismus, als
»leibhaftige Maschine«, trigt ein universelles Prinzip in sich, welches Geist
und Mechanik in einem ideal-maschinellen System, also in der kulturellen
Aufenwelt des Menschen vereint." Der Organismus ist die »Idealmaschine,

7 Ebd. S.17, 21.

8 Ebd. S. 22. Verweis auf Ludwig Feuerbach.

9 Ebd. S.15f. »Das Selbst hat aufgehért, der Inbegriff eines nur geistigen Verhaltens zu
sein. [...] Erst mit der Gewissheit der leiblichen Existenz tritt das Selbst wahrhaft ins
Bewusstsein. Es ist, weil es denkt, und es denkt, weil es ist.>Selbst¢, nach der Ableitung
des Wortes von si liba, heilt>Leib und Leben«.«Vgl. S. 24. Der Gegensatz von Geist und
Korper verschwindet; realer Idealismus und Selbsterkenntnis sind untrennbar.

10 Ebd.S.25.

n Ebd. S.186, Herv. i. Org.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

159


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Technik als Problem des Ausdrucks

mit dem Willen als eingeborenem Motor fiir sie selbst und als Universalmotor
fir die Gesamtheit der machinalen Erzeugnissel«.”

Wir sehen, wie sehr Kapps Ausdrucksweise den Ton der Romantiker trifft.
Die Autopoiesis des Organismus und die geistige Fihigkeit ist leibhaftiger
Ausdruck und Ausdriickendes zugleich; im Menschen wird die organische
Idee zum hochsten Prinzip der Erkenntnis.” Kapps Idealismus ist ein prag-
matischer, bei dem die empirische Wissenschaft an ein metaphysisches Bild
gebunden wird. Sein Begrift des Subjekts ist, anders als bei Uexkiill, durch
das Selbstbewusstsein bedingt. Unter allen wahrnehmenden und handeln-
den Lebewesen ist nur der Mensch ein Subjekt, da nur er die Fihigkeit der
Selbsterkenntnis besitz. Selbstbewusstsein ist fiir Kapp der hochste Zustand,
der sich einer langsamen, aus dem Dunkel hervorgehenden Bewusstwer-
dung verdankt. Zwar scheint es nicht Kapps Anliegen zu sein, den tierischen
Existenzen Fihigkeiten wie Gemeinsinn, Rechtsbewusstsein, Kreativitit oder
Begriffsfihigkeit generell abzusprechen, doch steht es fiir ihn auflerfrage,
dass dieses »anthropopathische Wirrsal«, welches sich einer »Art Coquetterie
zugunsten der Tiere« verdankt, das Selbstbewusstsein als anthropologisches
Merkmal nicht aufwiegen kann.™

Anders als bei Uexkiill, zeigt sich Kapp nicht als besonders naturverliebt.
Der Mensch als »ordnendes Prinzip in der Natur«,” soll sich dieser weder un-
terwerfen noch sie geringschitzen, vielmehr liegt es in seiner Verantwortung
das Wesentliche seiner Naturbeziehung zu erkennen, und dementsprechend
zu handeln. Die folgenden Anfithrungen sollten auch vor diesem Hintergrund
verstanden werden.

»Aus dem Besitz der Waffen als solcher leitet sich deshalb ein unwillkiirli-
ches Recht ab auf die Jagt, den Fischfang, sowie die Thiere, die denselben
ermoglichen,« so erscheint die Waffe, ihr Besitz und der sich erst dadurch
dokumentierende Besitz, dass sie in Kongruenz mit der Hand des Menschen
in Bewegung gesetzt wird, gewissermafien als ein Rechtstitel auf die ganze

12 Ebd. Herv.i. Org.
13 Ebd.S. 286f.

14  Ebd.S.33.

15 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

belebte Schopfung. Das Verwachsensein des Werkzeuges mit dem mensch-
lichen Selbst geistvoller aufzufassen, ist kaum denkbar.«'®

Dieser anthropologische Schluss dient Kapp dazu, Technik als entwicklungs-
theoretisches Element zu erkliren. Sicher ist das Benutzen von Waffen oder
Werkzeugen kein anthropologisches Merkmal an sich, und auch Kapp scheint
sich dariiber im Klaren, dass Tiere Fundstiicke als Werkzeuge verwenden. Sein
anthropologisches Argument basiert aber auf dem Zusammenhang von tech-
nologischem, physiologischem und geistigem Fortschritt. Benutzt ein Pavian
einen Stein als Werkzeug, bedeutet das noch nicht, dass dieses Werkzeug kul-
tiviert wird. Fiir Kapp steht fest, dass ohne Vernunft keine produktiv-rezeptive
Auseinandersetzung stattfinden kann."”” Das Tier befasst sich nicht intellektu-
ell mit der eigenen Praxis, und die Artefakte wirken nicht in der Weise auf das
Tier zuriick, dass es sich darin selbst erkennt; die Werkzeuge werden weder
bewahrt, noch werden sie an die folgenden Generationen weitergereicht.
Kapp kritisiert die Beurteilung der Entwicklungsgeschichte des Menschen
anhand von Materialien, wie etwa Stein, Bronze oder Eisen. Als ebenso un-
befriedigend empfindet er eine Ordnung nach Lebensriumen oder Staatsfor-
men, wie beispielsweise die Bestimmung einer gesellschaftlichen Gruppe als
Nomaden.” In Kapps Augen sind die Erfindungen und technischen Prakti-
ken, als »Aufeinanderfolge der menschlichen Arbeit«, viel aussagekriftiger, da
sie anthropologisch bestindiger sind.” Trotzdem zeigt er kein Interesse an
Darwins oder Lamarcks Vererbungstheorien, obwohl gerade der epigenetische
Ansatz der Lamarck’schen Thesen Ankniipfungspunkte bietet. Ein Grund fir
die Missachtung biologischer Vererbungstheorien, ist Kapps Annahme einer
Anthropogenese in Form einer geistigen Entwicklungsgeschichte. Als Spitze
der empirisch feststellbaren Stufenleiter der Lebewesen, fillt der Mensch als

16  Ebd.S. 67. Kapp zitiert hier Adolph Bastian (1826—1905), Wissenschaftler und Impuls-
geber fiir die Tradition der Ethnologie, wird auch zu den Aufklarern und Romantikern
wie Vico, Herder und Humboldt gezihlt.

17 Ebd. S.68f, »Der Steinwurf des Pavians ist heute noch wie vor vielen Jahrtausenden
derselbe Vorgang, der Steinwurf aus der Hand des Urmenschen war eine VerheifRung
des Werkzeugs und der Maschinenwelt.«

18 Vgl ebd. 56f.

19  Ebd.S. 44.Vgl.ebd.S.18, 43, Die Vorgeschichte des Menschen betrifft die Zeit bevor der
Mensch arbeitete; die Phylogenese des Menschen ist eben auch die Geschichte seiner
Technologien. Marx geht darum einer Evolutionsgeschichte der Technik nach.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

161


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Technik als Problem des Ausdrucks

geistiges Wesen ganzlich aus der tierischen Hierarchie heraus. »Er ist der al-
len Vorstufen immanente, erreichte Zweck, gleichsam das Idealtier!«*° Mit an-
deren Worten, der Mensch steht jenseits des organischen Stufenmodells, da
er sich mit einer, auf die Welt gerichteten Lebenspraxis, anthropologisch be-
stimmt.

Ein dhnlicher Gedanke begriindet auch Arnold Gehlens anthropologischen
Ansatz, auf dem ein biologisch-psychologisches Modell des Menschen auf-
baut. Die im Vergleich zum Tier unspezifische Physiologie des Menschen ist
eine korperliche Unzulinglichkeit. Der Mensch ist allein, er ist ohne starken
Instinkt oder physiologische Spezialisierung, was ihn zu einem schutzlo-
sen und itberbeanspruchten Wesen macht.” Er ist zwar triebhaft, aber in
seiner biologischen Mittellosigkeit ein Midngelwesen, das keinem festen Le-
bensraum eingeschrieben ist. Mit dieser Disposition geht eine besondere
Offenheit gegeniiber der Welt einher. Die Polaritit von Triebhaftigkeit und
Weltoffenheit erzeugen Reibung, und erst mit der Vermittlung beider Pole
kénnen wir uns selbst versichern. Arnold Gehlen sieht allein in den Institutio-
nen die stabilisierende Instanz fiir den biologisch und kulturell gefihrdeten
Menschen. Demnach wire also allein das Ordnungsprinzip in der Lage, die
schopferischen Krifte zu biindeln.**

Interessanterweise bedient sich auch Gehlen zahlreicher Verweise auf Uex-
kils Tierbeobachtungen, allerdings tut er dies in erster Linie, um zu verdeut-
lichen, inwieweit wir uns eben nicht in einer Umwelt im Uexkill'schen Sin-
ne wiederfinden. Gehlen lobt das Strukturmodell Tier/Umwelt zwar als >ge-
nialen Griffv, doch kritisiert er alle weiteren Versuche einer anthropologischen
Offnung.? Dass Uexkiill das zeichentheoretische Modell auf alle Spezies aus-
weitet, ist nach Gehlen ein Fehler, »denn genau an der Stelle, wo beim Tiere
die »Umwelt« steht, steht beim Menschen die >zweite Natur< oder die Kultur-
sphire«.** Gehlen hilt Uexkiills Umweltbegriff fiir ungeeignet, um die Welt
des Menschen zu erfassen. Die Einengung auf die semiotische Bestimmung
individueller Umwelten, so Gehlen, verdringe nur die »eigentlich ergiebige

20  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 29.

21 Gehlen, Arnold: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, Frankfurt
a.M.: Vittorio Klostermann 2016, S. 33.

22 Vgl. Arlt, Gerhard: Philosophische Anthropologie, Stuttgart: Metzler 2001, S. 132—-166.

23 Gehlen: Der Mensch, S. 85 und S. 80of.,, Gehlen rezipiert unter anderen Uexkiills Be-
schreibungen der Zecke, des Seeigels, der Muschel und der Bienen; auch geht er auf
Uexkiills Zeichentheorie ein.

24 Ebd.S.87.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

Verhaltensforschung«.” Wenn er schlussendlich Uexkiills Kreisliufe der Zei-
chenprozesse biologisch bindet und als rein instinktive Bewegungsformen im
Sinne von Organen interpretiert, scheint bis auf den Struktur- und Riickkopp-
lungsgedanken nicht viel von einer Deleuze-Uexkiill'schen Ethologie iibrig.?
Auch Kapp erkennt an, dass der Mensch unméglich aus seiner Existenzweise
heraustreten kann, und er schlieRt daraus, dass ein wahres Miteinander nur
mit anderen Menschen moglich ist.?” Eine Schlussfolgerung, die sich mit dem
Verweis auf Donna Haraways Publikation When Species meet anzweifeln lisst.?®
Wir haben gesehen, dass neben Gehlen auch Kapp rigoros eine anthropo-
logische Grenze zieht. Meiner Ansicht nach tut er dies aber vor allem, um die
Technizitit der menschlichen Existenzweise zu unterstreichen. Die geistige
und psychische Tiefe, die der Mensch besitzt, befihigt ihn zu einer technolo-
gischen Verschrinkung mit der Welt. Der Mensch ist ein biologisches Wesen
und ein metaphysisches Subjekt, dessen Selbstbewusstsein nach »unten hin
mitdem Tiere« und nach »oben hin mit einem Absoluten« geteiltist.? In Kapps
Schriften erscheint der Mensch nicht als Mangelwesen, sondern als notwendig
technisches Wesen, das sich mit dem eigenen Ausdruck weiterentwickelt.

25 Ebd.S. 8s.

26  Ebd.S.85-90, Anders als Uexkiill bestimmt Gehlen den Instinktbegriff als rein biolo-
gischen Automatismus. Anstelle des Instinkts setzt Gehlen das Konzept der Instituti-
on, das als Ordnungsinstanz des Menschen Weltbildend ist. Der Mensch ist nicht nur
ein anders gelagertes, hoheres Tiersubjekt, sondern ein triebhaftes, aber instinktlo-
ses, und zur Handlung gezwungenes, lernendes Wesen. Wenn Gehlen, ganz pragma-
tisch, eine Art Handlungskreis im Sinne eines kybernetischen Kreismodells entwirft,
steht das biologische Primarprinzip dem Realititsprinzip des handelnden Menschen
gegenlber.

27  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.149.

28  Haraway, Donna: When Species meet, S. 3, »Two questions guide this book: (1) Whom
and what do | touch when | touch my dog? and (2) How is >becoming with<a practice
of becoming worldly?«S. 5, »Among the myriad of entangled, coshaping species of the
earth, contemporary human beings’ meetings with other critters and, especially, but
not only, with those called >domesticc are the focus of this book.«

29  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.149.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Technik als Problem des Ausdrucks

Philosophie der Psyche

Kapp bindet seine spekulative Philosophie an ein metaphysisches Konzept des
Unbewussten. Der Mensch, als Idealtier, besitz nicht nur einen besonderen
Ausdruckstrieb, sondern auch ein intuitives Wissen, welches im Ausdruck in
neuer Form aktualisiert wird. Das metaphysische Unbewusste ist dem Be-
wusstsein des Leibes verpflichtet und leitet den Menschen vom sinnlichen zum
denkenden Sein. Wenn Kapp wiederholt von instinktivem Handeln spricht,
betrifft dies weniger einen biologischen Instinkt oder korperliche Automatis-
men, sondern die Intuition als Erkenntniszugang. Das Konzept der Psyche
ist, so Kapp, eine Philosophie des Unbewussten, die das ganze System der
Philosophie durchdringt. Im Unbewussten liegen die »unendlichen Fiden,
mit denen der Mensch mit dem »Universum verflochten ist«,*® dort findet
sich eine Instanz, ein Es, als geistige Natur.* Kapp setzt ein Strukturmodell
von Seele und Psyche, bei dem sich das Unbewusste und das Selbstbewusste
im Bewusstsein als Durchgangsbewegung zeigen.

»Da von einem Unbewussten (iberhaupt nur insofern die Rede sein kann, als
wir uns bewusst werden, dass ein Unbewusstes ist und dass unser Bewusst-
sein nach unbewusst in uns wirkenden Vorgangen zutage tritt, so ergibt der
Mittelbegriff des Bewusstseins die Einheit von Selbstbewusstsein und Un-
bewusstsein in der Weise, dass unter Geist die sich ihrer bewusst gewordene
Seele, unter Seele der im Unbewussten latente Geist zu verstehen ist.«*>

Mit anderen Worten, das Unbewusste wird zum Inhalt des Bewusstseins, wih-
rend das Bewusstsein dem Selbstbewusstsein als Medium dient. Dabei diirfen
wir nicht vergessen, dass das heterogene Gewebe des Organismus diese Vor-
ginge entziindet und antreibt.

»Die menschliche Natur ist der ganze Mensch, die eingefleischte Seele, de-
ren erste unbewusste Regung potentiell schon Bewusstsein und Geist ist, oh-
ne dass dabei angenommen werden darf, auf Seele und Ceist, Unbewusstes
und Bewusstes, Bewusstsein und Selbstbewusstsein kdnne der Begriff von
einem Hoheren und Niederen im Sinne von Rangordnung Anwendung fin-
den.®#

30 Ebd.S.151.

31 Ebd.S. 250.
32 Ebd.S.149,
33  Ebd.S.150f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

Interessant ist hier, dass Kapp den metaphysischen Gehalt des Unbewussten
betont und damit das Konzept der Psyche gegen die Idee des Pathologischen
stark macht.

»Das Es ist das unfassbare universale Etwas der Metaphysik, das sich jeder
dogmatischen Fessel entzieht, ein Etwas, dem der Mensch sich nur insoweit
zu ndhern vermag, als er, fortschreitend in dem Wissen von sich selbst, das
Gebiet des ihm Unbewussten ebenso schrittweise mindert, wie er dasjenige
seines Bewusstseins erweitert.«**

Grundsitzlich gibt Kapp den Romantikern Recht, wenn diese das Unbegreif-
liche und Geheimnisvolle des Lebens anerkennen. Anders als die Romantiker,
sieht Kapp in den dunklen Gefiihlen der Mystik aber keine befriedigende Ant-
wort auf dieses Unfassbare. Kapp pendelt ein wenig zwischen romantischem
Idealismus und Naturwissenschaften, und so formuliert er einen Begriff der
Psyche als Instanz des metaphysisch Unbewussten.

Ein mehr biologisch gelagertes Konzept der Psyche finden wir in Sigmund
Freuds Trieblehre.® Der Organismus vereint unterschiedliche Erregungs-
systeme, die zusammen das dynamische System der Psyche bilden; die
unterschiedlichen psychischen Vorginge sind dem Bewusstsein mehr oder
weniger zuganglich und wirken als Operationsinstanzen gegenseitig aufein-
ander ein. Die Instanz des Unbewussten bildet dabei ein Erregungssystem,
als das »eigentlich reale Psychische«, welches die Schicht des Bewusstseins
miteinschlief8t.*® Alles Bewusste hat das Unbewusste durchlaufen, aber lingst
nicht alle unbewussten psychischen Leistungen erreichen das Bewusstsein.
Tatsichlich Bewusstseinsfihig sind nur die Erregungen des Vorbewussten,
das wie ein Filter Erregungen zensiert. Wir kennen das, wir alle erleben
Dinge, die spiter nicht als bewusste Erinnerung abrufbar sind. Der Korper

34  Ebd. S. 250. Vgl. Kittler, Friedrich: »Ernst Kapps Technikphilosophie«, in: Maye/Scholz
(Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien (2019), S. 151-155, hier S. 155, Nach
Kittler basiert Kapp seinen Begriff des Unbewuften auf die metaphysische Undurch-
schaubarkeit der Projektionen selbst.

35  Vgl. Kittler, Friedrich: »Flechsig/Schreber/Freud, Ein Nachrichtennetzwerk der Jahr-
hundertwende, in: ders., Die Wahrheit der technischen Welt: Essays zur Genealogie
der Gegenwart, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 76—90, Kittler erlautert Freud als friihen Ver-
treter der Gehirnpsychologie, der sich dann aber mit seinen Gesprachstherapien und
der Psychoanalyse von der reinen Neurologie eines Paul Emil Flechsig absetzt.

36  Freud, Sigmund: Die Traumdeutung, Frankfurt a.M.: Fischer 1991, S. 599, Verweis auf
Goethe und Helmholtz.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Technik als Problem des Ausdrucks

und dessen Sinnesorgane bilden das Wahrnehmungssystem als Oberfliche
und Reservoir fiir das Bewusstsein, wobei letzteres die inneren und dufleren
Erregungen immer miteinander in Einklang bringen muss.*’

Das Es, welches in der Philosophie noch als unfassbare, geistige Kraft um-
rissen wurde, betrifft bei Freud allein die angelegten Triebe und deren psychi-
sche Ausdrucksformen. In seinem Entwurf der Psyche gibt es nur zwei Triebe,
den Todestrieb und den Liebestrieb; die Formen der Bediirfnisse, also die spe-
zifischen Wiinsche, in denen die Triebe ihren Ausdruck finden, sind dagegen
zahllos. Das Es richtet sich auf die Befriedigung der Triebe und stellt damit
die »korperlichen Anforderungen an das Seelenleben«.*® Wenn Freud vom Ich
spricht, dann meint er damit kein metaphysisches Subjekt, sondern die In-
stanz, die fiir die Selbstbehauptung und Vermittlung duflerer Gefahren ver-
antwortlich ist. Fihig zu sein, sich zu erinnern, Gefahren auszuweichen, sich
an Gegebenheiten anzupassen oder auf die Umwelt einzuwirken, verdanken
sich dem Ich. Dies sind Vorginge, in denen bewusst fiir die Befriedigung der
Triebe gesorgt wird. Was sich nun mit der sozial-psychischen Entwicklung in
der Kindheit manifestiert, ist das Uber-Ich als dritte Instanz. Anders als das Ich,
gestaltet sich das Uber-Ich durch die sozialen und kulturellen, also die familii-
ren und gesellschaftlichen Einfliisse.*

Mit Freuds Idee einer Instanzenvermittlung dndert sich die Bewertung des
psychischen Apparates.*® Das Unbewusste als urspriingliches Erregungssys-
tem der Triebe, dient dem Lebewesen als Motor, wihrend die anderen Instan-
zen die Triebe ziigeln oder ausgleichen. Die reinen Triebe driicken sich so im-
mer in neuen Mischungen von Bediirfnissen aus. Auch Kapp spricht davon,
dass sich der Mensch aus dem momentanen Bediirfnis heraus, eine Welt er-
schafft, die wiederum ein System von Bediirfnissen darstellt.

»Das System der Bedurfnisse, der durch Organprojektion zu Werkzeug und
Ceratschaft verklarte und mit einem Geisthaften impragnierte Stoff sowie
die damit bewirkten Veranderungen an der Erdkruste, ist diejenige Aufien-
welt, welche im Unterschied von der natirlichen, auch dem Tiere gegeniiber
befindlichen und fremd gegeniiber bleibenden, vor dieser den Vorzug hat,

37  Vgl.ebd. S.596-563.

38  Freud, Sigmund: Abrif} der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1977, S.11.

39 Vgl.ebd.S.9-11.

40 Vgl. Kittler: »Flechsig/Schreber/Freud«, S.78, In Freuds Wortschépfung des >psychi-
schen Apparats< erkennt Kittler den Gehirnpsychologen, der auch seine Triebtheorie
immer auf ein »anatomisches Substrat« zurtickzufithren versuchte.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

dass der Mensch, in ihr recht eigentlich sich wiederfindend und sich selbst
wissen und begreifen lernend, der selbstbewusste wird.«*'

Fir Kapp ist das Technische oder Kulturelle das System einer Bediirfnisstruk-
tur, die mit der Entwicklung des Menschen, als idealistisches Subjekt, unlos-
bar verbunden ist.

Da Freud seine Thesen biologisch begriindet, lassen sich im Vergleich zu
Kapp zwei wichtige Verschiebungen feststellen. Erstens, bei Freud ermoglicht
der Zugang zu den unbewussten, psychischen Automatismen Selbsterkennt-
nis nur als Sicht auf die individuellen, psychischen Vermittlungsvorginge. Die
Sammlung vieler dieser Einzelbeobachtungen allerdings, bezeugen das allge-
meine Schema des psychischen Apparates. Anders als bei Kapp, offenbart sich
aber kein anthropologisches Schema im Sinne einer Naturerkenntnis. Ohne-
hin ist Freuds Psyche kein exklusiv anthropologisches Konzept. Man sollte da-
von ausgehen, so Freud, dass auch die Tiere die psychischen Elemente Ich und
Es besitzen.** Ein zweiter Punkt betrifft die positive Firbung der Kulturtheo-
rie Kapps. Sie verdankt sich der metaphysischen Bindung, also der Annahme
eines idealen Prinzips im technischen Ausdruck. Glaubt man dagegen Freud,
dann produziert der psychische Apparat jede Menge systemische Fehlvermitt-
lungen als pathologische Triebverdringung, die auf die Macht des Uber-Ichs
zuriickzufihren sind. In Unbehagen der Kultur erliutert er, inwiefern eine kul-
turpessimistische Einstellung auf diese Triebeinschrinkungen zuriickzufith-
ren ist.®

Eine Triebtheorie liegt im Ubrigen auch Gehlens Thesen zu Grunde. Bei
ihm ist es die Handlung, die den inneren Trieb befriedet und den Menschen
entlastet. Die inneren Bilder, Gedanken und Ideen werden in eine Titigkeit
hineingelegt und abgearbeitet.** Das Realititsprinzip bildet sich mit der Insti-
tutionalisierung der Handlung, indem der irrealen Innenwelt ein Halt gegeben
wird. Handlung und Institution sind eine sFunktionseinheit<, wobei die Insti-
tution als Vermittler fiir ein kulturell und sozial geordnetes System fungiert.

41 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.119.

42 Freud: Abrifd der Psychoanalyse, S. 11.

43 Ebd. S.105, Der Kulturzustand kann nur unzureichend die »Forderungen an eine be-
gliickende Lebensordnung« erfiillen.

44  Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter, S.105, Bei Freud ist das Lustprinzip die
generelle sKulturbedingung«. Gehlen zieht an dieser Stelle einen Vergleich zwischen
Freud und Nietzsche als Psychologen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

167


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Technik als Problem des Ausdrucks

Dabei stellt auch die eigene Persénlichkeit eine Form von Institution dar.*
Nach Gehlen ist es demnach so, dass wenn wir malen, dichten oder singen,
dies eine institutionalisierende und damit selbsterhaltende MafRnahme dar-
stellt.

Projektionen

Die im Vergleich zum Tier geringe Umweltanpassung des Menschen, wird von
Kapp zwar an einigen Stellen als Mangel bezeichnet, doch keinesfalls nega-
tiv bestimmt. Im Rahmen seiner Projektionstheorie stellt die Offenheit der
menschlichen Existenz eine notwendige und positive Herausforderung dar;
erst mit der Offenheit kann die Entwicklung in Form einer Geistesgeschich-
te fortschreiten.

Der Begriff Organon, mit der doppelten Bedeutung Organ und Werkzeug,
dient Kapp als Einstieg fiir seinen Entwurf der Organprojektion.*® Ein wich-
tiges Indiz fir seine These sieht er zunichst in der offensichtlichen Formahn-
lichkeit von technischem Gerit und Organ. Dank einer urspriinglichen Hand-
geschicklichkeit wurde die organische Form des Fausthammers beispielswei-
se, erst verstirkt und dann in seiner Reichweite verlingert.*” Mit dem Ham-
mer wurde das Funktionsprinzip von Hand und Arm abstrahiert und in die
Welt hinaus verlegt. Dieses erste, vom Korper getrennte Gerit, ist sozusagen
ein ausgelagertes Organ, dessen Grundform sich tatsichlich auch bis heute er-
halten hat. Mit Zugang zu anderen Materialien, wie beispielsweise Eisen, ent-
standen nicht nur effizientere Varianten, die bis heute ihre Verwendung ha-
ben, die Grundform wurde besonderen Zwecken auf unterschiedliche Weise

45  Vgl.ebd. S.131-133. Vgl. Arlt: Philosophische Anthropologie, S. 149ff., In Gehlens Augen
leistet die Auflésung der Institutionen der Regression des Menschen Vorschub. Er ver-
tritt einen pragmatistischen Handlungsansatz und argumentiert fiir eine vita activa,
die der vergeistigten Innerlichkeit und dem Subjektivismus entgegenzuwirken hat.

46  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 50. Vgl. Maye, Harun/Scholz, Le-
ander: »Einleitung«in: Kapp, Grundlinien einer Philosophie der Technik (2015), S. VII-
L, hier S. XXII.

47  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 52f. Vgl. Canguilhem: Die Erkennt-
nis des Lebens, S.191, »Aristoteles setzt in der Tat die Organe der tierischen Bewegung
den sorganac gleich, also den »Teilen von Kriegsmaschinen, zum Beispiel dem Arm ei-
nes Katapults, das ein Wurfgeschoss schleudert.« Vgl. Kittler: »Ernst Kapps Technikphi-
losophiex, S.152.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

angepasst, was dazu fithrte, dass es heute eine Unmenge von Hammerwerk-
zeugen in Spezialausfithrungen gibt.

Obgleich sich die Entstehung der ersten Werkzeuge noch nicht der Leis-
tung einer bewussten Erfindung verdankte, sondern eher dem Ereignis des
Auffindens dhnelte, sieht Kapp hier das Moment der Projektion als kreative
Entiuferung des Menschen.

»Mag daher das bewusste Schaffen der Technik noch so hell im Vordergrund strah-
len, es ist doch nur der Abglanz aus der Tiefe des Unbewussten, doch nur das erst
durch die primitiven Werkzeuge erléste Bewusstsein!«*®

Eine Projektion ist, so Kapp, ein »Vor- oder Hervorwerfen, Hervorstellen, Hin-
ausversetzen und Verlegen eines Innerlichen in das Aulere«.* Mit dieser Be-
schreibung und mit seinem Verweis auf Ludwig Feuerbach, macht er deutlich,
wie enorm schopferisch dieser Vorgang ist. Der Mensch praktiziert und kre-
iert, und er verleiht so ganz intuitiv, einer Erkenntnis einen Ausdruck; die Pro-
jektion ist die erste Phase einer leib-geistigen Dialektik.*®

Als Gott den Menschen erschuf, dann war das der Akt einer Entduferung,
und wenn der Mensch etwas erfindet, dann ist das ein ganz dhnlicher Vorgang.
Fiir Kapp handelt es sich bei der Erfindung und Herstellung von Werkzeu-
gen, immer um eine Selbstentiuf3erung, die sich dem menschlichen Geist ver-
dankt. Die Technizitit der psycho-physiologischen Existenz, dient nicht nur
dazu praktische Fihigkeiten zu erlangen, sie speist sich auch unbewusst in die
hergestellten Objekte ein.

Die Bedeutung des Begriffs Projektion steht im Zusammenhang mit Ent-
wurfs- und Zeichenprozessen. Dies gilt besonders fiir die Neuzeit, in der op-
tische Geridte und Wahrnehmungsapparaturen neue naturwissenschaftliche
Verfahren ermoglichten, und sicherlich auch ein wenig an der >Entzauberung

48  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.119, Herv. i. Org.

49 Ebd.S. 41

50  Vgl. Feuerbach, Ludwig: Das Wesen des Christentums, Stuttgart: Reclam 1984, S. 81,
Religion und Gottist eine Projektion des Menschen.»Gott [...] ist das vergegenstindlichte
Wesen des Verstandes.« Herv. i. Org. S. 342, Gott wird erst zu Gott, durch den Menschen.
»Der Mensch ist der offenbare Gott— im Menschen erst verwirklicht, betdtigt sich das
gottliche Wesen als solches.« Herv. i. Org. S. 345, »Dies gilt insbesondere auch von dem
Schellingschen Gotte, der, obgleich aus unzihligen Potenzen zusammengesetzt, doch
ein durchaus impotenter Gott ist.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

169


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Technik als Problem des Ausdrucks

der Welt< beteiligt waren.”* Der Begriff der Projektion und das Beispiel der ca-
mera obscura sind schon seit Descartes auf das Problem der Erkenntnisfihig-
keit bezogen worden.** Bei seinen begrifflichen Uberlegungen, bedient sich
Kapp zunichst einer sehr einfachen Definition: Zu projizieren bedeutet, et-
was aus dem Inneren, in den dufleren Raum zu verlegen. Letztendlich enthilt
der Begriff fiir Kapp viel mehr, Projektion ist der schopferische Akt des Aus-
driickens, der eine geistige Riickkopplung erfihrt. Bei der Herstellung von Ob-
jekten, werden intuitive Kenntnisse, aus dem Verborgenen des menschlichen
Korpers, entborgen und entiuflert. Die Artefakte vermitteln uns dann empiri-
sches Wissen iiber unseren Kérper, als eine Form der Selbsterkenntnis. Darum
geht Kapp davon aus, dass die Erkenntnisprozesse des Menschen mit der ei-
genen Entwicklungsgeschichte verschrinkt sind.

»Vom Standpunkte der Organprojektion hat man solche Ausspriiche einfach
umzukehren und zu erklaren, dass die Konstruktion der Camera obscura ganz
analog sei der des Auges, das sie das von dem Organ aus unbewusst proji-
zierte mechanische Nachbild desselben sei, mittels dessen Unterstiitzung
die Wissenschaft nachtraglich in die Vorgange der Gesichtswahrnehmun-
gen habe eindringen kénnen.«*

Hier handelt es sich um die zweite Phase der Organprojektion, die Reflektion
als konstruktive Auseinandersetzung mit dem eigenen Werk. Die Erfindungen
werden im Nachhinein, durch Umgang und Gebrauch, in ihren funktionalen
Zusammenhingen begriffen, wodurch ein Selbsterkenntnisprozess angesto-
Ren wird.

»Prangt denn aber nicht neben dieser natiirlichen Welt und sie iberragend
eine andere namlich der Inbegriff der aus Hirn und Hand des Menschen her-
vorgegangen technischen Vorrichtungen, von deren Qualitit internationale

51 Schmieder, Falko: »Von der Methode der Aufklarung zum Mechanismus des Wahns:
Zur Geschichte des BegriffssProjektion«, in: Christian Bermes/Ulrich Dierse/Christof
Rapp (Hg.), Archiv Fur Begriffsgeschichte, Bd. 47, Hamburg: Meiner 2005, S.163-189,
hier S.164—166. Vgl. Kramer: Figuration, Anschauung, Erkenntnis, S.146, »Die Projek-
tion von Gegenstianden des Erkennens auf quasi-raumliche Strukturen wird als eine
Anordnung zur Orientierung der Erkenntnisbewegung selbst genutzt.«

52 Vgl. Crary, Jonathan: »Die Camera obscuara und ihr Subjekt, in: ders., Techniken des
Betrachters. Sehen und Moderne im19. Jahrhundert, Dresden, Basel: Verlag der Kunst
1996, S.37-73, hier S. 41, Die Operationalitdt der Camera obscura wurde zum »tonange-
benden Paradigma«im Hinblick auf den Prozess des Sehens.

53 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 84.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

Ausstellungen eine anndhernde Vorstellung geben, deren Menge jedoch, in
Form von Werkzeugen, Waffen, Bauten, Gewandern, Kunst- und Schriftwer-
ken, Geraten, Apparaten und Maschinen (iber die bewohnte Erde verbreitet,
unlbersehbar ist? Und diese Aufienwelt ist es, worin der Mensch sich eine
Fortsetzung seiner selbst nach aufien erschaffen hat, ohne welche fiir ihn
weder das Verstindnis und die Benutzung der Natur noch der Aufschluss
liber sein eigenes Wesen denkbar sein wiirde.«**

Nach Kapp besitzt der Mensch ein urspriingliches Gestaltungsbediirfnis,
das sich in einer kreativen Produktivitit duflert, bei der organische Funkti-
onsprinzipien abstrahiert und reproduziert werden. In den Objekten wird
einem intuitivem Wissen iiber Schemata oder Muster eine neue, konkrete
Existenzform gegeben. Diese Projektion des Unbewussten besitzt aber keine
pathologische, sondern eine ideale Wurzel. Kapps Uberlegungen erinnern ein
wenig an Platons Konzept der Seele, als Zugang zu den Ideen. Wenn sich bei
Kapp von so etwas wie Urbildern sprechen liefRe, dann nur im Sinne eines
idealen Prinzips, das dem Menschen selbst innewohnt. Die technischen Geri-
te, die Artefakte, simtliche Kulturgegenstinde sind Projektionen des Idealen
die unsere Welt konstituieren.

Fassen wir diese Uberlegungen noch einmal zusammen; als der Mensch
mit seiner Hand einen Stein technisch einsetzte, entstand damit das erste
skiinstliche« Hammerwerkzeug, welches den snatiirlichen< Fausthammer,
also Hand und Arm, verstirkte. Die Hand, als priformiertes und >natirli-
ches« Werkzeug, diente zur Werkzeugproduktion und verhalf den Menschen
dazu, ihre Bediirfnisse zu erfiillen. Diese ersten Grundformen verdanken
sich aber nicht nur der Handgeschicklichkeit und dem angeborenen Ge-
staltungsbediirfnis, sondern auch einer unbewussten Kenntnis organischer
Funktionsprinzipien.*

Fir Kapp ist die Hand das urspriinglichste Werkzeug, »das Werkzeug der
Werkzeuge«, dem der Mensch die Entwicklung seiner Bewusstwerdung ver-
dankt.*® Als Extremitit des Kérpers, ist sie das Organ, das sich an die Welt rich-

54 Ebd.S.156f.

55  Ebd.S.227.

56  Ebd. S.51.Vgl. ebd. S. 64, 76, Auch Alfred Espinas stellt den Bezug zu Aristoteles her.
Siehe Espinas, Alfred: Les origines de la technologie: étude sociologique, Paris: Ger-
mer Bailliére 1897, S. 84f., »L'idée est empruntée aux organes de I’homme; c'est |a main
qui est le modeéle de la plupart des instruments, I'instrument par excellence. Peu im-
porte que 'instrument soit composé de plusieurs articulations; a I'origine en effet le

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

m


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Technik als Problem des Ausdrucks

tet und diese erfassen kann; in diesem Sinne operiert sie als eine Art »auswen-
diges Gehirn«.”” Die reziproke Beziehung zwischen Hirn und Hand verwirk-
licht Ideen, welche riickblickend, so Kapp, die kulturelle Entwicklung als eine
Hand- und Geistesgeschichte belegen. Im Unterschied zu den spezialisierten
Organen, ist die Hand vielfiltig begabt und in der Lage, Wahrnehmung und
Titigkeit zu verbinden.*®

Nicht nur die frithen Artefakte weisen Ahnlichkeiten zum menschlichen
Korper auf, es finden sich auch unziahlige Maschinen, dessen Funktionen auf
organische Wirkprinzipien beruhen. Ein organisches Gelenk unterscheidet
sich in seiner Mechanik nicht von Scharnieren und anderen Gelenken aus
Eisen. Darum kann heute ein Hiiftgelenk auch tatsichlich durch ein kiinstlich
hergestelltes Gelenk ersetzt werden. Was Kapp nun hervorhebt, ist die Tatsa-
che, dass diese Technizitit hiufig erst mit dem konkreten Ding und dessen
Gebrauch erkannt wird. So brachte erst der direkte Vergleich der Statik des
Briickenbaus mit der Statik des Knochens ein Verstindnis der schwammarti-
gen Knochensubstanz. Die Erfindungen der optischen Linse, des Monochord
oder des Klaviers verdanken sich der, vom Unbewussten geleiteten, kreativen
Produktion. Erst anhand dieser Objekte und ihres Gebrauchs, konnte die Wis-
senschaft die Funktionen bestimmter Sinnestitigkeiten wirklich verstehen.

Mit Verweis auf Helmholtz’ Schrift Die Lehre von den Tonempfindungen,
spricht Kapp davon, wie ein Musikinstrument »zugleich >Instrument«< im
hoéchsten Sinne, namlich eines der Werkzeuge zur Entbindung der Einsicht in
den organischen Untergrund der Geistesoperationen« wurde.*® Die Mechanik
des Fliigels brachte die Erkenntnis, dass »etliche tausend Fasern oder Stibchen
von ungleicher Linge und Spannung« im Innenohr, »eine Art regelmaissig ab-
gestufter Besaitung« darstellen, und dass diese »3000 auf verschiedene Téne

nom de machine ne lui est pas appliqué pour cela.« Vgl. Canguilhem: Die Erkenntnis
des Lebens, S. 224, Canguilhem verweist auf die Tatsache, dass Alfred Espinas seine
Projektionstheorie von Kapp tibernommen hat.

57  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.142.

58  Was die Welterkundung betrifft, scheint die intelligente Riesenkrake eine besondere
Fahigkeit zu besitzen. Die Tentakel kdnnen nicht nur tasten, sondern auch schmecken,
und die einzelnen Saugknopfe konnensich individuell bewegen. Alle der acht Tentakel
besitzen ein eigenes Gehirn, das wiederum an ein zentrales Gehirn gebunden ist. Vgl.
Science ORF, »Wie Oktopusse mit Tentakeln schmecken, https://science.orf.at/storie
$/3202649/ vom 30.10.2020.

59  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 87.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/

V. Phylogenese (Kapp)

abgestimmten« Stibchen mit den akustischen Nerven auf mechanische Weise
verkniipft sind.*

Ernst Kapps Vorgehen ist auch ein Versuch den Dualismus von Mecha-
nismus und Vitalismus zu unterlaufen, ein Punkt den auch George Canguil-
hem anmerkt. Wie Kapp, sieht Canguilhem in den ethnographischen Arbei-
ten eine fruchtbare Grundlage fiir eine Philosophie der Technik, und zwar weil
dort erstmalig auf den Zusammenhang zwischen Werkzeugproduktion und
organischer Funktion eingegangen wird. Canguilhem weist allerdings auch
auf die Grenzen der organ-technologischen Analogien hin.® Im Falle des Feu-
ers beispielsweise, sei eine solche Organprojektion nicht nachzuvollziehen. Da
Kapp aber die Technizitit auch auf héherer Abstraktionsebene mit dem Orga-
nischen verschrinkt, ist es, wie Christiane Voss sehr zutreffend bemerkt, »eine
Frage der Phantasie, welche (kultur-)technischen Phinomene sich auf welche
Organe zuriickprojizieren lassen«.®

Kapps These betrifft ohnehin mehr als nur den Moment der ersten Pro-
jektion als reproduktive Abbildung unserer biologischen Funktionen. Es ist
wichtig den Tiefgang und die Komplexitit dieses Vorgangs zu verstehen,
der auch den Moment der Riickspiegelung einschlieft, mit dem sich unser
geistiger Fortschritt ermdglicht.

»S0 sehen wir uns unaufhaltsam immer weiter auf dem einmal betretenden
Pfade der aktuellen Empirie vorangedrangt zu dem unabweisbaren Schlusse
ab interiori, dass alles vom Menschen Ausgehende die sich zerstreuende
Menschennatur ist, welche dadurch zum wahren Bewusstsein kommt, dass
die als System der menschlichen Bediirfnisse ausgestellte Zerstreuung, ab
exteriori eingesammelt, im leiblichen Wesen den einigenden Ausgangs-
punkt wiederfindet!«®?

Mit dem Modell der Organprojektion versucht Kapp zu erkliren, wie sich In-
tuition und Welt in der kreativen Praxis verschrinken und eine gemeinsame
Entwicklung durchmachen.

Aber selbst Kapp muss sich eingestehen, dass in der wechselseitigen Uber-
tragung der Begriffe die Gefahr liegt, Zerrbilder zu produzieren. An dieser

60 Ebd.S.8s.

61  Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 224.

62  Voss: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer Verschran-
kung bei Ernst Kapps, S. 70.

63  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.119, Herv. i. Org.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

173


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Technik als Problem des Ausdrucks

Stelle scheint ein Verweis auf Foucault hilfreich, der in Ordnung der Dinge vier
Arten von Ahnlichkeiten unterscheidet. Die erste Ahnlichkeit ist die conveni-
entia, sie ist eine Verwandtschaft, die aus der Nihe oder Nachbarschaft der
Dinge hervorgeht.* Die zweite Form der Ahnlichkeit ist die aemulation, sie ist
ortsungebunden und geht aus einer existentiellen Faltung hervor, die uns als
Verdoppelung erscheint. Die Beziehung betrifft vor allem die Gleichheit der
Gestalt, wobei gegenseitige Reflektionen und Spiegelungen eine relationale
Wirkung besitzen.® Als dritte Form der Ahnlichkeit nennt Foucault die Analo-
gie.® Wir haben schon gehért, dass in einem solchen Fall die Dinge nach ihren
inneren Verhiltnissen verglichen werden. Es wird sich zeigen, dass Kapp
sowohl duflere Ahnlichkeiten als auch Analogien heranzieht, um sein Modell
der Organprojektion zu untermauern. Der Vollstindigkeit halber sei hier noch
die vierte Form der Ahnlichkeit genannt, die Sympathie. Dabei handelt es sich
um eine Bewegung der Dinge aufeinander zu, wobei eine transformierende
oder transduktive Kraft frei wird.

Mechanismen

Da Kapp sein Modell der Organprojektion im Sinne einer kulturhistorisch
begriindeten Erkenntnislehre etablieren will, nimmt er neben den einfachen
Werkzeugen das gesamte System der Mechanismen und Maschinen in den
Blick. Anhand von Beispielen illustriert er nicht nur die Formihnlichkeit
zwischen Werkzeug und Organ, sondern zieht auch den Vergleich zwischen
organischer Operationalitit und Mechanik technischer Objekte. Dafiir stiitzt
er sich auf eine Maschinentheorie, in der einfache Mechanismen als Elemente
komplexer Maschinen erklirt werden. Eine wichtige Quelle, um seine These zu
untermauern, ist Franz Reuleauxs Theoretische Kinematik.*® Bewegungsabliufe

64  Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 47f.

65 Ebd.S. 48f.

66  Ebd.S.sof.

67 Ebd. S.53f, Die Sympathie scheint dem Konzept der Wahlverwandtschaften in der
Chemie zu dhneln.

68  Reuleaux, Franz: Theoretische Kinematik Grundziige einer Theorie des Maschinenwe-
sens, Braunschweig: Vieweg1875. Kapp zitiert Reuleaux sehrausfiihrlich, um sein eige-
nes Argument darzustellen. Vgl. Nordmann, Alfred: »Alles rollt. Kapp liest Reuleaux.
Schmerzmaschinenc, in: Maye/Scholz (Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie der Me-
dien (2019), S.123-135, hier S. 124, 126f. Nach Nordmann missversteht Kapp Reuleauxs

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

und Energieiibertragungen sind die Kernaspekte fiir die Unterscheidung von
natiirlicher und mechanischer Existenz. Die Kinematik als Wissenschaft, die
sich den mechanischen Bewegungszusammenhingen widmet, erklirt me-
chanische Bewegung als >nicht zufilligen Bewegungsablaufs, der sich >einer
zweckmifligen Zusammensetzung von Teilen< verdankt.®

Ein kinematisches Getriebe beispielsweise, ist eine komplexe Konstrukti-
on, in der sich mehrere Teile funktional zueinander verhalten. Dabei ist das
kleinste mechanische Element, selbst schon ein Gefiige von zwei aufeinan-
der abgestimmten Teilen. Bei diesen Gefiigen oder Paarungen, wird hiufig ein
Element von einem anderem Element umschlungen, so wie es beispielsweise
bei der Schraube und der Mutter der Fall ist. Formtheoretisch bedeutet das, fiir
diese einfache Mechanik bendtigen wir zwei Mannigfaltigkeiten unterschied-
licher Klasse. Denn die Mutter ist ein Torus, die sich mit der Schraube, also
einer Sphire verbindet.

Anhand eines anderen Beispiels méchte ich die Bedeutung der Topologie,
fur die Erfassung technischer Gesichtspunkte nochmals verdeutlichen. Die
Stecknadel, die Nahnadel und die Sicherheitsnadel gehéren zu der Gattung
der Nadeln; topologisch betrachtet sind sie aber Mannigfaltigkeiten, die zwei
unterschiedlichen Klassen angehéren. Die Stecknadel ist eine Sphire und die
Nihnadel ist ein Torus; die Sicherheitsnadel ist eine Sphire oder ein Torus,
abhingig davon, ob sie gedffnet oder geschlossen ist. Das Interessante an die-
sem Beispiel ist, dass es zeigt, wie das Konzept der Mannigfaltigkeit auf die
Fihigkeiten der Objekte verweist. Die Stecknadel kann etwas durchstechen
und dabei Dinge zusammenhalten und an sich binden. Die Nihnadel kann
auch ein Loch punktieren, dabei aber zusitzlich mit ihrem Ohr einen Faden
umfassen. Darum konnen wir mit ihr Fiden durch Stoff ziehen und etwas
zusammennéhen. Die Sicherheitsnadel ist eine Kombination dieser operatio-
nalen Fahigkeiten, und das verdankt sie ihrer topologischen Verwandlungs-
fahigkeit. Wir sehen also, es macht einen Unterschied, ob wir Gegenstinde
anhand ihrer Materie und Gestalt, also als metallisch, spitz, diinn, gerade oder
gebogen beschreiben oder ob wir sie als Mannigfaltigkeiten beurteilen.

ontologischen Maschinenbegriff und vereinnahmt ihn fiir seine anthropologische und
organologische Techniktheorie.

69  Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 210, Mechanismus ist kein zufilliger oder
beliebiger Bewegungszusammenhang. S. 186, Verweis auf Reuleaux. Ein Mechanismus
regelt Bewegung, er ist aber kein Motor.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

175


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Technik als Problem des Ausdrucks

Die Stecknadel ist eine Sphire. Die Nihnadel ist ein Torus. Die gedffnete Sicherheits-
nadel ist eine Sphire. Die geschlossene Sicherheitsnadel ist ein Torus.

Das Gefiige von Torus und Sphire, kann eine besondere Operationalitit
annehmen, nimlich die einer kinematischen Einheit, die als Gelenk fungiert.
Mehrere dieser beweglichen Paare kénnen dann mit festen Elementen zu ei-
ner kinematischen Kette zusammengeschlossen werden. Dabei erméglichen
es die beweglichen Gelenke und graden Glieder, kinetische Energie zu itbertra-
gen. In bestimmter Anordnung kann eine solche Kette als Getriebe operieren
und fiir viele Formen mechanischer Arbeit eingesetzt werden.”

Mit einem Verweis auf Reuleauxs Kinematik, erklirt George Canguilhem
einen Mechanismus als Anordnung fester Teile, die ein bestimmtes Verhiltnis
von Kraft und Bewegung aufrechterhalten.

»Ein Mechanismus ist eine Konfiguration fester Kérper in Bewegung, die so
beschaffen ist, dass die Bewegung die Konfiguration nicht zerstort. Der Me-
chanismus ist also eine Zusammensetzung beweglicher Teile, deren Bewe-
gungendie gleichen Verhiltnisse zwischen den Teilen periodisch wiederher-

stellen.«”

Soll eine kinematische Kette funktionieren, dann muss die Bewegungskraft
weitergeleitet werden und darf nicht zerstorerisch auf die Elemente und die
Verbindungen wirken. Die mechanischen Gefiige, die in der Lage sind, natiir-

70  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.162f. Vgl. Reuleaux: Theoretische
Kinematik, S. 53.
71 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S.185.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

liche Kraft aufzunehmen und diese in Bewegung umzusetzen, bezeichnet Reu-
leaux als Maschine.

»Eine Maschine ist eine Verbindung widerstandsfiahiger Korper, welche so
eingerichtet ist, dass mittels ihrer mechanische Naturkréfte gendthigt wer-
den kénnen, unter bestimmten Bewegungen zu wirken.«’*

Die Abstraktion des mechanischen Prinzips, insbesondere das der Ubertra-
gung und Speicherung von Muskelkraft, beférderte neue Variationen von
Werkzeugen. Dass vitale Kraft in Form von Spannung in ein Objekt geladen
werden kann, war eine bedeutende technische Entdeckung. So wird die Bo-
genseite vom Schiitzen gespannt, um den Pfeil schneller und kontrollierter in
Bewegung zu versetzen, als es mit einem Wurf mit der Hand méglich wire.
Auch die Taschenuhr und das Gewehrgeschoss enthalten Mechanismen zur
Speicherung, der vom Menschen eingebrachten Energie.”

Dieser Mechanismus ermdglichte die komplexeren Formen mechanischer
Gefuge, wie Automaten und Maschinen. In beiden Fillen handelt es sich um
technische Gerite, die Energie als potentielle Energie speichern konnen, um
diese dann in kinetische Energie umzuwandeln. Wo sich bei einem solchen
technischen Objekt das autonome Zentrum befindet, ist von der Bindung an
die urspriingliche Energiequelle abhingig. Ein Beispiel wire da der Fall des
Automaten, bei dem ein vorbestimmter Ablauf ausgelost werden kann. Die
Aktivitit des Automaten bedeutet aber nicht, dass dieser die Bewegungsener-
gie selbst erzeugen konnte, die Energie wird nur auf einen Speichermechanis-
mus, wie beispielsweise eine Feder iibertragen. Der tatsichliche Antrieb der
automatischen Bewegung verdankt sich der mechanisch vermittelten Muskel-
kraft.”* Es verwundert nicht, dass die Autonomie des Energieumsatzes, eines
der stirksten vitalistischen Argumente gegen die Gleichsetzung von Organis-
mus und Maschine liefert.

Aber auch die Bewegungen des Organismus beruhen zu grofien Teilen auf
Automatismen, wie beispielsweise den Reizreaktionen in den Muskeln. Nun

72 Reuleaux: Theoretische Kinematik, S. 38.

73 Vgl. Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.167.

74  Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S.188, Verweis auf Marx in FN 4. Vgl. Marx,
Karl: Das Kapital, [1867], MEW, Bd. 23, Berlin: Dietz 1979, S. 394, Beim Werkzeug wird
die Energie vom Menschen zugefiihrt, damit ist es an eine natiirliche Energiequelle
angeschlossen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

171


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Technik als Problem des Ausdrucks

ist Kapp aber auch ein Vitalist, und er ist davon tiberzeugt, dass das mecha-
nische, kinematische Modell die Vorginge der Energiespeicherung und Ver-
stoffwechslung nur zum Teil erkliren kann.

»Aufgrund des Unterschiedes zwischen den dufieren, sensiblen Naturkraf-
ten als Bewegungsspendern und den inneren, in den Maschinenteilen la-
tenten Naturkriften als Widerstandsleistern sowie aufgrund des zur Her-
stellung einer bezweckten Bewegung veranstalteten Zusammenwirkens der
sensiblen und der latenten Krifte baut sich der Begriff der Maschine auf.«’

Kapp unterscheidet zwischen der Kinematik als mechanische Bewegung und
der Kinese als »spontane Bewegung« und »organisches Sichselbstbewegen«.”
Wesentlich sind dabei die Proportionen der Elemente zueinander; die inneren
und iufleren Verhiltnisse bilden ein Dispositiv, das die Speicherung und
Ubertragung von Energie erméglicht oder verhindert. Dies ist ein wichti-
ger Punkt, denn die Koppelung zwischen Energiequelle und Mechanismus
bestimmt den Freiheitsgrad einer Existenzweise. Kapp integriert hier das
idealistische Konzept der Sensibilitit und unterscheidet es von der Inertia,
der passiven Widerstindigkeit unbelebter Natur. Mit Reuleaux integriert
Kapp Werkzeuge und Mechanik in eine allgemeine Maschinentheorie, in der
der Mensch Antrieb und technisches Element der Weltentwicklung darstellt.
Mit der Bewegungslehre als Maschinenlehre hat Kapp den Menschen an
das technische Sein gebunden, ohne in ein mechanistisches Weltbild zuriick-
zufallen. Er unterstreicht die erkenntnistheoretischen Grenzen der Mechanik
und der mathematischen Logik; Zahlen kénnen das Besondere des Organis-
mus, als Verschrankung von »Materie und Geist« oder »Leib und Lebenc, nicht
erfassen.” Der Mensch ist ein geistsinnliches Lebewesen, in ihm begegnen wir
auch einer nichtmessbaren Dimension.” Dass die Natur etwas Geheimnisvol-

75  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S.161.

76  Ebd.S.189.

77 Ebd.S. 207.

78  Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer Ver-
schrankung bei Ernst Kapps, S. 67f., »Das Leben selbst ist geometrisch geordnet und
ausdrickbar und versetzt die Dinge und Lebewesen zueinander in proportionierte Be-
ziehungen. Als geistig-sinnliches Lebewesen haben Menschen nach Kapp allerdings
mit Kunstwerken gemeinsam, dunkel und geheimnisvoll zu sein. Diese inkommen-
surable Dimension stehe in einem gewissen Kontrast zumindest zur mechanischen
Technik, da die Gegenstande der Mechanik sehr wohl in genauen Z&hl- und Messope-
rationen transparent zu machen seien.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

les und Unbegreifliches birgt, so Kapp, lisst sich nicht abstreiten, und soist der
Mystik »nicht zu entfliehen« noch ist sie »auszurotten«.”

Sicherlich sind wir in der Lage, technische Gegenstinde physikalisch, che-
misch oder mathematisch zu erkliren. Mein Rasenmaher ldsst sich sehr gut
anhand physikalischer Gesetze und automatischer Abliufe beschreiben, und
bis zu einem gewissen Grad trifft das auch auf Lebewesen zu. Man kann den
Blutdruck, die Blutwerte oder sogar die Gehirnwellen messen, und viele De-
tails lassen sich visuell genaustens darstellen. Dennoch, und da wiirde ich mit
Kapp tibereinstimmen, entziehen sich die Kérper von Lebewesen, auch schon
aufgrund ihrer stetigen Verinderung, einer rein mechanistischen Erklirung.
Um nun eine erkenntnistheoretische Briicke zwischen Mechanismus und Vi-
talismus zu schlagen, zieht Kapp ein tibergreifendes Prinzip heran. Adolf Zei-
sings Goldener Schnitt dient Kapp als morphologisches Modell, in dem arithme-
tische und geometrische Regeln zusammenkommen. Hier sieht Kapp die par-
tikulire Freiheit des Individuums in einer logischen Totalitit aufgehoben.®
Etwas anders formuliert heif3t das, es gibt einen universalen Bereich als ein
Schema, in dem auch individuelle Entfaltung moglich ist.

Fir Kapp birgt der Goldene Schnitt die Regel der Proportionen als Idealwert,
und er geht davon aus, dass wir alle in der Annidherung an diesen Idealwert
existieren. Es bilden sich zwar vielfiltige individuelle Formen, die aber nie-
mals ginzlich aus dem proportionalen Ideal herausfallen. Der Goldene Schnitt
steht also fiir das Schema eines Grundverhaltnisses und lisst sich als generi-
sche Grenze begreifen.® Wird dem Idealverhiltnis nicht ausreichend entspro-
chen, ist ein existentieller Schwellenwert iiberschritten. Im Falle einer tech-
nischen Erfindung heif’t das, das Werkzeug kann nicht gehandhabt werden,
oder es wird nicht als solches erkannt. Wir erinnern uns an den Maulwurf, der
notwendig eine gewisse Menge an Eigenschaften aufweisen muss, damit wir
ihn zu der Gruppe der Maulwiirfe zihlen. Ahnlich verhilt es sich bei den Werk-
zeugen, wird eine Axt in ihren Verhiltnissen immer weiter verindert, erreicht
man irgendwann einen Punkt, an dem die Axt aufhért, eine Axt zu sein. Kapp
duflert sich nicht dariiber, inwiefern Materialitit und Funktionalititin Abhin-
gigkeit miteinander stehen. Eine proportional korrekte, aus Papier gefertigte

79  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 207.

80 Vgl. ebd. S. 214f. Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung, S. 69, Verweis auf Can-
guilhem. Voss erkennt an, dass Kapp versucht, den Dualismus von Mechanismus und
Vitalismus zu iiberwinden.

81  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 216f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Technik als Problem des Ausdrucks

Axt, wire immer noch eine Axt, was ihr Vermégen betrifft, hnelt sie wohl eher
einem Origami Kranich.

Kapp wendet das proportionale Schema des menschlichen Kérpers aber
nicht nur in Bezug auf Handwerkszeug an. Der Goldene Schnitt dient Kapp
als Erkenntnismodell, da er die Proportion als universale GesetzmifRigkeit
anzeigt. Uberall, in Lebewesen, Werkzeugen oder Kunstwerken, findet sich
ein »gemeinschaftliches Gesetz als Prinzip des Ebenmafies« als ein universel-
les Schema.®* Wenn Kapp dem Goldenen Schnitt als Prinzip eine Universalitit
zuspricht, lduft das parallel mit einer anthropologischen Zuspitzung, die
sich einer Analogie verdankt. Bei der Analogie, so Foucault, werden nicht
die offensichtlichen, morphologischen Ahnlichkeiten herangezogen. Es geht
um die Gleichsetzung von Verhiltnissen, wobei, und das ist das eigentlich
Interessante, eine umkehrbare Beziehung entsteht. Wenn wir also sagen, die
Kameralinse funktioniert wie ein Auge, dann gilt dies selbstverstandlich auch
fiir den umgekehrten Fall, also das Auge funktioniert wie eine Kameralinse.
Nun gibt es in einer Analogiebeziehung aber immer einen privilegierten
Bezugspunkt, der den Raum der wechselseitigen Beziehung besetzt hilt.

»Diese Reversibilitit gibt, ebenso wie diese Mehrwertigkeit, der Analogie ein
universales Anwendungsfeld. Durch sie konnen sich alle Gestalten der Welt
einander annihern. Injenem Raum mitinjede Richtung laufenden Furchen
existiertjedoch ein privilegierter Punkt. Erist mit Analogien libersattigt, von
denenjede darin einen ihrer Stiitzpunkte finden kann, und die Verhiltnisse
kehren sich bei seinem Durchlaufen um, ohne etwas zu verdndern. Dieser
Punkt ist der Mensch.«®?

Schon aus diesem Grunde, stellt die Setzung des Goldenen Schnitts, als abso-
lutes, erkenntnistheoretisches Schema, eine Schwiche in Kapps Theorie dar.
Christiane Voss hat noch einen weiteren Einwand, sie hilt es fiir fraglich, ob
diese »umfassende und spekulative Ermichtigung des Goldenen Schnitts zu ei-
nem alles erklirenden Prinzip« schlussendlich »zu viel erklirt und damit un-
informativ wird«.* Positiv anzumerken ist allerdings, dass Kapp sich gegen
einen morphologischen Dogmatismus richtet und fiir einen Bildungsfreiraum

82  Ebd.S. 219. Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung, S. 68f.

83  Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 51.

84  Voss: »Projektion und Proportionierungs, S. 69, Herv. i. Org. Vgl. Kittler: »Ernst Kapps
Technikphilosophie, S. 154, Kittler kritisiert, dass Kapp »seine Technikphilosophie [...]
zur Allgemeinaussage aufspreizt«.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

in Leben und Kunst argumentiert. Denn auch wenn sich mit dem Proportio-
nalgesetzt der organischen Formen ein generischer Raum bestimmt, ist dabei,
dhnlich wie bei Schellings Sphire, ein Grad an Freiheit miteingeschlossen.

»Das Gesetz wird also tberall nur als der ideale Urtypus oder normale Maass-
stab anzusehen sein, dem sich die realen Bildungen bald mehr, bald minder
ndhern, und als die vollkommensten Realisationen im Gebiet der Einzeler-
scheinungen werden keineswegs diejenigen gelten diirfen, die es in seiner
vollen Strenge und Starrheit verwirklichen, sondern welche daneben eben-
so wie der menschliche Kérper die volle Kraft des inneren Lebens und der
Selbstbestimmung besitzen, durch die es scheinbar aufgehoben, in der That
aber nur in Fluss und Bewegung gesetzt und auf héhere und freiere Weise
zur Anschauung gebracht wird.«®

Das Normverhiltnis bietet Spielriume und erlaubt wertvolle Variationen un-
terschiedlicher Art. Mit diesen Uberlegungen wird das Individuum, welches
vom Proportionsideal abweicht, in seiner Individualitit wieder aufgewertet.

Speicherung

Zwischen Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen und Kapps
Philosophie der Technik lassen sich gewisse Entsprechungen finden; beide
entwickeln eine Form der anthropologisch geprigten Erkenntnistheorie.
Cassirer erklirt, dass schon die erste Bestimmung der planetarischen Bewe-
gungsmuster zu der Annahme einer kosmologischen Ordnung fiihrte, womit
auch eine bestimmte Form der Erkenntnis hervorgebracht wurde. Die Vereh-
rung der Gestirne, liefd die Menschen auf eine universelle objektive Ordnung
schlieflen, was die Welt als kosmologische Wirklichkeit hervorbrachte. Das
geheimnisvolle dieser sich prisentierenden Ordnung, wurde zunichst auf
einen mythischen Ursprung zuriickgefithrt. Ahnlich wie Kapp, merkt Cassirer
an, dass die Menschen ihre hergestellten Werke zunichst nicht als eigene

85  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 215, Kapp zitiert Zeisig: »Ja sie [die
einzelne Erscheinung] vermag den Schein der Vollkommenheit nur dadurch zu errei-
chen, dass sie sich in gewissem Grade vom Gesetz des Ganzen losreisst und ihrer Parti-
cularitat und Abhangigkeit das Geprége einer eigenthiimlichen Totalitit und Freiheit
aufdrickt. [...] Die Forderung und die Zulassung jenes freien Spielraums fir das Hand-
werk und fir das Kunsthandwerk sind demnach gerechtfertigt.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Technik als Problem des Ausdrucks

Leistung begriffen, sondern als »Gaben und Geschenke von oben« erklarten.®
Allerdings besteht sowohl fir Cassirer als auch fiir Kapp kein Zweifel daran,
dass sich die Kulturgegenstinde der schopferischen Fihigkeit des Menschen
verdanken.

Esist Kapps These, dass wir Erkenntnisse itber die Welt erlangen, und zwar
vermittelt durch die Dinge und Objekte, die wir selbst erfinden und herstellen.
Das Besondere ist, dass die Artefakte Erkenntnisstrukturen konkretisieren
und intuitives Wissen iiber ihre Erzeuger bewahren. Zuriickgeworfen auf den
Produzenten, wirken diese Erkenntnisse indirekt als Zugang zur Welt, denn
fir Kapp ist Selbsterkenntnis, die einzig wahre Form der Naturerkenntnis.
Interessant in diesem Kontext, ist Cassirers Verweis auf Giambattista Vico.

»Die Naturist das Werk Cottes, und sie ist demgemaf nur fiir den géttlichen
Verstand, der sie hervorgebracht hat, vollig durchsichtig. Was der Mensch
wahrhaft begreifen kann, das ist nicht die Wesenheit der Dinge, die fir ihn
niemals vollstindig erschépfbar ist, sondern die Struktur und Eigenart sei-
ner eigenen Werke.«®’

Demnach verstehen wir das Wesentliche einer Existenzform erst dann, wenn
wir diese selbst hervorgebracht haben. Das dialektische Fortschreiten, das sich
im Prozess der Organprojektion darstellt, verdankt sich also unserer Fihig-
keit, eine noch unkonkrete Idee im Ausdruck zu verdinglichen und zu bewah-
ren. Innerhalb dieses Ausdrucksmodells gibt es eine Triade von Entiuflerung,
Speicherung und Spurenlese. Die technischen Objekte iiberdauern Generatio-
nen, werden verandert oder neu interpretiert, kdnnen aber auch ginzlich ver-
loren gehen. Nehmen wir das Beispiel des Videorekorders oder sogar das des
DVD-Spielers. Mit den Entwurfsplinen, aber vor allem auch mit der Herstel-
lung der Gerite, wurde die Information ihrer Funktionsweise bewahrt. Da die
meisten Filme heute @iber online Streamingdienste angeschaut werden, wird
diese Technik und ihr Funktionsprinzip mehr und mehr in Vergessenheit ge-
raten. Was uns bleibt, ist die Menge der Gerite als kultureller Speicher.

86  Cassirer, Ernst: Zur Logik der Kulturwissenschaften, [1942], Hamburg: Meiner 2011, S. 4.

87  Ebd.S.11, Cassirer zitiert Giambattista Vico, um zu verdeutlichen, dass der Gehalt des
Geistes sich erst in seiner Entaufierung erschliefit. Vgl. Cassirer, Ernst: Philosophie der
symbolischen Formen, Erster Teil, Die Sprache, [1923], Hamburg: Meiner 2010, S.16.
Vgl. Maye/Scholz: »Einleitungs, S. XVI, Die unbewusste Nachahmung der Natur und
deren nachtrigliche Bewusstmachung ist zugleich Naturerkenntnis.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

Bei diesen Speicherungsvorgingen lisst sich noch mal zwischen beabsich-
tigt bewahrtem Wissen und unbewusst hinterlassenen Spuren unterscheiden.
Es gibt unterschiedliche Formen von Chroniken und Archiven als Instrumente
der Speicherung und Erinnerung. Aber auch die Gerite und Maschinen ge-
ben selbst schon Aufschluss, iiber Ideen, Bediirfnisse und Lebensweisen. Die
eine Form der Speicherung verdankt sich dem Wunsch iiber die individuelle
Daseinsspanne hinauszureichen und das gegenwirtige Wissen fiir die kom-
menden Generationen zu bewahren. Die andere Art der Speicherung dage-
gen, ist nicht intentional und wird leicht tibersehen. Die grofRe Menge Elektro-
schrott, die unsere Generation produziert, ist eine andere Art des kulturellen
Speichers, als es die antiken Schriften sind, und zwar nicht aus dem Grund,
weil der Elektroschrott ein 6kologisches Problem darstellt, was sicherlich der
Fall ist, sondern weil die Sprache, insbesondere die Schriftsprache, ein inten-
tionales Werkzeug der Speicherung darstellt.

Kapp hilt die Lautsprache, wie die technischen Erfindungen auch, fiir eine
intuitive Schopfung, wobei im Fall der Sprache die »Klanggebirdex, als einge-
borene, organische Funktion, ein Verweis ist, auf die »reale Existenz«der Spra-
che als ein »Naturwesen«.® Kapp versucht die Funktion von Laut- und Schrift-
sprache an ein hoheres geistiges Prinzip zu koppeln, und so seine Theorie der
Organprojektion zu erweitern. Er bestimmt Sprache nicht als physikalisches
Werkzeug, sondern als eines, das wie die Hand auch, eine Selbstbezogenheit
besitzt. Die Sprache ist ein »vergeistigtes Werkzeugx, eine Selbstvermittlung
und ein Beispiel der »Selbstproduktion des Menschen«.®® Sie ist ein Instru-
ment, das Inhalt und Form im Ausdruck zusammenhilt und die eigene Wei-
terentwicklung vorantreibt. Die Schrift wiederum, ist eine technische Zuspit-
zung der Sprache. Deshalb ist fitr Kapp die Sprache auch ein besonderer Fall,
denn in ihr vereint sich Geist, Kunst und Technik.

Der Ausdruck der Sprache erlaubt nicht nur Erkenntnis iiber die kérperli-
che Funktionalitit, sondern ist Projektion des geistigen Wirkens. Kapp fiihrt
diesen Gedanken nicht weiter aus, dafiir finden sich Uberlegungen zu diesem
Aspekt bei Cassirer. In seinen Augen ist es das Wort, mit dem die Einheit des
Idealen und Realen in Erscheinung tritt. Mit der Sprache, und ihren Zeichen
und Symbolen, kann das »Fliichtige und Wandelbare« festgehalten werden,

88  Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 249.
89 Ebd.S.248.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

183


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Technik als Problem des Ausdrucks

wobei sich auch Werte und Ideen speichern lassen.”® Dieser Aspekt macht die
Sprache unter anderem auch zu einem Werkzeug der Macht.

Die Erkenntnisprozesse in Form kultureller Tatigkeit sind fiir den Men-
schen aber nicht nur eine Option, sondern sie sind ein notwendiges Verfahren
der Selbstkonstitution. Dabei verdankt sich die Bewusstwerdung dem freien
Geist, der mit der Zeichensetzung fiir Richtung und Gestalt sorgt.

»Und so ist es iiberall die Freiheit des geistigen Tuns, durch die sich das Cha-
os der sinnlichen Eindriicke erst lichtet und durch die es fiir uns erst feste
Cestaltanzunehmen beginnt. Nurindem wir dem flieRenden Eindruck, inir-
gendeiner Richtung der Zeichengebung, bildend gegeniibertreten, gewinnt
er fiir uns Form und Dauer.<”'

Die Ubertragung von Sinneseindriicken und Erfahrungen in eine Bild-
und Zeichensprache, dient neben der Erkenntnisproduktion also auch dem
Wunsch nach Bestitigung. Die Sprache bildet dabei eine Briicke zwischen
unterschiedlichen Formen der Selbstversicherung und der Wissensproduk-
tion. Bestimmte Probleme, beispielsweise in der Algebra, Geometrie oder
Mechanik, wurden erst in dem Moment richtig erfasst und beherrscht, als sie
allgemeingiiltig in Formeln und Funktionen ausgedriickt werden konnten.**
Die Symbole der Darstellung dienen der Verkniipfung von Physik, Raum, Zeit,
Masse oder Kraft, und sie wurden als erkenntnistheoretische Ordnungspara-
meter entworfen, »um die Welt der sinnlichen Erfahrung zu beherrschen«.”
Cassirer unterstreicht, dass die Ausdrucksdimension bei der Zeichengebung
in ihrer Wirkungsmacht nicht zu unterschitzen sei. »Denn das Zeichen ist
keine blofy zufillige Hillle des Gedankens, sondern sein notwendiges und
wesentliches Organ.«** Damit sind die Zeichen im Gebrauch selbst immer
schon eine schépferische Aulerung; sie sind keine Wiederholung als Abbild,
sondern weisen iiber sich selbst hinaus.*

»Injedem sprachlichensZeichens, in jedem mythischen oder kiinstlerischen
>Bild< erscheint ein geistiger Gehalt, der an und fir sich iiber alles Sinnliche

90  Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 5.
91  Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 41.

92 Ebd.S. 44.
93  Ebd.S.15.
94 Ebd. S.16.

95  Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 34, »[..] kein kiinstlerischer Ausdruck
des Ich ist moglich, ohne dafR Gegenstandliches [...] sich vor uns hinstellt.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

hinausweist, in die Form des Sinnlichen, des Sicht-, Hér- oder Tastbaren um-
gesetzt.«®®

Ein Artefakt ist immer mehrdimensional, da es unterschiedliche Entwick-
lungsvektoren inkludiert. Der kulturelle Raum im Sinne einer natiirlich-
technischen Welt, enthilt Beziehungen zum Allgemeinen, zum Einzelnen,
zur Gegenwart, zur Zukunft und zur Vergangenheit. Fir Cassirer gilt, wie fir
Kapp im Ubrigen auch, dass Werkzeuge nicht allein aus der Gegenwart des
Bediirfnisses heraus erfunden werden. Ein Entwurf, als Idee des Neuen, ist
ein »produktives, nicht ein rezeptives oder imitatives Verhalten« und birgt
Idealitit.””

»Der Antrieb entstammt nicht allein dem Drang der Gegenwart, sondern er
gehortder Zukunftan, die, umin dieser Weise wirksam zu werden, inirgend-
einer Weise >vorweggenommen<werden mufd. Diese>Vorstellung«des Kiinf-
tigen charakterisiert alles menschliche Handeln. Wir miissen ein noch nicht
Bestehendes im s>Bilde< vor uns hinstellen, um sodann von dieser sMéglich-
keitc zur>Wirklichkeitc, von der Potenz zum Akt iiberzugehen.«*®

Die Entiuflerung in Form kultureller Zeichenproduktion, hat einen syste-
mischen Effekt und ist weltbildend. Es verwundert nicht, dass Cassirer zwei
Aspekte aus Uexkillls Theorien aufgreift. Erstens schlie3t er sich der gestalt-
theoretischen Uberlegung an, dass neben Stoff und Kraft, die Form einen
entscheidenden Bildungsfaktor darstellt. Form und Bauplan indizieren eine
funktionale und systemische Abhingigkeit, die Cassirer nicht auf eine Hier-
archie der Organismen, sondern nur auf die unterschiedlichen Komplexititen
zuriickfihrt. Zweitens greift Cassirer das zeichentheoretische Modell der
Merk- und Wirkwelt auf und erweitert es. Nach Cassirer besitzt der Mensch
einen Freiheitsvorschub, da er sich seiner Umwelt bewusst ist.”® Das mensch-
liche Handeln ist »durch eine Art der >Mittelbarkeit« gekennzeichnet« und
unterscheidet sich von automatisierten Handlungsketten des Instinkts.*®
Cassirer itbernimmt Uexkiills Entwurf speziesspezifischer Umwelten und

96  Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 40.
97  Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 34.

98  Ebd.S.28.

99  Vgl.ebd.S. 26f.

100 Ebd.S.28.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

185


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Technik als Problem des Ausdrucks

erweitert ihn, um eine dem Menschen eigene »Bildwelt«.”" Die biologisch
strukturierte Umwelt des Menschen wird von einer symbolisch gestalteten
Lebenswelt iiberlagert.

Zum Abschluss méchte ich noch auf die Phylogenese zu sprechen kommen,
ein Konzept, das sich meines Erachtens logisch anschlief3en lisst. Die Spezi-
es des Menschen besitzt die Fihigkeit sich auf eine Weise zu externalisieren,
die sowohl raumliche als auch zeitliche Grenzen iiberschreitet. Wir erinnern
uns, Elektroschrott oder Plastikabfille sind Spuren unserer Lebensweise und
bilden so einen kulturellen Speicher. Es ist kein Geheimnis, dass sich unse-
re Hinterlassenschaften schon iiber den Globus verbreitet haben und fiir die
kommenden Generationen eine ¢kologische Herausforderung darstellen. Bei
Kapp und Cassirer ist die technisierte Welt bzw. das Kultursystem eng mit der
Phylogenese des Menschen verwoben. Die, im Zusammenhang mit Lamarck
erdrterte, epigenetische Landschaft, erlaubt es uns von mehr Wirkdimensio-
nen auszugehen, als es in einem strikt linear ausgerichteten Entwicklungsmo-
dell der Fall ist. Stellt man sich die technische Entwicklungsgeschichte als Ele-
ment der epigenetischen Landschaft vor, erschlief3t sich noch eine rekursive
Dimension.'*

Das Kultursystem bildet ein Wirknetz, in dem sich Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft miteinander verschrianken. Es ist offensichtlich, dass tech-
nische Objekte einen weitreichenden Einfluss auf unterschiedliche Dominen
unseres Lebens haben.'® Andererseits wissen wir, dass Techniken, Gedanken
oder kulturelle Gesten auch vergehen konnen, ohne Spuren zu hinterlassen.
Da sich die kulturellen Strukturen aber immer wieder neu vernetzen, erleben

101 Ebd.S.29.Vgl. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 16f., Cassirer scheint
es um eine strukturalistische Erkenntnistheorie zu gehen. Mit einem systematischen
Uberblick iiber die verschiedenen Richtungen des symbolischen Ausdrucks, ware eine
»allgemeine Charakteristik« moglich. Man beséfe dann eine Grammatik der symboli-
schen Funktionen.

102 Vgl. Barnet, Belinda: »Do Technical Artefacts Evolve?«, in: Arthur Bradley/Louis Ar-
mand, Technicity, Prague: Litteraria Pragensia, 2006, S. 167—199. Vgl. Stiegler, Bernard:
Technik und Zeit, Der Fehler des Epimetheus, Ziirich, Berlin. Diaphanes 2009, S. 71. Vgl.
Leroi-Courhan, André: Gesture and Speech, Cambridge MA: MIT Press 1993, S. 227-230,
Der Mensch erschafft soziale und kollektive Erinnerung.

103 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 29, Cassirer ermahnt, dass die wach-
sende Macht der kulturellen Welt immer neu auf ihren tatsachlichen Wert hin iiber-
prift werden muss. Es ist stets zu kldren, ob die technischen Objekte noch eine frucht-
bare Entauflerung darstellen, oder vielmehr eine Entfremdung.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Phylogenese (Kapp)

manche Technologien eine Renaissance. Ferner konnen sich kulturelle Gesten
und Techniken ganz allmihlich anreichern und dann die Form einer Welle an-
nehmen, die langsam anwichst, um dann mit grofRer Kraft tiber sich selbst
hereinzubrechen.

Wenn wir Kapps Entwurf der Organprojektion, die ja eine reziproke Pro-
zessbeziehung beschreibt, in ihrer historischen Rekursivitit denken, lisst sich
eine zusditzliche phylogenetische Dimension der Technik erkennen. Das Be-
sondere dabei ist, dass die Speicherkapazitit der kulturellen Objekte es er-
laubt, in Wellen und Falten zu wirken. Demnach ist die technologische Ent-
wicklungsgeschichte kein linearer Fortschritt, sondern eine evolutionare Fal-
tung, bei der ein Element der Vergangenheit ihre Intensitit iiber einen gréfie-
ren Zeitraum hinweg langsam aufbaut, um dann an einem Punkt in der Zu-
kunft ihre ganze Wirkung zu entfalten. Die Diskussion um das Konzept des
Anthropozins betrifft genau diese Frage; denn es ist nicht deutlich, ob unse-
re Lebensweise, die erheblichen Einfluss auf die Entwicklung vieler Lebewe-
sen ausiibt, auch schon die geologische Zusammensetzung der Erde dauerhaft
verdndert hat.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11:51:55.

187


https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839467633-008 - am 14.02.2026, 11;



https://doi.org/10.14361/9783839467633-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

