
Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de
l’auteur Abbas Khider. Loi, frontières et logiques de « dés-ordre » 

Cécile Chamayou-Kuhn

Résumé
L’identité du réfugié-écrivain évoluant dans le roman Der falsche Inder (2008) de Abbas Khider
est plurielle. L’étude du complexe « loi-frontières », dont il participe, permet d’étudier certaines
pratiques d’exclusion et dynamiques de déconstruction au sein de régimes frontaliers. Les logiques
de « dés-ordre », qui se dégagent de cette double perspective, font l’objet d’analyses. Il s’agit
en outre d’éclairer les phénomènes de déplacement et de glissement des frontières textuelles,
lesquels viennent souligner l’étendue des border complexities dans le champ de la littérature
contemporaine.

Mots-clés : Abbas Khider, réfugié, loi, pouvoir, bordertextures

1. Introduction

Auch Grenzen können uns vergewaltigen, innerlich vergewaltigen. Es ist
eine Art Neugeburt, wenn man diese Linie überquert, und ebenso ist es
ein unendlicher Tod, wenn man es nicht schafft. Jede Grenze, die ich
überquert habe, war ein neuer Anfang, jede Grenzüberwindung war ein
Ziel im Leben. (Khider 2012, 80)

Le romancier d’origine irakienne Abbah Khider livre dans cet entretien
intitulé La langue étrangère est synonyme de liberté [Die fremde Sprache be‐
deutet Freiheit] une interprétation de ce qui caractérise une frontière selon
lui : elle est un élément de transgression qui peut blesser, violenter, violer
une partie intime de l’être. Une frontière, qui ne pourrait être franchie, est
inexorablement corrélée à la mort. Dans le même temps, cette limite, pour
autant qu’elle puisse être dépassée, est tout à la fois une fin en soi et une
promesse.

Une telle représentation possède une résonnance particulière quand on
sait que cet auteur, né à Bagdag en 1973, a été prisonnier politique dans son
pays d’origine avant d’entamer un long périple de réfugié qui le conduisit
en 2000 jusqu’en Allemagne. Devenu citoyen allemand, il vit aujourd’hui à
Berlin et a reçu de nombreux prix, dont le Adalbert-von-Chamisso-Förder‐

155

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


preis en 2010 pour son premier roman Der falsche Inder (2008) puis, en
2017, le Adalbert-von-Chamisso-Preis pour l’ensemble de son œuvre.

Dans le texte en prose étudié ici, qui est sous-tendu par une forme
d’autofiction que l’on dira spéculaire, les questions du traitement juridique
réservé à la figure du réfugié occupent une place centrale1. La fable peut en
être résumée ainsi : un narrateur anonyme arabophone voyageant dans un
train qui le conduit de Berlin à Munich trouve le manuscrit d’un livre. Il
s’agit des mémoires d’un certain Rasul Hamid, un écrivain irakien qui narre
son périple entre l’Irak et l’Allemagne où on lui accorda l’asile alors qu’il
entendait initialement rejoindre la Suède (Khider 2013, 11).

Force est de constater que le personnage du réfugié-écrivain est sans
cesse confronté à une loi ou, devrait-on dire, à des lois qui renvoient à
tout un arsenal juridique ou à un ensemble de règles déterminant les us
et coutumes. De fait, la loi dans sa dimension paradigmatique, constitue
l’un des fils rouges de la poétique de Khider, ce dont témoigne par ailleurs
également le roman Ohrfeige. Il est centré sur le caractère insurmontable
des difficultés administratives rencontrées par Karim Mensy, un réfugié
irakien (Khider 2017).

L’intérêt que revêt ce motif chez Khider tient, plus généralement, à ce
qu’il est lié au concept de frontière. Précisons à ce propos que le schème
« loi-frontières » apparaît comme constitutif de la complexité attachée à
la représentation littéraire des frontières, c’est-à-dire à leur établissement
et à leurs articulations internes. De fait, les frontières se présentent chez
ce romancier comme un entrelacs, un complexe, un ensemble pluridimen‐
sionnel de pratiques et de dispositifs tendant à asseoir un pouvoir juridique,
politique et social qui génère et façonne la figure du réfugié. Or, celle-ci
étant non seulement duelle – le réfugié est aussi un écrivain autobiographe
–, mais aussi plurielle – le physique de ce réfugié, on le verra, laisse libre
cours à diverses interprétations sur ses origines –, on soulèvera la problé‐
matique suivante : dans quelle mesure une telle image kaléidoscopique
de l’identité entre-t-elle en résonance avec l’ensemble pluridimensionnel
précédemment évoqué ?

L’objet de cette contribution sera de sonder les effets produits par les
frontières tout en étudiant les processus de subversion à l’œuvre, i.e. les

1 L’autofiction spéculaire repose sur « un reflet de l’auteur ou du livre dans le livre »,
l’auteur, en l’occurrence Abbas Khider, venant en quelque sorte « se placer dans
un coin de son œuvre, qui réfléchit alors sa présence comme le ferait un miroir »
(Colonna 2004, 119).

Cécile Chamayou-Kuhn

156

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


processus de déstabilisation de l’ordre établi qui sont engagés à partir de
l’espace même qu’occupent, ne fût-ce que de manière métaphorique, les
frontières. Ce faisant, on interrogera les fondements de l’univers littéraire
déployé par Khider par lequel il donne à voir certaines logiques de « dés-
ordre », suggérant ainsi qu’elles traversent toute frontiérité (Amilhat Szary
2020, 22) et en révèlent la complexité.

Ces phénomènes, que nous subsumons sous le paradigme de border
complexities, seront appréhendés sous trois angles destinés à souligner à la
fois la polyvalence des frontières et l’étendue des champs d’action qui s’y
entrecroisent en les formant. Cette triple approche constituera en outre les
trois temps de notre analyse : après avoir considéré les frontières comme
génératrices des processus d’exclusion dont fait l’objet le réfugié, nous nous
attacherons aux mouvements de résistance qu’elles appellent. Enfin, nous
nous pencherons sur le potentiel qui se dégage d’une « esthétique des
frontières », laquelle est bâtie sur la force transgressive du texte littéraire.

2. Les frontières comme principes et procédures d’exclusion

Dans Der falsche Inder, l’identité du réfugié naît non seulement d’une
situation de profonde vulnérabilité, mais elle se construit également au gré
de ses errances et des situations de rejet ou de violence qu’il rencontre.
Aussi convient-il tout d’abord d’envisager les principes de constitution de ce
personnage en tant qu’il fait l’objet de procédures d’exclusion.

2.1 Indéfinissabilité et réclusion

Notons tout d’abord que la Convention de Genève de 1951, ainsi que le
Protocole de 1967 sont, aujourd’hui encore, reconnus comme des textes
juridiques majeurs en ce qui concerne la définition du statut réfugié. S’ap‐
puyant sur l’Article I A de cette convention, Thomas Giegerich (2020) met
en relief à la fois les éléments subjectifs – le réfugié est celui qui craint pour
sa vie ou survie – et les éléments objectifs dont ressortit cette définition :
ladite crainte doit être générée et légitimée par une situation de persécution
résultant d’un danger de mort, d’une privation de liberté ou d’un manque‐

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

157

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ment grave aux droits de l’Homme (2020, 73 et suiv.)2. Cette définition
attire l’attention sur le besoin de protection du réfugié, ce qui vient du
reste nourrir depuis quelques années toute une réflexion sur la terminologie
utilisée en langue allemande, les différents vocables auquel il est recouru
– Flüchtende*r, Geflüchtete*r, Fluchtmigrant*in, Schutzsuchende*r, etc. –
ayant des acceptions politiques diverses, notamment parce que certains –
tel le terme Flüchtling – n’incluent pas a priori la forme féminine (Wehling
2016 ; Weiershausen 2020, 218 et suiv.) ou parce qu’ils se réfèrent à une
dimension collective (Eppenstein/Ghaderi 2017, 4 et suiv. ; Cyrus 2017,
114)3.

Thématisant ces lacunes terminologiques au regard de la fragilité carac‐
térisant les réfugiés, Norbert Cyrus (2017) propose par ailleurs, afin de
désigner la crise que traversent l’Europe et l’Allemagne depuis les années
2010, non pas le concept, communément répandu, de « crise des réfugiés »
[Flüchtlingskrise], mais de « crise en matière de protection des réfugiés »
[Flüchtlingsschutzkrise] (2017, 114). C’est précisément cet aspect que Khider
traite comme étant consubstantiel au personnage du réfugié : Rasul Hamid
est un homme vulnérable souvent envahi par une profonde crainte. Celle-ci
naît, premièrement, de la position marginale qu’il occupe vis-à-vis de la
société dans laquelle il évolue en Irak, et qui se traduit de deux manières :
bien que d’origine irakienne, il présente tout d’abord le physique d’un
Indien. Sa peau qui a la couleur du café (Khider 2013, 13) détonne vis-à-vis
de celle de ses compatriotes, ce qui génère une confusion laissant souvent

2 Diverses caractéristiques constituent le socle de cette convention : le terme de réfugié
y est défini de manière univoque, le principe de non-refoulement (Art. 33) y apparaît
comme fondamental et différentes positions juridiques relatives aux réfugiés y sont
établies (Frings 2017, 98). L’UNHCR joue un rôle majeur relativement à la convention
de Genève ainsi qu’à son protocole (Giegerich 2020, 78). Pour les textes : Convention
de Genève relative au statut des réfugiés (1951, 137) et le Protocole relatif au statut des
réfugiés (1967, 267).
Quant aux sciences politiques, elles pointent les problématiques définitionnelles
propres au réfugié, (Schulze Wessel 2017, 14 et suiv.). On notera qu’Hannah Arendt
a largement imprégné la réflexion sur les réfugiés dans le champ de la philosophie
politique. De même que les apatrides et autres personnes privées de leurs droits,
les réfugiés acquièrent une fonction épistémologique car ils jettent les bases d’une
réflexion sur l’identité des exclus ainsi que sur le rapport entre l’individu, l’État et les
limites du droit (Arendt [1986] 2016, 35 ; Wessel 2017, 39 et suiv.). Sur la nécessité d’une
recontextualisation de la théorie d’Arendt, cf. Wessel (2017, 20 et suiv.).

3 Sur les différences et liens sémantiques entre les termes « réfugié » [Flüchtling] et
migrant [Migrant], ainsi que sur les implications morales du premier, cf. Wessel (2017,
21 et suiv.).

Cécile Chamayou-Kuhn

158

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


conclure à une usurpation d’identité. Le titre du roman, Der falsche Inder,
à l’instar du premier chapitre du manuscrit, annoncent cette thématique.
Le narrateur homodiégétique, soit le narrateur présent comme personnage
dans l’histoire qu’il raconte (Genette 1972, 252), i.e. l’auteur des mémoires,
y émet plusieurs hypothèses, parfois divergentes, tentant d’expliquer cette
singularité : sa peau porterait les traces du soleil, mais aussi du feu dont
il fait l’emblème historique de Bagdad. Cette différence physique le place
par ailleurs souvent en situation de porte-à-faux avant et après son arrivée
en Europe. Sur ce territoire, il pourrait en effet prétendre à l’asile politique
en raison du régime politique instauré dans son pays natal (Khider 2013,
21). Toutefois, personne ne croit à l’authenticité de son identité. Ceci contri‐
bue à ébranler toute fixité identitaire, laissant apparaître que la pluralité
ou complexité qui s’en dégage est, de ce point de vue-ci, synonyme de
mal-être : « Die Araber nannten mich den ‘irakischen Inder’, die Europäer
nur ‘Inder’. Es ist sicherlich erträglich, Zigeuner, Iraker, Inder oder gar ein
Außeridischer zu sein, wieso auch nicht! Aber es ist unerträglich, dass ich
bis heute nicht genau weiß, wer ich wirklich bin! » (2013, 22)

Deuxièmement, l’activité d’écrivain qu’il mène en Irak l’exclut de la
sphère sociale. Le régime politique de ce pays prohibe la lecture de certains
ouvrages (2013, 29) et censure la production littéraire quand elle ne s’effec‐
tue pas à la gloire du pouvoir établi. Lorsqu’il s’adonne à son art, Rasul
Hamid commet ainsi des « actes criminels » [kriminelle Handlungen] (2013,
29). Aussi son existence même contrevient-elle à l’ordre juridique en place :
il est coupable vis-à-vis de la loi. Ceci lui vaut une longue peine de prison
aux côtés d’opposants politiques (2013, 29, 71) et le rend vulnérable car il est
confiné dans l’invisibilité propre à la réclusion.

2.2 Violence et immobilisme

Rasul Hamid fait par ailleurs l’expérience de la brutalité que recèlent les
frontières à divers égards. Dans ce contexte, la limite, i.e. la frontiérité, qui
désigne non seulement l’individualisation du rapport à la frontière, mais
aussi l’inégalité de traitement des personnes qui la traversent (Amilhat
Szary 2020, 22), s’appréhende à travers la corporéité. Le pouvoir, dont la
frontière représente l’un des rouages, atteint le corps, car il existe, ainsi
que le met en lumière Michel Foucault, un « réseau de bio-pouvoir, de
somato-pouvoir » (Foucault 1994, 231).

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

159

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


À ce titre, deux modalités de surveillance des corps sont mises en lumière
dans le roman dont le narrateur homodiégétique suggère qu’elles sont
intrinsèquement liées au sein de l’espace Schengen : incarcéré après être
arrivé sur le sol grec, il est roué de coups par un policier qui le prend pour
un dealer pakistanais assidûment recherché. La violence dont il est victime
peut être interprétée de la manière suivante : la frontière qu’il a violée
en pénétrant en Europe continue d’être performée, et ce de manière essen‐
tiellement déterritoralisée (Schulze Wessel 2017, 112), n’étant en effet plus
réduite aux limites extérieures de ce territoire. En ce sens, cette frontière
est dématérialisée, ainsi que l’indiquent diverses allusions aux procédures
de contrôle biométrique qui peuvent être replacées dans le contexte d’une
biopolitique, soit d’une pratique gouvernementale consistant à rationnaliser
« les phénomènes propres à un ensemble de vivants constitué en popula‐
tion » (Foucault 1994, 818). En outre, on notera que le système de Dublin
portant sur la détermination de l’État européen responsable de l’examen
d’une demande d’asile (Frings 2017, 108 ; Pendl 2020, 330 ; Giegerich 2020,
90 et suiv.) n’est certes pas nommé explicitement. Toutefois, l’enfermement
et l’inertie imposés aux réfugiés sont perçus par le narrateur comme les
corollaires d’un ordre juridique jugé punitif :

Die deutsche Polizei hatte meine Fingerabdrücke genommen und erklär‐
te mir, diese würde nun an alle Asylländer weitergeleitet. Deshalb könne
ich nun nirgendwo anders Asyl beantragen. Nur in Deutschland. Jeder
Versuch, Deutschland zu verlassen, sei eine Straftat. Seitdem hocke ich
also hier. (Khider 2013, 21)

Les dispositifs d’assujettissement, dont cette liminalité corporalisée parti‐
cipe, témoignent in fine de la mise en corrélation, du point de vue du
réfugié, de deux formes d’application du pouvoir juridique : d’une part,
il subit une oppression manifeste car il est traité à l’instar d’un criminel
et, d’autre part, il est contraint à un immobilisme qui paraît illimité dans
le temps. Aussi la figure du réfugié advient-elle au sein d’un « espace
frontalier » [Grenzraum] (Schulze Wessel 2017, 104) ou encore au sein
d’un « World-Border » (Balibar 2004, 2), c’est-à-dire au sein d’un espace
politique européen dans lequel prévaut l’ubiquité des frontières. Les me‐
sures de contrôle étant en outre permanentes, la construction de cet espace
frontalier ressortit d’une processualité (Schulze Wessel 2017, 130, 111), i.e.
de dispositifs de surveillance saisis relativement à leur dimension active,
et l’on qualifie habituellement de bordering (Brambilla 2021, 12). De fait,
l’espace dans lequel se meut le réfugié est dessiné au gré de mobilités illé‐

Cécile Chamayou-Kuhn

160

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gales. Cet espace ne saurait être pensé à la manière d’une zone clairement
délimitée, mais bien plutôt comme un territoire aux confins étendus, diffus
et fluctuants : il émerge à travers la dynamique que produisent à la fois
les mouvements des migrants clandestins et des modalités de contrôle par
définition non fixes (Schulze Wessel 2017, 105).

Un tel modèle constitue la trame dans laquelle évolue le réfugié-écrivain
selon Khider. L’auteur le dote d’une fonction critique évidence. Hasul Ra‐
mid dénonce en effet les discriminations teintées de racisme dont il fait
l’objet et dont l’origine seraient les bouleversements sociétaux intervenus
après le 11 septembre 2001 (Khider 2013, 22) :

Als ich mit der Bahn von München nach Hamburg wollte und von
dort über Dänemark nach Schweden, hielt der Zug im Bahnhof einer
kleinen Stadt namens Ansbach, wo zwei bayerische Polizisten einstiegen.
Sie fragten keinen der vielen blonden Reisenden nach ihrem Ausweis,
sondern kamen direkt zu mir. Lag es an meiner indischen Erscheinung?
(2013, 21)

Ce traitement fait ironiquement écho à l’exclusion à laquelle il était exposé
dans les pays arabes en raison de son physique singulier.

2.3 Le vide ou la déréliction

Le thème de la fuite, véritable fil conducteur de l’œuvre, apparaît comme
un état de nécessité dont l’ampleur et l’intensité se manifestent si l’on
considère la succession des pays parcourus par Rasul Hamid : la Jordanie,
la Lybie, la Tunisie, la Lybie (après avoir été refoulé à la frontière), la
Turquie, la Grèce et l’Italie. Cet état est synonyme de malaise provoqué par
l’impression de vide abyssal, d’« immense néant » [ein großes Nichts] ou
encore d’« état de rien » [ein « Kein[ ]-Zustand »] (2013, 71) qui le domine
et s’accentue sur la voie de l’exil :

Der Eintritt ins Exil war eine lange Straße in der Leere, die ich das ganze
Leben bekämpfen musste. […] Je tiefer man im gegenwärtigen Leben in
die Leere des Exils eindringt, desto mehr verblasst die geschönte Vergan‐
genheit. Die Leere aber ist das Einzige, was einem als ewiger Begleiter
bleibt. (2013, 73)

Ceci suscite un profond sentiment de déréliction, traduit par l’injonction :
« Gott, rette mich aus der Leere! » (2013, 72), qui est répétée tel un leitmo‐

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

161

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tiv. Force est de constater que cette expérience du vide s’insinue dans le
quotidien du narrateur, et ce même après l’obtention d’un titre de séjour
en Bavière. Elle innerve son existence, témoignant de la léthargie à laquelle
est condamné le demandeur d’asile dont le dossier demeure en attente de
traitement, c’est-à-dire, littéralement, en souffrance. Ce vécu correspond à
une expérience esthétique, sensorielle de la frontiérité (Fellner 2021, 437
et suiv.). De fait, le néant infiltre l’espace frontalier qu’habite le réfugié,
frappant de son sceau tous les paysages qu’il traverse. Ainsi rend-il ténues
les limites entre pays natal et terre d’exil, entre passé et présent pour
instaurer une absence absolue de repères qui devient menaçante lorsque le
réfugié-écrivain tente de trouver une place au sein de la société allemande.
Suffoquant, paradoxalement, face à l’omniprésence d’une telle vacuité, ce‐
lui-ci plie sous le poids des lois et autres charges administratives :

Ich versuchte alles Mögliche und Unmögliche, mein Leben in geordnete
Bahnen zu lenken, scheiterte aber oft an den zahlreichen Paragrafen und
bürokratischen Vorschriften, die dieses Land unter sich begraben. […]
Die Leere in den Wäldern und Bergen dieses Landes war genauso groß
und gewaltig wie die in der Wüste. Ich gebe zu, ich stellte langsam fest,
wie groß und mächtig die Leere ist, die man überall antreffen kann.
Sie ist so groß und mächtig, dass sie mir die Luft zum Atmen nimmt.
(Khider 2013, 99)

La passivité, en tant qu’elle est produite par divers principes d’exclusion,
est sous-jacente à la représentation du migrant selon Abbas Kidher. Pour
autant, la dynamique de construction de l’espace frontalier dans lequel il
se meut est parallèlement alimentée par une logique de résistance qu’il
convient à présent d’analyser plus avant.

3. Résistance à la loi et déconstruction des frontières

La question de la complexité identitaire se pose dans ce contexte avec
une acuité particulière. Elle résulte de la concomitance de deux forces
antagonistes déployées au sein de l’espace que constitue la route de l’exil.
Reposant sur des mécanismes de constructions performatifs, cette com‐
plexité émerge au point d’interaction que forment, d’une part, les différents
régimes frontaliers et, d’autre part, l’agissement des migrants vis-à-vis de
ceux-ci (Schulze Wessel 2017, 136).

Cécile Chamayou-Kuhn

162

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3.1 L’espace interstitiel

Le destin des divers réfugiés, avec qui Rasul Hamid se lie d’amitié, permet
de mettre en évidence que la frontiérité correspond à un phénomène se
manifestant dans leur for intérieur au gré de leurs déplacements. Si la mer
Méditerranée symbolise la limite par excellence qui doit être passée pour
pouvoir rejoindre l’Europe, l’échec répété de leurs tentatives tend à faire
de ce territoire marin un espace létal. Quant à la Lybie, elle devient une
zone de réclusion accueillant toutes sortes de criminels (Khider 2013, 79).
Pour autant, les mesures punitives appliquées aux postes-frontières ne sont
aucunement dissuasives : agissant toujours dans la clandestinité, l’un des
compagnons d’infortune du narrateur entend se rendre en Afrique du Sud
par voie terrestre, tandis que l’autre prévoit tout d’abord de rejoindre la
Tunisie (2013, 79). On peut en conclure qu’ils s’érigent ici eux-mêmes au
rang d’acteurs redéfinissant et redessinant d’autres zones frontalières qu’il
importe de franchir. Ils initient en ce sens un processus de rebordering.
Sarah Steidl (2017, 319) souligne à ce titre que la figure du migrant dans ce
roman de Khider contribue à configurer les frontières.

Quant au narrateur, il incarne plus que jamais le concept de liminalité.
Les divers lieux de passage entre deux ordres dans lesquels il se tient
symbolisent les effets performatifs des frontières. Mouvantes, oscillantes et
réunissant certains contraires, elles se dressent entre deux époques : « An
der Grenze zwischen Lybien und Tunesien, in Ras-Ajdir, trifft man zwei
verschiedene Jahrhunderte gleichzeitig. Auf der libyschen Seite blickt man
ins 18. oder 19. Jahrhundert, auf der tunesischen ins 20. » (Khider [2008]
2012, 80)

Aussi peut-on soutenir que le réfugié-écrivain s’inscrit au sein de l’espace
interstitiel, parce que binaire, que génèrent les frontières. Sous ses yeux se
fait en effet jour une structure duelle dont les éléments s’imbriquent les
uns dans les autres à travers sa présence même : « Ich ließ mich zwischen
den beiden Grenzposten nieder. Schaute nach links und nach rechts, ins
20. und 18. Jahrhundert » (Khider 2013, 82). Cet aspect, qui apparaît dans
divers passages, est parfois exploité plus avant par le recours à une méta‐
phore ornithologique, le motif de la colombe étant synonyme de liberté et
d’utopie (Steidl, 2017, 319).

De même, l’Evros, « le fleuve de la damnation » [Fluss der Verdammung]
(Khider 2013, 63) délimitant la Turquie et la Grèce marque le périmètre
d’un cimetière aquatique international [der internationale Wasserfriedhof]
(2013, 63) parce que de nombreuses personnes tentent de le passer au

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

163

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


péril de leur vie. Mais ce lieu n’en demeure pas moins, ainsi que Rasul
Hamid le grave sur l’écorce d’un arbre, un point de rencontre entre les
cultures [Treffpunkt der Kulturen] (2013, 63). Il s’agit, pourrait-on ajouter,
d’un espace hybride, d’un « tiers-espace » (Bhabha 2011, 56 et suiv.), i.e. du
siège d’une antithèse qui permet de repenser et de renégocier les processus
de signifiance culturelle. Accompagné d’un passeur, Rasul Hamid découvre
par exemple dans ce décor une inscription en langue arabe figurant, là
aussi, sur le tronc d’un arbre : « ‘Hier ist der Platz, an dem die Sonne im
Osten untergeht und im Westen aufgeht.’ » (Khider 2013, 64).

Dans l’entretien La langue étrangère est synonyme de liberté [Die fremde
Sprache bedeutet Freiheit] déjà cité en introduction, l’auteur revient sur la
dualité inhérente à ce lieu qu’il associe à un pont entre l’obscurité et la
lumière, soulignant en outre que ce point cristallise toutes les peurs (Khider
2012, 82). Le réfugié, en tant qu’il met au jour les dichotomies traversant
l’espace frontalier et qu’il suggère la réunion des contraires, incorpore, de
plus, un tel sentiment de terreur ; une terreur dont Marc Boeckler (2012,
47) rappelle qu’elle est étymologiquement coextensive aux concepts de terre
et de territoire (transfrontalier). Or, ceci ne fait-il pas écho à la crainte
dont il a déjà été établi qu’elle est largement prise en considération dans
la définition du réfugié ? Il apparaît ainsi que la peur continue certes
d’assaillir le réfugié lorsqu’il initie cet acte transgressif que représente le
franchissement de zones liminales. Néanmoins, il ne cède pas son pouvoir
d’action lorsqu’il se trouve dans de tels domaines.

3.2 La textu(r)alité des frontières

Faisant écho au brouillage catégoriel introduit dans les territoires où s’insi‐
nuent, nous venons de le suggérer, des paroles écrites, le thème de la venue
à l’écriture du réfugié-écrivain est d’une importance capitale pour saisir la
logique de résistance dans laquelle il s’engage.

Ce thème est décliné de différentes manières, dont les aphorismes ma‐
nuscrits disséminés dans de nombreux lieux et qui, à eux seuls, condensent
la complexité attachée la frontiérité : si elle peut être conçue, cela a été
démontré, comme l’appareil d’un régime hégémonique qui brime la subjec‐
tivité et étouffe les espoirs des migrants, la texture qu’elle présente se fait
textuelle. Aussi peut-on à présent soutenir que la structure de la frontière
chez Khider doit être appréhendée à travers la « textu(r)alité » dont elle
ressortit et par laquelle son potentiel subversif se dévoile.

Cécile Chamayou-Kuhn

164

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jeté en prison à l’âge de 19 ans pour avoir bravé l’autorité étatique, le
narrateur lit en effet sur les murs de sa cellule des vers teintés de révolte
qui tendent à inverser le discours répressif, le menant ad absurdum : « ‘Das
Gefängnis ist für mich eine Ehre, die Fessel ein Fußband und der Galgen
die Schaukel der Helden.’ » (Khider 2013, 60)

Il fera du reste siennes ces paroles en les réinscrivant sur les parois
d’autres pénitenciers à l’aide de petits cailloux (2013, 29). Par ailleurs, Rasul
Hamid s’appuie sur la verve de l’écrivain satiriste et polémiste Heinrich
Heine dont il cite explicitement un vers extrait du poème Balthasar [Belsa‐
zar] (1827) (Heine [1827] 1975, 50 et suiv.). Heine s’y inspire de l’Ancien
Testament – du Livre du prophète Daniel – et, plus particulièrement, de
la sanction dont est frappé le roi éponyme pour avoir dérobé des vases du
temple de Jérusalem. Le poète romantique exploite par conséquent le thème
de la loi divine et du régicide survenu dans la cité de Babylone. Dans le
passage repris par Khider, il est question d’un mauvais présage qui s’inscrit
en lettres de feu sur un mur, l’auteur – une main – en demeurant anonyme.
Le sujet disparaît en effet à mesure que le message se dévoile (Khider 2013,
59). Dans ce contexte, le réfugié-écrivain de Khider introduit une réflexion
poétologique, réinterprétant le poème de Heine. Ce dernier place l’accent
sur la présence-absence des signes matérialisés par les flammes vacillantes
dont la fonction est d’ébranler la fixité de toute signification ontologique et
métaphysique pour faire advenir l’altérité en lieu et place du sujet écrivant,
i.e. du sujet du Verbe (Müller 2020, 442, 444, 447). Or, cet aspect se voit,
dans Der falsche Inder, directement mis en corrélation avec la structure
de la frontière et, plus précisément, de la textualité dont procède le motif
mural, lequel est synonyme d’enfermement. Le romancier contemporain
souligne ici la dynamique antithétique dont participe la frontiérité : si ses
effets sont anéantissants – rappelons que le « je » est évanescent dans les
vers de Heine –, ils appellent, dans le même temps, un contre-discours.
Celui-ci repose sur une provocation affirmée qui se réalise par et dans
le passage à l’écriture. Il en ressort que le narrateur de Khider mine
de l’intérieur l’idée même de frontière en tant qu’instrument de pouvoir
(Pöhls, 2013/14, 11 et suiv.). Mais on retiendra principalement qu’il le fait
par l’intermédiaire d’une structure textuelle, c’est-à-dire par ce que l’on
pourrait appeler une « mise en texte » de la frontière. En d’autres termes :
recourant à la textualité, il déploie une structure qui résiste à un dispositif
hégémonique. De manière générale, la poésie larvée de protestation, qui
s’étend, dans le roman, sur diverses surfaces dont les murs des prisons,
fait corps avec le support liberticide sur lequel elle figure. Il s’en dégage

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

165

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


une conception complexe de la frontiérité. Le concept de bordertextures dé‐
signant la structure acentrique et rhizomatique d’une frontière, c’est-à-dire
la structure en réseau nourrie par diverses dynamiques discursives (Weier
et al. 2018, 76) permet ici d’en éclairer les principes de fonctionnement :
cultivant la textualité de la frontière, le réfugié-écrivain lève in fine le voile
sur la texture ou, plus précisément, la textu(r)alité des frontières dans les‐
quelles soumission et insoumission, autorité étatique et paroles séditieuses
s’enchevêtrent et se déterminent les unes les autres.

3.3 L’écriture – un acte subversif

Force est de constater que réfugié-écrivain s’immisce lui-même au sein
d’une telle textu(r)alité parce qu’il coexiste, interfère avec elle et s’y im‐
brique. De fait, Rasul Hamid met au jour cette complexification lorsqu’il
se décrit comme un écrivain compulsif dont le passage à l’acte (d’écriture)
point à la vue des muses – et notamment de Fatima (Khider 2013, 36)
– qui croisent son chemin. D’indomptables pulsions le contraignent, tant
en Irak qu’en Allemagne, à commettre des actes illicites. Ce faisant, il
s’oppose à la législation en vigueur : dans le seul but d’écrire, il dérobe
toute sorte de papier, qu’il s’agisse de documents émanant de l’État ou
de papier alimentaire (2013, 36). La venue à l’écriture lyrique se présente
ainsi comme une expérience mobilisant la corporéité de l’écrivain qui
répond à une conduite addictive. Il est parcouru de tremblements (2013,
41) lorsqu’il ressent le besoin irrépressible d’écrire, tandis que son corps
est ramené à ses fonctions organiques. Les phases de création littéraire
sont en effet associées, non sans une certaine trivialité, à divers troubles
du métabolisme (2013, 52). Dans ce contexte, il convient de souligner que
l’avènement du corps participe de la dynamique créée par les interférences
précédemment abordées entre, d’un côté, les pratiques d’exclusion générées
par les frontières et, de l’autre, les pratiques de résistance développées par le
réfugié-écrivain.

Celui-ci invente en outre un alphabet fait de hiéroglyphes mêlant lettres
latines et arabes afin de nommer les atrocités commises durant les années
dictature en Irak tout en déjouant soit le contrôle étatique soit celui des
gardes-frontières durant ses années de fuite (2013, 27). Néanmoins, sa
mémoire étant en proie à des processus de refoulement, il craint que ce
système de signes clandestin ne sombre dans l’oubli. Aussi peut-on en
inférer que le thème de la perte est intrinsèquement lié à celui de l’écriture,

Cécile Chamayou-Kuhn

166

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


laquelle peut ipso facto être qualifiée de nomade, tant elle est mouvante.
Tout comme sa propre personne, elle menace de devenir invisible : « [...]
meine Schreibereignisse ähneln Zigeunerstämmen. Jedesmal verlieren sie
sich in einem Loch dieser Erde. » (2013, 27)

Pour autant, Rasul Hamid conserve son journal intime, tel un dernier
rempart devant la dissipation totale de sa personne. De plus, il se remet
toujours à écrire, recommence sans relâche si bien que l’écriture correspond
à un ajournement qui est aussi une « différance » selon l’acception que
Derrida (1994, 20 et suiv.) réserve à ce concept, c’est-à-dire une force
différée-différante. Cette écriture lui permet, en somme, de repousser les
limites imposées au sujet écrivain. De fait, la création littéraire s’inscrit, au
même titre que la figure du réfugié-écrivain, dans l’ordre de construction
de la liminalité : quelque part entre deux continents, Rasul Hamid égare
ses carnets contenant des vers composés durant trois années. Il s’agit de
textes versifiés dont il doit toujours réactualiser la portée : « [...] drei Jahre
Lyrik zwischen Asien und Afrika. Welch ein Verlust! Manchmal glaube
ich, dass alles, was ich heute schreibe, nichts anderes als das ist, was ich da‐
mals bereits geschrieben habe. So als schriebe ich all das Verlorene wieder
neu. » (Khider 2013, 32)

Il met ainsi en scène et performe sans cesse le principe de la venue
à l’écriture, résistant à l’auto-effacement qui pourrait l’affecter au sein de
l’espace frontalier. Par là même, il trace sur ce territoire une fissure, comme
pour mieux y faire raisonner son propre pouvoir d’action.

Sur la base des éléments mis en lumière, nous voudrions à présent suggé‐
rer que la dualité ou, plus largement, la complexité identitaire inhérente
au réfugié-écrivain, et qui résulte des phénomènes précédemment décrits
ayant trait à la dynamique de « dés-ordre » et « de-construction » des
frontières trouve une expression au niveau de l’esthétique développée par
l’auteur.

4. Loi et esthétique des frontières

Il s’agira ici d’analyser les ressorts du texte littéraire sous l’angle des effets
qu’il produit relativement à la déstabilisation des frontières. De fait, nous
soutenons ici que ce texte crée une forme de désordre visant à déjouer
la force coercitive des frontières. La structure et l’ordonnancement de ce
roman, qui oscille entre différents textes, entre différentes strates narratives,
invite à redéfinir, de manière critique, toute forme de limite textuelle.

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

167

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4.1 Frontières intertextuelles

Outre les liens intertextuels que le romancier et, plus précisément, le nar‐
rateur homodiégétique établissent avec Heinrich Heine, cette œuvre est
cousue d’autres références à des auteurs canoniques ou à des courants
littéraires. Ces renvois sont au demeurant différemment cryptés : Khider
convoque à la fois Homère, le culte du génie tel qu’il a forgé par les roman‐
tiques (Barthold 2020, 80), les poètes – on l’a souligné – Heine ou encore
Rainer Maria Rilke (Khider 2013, 37) qui sont expressément nommés et
cités. À titre d’exemple, on mentionnera que Khider introduit une prosopo‐
pée, réécrivant à la première personne et au style direct un passage extrait
de la nouvelle La mélodie de l’amour et de la mort du Cornette Christoph
Rilke [Die Weise von Liebe und Tod des Cornets Christoph Rilke] écrite en
1899. « [...] und ich fühlte genau das, was wohl auch der altwürdige Rilke
gefühlt haben muss: ‘Ich will ein blondes Mädchen, mit dem ich spiele.
Wilde Spiele.’ » (Khider 2013, 37). Dans le texte rilkéen, le sujet se trouve à
la troisième personne du singulier : « Und der von Langenau wird traurig.
Er denkt an ein blondes Mädchen, mit dem er spielte. Wilde Spiele. » (Rilke
1926, 14). Khider complexifie, autour du thème de l’érotisme, les strates
fictionnelles, mêlant subtilement divers personnages et diverses figures
d’auteurs.

Mais il est un autre écrivain de langue allemande particulièrement si‐
gnificatif dans le contexte du travail littéraire sur le pouvoir juridique et
administratif qu’établit Khider, et ce d’autant que les liens intertextuels
sont, en l’espèce, dissimulés. Il s’agit de Franz Kafka. De fait, la figure
du réfugié qu’il met en scène adopte les contours de celle du hors-la-loi
imaginé par l’auteur pragois. On en appréhendera la singularité selon son
acception première, à savoir en tant que personne évoluant à l’extérieur
de la loi : dans le très bref texte, une parabole, intitulé Devant la loi [Vor
dem Gesetz] (1915), un homme de petite condition fait face à un gardien
de la loi qui en contrôle l’accès. Cet homme aspire, en vain, à pénétrer
dans la loi : « [...] das Gesetz soll doch jedem und immer zugänglich sein
[...] » (Kafka 1981, 81). La froideur des interrogatoires qu’il subit est placée
au premier plan : « Der Türhüter stellt öfters kleine Verhöre mit ihm an,
fragt ihn über seine Heimat aus und nach vielem andern, es sind aber
teilnahmslose Fragen, wie sie sie große Herren stellen, und zum Schlusse
sagt er ihm immer wieder, daß er ihn noch nicht einlassen könne. » (Kafka
1981, 81)

Cécile Chamayou-Kuhn

168

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Cette scène fait écho aux interrogatoires, répétés, auxquels est soumis
Rasul Hamid. Au cours de ceux-ci, il doit faire la preuve de son identité,
de sa vie passée en Irak ainsi que des persécutions dont il a été victime, le
but étant de légitimer son statut de réfugié au regard de la législation en
vigueur :

[…] die Richter und mein Übersetzer hatten sich meine ganze Geschich‐
te angehört. Sie meinten, sie könnten mir die Asylberechtigung nur dann
erteilen, wenn ich einen Nachweis für meine Inhaftierung aus politischen
Gründen im Irak bringen könnte. Schon wieder ein Nachweis. Wie stel‐
len sie sich das nur vor? Welcher irakische Folterer wäre so liebenswür‐
dig, mir schriftlich zu bestätigen, er habe mich fast zu Tode verprügelt
oder wer weiß was sonst noch alles mir mit angestellt. (Khider 2013, 121
et suiv.)

Une telle mise en regard permet d’en conclure à la réécriture d’un classique,
fût-elle réduite à un motif. Le texte kafkaïen est en effet recontextualisté
pour être teinté de sarcasme. Khider recourt ainsi à l’intertextualité dont il
fait un moyen de mise en pratique matérielle et esthétique de la structure
textuelle des frontières. À cet effet, il déplace les lignes de démarcation
entre prétexte et texte. Conformément à la définition que livre Julia Kristeva
(1969) de l’intertextualité, nous voudrions suggérer que le travail de Khider
illustre le principe suivant : « [...] tout texte se construit comme mosaïque
de citations, tout texte est absorption et transformation d’un autre texte. »
(1969, 146) Plus précisément, ce procédé intertextuel correspond à un pro‐
cessus de délimitation [Grenzung] (Schimanski 2020, 31) car les traces du
prétexte sont disséminées dans le nouveau texte. En d’autres termes : Khi‐
der ouvre la voie au récit kafkaïen, qui thématise l’exclusion de la légalité
à laquelle est confronté le « non-sujet », tout en l’appliquant à la figure du
réfugié, initiant ainsi une logique de dédoublement, de ramification et de
déplacement des frontières textuelles qui se veut critique et déconstructive.
Par là même, le roman de Khider, que nous lisons, rappelons-le, à travers
le prisme thématique « loi et frontière » se voit conférer une dimension
éminemment productive qu’il convient de déceler, cette fois-ci, au niveau
de l’économie interne de l’œuvre. Les liens intertextuels dont il est tissé,
dévoilent in fine une texture complexifiée, laquelle invite à repenser, cela a
été démontré, non seulement les frontières en tant que représentations au
niveau de la fable, mais également les frontières et jointures textuelles, et ce
dans le sens d’une bordertexture ou, plus précisément, d’une textu(r)alité.

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

169

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4.2 Répétition sur le même thème

On notera que l’incertitude propre au statut juridique du réfugié, dont il
a déjà été question, est pointée à travers la structure répétitive du récit.
Les mémoires de Rasul Hamid constituent une narration enchâssée au
sein d’un récit cadre dont le point de focalisation est celui du narrateur
anonyme qui trouve le manuscrit déposé dans un train : la première partie,
située avant le manuscrit proprement dit, est consacrée à cette découverte.
Dans la seconde, le narrateur arrive à Munich d’où il envoie le manuscrit.

Au sein de ces mémoires, l’histoire de Rasul Hamid est répétée huit fois,
chaque occurrence donnant lieu à un chapitre ayant trait à ce destin de
réfugié à partir d’une perspective différente. Celle-ci est déterminée par
les mises en relief, toujours variées, de plusieurs événements centraux. Les
chapitres 6 [Die Wunder] et 7 [Auf den Flügeln des Raben] illustrent ce
procédé, leurs seuls titres présentant par ailleurs un contraste thématique
manifeste. En outre, les accents picaresques ou sarcastiques conférés à
certaines scènes dont celle, déjà mentionnée, concernant l’établissement
d’un certificat d’authenticité par les tortionnaires irakiens, s’oppose à la
gravité qui innerve, ailleurs, l’évocation des conditions d’incarcération dans
lesquelles une série de droits fondamentaux sont bafoués en Irak. Si ceci
contribue à une dédramatisation de l’horreur (Hilmes 2017, 141), la struc‐
ture cyclique des mémoires a avant tout pour effet d’instaurer, sur un plan
esthétique, le principe d’itérabilité, tel que forgé par Derrida (2010). Nous
en retiendrons ici deux caractéristiques. Dans le séminaire intitulé La bête
et le souverain, le philosophe se réfère tout d’abord à l’image de la roue
lorsqu’il aborde le thème de l’autonomie du sujet :

[...] dès lors donc que la roue décrit le retour sur soi circulaire autour
d’un axe immobile, elle devient une sorte de possible figural incorporé,
une metaphora (metaphora veut dire en grec « véhicule », voire autobus,
automobile) pour tous les mouvements du corps comme mouvements
physiques de retour à soi, d’auto-déictique, d’auto-référence autonome
mais physiques et corporels, et donc plus que le miroir et la spécularité
en général [...]. (2010, 119)

La structure répétitive du récit enchâssé dans Der Falsche Inder figure très
précisément cette rotabilité. Elle représente, si on l’interprète à travers le
prisme de la conception du réfugié-écrivain dans cette fiction :

[...] le rêve d’être soi-même, en déplacement, de se déplacer tout en
restant soi-même, d’être sa propre rotation sur soi, d’entraîner le corps et

Cécile Chamayou-Kuhn

170

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


le rapport à soi incorporé, dans le monde, vers le retour à soi autour d’un
axe d’identité relativement immobile, non absolument immobile, puisque
l’axe, l’essieu, le moyeu, se déplace aussi, mais immobile au regard du
cercle de la roue même qui tourne autour de lui. (2010, 119 et suiv.)

Derrida (2010) place ensuite l’accent sur le principe de répétition, indiquant
que ce qui se répète est certes toujours reproduit, mais ne peut l’être
que de manière décalée. Par conséquent, une répétition ne peut signifier
qu’altération ; elle ne peut aucunement correspondre à une reproduction
à l’identique. En ce sens, elle génère la transgression d’une loi car « il y
a dans cette logique d’itérabilité de quoi remettre en cause les oppositions
[...] » et « commencer à analyser [...] toutes les fantasmatiques, toutes les
idéologies ou les métaphysiques [...] » (2010, 120). Partant, nous avançons
l’argument selon lequel la structure interne du manuscrit de Rasul Hamid
tend à déconstruire la force coercitive de la frontiérité tout en pointant la
possibilité, pour le réfugié-écrivain, de s’ériger en tant que sujet autonome
au-delà de tous les binarismes ; binarismes qui le traversent et qu’il incarne
dans le même temps.

4.3 Les acteurs « de » la frontière

La critique s’est saisie des questions relatives à l’autorité de l’auteur ainsi
que de celle, voisine, de la fonction de l’écriture. Elles s’inscrivent dans le
contexte des fondements autofictionnels de cette œuvre qu’il convient d’ap‐
préhender à l’horizon des changements de paradigmes esthétiques interve‐
nus après la postmodernité et qui concernent, notamment, le brouillage
des frontières entre autobiographie et fiction (Krumrey 2015, 13 et suiv.). Le
narrateur anonyme de Khider met par exemple en doute l’authenticité de
son récit lorsqu’il insiste sur la similarité de son propre destin avec celui
de Rasul Hamid (Hilmes 2017, 136 et suiv.). Rappelons en outre que ce
parcours offre de nombreuses lignes de partage avec celui, plus personnel,
de l’auteur Khider, ce qui créé une ambiguïté constitutive du roman (Jen‐
sen/Müller-Tamm 2013, 322)4. Ces procédés participant d’une complexité
identitaire évidente ont été à juste titre interprétés dans le double sens d’une
auto-construction et d’une auto-dissimulation : se dire soi-même nécessite
toujours une prise de distance vis-à-vis de sa propre subjectivité dont les

4 Khider établit des liens intratextuels avec son recueil de poèmes Chronik der verlorenen
Zeit publié en langue arabe et cité dans le roman (Jensen/Müller-Tamm 2013, 322).

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

171

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ressorts, rendus ostensibles par Khider, se nichent dans le ton ironique
et, plus particulièrement, dans le « réalisme ironique » qui caractérise le
roman (Schramm 2015, 91 et suiv. ; Schramm 2016, 83, 84). Par ailleurs,
l’un des objectifs assignés à cette œuvre à travers le thème de la place
réservée à la figure de l’écrivain est, très précisément, de rendre visible le
discours des réfugiés dans la sphère publique (Barthold, 2020, 71). À cet
effet, Khider fait voler en éclats, d’une part, certains traits stéréotypés prêtés
aux réfugiés venus du monde arabe et, d’autre part, une série de traditions
occidentales. Par là même, il se positionne lui-même en tant qu’auteur cri‐
tique et subversif au sein de la tradition littéraire des pays germanophones,
visant, dans le même temps, une forme de légitimation. Celle-ci concerne
non seulement son activité d’écriture en tant qu’auteur dont l’allemand n’est
pas la langue maternelle, mais également les perspectives interculturelles et
transculturelles qu’il ouvre dans son texte (Jensen/Müller-Tamm 2013, 327 ;
Fouad 2016, 84 ; Barthold, 2020, 72, 80).

Mais il convient à présent, sur la base de ces résultats et conformément
aux principes relatifs à une poétique des frontières développée par Johan
Schimanski (2020), de souligner que Khider érige d’autres frontières qui
sont ensuite de facto transgressées. Le motif des mémoires le démontre
très largement : étant circonscrits par une série d’indices paratextuels –
le nom de l’auteur, le titre éponyme et une citation de Gottfried Benn
placée en exergue –, ils sont performés au sein de l’œuvre. Les mémoires
de Rasul Hamid sont en effet littéralement rendus présents, et ce même s’ils
résultent, cela a préalablement été mis en lumière, de stratégies autofiction‐
nelles faisant intervenir différentes strates narratives. Il n’en demeure pas
moins que leur présence se manifeste parce qu’elle marque une limite avec
la première et dernière partie de l’œuvre, chacune étant indiquée par les
chiffres romains I et II. Cet aspect est en outre accentué parce que sont
créées des limites temporelles : le narrateur anonyme ouvre l’enveloppe
contenant le manuscrit à 14h45. Ce geste clôt le chapitre I. À 18h14 très
exactement, son train arrive ensuite en gare de Munich, ce qui est relaté au
tout début du chapitre II, soit, relativement à l’économie du livre, après le
manuscrit. Ainsi que cela est explicitement signalé dans le texte, le narrateur
anonyme a procédé durant ce laps de temps à la lecture des mémoires
de Rasul Hamid. Ce double procédé relève d’un balisage textuel dont la
fonction nous paraît comparable à celle d’une préface vis-à-vis du texte
qu’elle précède ou à l’utilisation d’images indiquant la fin d’un texte : « [...]
Anfang und Ende oder Außen und Innen eines Textes können [...] als die

Cécile Chamayou-Kuhn

172

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


äußeren Kanten eines Textes als Grenzbereich gesehen werden. » (2020, 90
et suiv.) 

Or, le passage de cette zone liminale s’effectue sur différentes strates.
Premièrement, au niveau de la fable stricto sensu lorsque les histoires du
narrateur anonyme et de Rasul Hamid se confondent : « Wie kann es sein,
dass einer einfach meine Geschichte aufgeschrieben und in einem Um‐
schlag ausgerechnet neben mir gelegt hat? Wenn einer meine Geschichte
gestohlen hat, wieso hat er sie dann ausgerechnet mir zukommen lassen? »
(Khider 2013, 153)

Cette lecture narrée s’effectue dans un train, qui est un lieu de transit
hautement significatif dans ce contexte (Hofmann 2017, 108 et suiv.). Elle
constitue, deuxièmement, une mise en abyme de celle à laquelle se livrent
les lecteurs/-trices. Nous décelons dans cet acte, qui se situe au niveau de
la réception de l’œuvre, une dimension phénoménologique. Celle-ci résulte
de la mise en relation des lecteurs-/trices avec ce que Schimanski (2020,
90) appelle les limites extérieures du texte : par ce glissement d’un espace
textuel – le récit cadre – vers un autre – le récit enchassé, i.e. les mémoires
– et vice versa, le lectorat de Khider fait l’expérience d’un franchissement
de frontières qui a une visée heuristique. En d’autres termes : la frontière
traverse celui ou celle qui la traverse (2020, 68 et suiv.), faisant écho,
de manière performative, à la situation même du réfugié-écrivain sur la
route de l’exil. Ainsi Khider fait-il de l’exil, dont on indiquera qu’il s’agit à
l’origine d’un terme emprunté au domaine juridique (Courrent 2010), une
esthétique littéraire des frontières incluant et réunissant divers acteurs. Les
fondements à la fois éthiques et politiques sur lesquels celle-ci repose s’en
trouvent ainsi toujours réaffirmés.

5. Conclusion

L’étude du roman Der falsche Inder à la lumière du complexe « loi-fron‐
tières », qui a été entreprise sur les plans thématique, narratologique et
esthétique, a permis de souligner que l’identité du réfugié-écrivain est en soi
hétérogène et est mise en scène de manière kaléidoscopique. Par ailleurs,
elle s’inscrit au sein du complexe que représentent les frontières. Celles-ci
sont élaborées au gré de pratiques et de procédures juridiques s’appliquant
aux réfugiés, et dont l’auteur indique, à l’exemple du personnage de Rasul
Hamid, qu’ils sont vulnérables, car ils sont exposés à des situations de
violence ou de grande précarité. De telles situations enferment paradoxale‐

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

173

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ment ce jeune homme dans un néant paraissant abyssal. Or, cette réclusion
traduit la passivité à laquelle est soumis le demandeur d’asile au sein de
l’Union Européenne et, plus particulièrement, en Allemagne. De fait, si
la définition juridique du réfugié prend en considération son besoin impé‐
rieux de protection, celui-ci demeure confronté, dans l’univers imaginé par
Khider, à la puissance du cadre légal, c’est-à-dire à une « force de loi » ou,
en d’autres termes, à un performatif fondateur du droit (Derrida 1994, 34).

Pour autant, la figure du réfugié-écrivain recèle un potentiel subversif
par lequel elle parvient à mettre en branle l’ordre établi, créant un certain
désordre et déconstruisant la fixité des frontières. Ce personnage s’immisce
effectivement au sein des interstices que fait émerger tout espace frontalier
en tant qu’il repose sur un principe binaire, c’est-à-dire sur une opposition
entre deux ordres. Ce faisant, le réfugié-écrivain esquisse un territoire
hybride à partir duquel les processus de signifiance culturelle peuvent
être repensés et renégociés. Cet aspect se matérialise concrètement dans le
roman à travers la « textu(r)alité », i.e. la textualité des frontières en tant
que bordertextures, ou, en d’autres termes, à travers la texture de frontières
dont la structure est textuelle : les murs des cellules dans lesquelles Rasul
Hamid se tapit sont autant de recueils métaphoriques sur lesquels figurent
des aphorismes et autres vers séditieux. Sous cet angle, il a été établi que
le thème de la venue à l’écriture acquiert une dimension particulière. Dans
un tel motif se condensent de facto la force d’un discours hégémonique et
son contre-discours ; celui par lequel s’articule une résistance et se déploie
un geste de rébellion. L’écriture étant saisie comme un acte d’insoumission,
elle permet au réfugié de ne pas céder face à l’auto-effacement qui le
menace dans l’espace frontalier. Aussi peut-on en conclure que la double
dynamique de « dés-ordre » sous-jacente à l’ensemble du roman Der falsche
Inder est coextensive à la représentation des frontières et, par écho, à celle
du réfugié-écrivain.

Mais la dynamique inscrite dans cette œuvre s’étend au-delà de ce seul
jeu d’antithèses. Khider développe en effet une esthétique qui se nourrit
d’un franchissement permanent des frontières assignées au texte même.
Pour ce faire, il file les liens intertextuels, introduit une polyphonie narra‐
tive porté par les deux narrateurs – le voyageur anonyme et Rasul Hamid –,
dédouble les perspectives fictionnelles et autofictionnelles en en soulignant
la spécularité et enchâsse les récits. C’est parce qu’elle constitue le point
d’articulation de frontières textuelles et structurelles, que cette œuvre se
donne in fine à lire comme le lieu d’une rencontre entre divers acteurs dont
elle garantit, symboliquement, la coprésence.

Cécile Chamayou-Kuhn

174

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Une telle coprésence, qui inclut également les lecteurs/-trices, doit aussi
être décelée au niveau des effets que produit la frontière. En ce sens, l’œuvre
littéraire, telle que conçue par Abbas Khider, invite à envisager la frontière
comme un outil heuristique servant à en appréhender la multiperspectivité.
Celle-ci permet, en retour, de saisir les ressorts émancipatoires de la fron‐
tière quand elle est abordée à travers le prisme de la complexité qui lui est
inhérente. Ainsi voudrions-nous suggérer que ce roman se révèle être une
exhortation ; il est un appel pointant en creux la possibilité d’une prise
d’autonomie de la part du réfugié au sein de la société civile. Khider met
très précisément en exergue cet enjeu de nature politique lorsqu’il cite une
injonction relevée, il y a de nombreuses années, sur les murs d’une prison
grecque : « Grenzen der Welt, vereinigt euch. » (Khider 2012, 81)

6. Références

Amilhat Szary, Anne-Laure (2020) : Souveraineté, territorialité, identité. Dans : Amilhat
Szary, Anne-Laure/Hamez, Grégory (éds.) : Frontières. Malakoff : Armand Colin,
17–25.

Arendt, Hannah ([1986] 2016, [original : 1943]) : Wir Flüchtinge (trad. de l’anglais en
allemand par Eike Geisel). Stuttgart : Reclam.

Balibar, Etienne (2004) : Europe as Borderland. The Alexander von Humboldt Lecture
in Human Geography, University of Nijmegen, 10/11/2004. http://gpm.ruhosting.nl/
avh/Europe%20as%20Borderland.pdf, 15/04/2021.

Barthold, Willi (2020) : Arabische Märchen zwischen Berlin und München. Migranten‐
autorschaft, Gender und Stereotypisierung in Abbas Khider Der falsche Inder (2008).
Dans : The German Quartely 93, no 1, 70–89.

Bhabha, Homi K. (2011) : Die Verortung der Kultur (trad. de l’anglais en allemand par
Michael Schiffmannn et Jürgen Freudl). Tübingen : Stauffenburg Verlag.

Boeckler, Marc (2012) : Borderlands. Dans : Marquardt, Nadine/Schreiber, Verena
(éds.) : Ortsregister. Ein Glossar zu Räumen der Gegenwart. Bielefeld : transcript,
44–49.

Brambilla, Chiara (2021) : Revisiting « Bordering, Ordering and Othering ». Dans :
Tijdschrift voor Economische en Sociale Geografie 112, no 1, 11–17.

Colonna, Vincent (2004) : Autofiction et autres mythomanies littéraires. Paris : Tris‐
tram.

Convention de Genève du 28/7/1951 sur le statut des réfugiés, Rec. des Traités des
Nations Unies, vol. 189, 137, signée par la France le 11/9/1952, JORF no 253 du 29
octobre 1954, 10225.

Courrent, Mireille (2010) : « Partir d’ici ». À propos de l’étymologie latine de l’exil.
Dans : Carrera, Hyacinthe (éd.): Exils. http://books.openedition.org/pupvd/3050,
15/4/2021.

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

175

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://gpm.ruhosting.nl/avh/Europe%20as%20Borderland.pdf
http://gpm.ruhosting.nl/avh/Europe%20as%20Borderland.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://gpm.ruhosting.nl/avh/Europe%20as%20Borderland.pdf
http://gpm.ruhosting.nl/avh/Europe%20as%20Borderland.pdf


Cyrus, Norbert (2017) : Die Flüchtlinge und ihr Status. Praktische Implikationen
einer defizitären Rechtsstellung. Dans : Ghaderi, Cinur/Eppenstein, Thomas (éds.) :
Flüchtlinge. Multiperspektivische Zugänge. Wiesbaden : Springer, 113–127.

Derrida, Jacques (1994) : Force de loi. Le « Fondement mystique de l’autorité ». Paris :
Galilée.

Derrida, Jacques (2010) : Séminaire. La bête et le souverain, vol. II (2002-2003). Paris :
Galilée.

Eppenstein, Thomas/Ghaderi, Cinur (2017) : Perspektive auf Flüchtlinge und Flucht‐
dynamiken. Eine Einführung. Dans : Ghaderi, Cinur/Eppenstein, Thomas (éds.) :
Flüchtlinge. Multiperspektivische Zugänge. Wiesbaden : Springer VS, 1–28.

Fellner, Astrid M. (2021) : Grenze und Ästhetik: Repräsentationen von Grenzen in
den kulturwissenschaftlichen Border Studies. Dans : Gerst, Dominik/Klessmann,
Maria/Krämer, Hannes (éds.) : Grenzforschung. Handbuch für Wissenschaft und
Studium. Baden-Baden : Nomos, 436–456.

Fouad, Lobna (2016) : Verflechtung und Entflechtung von deutscher und arabischer
bzw. irakischer Identität in der Grenzgängerliteratur des Chamisso-Förderpreisträger
von 2010 Abbas Khider. Dans : Studia Translatorica 7. www.studia-translatorica.pl/en
/issues/7, 15/4/2021.

Foucault, Michel (1994) : Dits et écrits, vol. III. Paris : Gallimard.
Frings, Dorothee (2017) : Flüchtlinge als Rechtssubjekte oder als Objekte gesonderter

Rechte. Dans : Ghaderi, Cinur/Eppenstein, Thomas (éds.) : Flüchtlinge. Multiper‐
spektivische Zugänge. Wiesbaden : Springer, 95–111.

Genette, Gérard (1972) : Figures III. Paris : Seuil.
Giegerich, Thomas (2020) : Völker- und Europaperspektive auf Flucht. Dans : Oster,

Patricia/Vatter, Christoph (éds.) : Fluchtraum Europa. Interdisziplinäre Perspektive.
Baden-Baden : Nomos, 69–96.

Heine, Heinrich ([1827] 1975) : Buch der Lieder, Vol. I.1. Hamburg : Hoffmann und
Campe Verlag.

Hilmes, Carola (2017) : « Jedes Kapitel ein Anfang und zugleich ein Ende. » Abbas
Khider fiktionalisierte Lebensbeschreibung. Dans : Wolting, Monika (éd.) : Identi‐
tätskonstruktionen in der deutschen Gegenwartsliteratur. Göttingen : V&R unipress,
135–146.

Hofmann, Hanna Maria (2017) : Erzählungen der Flucht aus raumtheoretischer Sicht.
Abbas Khiders Der falsche Inder und Anna Seghers’ Transit. Dans : Hardtke,
Thomas/Kleine, Johannes/Payne, Charlton (éds.) : Niemandsbuchten und Schutz‐
befohlene. Flucht-Räume und Flüchtlingsfiguren in der deutschsprachigen Gegens‐
wartsliteratur. Göttingen : V&R unipress, 97–121.

Jensen, Annika/Müller-Tamm, Jutta (2013) : « Echte Wiener und falsche Inder. Strate‐
gien und Effekte autofiktionalen Schreibens in der Gegenwartsliteratur ». Dans :
Wagner-Engelhaaf, Martina : Auto(r)fiktion. Literarische Verfahren der Selbskon‐
struktion. Bielefeld : Aisthesis, 315–328.

Kafka, Franz ([1915] 1981) : Vor dem Gesetz. Dans : Kafka, Franz : Das Urteil und
andere Erzählungen. Frankfurt am Main : Fischer, 81–82.

Cécile Chamayou-Kuhn

176

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.studia-translatorica.pl/en/issues/7
https://www.studia-translatorica.pl/en/issues/7
https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.studia-translatorica.pl/en/issues/7
https://www.studia-translatorica.pl/en/issues/7


Khider, Abbas (2012) : « Die fremde Sprache bedeutet Freiheit ». Ein Dialog mit
Wolfert von Rahden über Grenzgänge zwischen Sprachen, Staaten und Kulturen.
Dans : Gegenworte. Hefte für den Disput über Wissen 27, 79–81.

Khider, Abbas ([2008] 2013) : Der falsche Inder. München: btb.
Khider, Abbas ([2016] 2017) : Ohrfeige. München : btb.
Kristeva, Julia (1969) : Sémiotique, recherches pour une sémanalyse. Paris : Seuil.
Krumrey, Birgitta (2015): Der Autor in seinem Text. Autofiktion in der deutschspra‐

chigen Gegenwartsliteratur als (post-)postmodernes Phänomen. Göttingen : V&R
unipress.

Müller, Ingo (2020) : Das Flackern der Zeichen. Identität und Alterität in Heinrich
Heine „Besaltzar“- Romanze. Dans : Zeitschrift für Germanistik 30, no 2, 437–454.

Pendl, Nils (2020) : « Stresstest » für Deutschland und die Europäische Union. Ein
Seminar über globale Zusammenhänge von Flucht, pragmatische Politik und indivi‐
duelle Handlungsspielräume. Dans : Oster, Patricia/Vatter, Christoph (éds.) : Flucht‐
raum Europa. Interdisziplinäre Perspektive. Baden-Baden : Nomos, 319–336.

Pöhls, Victoria (2013/14) : « Im Gefängnis gab es weder Blätter noch Stifte. » Reflexio‐
nen zu ungewöhnlichen Schreibmaterialien eines Flüchtlings in Abbas Khiders Der
falsche Inder. Dans : exilograph 21, 11–12.

Protocole à la Convention de Genève relatif au statut des réfugiés, signée le 31/1/1967
à New-York, Rec. des Traités des Nations Unies, vol. 606, 267, JORF no 91 du
18/4/1971, 3752.

Rilke, Rainer Maria ([1904/1906] 1926) : Die Weise von Liebe und Tod des Cornets
Christoph Rilke. Dans : Rilke, Rainer Maria : Schriften in Prosa. Leipzig : Insel
Verlag, 7–34.

Schimanski, Johan (2020) : Grenzungen. Versuche einer Poetik der Grenze (trad. de
l’anglais en allemand par G.H.H.), Vienna/Berlin : Verlag Turia + Kant.

Schramm, Moritz (2015) : ‘Heim is where the struggle is.’ Migrations, forms, and
Politics. Dans : Moslund, Sten Pultz/Petersen, Anne Ring/Schramm, Moritz (éds.) :
The culture of migration: politics, aesthetics and histories. London : IB Tauris, 87–
105.

Schramm, Moritz (2016) : Ironischer Realismus. Selbstdifferenz und Wirklichkeitsnähe
bei Abbas Khider. Dans : Fauth, Søren R./Parr, Rolf (éds.) : Neue Realismen in der
Gegenwartsliteratur. Paderborn : Wilhelm Fink, 71–84.

Schulze Wessel, Julia (2017) : Grenzfiguren. Zur politischen Theorie des Flüchtlings.
Bielefeld : transcript.

Steidl, Sarah (2017) : Der Flüchtling als Grenzgestalter? Zur Dialektik des Grenzver‐
letzers in Abbas Khiders Debütroman Der falsche Inder. Dans : Hardtke, Thomas/
Kleine, Johannes/Payne, Charlton (éds.) : Niemandsbuchten und Schutzbefohlene.
Flucht-Räume und Flüchtlingsfiguren in der deutschsprachigen Gegenswartslitera‐
tur. Göttingen : V&R unipress, 305–320.

Wehling, Elisabeth (2016) : Flüchtlinge oder Flüchtlinge. Sprache ist „Politik“.
25/2/2016. www.srf.ch/news/international/fluechtlinge-oder-fluechtende-sprach
e-ist-politik, 15/4/2021.

Border complexities à l’exemple du roman Der falsche Inder de l’auteur Abbas Khider

177

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.srf.ch/news/international/fluechtlinge-oder-fluechtende-sprache-ist-politik
http://www.srf.ch/news/international/fluechtlinge-oder-fluechtende-sprache-ist-politik
https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.srf.ch/news/international/fluechtlinge-oder-fluechtende-sprache-ist-politik
http://www.srf.ch/news/international/fluechtlinge-oder-fluechtende-sprache-ist-politik


Weier, Sebastian/Fellner, Astrid M./Frenk, Joachim/Kazmaier, Daniel/Michely, Eva/
Vatter, Christoph/Weiershausen, Romana/Wille, Christian (2018) : Bordertexturen
als transdiziplinärer Ansatz zur Untersuchung von Grenzen. Dans : Berliner Debatte
Initial 29, no 1, 73–83.

Weiershausen, Romana (2020) : „Flüchtlinge“? Das Problem von Unsichtbarkeit und
Sichtbarmachung im Theater. Ein vergleichender Blick auf den deutschsprachigen
Raum: Höner, Schuberth, Jelinek. Dans : Lieber, Maria/Mayer, Christoph Oliver
(éds.) : Flüchtlinge? Zur Dynamik des Flüchtens in der Romania. Berlin : Peter
Lang, 217–231.

Auteure
Chamayou-Kuhn Cécile, (Dr.), Maîtresse de Conférences à l’Université de
Lorraine, Agrégée d’allemand, Études Germaniques, littérature germano‐
phone contemporaine (Autriche et Allemagne), prose et théâtre, Gender
Studies, Border Studies.

Cécile Chamayou-Kuhn

178

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155 - am 20.01.2026, 08:17:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748922292-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	1. Introduction
	2. Les frontières comme principes et procédures d’exclusion
	2.1 Indéfinissabilité et réclusion
	2.2 Violence et immobilisme
	2.3 Le vide ou la déréliction

	3. Résistance à la loi et déconstruction des frontières
	3.1 L’espace interstitiel
	3.2 La textu(r)alité des frontières
	3.3 L’écriture – un acte subversif

	4. Loi et esthétique des frontières
	4.1 Frontières intertextuelles
	4.2 Répétition sur le même thème
	4.3 Les acteurs « de » la frontière

	5. Conclusion
	6. Références

