
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 23 

Vom Wesen der iranischen Verfassung∗ 
 
Von Parinas Parhisi, Frankfurt am Main 
 
 
 
 
I. Einführung 
 
Der vorliegende Beitrag stellt die Grundelemente der iranischen Verfassung sowie die 
konzeptionellen Widersprüche der Staatsorganisation dar. Wenn im Folgenden Begriffe aus 
der deutschen Staatslehre verwendet werden, so geschieht dies nur zum besseren Verständ-
nis und ist nicht als Übernahme des „Gemeineuropäischen Verfassungsrechts“ zu verste-
hen. Vielmehr sollte die iranische Verfassung jedenfalls im Hinblick auf ihre „binnen-
strukturiende Urethik“, als „eine Art asymmetrisches Spiegelbild zur Konzeption einer 
Gemeineuropäischen Verfassung“

1
 begriffen, die Verfassungswirklichkeit als sui generis 

betrachtet werden, um ein notwendig zu führendes interkulturelles (ggf. kulturübergreifen-
des) Verfassungs-Konsensgespräch a priori nicht vorzubestimmen

2
. In Rahmen dieser 

Betrachtung sollen die vorhandenen strukturellen Antinomien der iranischen Verfassung 
gewiss im Mittelpunkt stehen. 
 
Die iranische Verfassung ist ein hybrides System aus republikanisch-demokratischen

3
 und 

theokratisch-autoritären
4
 Elementen. Eine sog. Expertenversammlung, zusammengesetzt 

aus klerikalen und weltlichen Experten, nahm die Ausarbeitung
5
 einer Verfassung für die 

 
∗

 Der folgende Beitrag ist dem Andenken meines Vaters Dr. med. Yadollah Parhisi gewidmet. 
1
 Häberle, „Gemeineuropäisches Verfassungsrecht“ (1991), in: ders., Verfassungslehre als Kultur-

wissenschaft, Schriften zum Öffentlichen Recht, Bd. 436, 2. A., 1998, S. 1083 ff. 
2
 Vgl. Mikunda-Franco, Gemeinislamisches Verfassungsrecht, Eine Untersuchung der Verfas-

sungstexte islamischer Staaten in rechtsphilosophischer vergleichender Perspektive, in: JöR, Bd. 
51 (2003), S. 22 f. 

3
 Diese gehen auf die national-religiösen, liberal-islamischen und die linken Kräfte zurück, die bei 

der Ausarbeitung der Verfassung beteiligt waren und zum Teil ihren beträchtlichen Einfluss bis 
1981 behaupten konnten, Buchta, Irans Reformdebatte um Theokratie versus Demokratie, in: 
Zehetmair (Hrsg.), Der Islam im Spannungsfeld von Konflikt und Dialog, 2005, S. 222. 

4
 Wobei diese in der politischen Praxis dominierend sind. Vgl. Buchta, Fundamentalismus im Iran, 

in: Clemens Six u.a. (Hrsg.), Religiöser Fundamentalismus. Vom Kolonialismus zur Globalisie-
rung, 2004, S. 135-162. 

5
 Einen guten Überblick gibt: Schirazi, Die Widersprüche in der Verfassung der Islamischen Repu-

blik, 1992. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

24 

Islamische Republik im August 1979 auf.
6
 Diese neue Verfassung, die die wesentlichen 

Elemente des schiitischen Staats- und Herrschaftsverständnisses widerspiegelte, wurde am 
2.12.1979 per Referendum angenommen. Zentrale Merkmale der Verfassung sind gem. Art. 
4 die Verankerung des islamischen Rechts als Grundlage des Rechtswesens

7
 sowie Konso-

lidierung der herrschenden Rolle der Geistlichkeit über die staatlichen Institutionen. Die 
Verfassung ist in vierzehn Kapitel gegliedert, wobei die strukturelle Aufteilung

8
 weitge-

hend einer Verfassung westlichen
9
 Typus entspricht, was angesichts des Vorhabens, den 

gesamten Staat islamischen Normen zu unterwerfen, auf den ersten Blick widersprüchlich 
scheint,

10
 jedoch aus der Betrachtung der Verfassungsgeschichte Irans erklärbar ist. 

 
 
II. Abriss der Verfassungsgeschichte 
 
Der Verfassung von 1906/07 waren bereits vehemente Auseinandersetzungen zwischen der 
Geistlichkeit und Vertretern des konstitutionellen Gedankens europäischer Prägung 
vorausgegangen. Seit der zweiten Hälfe des 19. Jahrhunderts bis hin zu der konstitutionel-
len Revolution (1906-1911)

11
 wurde die Aufnahme der europäischen Staatsform systema-

tisch diskutiert. Iranische Modernisten waren so sehr Anhänger der europäischen Zivilisa-
tion, dass sie zum Teil keine Kritik an Europa zuließen. Sie forderten ohne jede Rücksicht 
auf eigene kulturelle Besonderheiten die Übernahme der materiellen und kulturellen 
Aspekte bzw. Formen der europäischen Zivilisation.

12
 Währenddessen versuchten die 

 
6
 Konstruktiv: Steinbach, in: Steinbach/Ende (Hrsg.), Der Islam in der Gegenwart, 2005, S. 255 m. 

w. H. in Fn. 24. 
7
 Art. 4 bestimmt, dass alle Gesetze und Grundsätze, die Zivil- und Strafsachen, Finanzen, Wirt-

schaft, Verwaltung, Kultur, Militär, Politik und anderes betreffen, auf islamischen Kriterien beru-
hen müssen. 

8
 Die Aufteilung ist wie folgt: Präambel, Allgemeine Grundsätze (Art. 1-14); Offizielle Sprache, 

Schrift, Zeitrechnung und Flagge des Landes (Art. 15-18); Rechte des Volkes (Art. 19-42); Wirt-
schaft und Finanzen (Art. 43-55); die Volkssouveränität und die aus ihr hervorgehenden Gewalten 
(Art. 56-61); Die Legislative (Art. 62-99); die Räte (Art. 100-106); Islamischer Führer bzw. Füh-
rungsrat (Art. 107-112); die Exekutive, 1. Teil: Regierung, 2. Teil: Armee (Art. 113- 151); 
Außenpolitik (Art. 152-155); Die Judikative (Art. 156-174); Medien (Art. 175); Oberster Rat für 
Nationale Sicherheit (Art. 176); Verfassungsänderung (Art. 177). 

9
 Häberle bezeichnet das „moslemische Verfassungsrecht von heute“ sogar als eine „ältere Stufe 

des Staatskirchenrechts“ der deutschsprachigen christlichen Länder Europas, ders., Rechtsverglei-
chung im Kraftfeld des Verfassungsstaates, 1992, S. 227. 

10
 Siehe dazu in deutscher Sprache erstmals: Tellenbach, Untersuchungen zur Verfassung der Isla-

mischen Republik Iran, 1985, S. 108 ff. 
11

 Siehe statt Vieler: Afary, The Iranian Constitutional Revolution, 1906-1911, New York, 1996. 
12

 Hamzeh
,

ee, Das Modell Iran – zwischen säkularem Staat und Gottesstaat, in: Reinhard (Hrsg.), 
Verstaatlichung der Welt?: Europäische Staatsmodelle und außereuropäische Machtprozesse, 
1999, S. 211. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

25 

religiösen Kräfte, durch Beschwören der traditionellen Werte die Massen für sich zu 
gewinnen, was ihnen letztlich auch gelang. 
 
Denn das Vorbild Europa war in der damaligen Phase als Identifikationsmodell problema-
tisch. Die Religion war den meisten Iranern in dieser Zeit zu wichtig, als dass man nach 
dem Vorbild der Industrialisierung in Europa einen Rückzug daraus nachahmen wollte. Die 
Forderung nach radikaler Modernisierung war aufgrund stark divergierender Kräfte zwi-
schen dem religiös orientierten Lager und den säkularen Revolutionären zunächst geschei-
tert.

13
 Diese miteinander inkompatiblen Positionen führten schließlich zur Verfassungsre-

volution von 1906. Sie brachte eine Verfassung hervor, die erstmalig das Volk als Subjekt 
der politischen Macht anerkannte und die Gewaltenteilung zum Verfassungsprogramm 
erhob.

14
 

 
Die Etablierung der europäischen Staatsform wurde schließlich durch Reza Schah (1925-
1941) versucht. Während die Etablierung bzw. Organisation eines Verwaltungsapparates, 
die Entwicklung der nationalen Gerichtsbarkeit und Verdrängung religiöser Gerichtsbar-
keit, der Aufbau der Infrastruktur sowie die Förderung der Bildung zu den hochbedeutsa-
men Errungenschaften seiner Ära zählen, wurde im Sinne einer „Human-Modernisierung“ 
tief in die individuellen Freiheiten eingegriffen, was den Menschen große kulturell-religi-
öse Opfer abverlangte. 
 
Ein fulminantes Negativbeispiel für dieses Modernisierungskonzept spiegelt sich in der 
„Umkleidungspolitik“ bestimmter Bevölkerungsteile wider. So wurde zunächst 1936 ein 
Gesetz erlassen, welches das Tragen traditioneller Gewänder für Männer in der Öffentlich-
keit untersagte und sie zum Tragen westlicher Kleider inklusive eines Hutes zwang. Später 
wurden diese Maßnahmen selbstredend durch das Verbot des Tschadors für Frauen 
ergänzt.

15
 

 
Festzuhalten ist, dass die „optische Modernisierung“, verstanden als äußere und periphere 
Ausdrucksform westlicher Werte- und Normensysteme, nicht zugleich die innere Voraus-
setzung der beginnenden Zivilisierung Irans darstellte. Vielmehr handelte es sich bei die-

 
13

 Ebd., S. 215. 
14

 Schirazi (Fn. 5), S. 79. 
15

 Das Gesetz führte dazu, dass vor allem Frauen das Haus nicht mehr verließen. Die Zuwiderhand-
lung hatte zwar keine zivilrechtlichen Folgen, die rabiate Durchführung des Gesetzes bestand 
darin, dass Sicherheitskräfte mit Waffengewalt auf offener Straße den Menschen Kleidung vom 
Leibe rissen, sie schlugen und beleidigten; 1963 wurde dieses Gesetz von seinem Sohn 
Mohammad Reza Schah als nicht mehr zeitgemäß aufgehoben. Vgl. Naraghi, Enseignement et 
changements sociaux en Iran du VII au XX siècle, Paris, 1992, S. 158 ff. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

26 

sem Phänomen um einen „Pseudo-Modernismus,“
16

 der sich in jener äußeren Konformität 
erschöpfte, darüber hinaus aber die Substanz der Ideen europäischen Denkens nicht zu 
erfassen vermochte. 
 
Rückblickend auf die letzten hundert Jahre zeigt sich, dass sich der Einfluss der europäisch-
westlichen Kultur vielen Widerständen zum Trotz unbestreitbar bis heute erhalten und 
fortgesetzt hat, denkt man alleine an das Bildungswesen und ein bürokratisches Verwal-
tungssystem. 
 
Die historischen Auseinandersetzungen mit der nach wie vor offenkundig vorhandenen 
Religiosität der Iraner einerseits und das Bedürfnis nach der Dokumentation der Stellung 
der Geistlichkeit nach schiitischem Verständnis andererseits waren die maßgeblichen 
Gründe dafür, dass bei der Proklamation der Islamischen Republik im Jahre 1979 die 
beteiligten Akteure die alte Verfassungsdiskussion nicht erneut aufgegriffen haben und die 
Notwendigkeit einer weltlichen Verfassung, zumindest als eines formalen institutionellen 
Rahmens, nicht mehr in Frage stellten. 
 
 
III. System der Verfassungsordnung 
 
In der Verfassung von 1979 manifestiert sich eine materielle Änderung der Staatsgrundla-
gen. Eine zentrale Stellung nimmt die Zuwendung an „Benachteiligte“ und die Beschwö-
rung der „imperialistischen“ Vergangenheitsbewältigung ein. Darauf basierend wurden 
Staatselemente und Staatsziele neu definiert. 
 
 
1. Präambel 
 
Der Verfassung vorgelagert ist eine Präambel als sehr ausführlicher Prolog, in welchem 
unter Nennung der jeweiligen Überschriften verschiedene Thematiken

17
 erörtert werden. 

Zwar entfaltet die Präambel keine Bindungswirkung
18

 für die gesamte Verfassung, jedoch 
stellen die dort ausgeführten Grundsätze die Basis für alle Verfassungsprinzipien dar. 

 
16

 Katouzian, The Political Economy of Modern Iran, 1981, S. 103. 
17

 In folgender Reihenfolge: Einführung, der Aufbruch der Bewegung, islamische Regierung, der 
Zorn der Nation, Blutzoll der Nation, die Art und Weise der Regierung im Islam, Herrschaftsbe-
fugnis der Rechtsgelehrten, die Wirtschaft als Mittel und nicht Ziel, die Frau in der Verfassung, 
die weltanschaulich orientierte Armee, Exekutive, Judikative, Massenmedien, Verfassungsdele-
gierte. 

18
 Haschemi, Verfassungsrecht der Islamischen Republik Iran, Bd. I, Generelle Prinzipien und 

Fundamente der Systems (persisch), Teheran, 2003, S. 68. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

27 

Naturgemäß kommt der Gottesbezug als erste Verfassungsaussage zum Ausdruck, die nicht 
nur programmatische Bedeutung hat, sondern die grundlegende Legitimation der verfas-
sungsimmanenten schiitisch-islamischen Staatstheorie bildet. „Das Endziel soll der Weg zu 
Gott sein. Dafür sind die Entrechteten im In- und sogar Ausland zu huldigen, um die Ent-
rechteten zu Führern zu machen, und dadurch den Weg für eine Welt-Umma zu berei-
ten“.

19
 Weiter relevante Grundsätze werden im Folgenden exemplarisch erörtert. 

 
 
2. Verfassungsprinzipien 
 
2.1. Welayat-e faghih (Herrschaft der Rechtsgelehrten) 
 
Das staatstheoretische Konzept der „Welayat-e Faghih“

 20
 beruht auf dem 1970 erschiene-

nen Werk („Der islamische Staat“) von Ayatollah Khomeini, das in zahlreichen Diskussio-
nen während seiner Vorlesungen im irakischen Exil in Nadjaf (1965-1978) entwickelt 
wurde. Diese religiös-politische Konzeption war seinerzeit für den schiitischen Islam ein 
„revolutionäres Novum“

21
. Sie stellte die Abkehr von der bis dahin vorherrschenden 

Grundhaltung des Klerus dar, die der Ausübung der Herrschaftsgewalt im Staat ablehnend 
gegenüber stand.

22
 Im Prozess des sozio-ökonomischen und politischen Wandels sollte nun 

das ewig gültige Werte- und Rechtssystem des Islam realisiert werden. Dabei stellte Kho-
meini´s Grundüberzeugung, dass das Gesetz Gottes nur durch einen islamischen Staat 
konsequent und angemessen nach dem Vorbild des Staates des Propheten Mohammad 
gegründet werden könne, die Basis aller Überlegungen dar.

23
 

 
Die Verankerung

24
 der Führungsbefugnis des gerechten islamischen Rechtsgelehrten 

(Welayat-e faghih-e A'adel) stellt für das iranische Verfassungsprogramm ein Fundamen-
talprinzip dar, das als manifester Ausdruck der Theokratie zu bezeichnen ist. Die Füh-

 
19

 Sure 3:28: „Die Staatsführung soll bewirken, dass sich der Mensch in seinem Entwicklungspro-
zess zur göttlichen Ordnung hin bewegt; ...und zum Gott ist die Heimkehr“, zitiert im Abschnitt 
über „die Art der islamischen Regierung“ in der Präambel. 

20
 Die von Khomeini vertretene Theorie, dass das Reich von Frieden und Gerechtigkeit nicht nur 

vom Imam Mahdi herbeigeführt würde, sondern auch bestimmte andere Menschen dazu befähigt 
seien, stieß auf heftigen Widerstand der schiitischen Geistlichkeit, vgl., Fürtig, Islamische Welt-
auffassung und außenpolitische Konzeptionen der iranischen Staatsführung seit dem Tod Ajatol-
lah Khomeinis, 1998, S. 26 f. 

21
 Buchta (Fn. 3), S. 223. 

22
 Vgl. Beyer, Religion and Globalization, 1994, S. 172; Fürtig (Fn. 20), S. 24. 

23
 Khomeini, Vorlesungen über den islamischen Staat, (dt. Übersetzung) in: Schreiner/Becker/ 

Freund (Hrsg.), Der Imam, 1992, S. 144. 
24

 Zur Verankerung der Welayate Faghih in der neuen Verfassung siehe: Schirazi, The Constitution 
of Iran. Politics and the State in the Islamic Republic, 1998, S. 22-44. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

28 

rungsbefugnis und der Führungsauftrag der islamischen Gemeinschaft während der Abwe-
senheit des entrückten Zwölften-Imams Mahdi

25
 („Herrn der Zeit“) stehen gemäß Art. 5 

Iran-Verfassung dem gerechten, gottesfürchtigen, über die Erfordernisse der Zeit infor-
mierten, tapferen, zur Führung befähigten Rechtsgelehrten zu.

26
 

 
2.2. Schiitisch-islamische Regierung 
 
Die Konzeption einer islamischen Regierung und deren Legitimation hängen mit dem 
Prinzip der Herrschaft der Rechtsgelehrten eng zusammen. Ayatollah Khomeini hatte mit 
seiner umstrittenen Staatstheorie die schiitische Doktrin des „Wächteramts der Rechtsge-
lehrten“ aufgegriffen und neu interpretiert. Nach Khomeini existiert die islamische Regie-
rung kraft eines göttlichen, auf religiösem Recht (Schariyat) basierenden Vertrags, worin 
Staat bzw. Regierung und islamische Gemeinde identisch seien.

27
 Für die islamische Regie-

rung sei es charakteristisch, dass sie konstitutionell auf den Prinzipien und Normen des 
Koran und der Sunnat (Tradition des Propheten) beruhe. Die islamische Regierung verkör-
pere die legitime Herrschaft, die durch die absolute Souveränität Gottes gegeben sei: „daher 
ist die islamische Regierung diejenige des göttlichen Gesetzes über das Volk...“.

28
 

 
Weiterhin wird konsequent die Rolle der gerechten, frommen und verantwortungsbewuss-
ten, islamischen Rechtsgelehrten in der Regierung präzisiert, indem deren sorgfältige und 
bedächtige Überwachung der Gesetzgebung als zwingend erforderlich festgeschrieben 
wird.

29
  

 
2.3. Das republikanische Prinzip 
 
In dem von Khomeini errichteten islamischen Staat manifestiert sich eine vom Klerus 
kontrollierte Hierokratie mit plebiszitären und republikanischen

30
 Elementen, was in Art. 1 

zum Ausdruck kommt. Eine Übereinstimmung des Begriffs der Republik als ein genuin 

 
25

 Das rechtmäßige Oberhaupt der islamischen Weltgemeinde ist nach schiitischer Auffassung der 
zwölfte Imam Mohammad al-Mahdi, der noch bis 941 durch Mittelsmänner mit seinen Anhängern 
im Kontakt war, bevor er sich dann in die große Verborgenheit zurück gezogen hat, vgl. Halm, 
Der schiitische Islam, 1994, S. 101 f. 

26
 Art. 5 Iran-Verfassung. 

27
 Vgl. Chomeini, Der Islamische Staat, 1983, S. 51-141. 

28
 Ebd., S. 52. 

29
 Khomeini wurde in Art. 1 Iran-Verfassung als erster gerechter islamischer Führer und Grün-

dungsvater der Islamischen Republik gewürdigt. 
30

 Seit dem Amtsantritt von Ahmadineschad wird die Terminologie „Republik“ offiziell nicht mehr 
verwendet – man spricht nun vom „islamischen Staat“. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

29 

europäischer Grundbegriff der Staatslehre mit tatsächlichen Inhalten der iranischen Verfas-
sung kann jedoch nicht festgestellt werden. 
 
Zwar sagt der Begriff Republik grundsätzlich nichts über die konkrete Verfassung des 
Staatswesens aus, er bezeichnet jedoch einen freiheitlich – im Sinne von nicht-monarchisch 
– verfassten Staat. Die Republik verbietet freiheitsfundiert jede Herleitung staatlicher Auto-
rität aus Ideologien wie namentlich dem Gottesgnadentum.

31
 Charakteristisch für den 

abstrakten Begriff der Republik als „res publica“ ist, als Gegensatz zur Despotie, das Tei-
len und die Begrenzung der Macht zur Vereitelung von Missbrauch, wobei die Grundbe-
dingung dafür das abwechselnde Regieren und Regiertwerden von freien und gleichen 
Bürgern ist.

32
  

 
Die verfassungsrechtliche Kodifizierung der islamisch-religiösen Wertvorstellungen und 
damit einhergehend die herrschende Rolle des religiösen Führers, der nicht vom Volke 
gewählt wird, sind mit dem klassischen Verständnis der Republik als normatives Prinzip 
der Demokratie nicht vereinbar. 
 
Begreift man die Staatsform „Republik“ als den Machteinsatz zum Gemeinwohl, so ist 
fraglich, ob dies mit der Herrschaft im Gottes-Staat im Einklang steht. Im Sinne der euro-
päischen Philosophie meint „Republik“: Die Freiheit aller als ihr Legitimationsgrund, das 
Wohl aller als ihre Leitidee und der Dienst für alle als ihr Leistungsanspruch.

33
 Während 

die beiden Merkmale des „Gemeinwohls“ und des „Dienstes für alle“ zum theoretischen 
Anspruch der iranischen Verfassung nicht im Widerspruch zu stehen scheinen, steht das 
Merkmal „Freiheit aller“ im eklatanten Widerspruch zu den selbstdefinierten gottbezoge-
nen Grundlagen der Verfassung, die keine Volkssouveränität im Sinne eines freiheitlichen 
Verfassungsstaates postulieren. 
 
2.4. Das Gewaltenteilungsprinzip 
 
Die funktionale Dreiteilung der Staatsgewalt wird in Art. 57 verankert, Die Ausübung der 
legislativen Gewalt obliegt gem. Art. 58 der Islamischen Beratenden Versammlung (Parla-
ment), deren Befugnisse ausführlich geregelt werden (Art. 62-99). 
 
Die exekutive Gewalt obliegt nach Art. 60 jedenfalls nach dem Verfassungstext dem Präsi-
denten der Republik und den Ministern, außer in den Fällen, die in der Verfassung unmit-

 
31

 Vgl. Gröschner, in: Heun u. a. (Hrsg.), Evangelisches Staatslexikon, 2006, S. 2041. 
32

 Ebd. 
33

 Gröschner (Fn. 31). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

30 

telbar der Islamischen Führung überlassen worden sind. Detaillierte Regelungen für die 
Exekutive finden sich in Art. 113-155.  
 
Nach Art. 61 liegt die Judikative bei den Gerichten, die entsprechend den islamischen 
Prinzipien zu bilden sind. An der Spitze des Rechtswesens steht gem. Art. 157 ein vom 
religiösen Führer auf fünf Jahre ernannter Oberster Richter, der den Justizminister vor-
schlägt, alle weiteren Richter ernennt und die Gerichtsorganisation festlegt. Art. 156-174 
treffen nähere Regelungen zur Judikative. Das Aufsichtsrecht über alle drei Gewalten steht 
seit 2005 dem Vorsitzenden des Schlichtungsrats zu. 
 

Diese Gewaltentrennung ist jedoch in der praktischen Perspektive verfassungsimmanenten 
Hürden unterworfen. Die weitreichende Stellung des religiösen Führers einerseits und die 
starke Position des Wächterrats andererseits können als kolossale Hindernisse für ein mög-
lichst effektiv agierendes System bezeichnet werden, welche über die üblichen Verschrän-
kungen der Gewalten weit hinaus gehen und die Gewaltentrennung de facto aushebeln. 
 
2.5. Die Volkssouveränität 
 
Die Verfassung verankert im fünften Kapitel (Art. 56 ff.) unter der Überschrift „Volkssou-
veränität und die daraus abgeleiteten Gewalten“ (Hagh-e hakemiyat-e mellat) die Stellung 
des Volkes im Verhältnis zu Gott.  

„Das absolute Recht zur Regierung über die Welt und den Menschen gebührt Gott, und 
er hat den Menschen zur Regierung über sein eigenes soziales Schicksal befugt. Das 
Volk übet dieses gottgegebene Recht entsprechend der Artikel über die Gewaltentei-
lung aus“

 34
. 

Die Annahme eines theozentrischen Prinzips im mittelalterlichen Sinne wäre gleichwohl zu 
kurz gegriffen, da aus der Zusammenschau der einschlägigen Normen hervorgeht, dass Gott 
eine unmittelbare und dem Volk eine mittelbare Souveränität zusteht.

35
 

 
Das gegenwärtige Verständnis der Volkssouveränität laut Verfassung wird im innerirani-
schen Diskurs kritisiert. Nach Abdolkarim Soroush (einer der führenden Köpfe des Diskur-
ses)

36
 steht die gegenwärtig herrschende Leseart der Welayat-e Faghih, wonach Gott der 

Souverän ist und das Volk eine rein formale Funktion ausübt, im Widerspruch zu dessen 
verfassungsrechtlich verbürgten Rechten. Denn das Volk habe z. B. das Recht zur Wahl 

 
34

 Art. 56, S. 1. 
35

 Mikunda-Franco (Fn. 2), S. 48. 
36

 Siehe zu Wirken und Werken Soroush`s ausführlich: Amirpur, Die Entpolitisierung des Islam: 
'Abdolkar¯ im Sor¯ uss Denken und Wirkung in der Islamischen Republik Iran, 2003; einen kurzen 
Überblick gibt Buchta (Fn. 3), 231 f. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

31 

und somit die verfassungsmäßigen Kontrollmöglichkeiten, woraus sich ein Recht zur Herr-
schaft ableiten lasse. Soroush´s Argumentation fußt vor allem auf der verfassungsmäßigen 
Stellung des Expertenrats: Der religiöse Führer werde letztlich legitimiert durch das Volk 
und nicht durch Gott, da der Expertenrat vom Volk gewählt werde und daher nicht über 
dem Gesetz stehen könne. „Da das Volk den obersten Rechtsgelehrten kontrollieren dürfe, 
dürfe es auch regieren: Moralisch betrachtet stünde ihm das Kontrollrecht und das Recht 
zur Regierung zu.“

37
 Bei dieser Argumentation ist jedoch in Rechnung zu stellen, dass die 

Volkssouveränität qua Verfassung nicht als ungeteilt bzw. unmittelbar gilt. Ist sie doch 
systemimmanent dadurch eingeschränkt, dass die unmittelbare Souveränität Gottes als 
erster und wichtigster Grundsatz des Islamischen Systems in Art. 2 Nr. 1 verankert ist. 
 
Festzuhalten bleibt, dass die gewiss vorhandenen Elemente der Volkssouveränität der 
übergeordneten Souveränität Gottes gem. Art. 2 Ziff. 1 nachgestellt sind und insoweit eine 
gewisse Schwächung ihrer Funktionalität erhalten. 
 
 
3. Staatszielbestimmungen 
 
Die Grundsätze des staatlichen Handelns sind, neben der Postulierung der Staatszielbe-
stimmungen in der Präambel, weiter in Art. 2 normiert. Zuvörderst werden die Souveränität 
Gottes und seine alleinige Entscheidungsbefugnis in Art. 2 Ziff. 1 hervorgehoben. Daraus 
leitet sich die grundlegende Bedeutung der göttlichen Offenbarung für Gesetzesformulie-
rungen her (Art. 2 Abs. 2). 
 
Weiterhin wird in Art. 2 Ziff. 4 die Gerechtigkeit Gottes in Schöpfung und Gesetzgebung 
zu einem zentralen Merkmal der islamischen Staatsordnung erhoben. 
 
In Art. 2 Ziff. 6 werden die Würde und der Wert des Menschen in den Kontext der mit 
Verantwortung verbundenen Freiheit vor Gott gestellt. Dieser Grundsatz ist für die These 
der Mündigkeit des Individuums, wenn auch im Lichte der Gottesallmacht, von erheblicher 
Bedeutung. Erscheint doch damit das gegenwärtige Verständnis der absoluten Unterwer-
fung des Individuums unter staatliche Gewalt eher brüchig. 
 
Weiterhin ist in Art. 2 Ziff. 6b

38
 die schiitische Doktrin der selbständigen Rechtsfindung 

geregelt, worin die Normergänzung gestattet ist. Bemerkenswert ist jedoch, dass die zahl-

 
37

 Soroush, Analyse des Begriffs der religiösen Regierung (persisch), in: Kiyan (September/Oktober 
1996) 32, S. 6. 

38
 „…die Islamische Republik gewährleistet […] auf der Grundlage des Koran und der Tradition, die 

ständige Neugewinnung der islamischen Vorschriften durch anerkannte islamische Rechtsgelehrte 
…“. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

32 

reichen Vorschläge zur Ergänzung bzw. Erweiterung bestehender Normen, im Geiste des 
Korans, bei anerkannten islamischen Rechtsgelehrten weitgehend kein Gehör finden. 
 
Schließlich wird gem. Art. 2 Ziff. 6c jede Unterdrückung und Unterwürfigkeit abgelehnt. 
Auch wenn diese Ablehnung wohl eher auf verfassungstheoretische Maßgaben zur Aus-
schaltung jeglicher Fremdherrschaft bzw. Knechtschaft gemünzt ist, kann daraus durchaus 
abgeleitet werden, dass eine Unterdrückung bzw. Unterwürfigkeit innerhalb des eigenen 
Staates, insbesondere im Hinblick auf die Rechte der Frauen bzw. Minderheiten, ebenfalls 
nicht zu dulden sein sollte. 
 
Zur Realisierung der in Art. 2 normierten Grundsätze verpflichtet sich der Staat in Art. 3 
zur Herstellung eines geeigneten Umfelds, das in sechzehn Ziffern ausführlich erörtert 
wird. 
 
 
IV. Stellung der Frau im System der Verfassungsordnung 
 
Bereits in der Präambel wird die der Frau zugedachte Rolle ausführlich erörtert.

39
 Die 

Verfassung folgt in ihrer Gesamtheit traditionellen Maßstäben, die gemäß Art. 4 auf dem 
Islam beruhen. Laut Präambel soll die Frau „von dem Zustand eines Nutzobjekts bzw. eines 
Werkzeuges im Dienste des Konsums befreit werden; die wertvolle Aufgabe der Mutter-
schaft wird ebenso explizit hervorgehoben, wie die Rolle als Mitkämpferin des Mannes im 
aktiven Leben.“ Die vornehmliche verfassungsrechtliche Einordnung der Frau in eine 
familienorientierte Stellung ist als Basis für die Ausgestaltung verfassungsrechtlicher Nor-
men, die ein tradiertes Geschlechterverhältnis verfestigen sollen, wichtig. Die Verfassung 
verankert an verschiedenen Stellen (Art. 3 Ziff. 14; Art. 10, Art. 20, Art. 21) Rechte und 
Pflichten der Frauen, die eine „adäquate Gleichheit,“ aber nicht die Identität der Rechte 
postuliert. Diese Normen harmonieren jedoch mit der Verfassungswirklichkeit des heutigen 
Iran in großen Teilen nicht. 
 
Denn die Kultur der Gesellschaft hat sich in den letzten Jahren ganz allgemein von vorge-
gebenen Verfassungsidealen, hauptsächlich von den durch den Islam definierten Steue-
rungsansprüchen, entfernt. Die gesellschaftliche Realität ist viel dynamischer und progres-
siver als die Verfassung selbst. Betrachtet man beispielsweise die gestiegene Bildung der 
Frauen (ca. 63% Studentinnen an den Hochschulen) als Schlüssel zu mehr Frauenrechten, 
so kann die optimistische Prognose gewagt werden, dass gut ausgebildete Frauen mittel- 
und langfristig den Staat mit den gewandelten gesellschaftlichen Gegebenheiten auf dem 

 
39

 Siehe für einen knappen Überblick: Parhisi, „Frauenrechte in Iran – Hindernisse und Perspektiven 
einer völkerrechtlichen Betrachtung am Maßstab der CEDAW“, in: Kadelbach/Parhisi (Hrsg.), 
Islam im Europäischen und Internationalen Verfassungsleben (erscheint 2007). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

33 

Arbeitsmarkt, im Familienleben etc. konfrontieren werden. Der Staat wird folglich vor die 
Herausforderung gestellt, die Veränderungen in gerechtere, normative Modelle zu überfüh-
ren. Vor diesem Hintergrund betrachtet, steht die heutige gesellschaftliche Realität Irans 
mit den Verfassungsvorgaben und deren Konzept von der Rechtsstellung der Frau nicht im 
Einklang. Vielmehr fällt aus verfassungsrechtlicher Perspektive die Beurteilung der Frauen-
rechte ernüchternd aus. Scheinen die Normen auf den ersten Blick im Interesse der Frauen, 
so findet sich bei näherem Hinblicken, vor allem angesichts der Rechtsordnung, wie sie in 
Gesetzgebung und Rechtsprechung ausgebildet ist, die Frau in der Verfassung überwiegend 
unter den "Schutz" durch die Bevormundung von Seiten des Mannes bzw. des Staates 
gestellt. 
 
Das Problem der verfassungsrechtlichen Bestimmungen besteht einerseits in der Bezug-
nahme auf die Regeln des Islam, zum anderen in einer gewissen Offenheit gegenüber dem 
einfachen Recht, was die diskriminierenden Regeln des einfachen Rechts verfassungsrecht-
lich unangreifbar macht. Mit anderen Worten: Nirgendwo wird die Gleichheit von Mann 
und Frau in der Verfassung explizit verankert, weshalb auch einfachgesetzliche Normen 
keine Gleichberechtigung reflektieren können, wenn nur eine orthodoxe Leseart zugrunde 
gelegt bzw. zugelassen wird. Genau darin besteht im Hinblick auf die Frauenrechte im 
Rahmen der islamischen Grundordnung das Problem. Denn trotz der beschriebenen Struk-
turprobleme ist es nämlich bei entsprechender Interpretation der verfassungstheoretischen 
Grundsätze durchaus möglich, weitergehende Gewährleistungen nach heutigen Anforde-
rungen zuzulassen. 
 
 
V. Die Verfassungsorgane 
 
Die Staatsorganisation in Iran ist nicht abschließend in der Verfassung festgelegt. Die 
divergierenden Machtzentren lassen sich in formelle und informelle

40
 Strukturen teilen. 

Vorliegend werden, um den Rahmen dieses Beitrages nicht zu sprengen, nur die normativ-
konstitutionellen Strukturen dargestellt, obschon die Darstellung der informellen Struktu-

 
40

 Eine zentrale Rolle hierbei spielen die religiösen Stiftungen, die zwar offiziell vom Staat unabhän-
gige Institutionen sind, jedoch de facto einen Staat im Staat bilden. Da sie nur dem religiösen 
Führer gegenüber auskunftspflichtig sind, weiß niemand außer ihm Genaues über deren Aktivitä-
ten. Die Stiftungen verdanken ihre Existenz dem Fehlen einer hierarchisch, durch eine Einzelper-
son dominierten Machtstruktur, wie etwa im Irak unter Saddam Hossein. Siehe dazu: Buchta, Ein 
Haus mit vielen Herren: Divergierende Machtzentren in der Islamischen Republik Iran, in: Orient 
Jg. 39 (1998), Nr. 1, S. 41 f., der von der Dominanz eines „multipolaren Machtgefüges“ spricht, 
das nur eine minimale horizontale Beziehung aufweist. Diese dezentralisierten, „quasi feudalen“ 
Machtstrukturen seien ein Erbe der Schia-Geistlichkeit in der Vergangenheit, so auch: Chehabi, 
„Klerus und Staat in der Islamischen Republik Iran“, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, 1993, S. 
17-23. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

34 

ren für das Verstehen der internen Dynamiken des Herrschaftssystems mindestens ebenso 
bedeutend wäre.

41
 

 
1. Religiöser Führer (Welayat-e al-amr) – Stellung und Aufgaben 
 
Die Führungsbefugnis (Emamat) der islamischen Gemeinschaft liegt nach Art. 5 bei dem 
religiösen Führer, der gem. Art. 107 durch den Expertenrat auf Lebenszeit gewählt wird. 
Art. 109 Abs. I-III enthält die erforderlichen Voraussetzungen und Eigenschaften für die 
Befähigung zu diesem Amt. Danach muss die Person die notwendige „Gelehrtheit“ in 
verschiedenen Rechtsbereichen aufweisen, die zum Erstellen von Rechtsgutachten ermäch-
tigen. Weiterhin wird Gerechtigkeit und Frömmigkeit, sozio-politische Weisheit, adminis-
trative Fertigkeit sowie Führungsqualität gefordert. Mit der Einführung der Welayat-e 
Faghih wird von den Gläubigen erwartet, dass sie über kultische als auch politische, Fragen 
absolute Taghlid (Nachahmung des religiösen Führers) üben, was zum Teil offen kritisiert 
wird.

42
 

 
Dem religiösen Führer wird entsprechend seiner Autorität eine umfangreiche „Richtlinien-
kompetenz“ eingeräumt, die in Art. 110 aufgelistet ist. Die ihm unterstehenden Ressorts 
sind dem Wesen nach eine Mischung aus „präsidialen“ Staatsaufgaben (z. B. Ernennung 
bzw. Entlassung des Präsidenten, Begnadigung der Gefangenen), systemspezifischen 
Besonderheiten (Ernennung bzw. Entlassung der Rechtsgelehrten des Wächterrats) sowie 
Regelungen über militärische Fragen (Oberkommandierender der Streitkräfte: Armee, 
Polizei, Milizen). 
 
Die weitreichende Position des religiösen Führers ist jedoch seit dem Tod Khomeinis 
dadurch geschwächt, dass er sich bei der Ausübung seiner politischen Richtlinienkompe-
tenz nunmehr mit dem Schlichtungsrat beraten muss,. 
 
Ist der religiöse Führer zur Erfüllung seiner von Verfassungswegen ihm übertragenen 
Pflichten nicht mehr in der Lage, oder wird eine der Eigenschaften gem. Art. 5 und 109 
nicht mehr erfüllt, wird er nach dem Urteil der Expertenversammlung nach Art. 111 seines 
Amtes enthoben. 
 

 
41

 Einen sehr guten Überblick über die Machtstrukturen in Iran gibt: Buchta (Fn. 40), S. 41-85. Vgl. 
auch, ders., „Who rules Iran? The Structure of Power in the Islamic Republic“, The Washington 
Institute for Near East Policy/Konrad Adenauer Stiftung (Hrsg.), 2000. 

42
 Soroush fordert, dass die Geistlichen Ihre Befugnisse auf das Abfassen praktischer Abhandlungen 

beschränken und in politischen Fragen keinerlei Vorbildfunktion erfüllen. Zitiert nach Amirpur 
(Fn. 36), S. 62. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

35 

2. Staatspräsident (Raisjomhur) – Stellung und Aufgaben 
 
Das Amt des Staatspräsidenten ist nach Art. 113 das zweithöchste Amt im Staate nach der 
islamischen Führung, de facto ist er jedoch in der Machtpyramide unterhalb anderer Organe 
(z. B. Wächterrat) einzuordnen. 
 
Der Präsident wird alle vier Jahre in direkter Wahl vom Volk gewählt und kann nach Art. 
114 für eine weitere Periode wieder gewählt werden. Voraussetzungen für die Wählbarkeit 
des Präsidentschaftskandidaten sind gemäß Art. 115: „iranische Abstammung und Staats-
angehörigkeit, administrative und konfliktschlichtende Fähigkeiten, ein guter Leumund, 
Vertrauenswürdigkeit und Gottesfürchtigkeit, Gläubigkeit und Überzeugung von grundle-
genden Prinzipien der Islamischen Republik Iran und der offiziellen Religion des Landes.“ 
 
Art. 117 ff. regeln die Wahl und Ernennung des Präsidenten. Gemäß Art. 121 muss der 
designierte Präsident seinen Amtseid in einer Parlamentssitzung in Anwesenheit des 
höchsten Richters sowie der Mitglieder des Wächterrats leisten. Der gewählte Staatpräsi-
dent wählt die Minister (mit Ausnahme des Justizministers, der gem. Art. 110 vom religiö-
sen Führer direkt ernannt wird) aus, die vom Parlament zu bestätigen sind und wie er 
selbst, diesem gegenüber verantwortlich sind. Das Parlament kann dem Präsidenten bzw. 
seinem Kabinett oder einzelnen Mitgliedern mit einer 2/3 Mehrheit das Misstrauen 
aussprechen.

43
 

 
Dem Präsidenten obliegen nach Art. 123 neben weitreichenden formellen

44
 Befugnissen 

zuvorderst die Verantwortung für die Umsetzung der Verfassung nach Art. 113 wie die 
Befugnis zur Führungsaufsicht über die Exekutive. Außerdem trägt er unmittelbare Ver-
antwortung für den Haushaltplan (Art. 126) sowie die Verantwortung für die Handlungen 
des Kabinetts (Art. 124). 
 
Für die Ausführung seiner verfassungsmäßigen Pflichten kann der Präsident gem. Art. 124 
Stellvertreter bestimmen. 
 

 
43

 Es kann dennoch von einer de facto Stärkung des Präsidenten gesprochen werden, da er sich 
neben seinen Ministern einen Stab engerer Mitarbeiter (vergleichbar mit hiesigen Staatssekretä-
ren) für wesentliche staatlichen Aufgaben beiordnen kann, wofür er dem Parlament keine Rechen-
schaft schuldet, Röhrich, Die politischen Systeme der Welt, 2003, S. 98. 

44
 Dem Präsidenten kommt ggf. ein „materielles Prüfungsrecht“ zu. So hatte Ahmadinedjad nach 

seinem Amtsantritt sämtliche Botschafter zurückbeordert, die nach seiner Vorstellung zu „ver-
westlicht“ waren und diese durch neue Kandidaten ersetzt. Weiterhin gehören Verleihung staat-
licher Auszeichnungen und Orden (Art. 129), Ernennung (Art. 133) und Entlassung (Art. 136) 
von Ministern sowie der Vorsitz im Kabinett (Art. 134) zu seinen formellen Aufgaben. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

36 

Dem Präsidenten und seinen Ministern ist laut Art. 141, S. 1 untersagt, mehr als ein staatli-
ches Amt zu bekleiden oder gleichzeitig andere Tätigkeiten auszuüben.

45
 

 
3. Wächterrat (schoray-e negahban-e ghanun-e assasi) 
 
Die Institution des Wächterrats, die bereits in der Verfassung von 1906/07 verankert war, 
wurde nach der Gründung der Islamischen Republik in Art. 4 zu einem zentralen Organ der 
Verfassung erhoben und mit umfassenden de jure sowie de facto Befugnissen ausgestattet. 
Der Wächterrat ist ein unabhängiges Organ außerhalb der drei Gewalten und fungiert 
gleichsam als „islamisches Verfassungsgericht,“ obliegt ihm doch gemäß Art. 98 die Ver-
fassungsinterpretation, wobei seine Entscheidungen einer Mehrheit von drei Vierteln 
bedürfen. 
 
Die Aufgabe des Wächterrats besteht auf der formellen Ebene in der Zulassung der Kandi-
daten für Parlaments- und Präsidentschaftswahlen sowie der Durchführung der Wahlen zur 
Expertenversammlung. Auf der materiellen Ebene obliegt ihm gem. Art. 96 die Überprü-
fung der vom Parlament verabschiedeten Gesetze auf deren Vereinbarkeit mit dem Zwölfer-
schiitischem Islam.

 
Der Wächterrat ist gem. Art. 94 verpflichtet, innerhalb von 10 Tagen 

die durchzuführende Adäquanzprüfung im Hinblick auf islamische Grundsätze vorzuneh-
men, wobei die Frist ggf. nach Art. 95 um weitere 10 Tage, nach der Zustimmung des 
Parlaments verlängert werden kann. 
 
Der Wächterrat besteht aus zwölf Mitgliedern, darunter sechs gerechte islamische Rechts-
gelehrte, die nach Art. 91 Nr. 1 vom religiösen Führer berufen werden und weiteren sechs 
herausragenden weltlichen (muslimischen) Juristen verschiedener Rechtsgebiete, die gem. 
Art. 91 Nr. 2 vom Präsidenten der Legislative dem Parlament vorgeschlagen und durch 
dessen Beschluss ernannt werden. Die Mitglieder werden gem. Art. 92 S. 1 für 6 Jahre 
gewählt. In der ersten Wahlperiode scheidet die Hälfte der Mitglieder nach 3 Jahren durch 
Losverfahren aus und neue Mitglieder werden an ihre Stelle gewählt, Art. S. 92, S. 2, um so 
eine ständige Mischung aus erfahrenen und neuen Persönlichkeiten zu sichern. 
 
Die Institution „Wächterrat“ bzw. dessen umfassendes Prüfungsrecht, stellt nach Art. 93 
die verfassungsmäßige Voraussetzung für die Befugnisse des Parlaments dar. 

 
45

 Namentlich anwaltliche, rechtsberatende, sowie Tätigkeiten als Geschäftsführer und Vorstands-
mitglied in privaten Firmen etc. wahrzunehmen; davon ausgenommen ist die Lehrtätigkeit an 
einer Hochschule, Art 141, S. 2. Bemerkenswert in diesem Zusammenhang ist, dass Art. 142 eine 
Überprüfung der Vermögensverhältnisse des „religiösen Führers“, des Präsidenten und seiner 
Stellvertreter, der Minister sowie deren Ehegatten und Kinder vor Amtsantritt und nach dem Aus-
scheiden aus dem Amt vorschreibt, die durch den höchsten Richter vorgenommen wird, um einer 
unrechtmäßigen Bereicherung vorzubeugen. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

37 

4. Die islamische Beratende Versammlung (Majles) 
 
Das politische System Irans enthält sowohl Elemente des parlamentarischen

46
 wie auch des 

präsidialen Systems. 
 
Die Stellung des Parlaments wird in Art. 56 ff. geregelt. Gemäß Art. 62 wird alle 4 Jahre 
ein neues Parlament (majles-e schora-ye eslami) in direkter und geheimer Wahl gewählt.

47
 

Die Abgeordneten müssen gem. Art. 67 in der ersten Parlamentssitzung einen Eid auf den 
Koran schwören, wonach sie (alle Konfessionen) sich u. a. verpflichten, „…die unantastba-
ren Prinzipien des Islam, die Errungenschaften der islamischen Revolution und die Grund-
lagen der Islamischen Republik“ zu schützen. 
 
Art. 26 gewährt Vereinigungsfreiheit u. a. auch für Parteien, wenngleich nur vorbehaltlich 
einer Vereinbarkeit mit islamischen Normen. Das Gewicht dieser Normierung politischer 
Parteien ist gering, da es nach islamischer Staatstheorie eine einzige Partei und zwar die 
Gemeinschaft der Gläubigen gibt, die nach dem Willen Gottes leben will. Auch müssen 
nach Art. 72 die vom Parlament erlassenen Gesetze verfassungskonform und gem. Art. 12 
im Einklang mit der offiziellen Religion des Landes sein. Darüber wacht gem. Art. 96 der 
Wächterrat. 
 
Dem Parlament

48
 kommen zu: Gesetzgebungskompetenzen (Art. 71-75), Untersuchungs-

recht in allen Angelegenheiten des Landes (Art. 76), Ratifizierung internationaler Verträge 
(Art. 77), Zustimmungspflicht zum Ausnahmezustand (Art. 79) und schließlich die Befug-
nis zur Aufnahme von Krediten (Art. 80). Nach Art. 89 haben die Minister, die nicht unbe-
dingt Mitglieder des Parlaments sein müssen, bei ihrem Amtsantritt um dessen Vertrauen 
zu ersuchen, indem sie sich den parlamentarischen Anfragen stellen.

49
 Die Verfassung 

 
46

 Im Hinblick auf Strukturen und Modi entspricht das iranische Parlament zwar nicht westlich-
demokratischen Standards, dennoch werden Debatten lebendig und ungelenkt geführt. Es besitzt 
eine Repräsentativität, die im Gegensatz zu vielen Scheinparlamenten wie etwa im früheren Irak 
oder in Syrien steht, so: Buchta (Fn. 3), S. 221. 

47
 Jeder Abgeordnete ist gem. Art. 84 dem ganzen Volk gegenüber verantwortlich und hat völlige 

Meinungsfreiheit über alle innen- wie außenpolitischen Gegebenheiten. 
48

 Siehe Rieck, „Das Parlament in der Islamischen Republik Iran“, in: Orient 30 (1989) Nr. 4, S. 
537-556. 

49
 Eine Anfrage kann erst in der Versammlung eingebracht werden, wenn mindestens zehn Abge-

ordnete sie unterzeichnet haben. Der Ministerrat bzw. der individuell befragte Minister muss die 
Anfrage mit einer Vertrauensfrage verbinden, deren Verneinung nicht nur zur Entlassung führt, 
sondern auch zu dem Verbot, dem darauffolgenden Ministerrat anzugehören, Art. 89, S. 5. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

38 

postuliert konsequent in Art. 93 den Wegfall der Befugnisse des Parlaments und somit 
dessen Funktionsunfähigkeit, sollte der Wächterrat nicht mehr existieren.

50
 

 
Die Befugnisse des Parlaments sind erheblich eingeschränkt dadurch, dass der Wächterrat 
die Kontrolle über die Rechtsetzungsfunktion des Parlaments innehat und auch die Kandi-
daten zur Wahl genehmigen muss.

51
 In der revidierten Verfassung von 1989 besteht laut 

Art. 68 die Möglichkeit der Parlamentsauflösung nur im Kriegsfall bzw. im Falle militäri-
scher Besatzung, wenn nicht vorübergehend ein neues Parlament sich konstituiert. 
 
5. Expertenversammlung (majles-e khobregan) 
 
Gemäß Art. 107 wird eine Expertenversammlung in direkter Wahl alle acht Jahre vom Volk 
gewählt. Ihr kommt die Aufgabe zu, alle Kandidaten für das Amt des „religiösen Führers“ 
zu überprüfen und denjenigen, der hinsichtlich des islamischen Rechts, sowie politischer 
und sozialer Fragen herausragendes Wissen, oder allgemeine Popularität besitzt, zum „reli-
giösen Führer“ zu bestimmen. Gemäß Art. 108 werden die Anzahl

52
 der Experten und die 

von ihnen zu erfüllenden Voraussetzungen von den Rechtsgelehrten des Wächterrates 
festgesetzt. 
 
Nach Art. 111 kann der „religiöse Führer“ von der Expertenversammlung seines Amtes 
enthoben werden, wenn er seinen verfassungsmäßigen Pflichten nicht nachkommen kann 
oder eine in Art. 5 und 109 verankerte Eigenschaft nicht mehr erfüllt, bzw. aufgrund retro-
spektiver Erkenntnisse nie erfüllt hat, was bisher noch nicht vorgekommen ist. 
 
6. Schlichtungsrat (majles-e taschkhise maslahat-e nezam-e eslami) 
 
Die „Versammlung zur Feststellung der Interessen des islamischen Systems“ ist ein nach-
träglich geschaffenes Organ, das als Vermittlungs- und Schlichtungsausschuss zwischen 
Parlament und Wächterrat seine Aufgaben 1989 aufnahm, nachdem Ayatollah Khomeini 
diese Befugnis zuvor selbst innehatte. 
 
Das Organ hat derzeit 18 ständige Mitglieder, die ebenso wie die nicht ständigen Mitglieder 
gem. Art. 112 vom religiösen Führer bestimmt werden und die sich aus sechs klerikalen 

 
50

 Zwei Ausnahmen sind gem. Art. 93 vorgesehen: Zum einen, wenn es sich um die Bestätigung der 
Beglaubigungsschreiben der Abgeordneten handelt, zum anderen, wenn die Wahl der 6 Juristen 
als Mitglieder des Wächterrats ansteht. 

51
 Art. 99. 

52
 Es wird je Provinz ein Vertreter in die Versammlung entsandt. Provinzen, die mehr als eine Mio. 

Einwohner haben, senden pro 500.000 Einwohner einen Vertreter; derzeit sind es ca. 83 Mitglie-
der. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

39 

Mitgliedern des Wächterrats, dem Parlamentspräsidenten und dem Präsidenten des obersten 
Justizrates zusammensetzen. 
 
Der Schlichtungsrat hat nach dem Amtsantritt von Präsident Ahmadineschad im Jahre 2005 
einen Zuwachs an Kompetenzen erfahren. Dem Rat obliegt, unter dem Vorsitz des Ex-
Präsidenten Ayatollah Rafsanjani, nun auch die Kontrolle der drei Gewalten Legislative, 
Exekutive und Judikative, die zuvor der religiöse Führer in Personalunion innehatte. 
Dadurch wird der Rat zwar de facto aufgewertet zum wichtigsten Organ nach dem Amt des 
„religiösen Führers“,

53
 was aber dennoch nicht aus der Misere der Staatsorganisationsläh-

mung heraus helfen kann. Denn die bis dato vorhandene gegenseitige Blockade und Ineffi-
zienz der Staatsorgane und Unüberschaubarkeit der Bürokratie wird durch die Kompetenz-
stärkung eines der Organe nicht beseitigt. Eine völlig neue Herangehensweise hinsichtlich 
der Abläufe der Staatsorganisation ist daher nicht zu erwarten, da die Akteure gleich 
geblieben sind und lediglich die Staatsmacht intern umgeschichtet wurde.

54
  

 
 
VI. Problem: Staatsorganisation versus Verfassungswirklichkeit 
 
Beispielhaft für die bestehende Kluft zwischen Verfassungstext und Verfassungswirklich-
keit soll im folgenden auf Frauen und Minderheiten im Staatsorganisationsrecht eingegan-
gen werden. 
 
1. Stellung der Frauen 
 
Im Bereich der politischen Rechte ist die Stellung der Frauen durchwachsen.

55
 Während 

die Wahrnehmung des passiven Wahlrechts sich im gesellschaftlichen Umbruch befindet, 

 
53

 Die neue Funktion des Rats war seit langem in einer Satzung festgelegt, die erst im Herbst 2005 
von dem religiösen Führer bewilligt wurde; über die Gründe dafür wird politisch spekuliert. Nach 
einer verbreiteten Ansicht sollte damit die klerikale Führungsmacht weiter gesichert bleiben, 
nachdem ein Nichtkleriker nun Präsident wurde. Danach sollte mit der Teilung der Macht, die 
vermeintliche Unberechenbarkeit Ahmadineschads gezügelt werden. Siehe Iran-Report, Heinrich-
Böll-Stiftung (Hrsg.), Nr. 11/2005, S. 3. 

54
 Das Parlament bedurfte bisher schon für seine Entscheidungen letztlich der Zustimmung eines 

anderen Organs (Wächterrat), die Exekutive hatte ohnehin kaum Gestaltungsmöglichkeiten und 
die Justiz unterlag der Ermächtigung des religiösen Führers und wird nun auch zusätzlich vom 
Expertenrat kontrolliert. 

55
 Frauen sind nunmehr, auch wenn die Zahlen gewiss ausbaufähig sind, als Bürgermeisterinnen, 

Stadtverordnete und Parlamentarierinnen (z. Z. ca. 5%) tätig. Doch gilt es zu beachten, dass die 
politischen Rechte bzw. die Partizipationsmöglichkeit von Frauen zwar in jedweder Gesellschaft 
für deren soziale wie rechtliche Entwicklung unabdingbar sein können, das Geschlechtsmerkmal 
sollte jedoch nicht überbewertet werden, bedenkt man etwa die vehementen Stimmen der weibli-
chen Abgeordneten gegen die Ratifikation der CEDAW im 6. iranischen Parlament. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

40 

gibt es beachtliche Hürden für den Zugang von Frauen zu den höchsten Staatsämtern. 
Betroffen ist zunächst das Amt des religiösen Führers, wobei die Diskussion für die Zulas-
sung von Frauen dazu, verglichen mit dem Präsidentenamt, nicht breit diskutiert wurde. 
 
Art. 109, der die Amtsvoraussetzungen des religiösen Führers statuiert, fordert wie oben 
dargestellt, keine spezifisch männlichen Eigenschaften. Die Norm legt lediglich fest, dass 
als religiöser Führer ein umfassend gebildeter Gelehrter in Betracht kommt. Die Mehrheit 
der Geistlichen interpretiert das Erfordernis der Männlichkeit dennoch als zwingend,

56
 da 

nach deren Auffassung jegliche Führungsbefugnis nur Männern zukommt. Nur diese besit-
zen aufgrund ihrer höherwertigen Vernunft die Fähigkeiten zum Richten über die islami-
sche Gemeinde. Die Gelehrten (Fughaha) stützen sich dabei zum Teil auf entsprechende 
Hadise, die jedoch nicht als zuverlässig gelten.

57
 Diejenigen, die versucht haben, die 

Hadise trotzdem zu interpretieren, haben letztlich den Nachweis nicht angetreten und 
salopp angeführt, dass ein vollständiger Beweis gar nicht nötig sei.

58
 Somit liegen keine 

sachlich begründeten Argumente vor, weshalb Frauen nicht zumindest zunächst in Gruppen 
der nichtklerikalen Juristen Zugang zum höchsten Legislativorgan finden sollten. 
 
Das Problem stellt sich in ähnlicher Weise bei der Zulassung von Frauen zur Mitgliedschaft 
im Wächterrat. Das Erfordernis der Männlichkeit ist gem. Art. 91 für die Besetzung des 
Wächterrats nicht festgelegt. Für die Zulässigkeit weiblicher Mitglieder gelten die gleichen 
materiellen Maßstäbe wie bei der Zulassung der religiösen Führerin. Wenn dies möglich 
sein könnte, dann ist nicht ersichtlich, warum eine Frau als Mitglied des obersten islami-
schen Verfassungsgerichts nicht zugelassen werden könnte, sind doch in beiden Diszipli-
nen, islamischer und weltlicher Rechtswissenschaft, durchaus fähige Frauen verfügbar. 
Dem Wächterrat gehören z. Z. dennoch keine Frauen an.  
 
Die Mitglieder des Schlichtungsrats werden nach Maßgabe des Art. 112 ausgewählt. Auch 
hier werden keine Merkmale konstituiert, die eine ausschließliche Besetzung des Amts mit 
Männern zur Folge hätten. Es gibt demnach vom Verfassungstext her keine Hindernisse, 
ggf. auch weibliche Mitglieder zu ernennen. Allerdings gehörte diesem Organ noch nie eine 
Frau an. 
 

 
56

 Vgl. allgemein für die Frage der Zulässigkeit weiblicher Motjtahedin (Rechtsgelehrte), da die 
Maßstäbe sich zum Teil überschneiden: Amirpur, Die zeitgenössische Diskussion um die 
margaiya weiblicher Rechtsgelehrter in Iran, in: Preissler (Hrsg.), Deutscher Orientalistentag, 
1998, S. 408 f. 

57
 Zitiert nach Ghorbannia, Neuuntersuchungen zu Frauenrechten, Bd. 2, (persisch), Bd. II, 2005, S. 

262. 
58

 Frau und Gesellschaft in der Sicht des Gelehrten Mottahari, in: Botschaft der Frau (persisch), 1. 
Jahr, Nr. 7, 1992, S. 11: „… Es ist aus unserer Sicht nicht sonderlich notwendig, die Echtheit 
dieser Hadise, die wir nicht beweisen können, erschöpfend darzulegen …“. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

41 

Offener ist die Diskussion beim Amt des Staatspräsidenten. Der Präsident der Republik 
muss gemäß Art. 115 aus der Mitte der gläubig und politisch „ausgewiesenen Persönlich-
keiten“ (Rajul, plural: Rodjal) gewählt werden. Der Begriff Rodjal, der im Verfassungstext 
verwendet wird, ist zunächst semantisch –ähnlich wie das Wort Gelehrter – nicht eindeutig 
einem Geschlecht zuzuordnen und kann im Wege der Auslegung verschiedene Interpreta-
tionen erfahren. Wer Rodjal als ausschließlich männlich interpretiert, lässt in diesem Amt 
keinen Raum für Frauen. Es gibt aber auch Stimmen, denen zufolge unter Rodjal auch 
Frauen subsumiert werden könnten.

59
 Zurzeit noch überwiegt die restriktive Auslegung: 

Frauen sind zu diesen Ämtern nicht zugelassen. 
 
Diese Verfassungswirklichkeit entspricht nicht dem Verfassungstext: Praktisch gilt die 
durch den Verfassungstext nicht gebotene Lesart, wonach Frauen kein Zugang zu den 
höchsten Staatsorganen, mit Ausnahme des Parlaments, gewährt wird. 
 
 
2. Stellung religiöser Minderheiten 
 
Die Verfassung postuliert in Art. 12 den Islam in zwölfer-schiitischer Prägung (Jafari esna 
aschari) als die offizielle Staatsreligion Irans

60
 und regelt die Stellung religiöser Minderhei-

ten zunächst in Art. 13. Danach können Anhänger anerkannter Religionen, namentlich 
Christentum, Judentum und dem altiranischen Zoroastrismus ihre Religion im Rahmen der 
Gesetze im vollen Umfang, also kultische Handlungen, ausüben. Die Angelegenheiten des 
Personalstatutes richten sich nach der jeweiligen Religion. 
Es fällt zunächst auf, dass die Rechte der Minderheiten auf die Gewährleistung kultischer 
Handlungen beschränkt sind. Vor diesem Hintergrund fragt sich, welche Stellung den 
religiösen Minderheiten auf der Staatsorganisationsebene zuteil wird. 
 
Ausdrücklich geregelt ist dies nur im Bezug auf das Parlament. Gem. Art. 64 S. 2 sind 
Zoroastrier und Juden mit jeweils einem Vertreter und Christen verschiedener Konfessio-
nen mit insgesamt zwei Abgeordneten im Parlament vertreten; bei einem Bevölkerungszu-
wachs wird die Anzahl der jeweiligen Abgeordneten erhöht, was durch Gesetz geregelt 
wird. 
 
Die nichtmuslimischen Abgeordneten leisten bei der Konstituierung der Parlamentssitzung 
den gem. Art. 67 festgelegten Eid (bei gleich bleibendem Text) auf ihre jeweilige eigene 
heilige Schrift. Damit erklären sie ihre Loyalität mit dem islamischen Staat, in dem sie nach 
islamischem Staatsverständnis als Schutzgenossen existieren, was jedoch in sich nicht 

 
59

 Vgl. Amirpur, Iran: Feminismus im Aufwind, abrufbar unter: www.qantara.de. 
60

 Die Bezüge zur islamischen Religion kommen bereits in der Präambel, Art. 1, Art. 2 sowie Art. 5 
zum Ausdruck, indem die islamische Republik mehrfach postuliert wird. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

42 

konsistent ist. Denn der iranische Staat sichert sich zwar für seine Festigung die Loyalität 
der Minderheiten qua Verfassung, Beteiligungsmöglichkeiten an der Mitgestaltung dessel-
ben werden ihnen jedoch bis auf Parlamentsmandate weitestgehend verweigert. 
 
Doch so paradox wie es erscheinen mag, es muss konstatiert werden: Die Stellung aner-
kannter religiöser Minderheiten in dem gültigen Staatssystem Irans ist zumindest in Teilen 
systemlogisch. Denn dass der religiöse Führer der Islamischen Republik nur ein Muslim 
sein kann, leuchtet wohl ein. Im Hinblick auf Ämter im Justizwesen kann gesagt werden, 
dass die Personenstandsregeln der jeweiligen Religion folgen. Andererseits bestimmt Art. 
72, S. 1, dass Gesetzesvorhaben der offiziellen Religion des Landes bzw. der Verfassung 
nicht widersprechen dürfen. Im Hinblick auf Gesetzesvorlagen seitens religiöser Minder-
heiten scheinen in der Zusammenschau der aus der Verfassung hergeleiteten einschlägigen 
Normen (Art. 64 ff. i. V. m. Art. 13), allenfalls die kultischen Handlungen betreffende 
Regelungen zulässig. Die Beurteilung entsprechender Gesetzesentwürfe steht gem. Art. 72, 
S. 2 auf alle Fälle dem Wächterrat zu, dessen strenge Urteile für die Muslime selbst ein 
Problem darstellen. 
 
Schließlich ist das Amt des Staatspräsidenten, dessen Gläubigkeit auf die „Überzeugung 
von grundlegenden Prinzipien der Islamischen Republik Iran und der offiziellen Religion 
des Landes“ beziehen muss, keinem gläubigen christlichen oder jüdischen Iraner ernsthaft 
zugänglich. 
 
Insgesamt wird ersichtlich, dass zwar das offene religiöse Bekenntnis nach Außen gestattet 
ist, wobei es jedoch auf die Zulassung kultischer Handlungen beschränkt bleibt. Überträgt 
man die im deutschen Religionsverfassungsrecht existierende Differenzierung hinsichtlich 
der Religionsausübung, so kann für Iran festgestellt werden, dass die Religionsfreiheit in 
Gestalt des „forum internum“ eher unproblematisch ist. Die Probleme ergeben sich haupt-
sächlich im „forum externum“. Demnach kann von einer „abgestuften“ Toleranz gegenüber 
anerkannten religiösen Minderheiten im Verhältnis zu Muslimen gesprochen werden, die 
Nichtmuslimen den Zugang zu höheren Positionen in der Staatsorganisation verweigert. 
Kritischer ist nur noch die Stellung der nichtanerkannten religiösen Minderheiten, wie etwa 
die Anhänger der Bahai-Religion.

61
 

 
61

 Die Stellung nicht anerkannter religiöser Minderheiten war offiziell Gegenstand heftiger Kritik, 
welche häufig in den westlichen Diskurs nicht eindringt. So hat sich der Berater des ehemaligen 
Präsidenten Khatami und zugleich der Präsident des Komitees zur Verfassungsaufsicht Dr. 
Hossein Mehrpour mehrfach in Briefen an den seinerzeitigen Präsidenten Khatami gewandt und 
z.B. die eklatanten Verstöße gegen die Menschenrechte der Bahai`s beklagt. Es könne nicht ange-
hen, dass ihnen die fundamentalen Menschenrechte (Recht zur Arbeit zumindest im privaten 
Sektor, Zugang zur Hochschule, Erhalt eines Passports sowie Ausreisegenehmigung etc.) verwehrt 
blieben. Verpflichte doch Art. 14 „den iranischen Staat und die Bürger des Landes zur men-
schenwürdigen Behandlung der Nichtmuslime sowie Respektierung ihrer Menschenrechte, was 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

43 

Die Auffassung, wonach Minderheiten im islamischen Staat nur Schutzgenossen sein 
können, ist mit den heutigen Anforderungen an den iranischen Vielvölkerstaat jedoch 
unvereinbar. Eine Änderung dieses Dilemmas, das dem islamischen Staat wesenseigen ist, 
scheint dennoch unwahrscheinlich, sind doch gem. Art. 177 alle Grundsätze, die das „Isla-
mischsein des Systems“ bzw. dessen Zielbestimmungen, die auf der Grundlage islamischer 
Prinzipien ergangen sind, unabänderlich, genießen also eine „Ewigkeitsgarantie“. Es wird 
deutlich, dass auch den Minderheiten im Hinblick auf die Partizipation in der Staatsorgani-
sation wenige Gestaltungschancen eingeräumt sind. Die Schlüsselpositionen in der Staats-
organisation, einschließlich der Justiz und der Armee, sind laut Verfassung den Muslimen, 
nach der aktuellen Verfassungswirklichkeit letztlich wohl nur muslimischen Männern 
vorbehalten, weshalb bei der Beurteilung der Situation der Minderheit, anders als bei 
Frauen, kaum Platz für Interpretationsmöglichkeiten vorhanden ist. 
 
 
VII. Zwischenergebnis 
 
In der iranischen Verfassung sind nach dem Verständnis des ehemaligen Präsidenten Kha-
tami religiöse Demokratie, Rechtsstaatlichkeit und Harmonie zwischen Staat und Zivilge-
sellschaft gewährleistet: „Die Verfassung stellt das Fundament unseres nationalen Konsen-
ses dar“.

62
 Den demokratischen Rechten des Volks werden in der iranischen Verfassung 

jedoch enge Grenzen gesetzt, die mit dem Verweis auf islamische Prinzipien legitimiert 
werden. Wie ausgeführt stehen aber doch elementare islamische Prinzipien wie Gerechtig-
keit (Art. 2 Ziff. 4) und die Pflicht zur Fortentwicklung der menschlichen Erfahrung und 
Wissen (Art. 2 Ziff. 6a) als Verfassungsinstrumente zur Verfügung, die den Pluralismus der 
Meinungen geradezu fördern. 
 
Die verschiedenen Lesarten wurden bei der Durchsetzung politischer Reformvorhaben trotz 
vorhandener institutioneller Hindernisse bzw. Widersprüche

63
 ausgiebig debattiert und sind 

bezeichnenderweise für das Scheitern der Reformbestrebungen verantwortlich.
64

  
 
 

 
nur außer Kraft tritt, wenn eine Unterwanderung der Staatsordnung zu befürchten ist“, vgl., 
Mehrpour, Die schwierige Pflicht zur Verfassungsaufsicht, die Sammlung der Korrespondenz und 
Auffassungen des Komitees zur Verfassungsaufsicht, 2004, S. 597 ff. 

62
 Zitiert nach Schirazi, Konzeptionelle Hindernisse der Reform in der Islamischen Republik Iran. 

Religion und Staat bei Mohammad Khatami, in: Hamzawy/Ibrahim (Hrsg.), Religion, Staat und 
Politik im Vorderen Orient, 2003, S. 140. 

63
 Vgl., Schirazi (Fn. 5). 

64
 Ebd., S. 129 f. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

44 

VIII. Verfassungsdiskurs 
 
Der Existenz des Gottesstaats und dessen streng islamisch organisiertes System hat bereits 
Anfang der 90er zu Auseinandersetzungen über die herrschende Nomenklatura geführt. 
 
In der inneriranischen Debatte wird der Islam nicht als die Ursache der Probleme angese-
hen. Als Kernaussage wurde im inneriranischen Diskurs, der seit dem Amtsamtritt von 
Präsident Ahmadinedjad gleichsam aus der Öffentlichkeit verbannt und eher in den priva-
ten Raum verlagert ist, einerseits die Legitimation der Herrschaft der Rechtsgelehrten 
(Welayat-e Faghih) in Frage gestellt, andererseits (wohl als Alternative) eine neue Leseart 
zur Interpretationen der althergebrachten Methoden der Schariyat als möglich und nötig 
erachtet. 
Das Spektrum der kritisch-intellektuellen Persönlichkeiten ist keineswegs homogen. 
Facettenreich ist der Diskurs auch in dogmatischer Sicht. Folgend wird die intensiv 
geführte inneriranische Reformdebatte

65
 im Hinblick auf die Vereinbarkeit der iranischen 

Verfassungsideologie mit westlichen Konzepten am Beispiel der Menschenrechte umrissen. 
 
– Einer der führenden Köpfe des Diskurses ist der zeitgenössische Philosoph Abdolkarim 

Soroush, der mit seiner Theorie der „inhärenten Wandelbarkeit“ neue Impulse für die 
aktuelle Diskussion liefert, wobei er zwischen unveränderbarer Religion und religiösem 
Wissen unterscheidet.

66
 Seine Theorie basiert auf der Annahme, dass religiöses Wissen 

und auch dessen Interpretationen, im Einklang mit der schiitischen Tradition, wandel-
bar sind. Er kritisiert, dass die „klerikale Nomenklatura“ die Religion unzulässigerweise 
auf eine einzige Leseart reduziere

67
. Soroush propagiert als Alternative zum jetzigen 

Regierungssystem das Konzept einer „religiösen Demokratie“, die die liberal-pluralisti-
schen Ordnungsvorstellungen mit einer religiösen Weltsicht in Einklang bringen 
solle

68
. Im Hinblick auf die Menschenrechte vertritt Soroush, dass sie nicht gegen den 

Islam sein können, da sie als meta-religiöse Werte weder islamisch noch westlich, 
sondern schlicht Gebote der menschlichen Vernunft sind, wogegen keine Religion sein 
könne. Für Soroush steht der feste Glaube an eine Religion mit der vollständigen 
Erneuerung deren religiöser Konzepte keineswegs im Widerspruch, ist doch jegliches 
menschliche Verständnis der Religion von Konstanten wie der Zeit und den gesell-
schaftlichen Umständen abhängig und daher wandelungsfähig. Zur Reformierung der 
herrschenden restriktiven Islamdeutung müssten neue Interpretationen aus alten Texten 
herausgearbeitet werden, während die in Iran herrschende Doktrin bisher von einer 

 
65

 Siehe für einen guten Überblick: Buchta (Fn. 3), S. 222-235. 
66

 Buchta (Fn. 3), S. 232. 
67

 Steinbach, Die Stellung des Islam und des islamischen Rechts in ausgewählten Staaten, 2. Teil: 
Iran, in: Ende/Steinbach (Hrsg.), Der Islam in der Gegenwart, 2005, S. 262. 

68
 Ebd., S. 262. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

45 

unzulässigerweise auf eine einzige Lesart reduzierten Religion ausgehe, die alle ande-
ren Deutungen unterdrücke.

69
 Die Glaubensregeln, die mit den Menschenrechten un-

vereinbar sind, können nach Soroush getrost bei Seite gelassen werden, denn fast alle 
Glaubensregeln seien nur die „Haut“, die die Religion nach außen zusammenhält, was 
jedoch mit der Essenz der Religion nichts zu tun hat. Im Hinblick auf die Frauenfrage 
setzt Soroush auf ein dialektisches Verhältnis zwischen dem Individuum und der 
Gesellschaft, wobei die Rolle der Ethik als Garant für die Sittlichkeit betont wird.

70
 Bei 

der Frauenfrage müsse die gesamte Scharia neu betrachtet werden, da dies keine iso-
lierte Frage sei; sie stehe beispielsweise im engen Zusammenhang mit dem Menschen-
bild im Islam.

71
 

 
– Für eine Interpretation der relevanten Fragen im Geiste des Korans plädieren auch Teile 

der Geistlichkeit. So hält der Kleriker Hojatoleslam Eshkevari, die unbegrenzte Herr-
schaft der Klerus mit der Idee von Demokratie, Menschenrechten und dem daraus 
resultierenden Verständnis von Volk und Regierung unvereinbar. Im Hinblick auf die 
Frauenrechte

72
 argumentiert er, dass es der Geist der islamischen Bestimmungen gewe-

sen sei, die Situation der Frau zu verbessern – bedenkt man, dass es vor dem Islam 
gang und gäbe war, dass neugeborene Mädchen lebendig begraben wurden. Ausschlag-
gebend sei daher der Zeitpunkt bzw. Kontext der Offenbarung. Unveränderbar seien 
nur die Grundüberzeugungen (Einzigartigkeit Gottes, jüngstes Gericht etc.) sowie 
grundsätzlich die Glaubensrituale als geistig moralische Erziehung für Muslime. Die 
Frauenrechte gehören hingegen zu Ge- und Verboten, die veränderbar seien, selbst 
wenn sich aus dem Koran etwas anderes ergeben sollte.

73
 Demokratie und Menschen-

rechte seien jedoch mit der gegenwärtigen Staatsideologie unvereinbar. 
 
– Unter den religiösen Intellektuellen sind auch Vertreter, die sich in die Diskussion um 

ein neues Verständnis der Staatsdoktrin Welayat-e Faghih zwar nicht explizit einmi-
schen, ihre Forderungen jedoch unmissverständlich klar formulieren. So tritt der Geist-
liche Mohammad Mojtahed Schabestari für ein emanzipatorisches wie ideologiekriti-
sches Verständnis der Religion ein. Wie bei Sorousch sind Menschenrechte und Demo-
kratie

74
 auch für Schabestari als Produkte der menschlichen Vernunft zu verstehen. Er 

 
69

 Amirpur (Fn. 36), S. 58-62. 
70

 Soroush, Theoretische Überlegungen zur Kontraktion und Expansion der Religion (persisch), 
1994, S. 80 ff. 

71
 Ebd., S. 83. 

72
 Für einen instruktiven Einblick in die Thesen von Eshkevari im Allgemeinen siehe: Mir-Hosseini/ 

Tapper, Islam and Democracy in Iran: Eshkevari and the Quest of Reform, 2006. 
73

 Eshkevari Yussefi, Frauenrechte und Frauenbewegung, in: Heinrich Böll Stiftung (Hrsg.), Eine 
Konferenz und ihre Folgen, Iran nach den Wahlen, 2001, S. 126. 

74
 Schabestari, (Hrsg.) Islam und Demokratie, Bergsdorf, 2003, S. 11 f. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 40 (2007) 
 

46 

fordert daher die bedingungslose Anerkennung universaler Menschenrechte und der 
Demokratie, ohne hierfür im Gegensatz zu Eshkevari einen islamischen Begründungs-
ansatz zu bemühen. Mehr noch: Schabestari bekräftigt offen, dass das moderne Men-
schenrechtsverständnis sich zwar nicht aus dem Koran ergebe, es stehe aber mit der 
dem Koran immanenten göttlichen Wahrheit nicht im Widerspruch. Unter Rückgriff auf 
die moderne Hermeneutik

75
 weist Schabestari die Fähigkeit des Menschen, unmittelbar 

in den Besitz der absoluten göttlichen Wahrheit zu gelangen, zurück. Denn bereits ein 
solcher Anspruch verstieße gegen das Prinzip des Tohid (der Einheit und Transzendenz 
Gottes) und käme damit der Verdinglichung Gottes gleich. Folglich sei das Wissen von 
Gott und seinen Geboten immer menschliches Wissen und als solches veränderlich und 
niemals absolut. 

 
Allen genannten Intellektuellen ist gemein, dass sie die meisten Gebote des Korans als 
Antworten auf die zu Zeiten des Propheten Mohammad aktuellen gesellschaftlichen Prob-
leme verstehen und deren absolute Anwendbarkeit bzw. Geltung für die heutige Zeit ableh-
nen. 
 
 
V. Schlussbemerkungen 
 
Es wird aus der Zusammenschau der Meinungspluralismus ersichtlich, dass die staatliche 
Doktrin einer von vielen möglichen Normauslegungen folgt, die der heutigen Kultur der 
Gesellschaft wenig Entfaltungsmöglichkeit lässt, sind doch die Gesellschaft und die von ihr 
verkörperte Kultur für das Verhältnis von Staat und Religion konstituierend. Die iranische 
Gesellschaft weist neben religiösen Aspekten auch identitätsstiftende Elemente der persi-
schen Kultur auf, die für die Gestaltung der Menschen- und Frauenrechte ein richtungwei-
sendes Kriterium sein sollten, zumal sich weite Teile der gesellschaftlichen Realität von 
den durch den Islam definierten Verfassungsidealen und deren Steuerungsansprüchen 
entfernt haben.

76
 Sie ist sogar unter der rigiden Staatsdoktrin des Präsidenten Ahmadined-

jad immer noch dynamischer und progressiver als die Verfassung selbst. 
 
Der verfassungsrechtlichen Stellung des Individuums sollte durch intensive und tabufreie 
Befassung mit den divergierenden soziokulturellen Einflüssen neu auf den Grund gegangen 
werden, wobei die Lösung aktueller Probleme weder nostalgisch mit Blick auf die Vergan-
genheit gesucht, noch die Vergangenheit völlig ausgeblendet werden sollte, wie dies die 

 
75

 In deutscher Sprache: Schabestari, Hermeneutische Überlegungen zur islamischen Theologie und 
Rechtswissenschaft, in: ÖARR 2000 (47), S. 227-237. 

76
 Vgl. zu „Abnutzungserscheinungen des Iranischen Systems“: Buchta (Fn. 3), S. 221. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Parhisi, Vom Wesen der iranischen Verfassung 

 

47 

gegenwärtige Verfassung tut. Vielmehr sollten die zu reflektierenden
77

 Ideale des europäi-
schen Verfassungstyps zugelassen werden, ist doch die Islamische Republik scheinbar 
problemlos zur Beibehaltung des europäischen Verfassungstyps an sich imstande. Ent-
scheidend für Länder wie Iran ist jedenfalls, dass es eine Demokratie nur geben kann, wenn 
sie mit Religion und Kultur vereinbart würde.

78
 Jede Rechtskultur wird von einer spezifi-

schen Axiologie begleitet, die zwar mit der Zeit an Sichtbarkeit einbüßt, unter der jeweili-
gen Bevölkerung doch unbewusst und selbstverständlich gilt.

79
 Bezogen auf die iranische 

Verfassung würde es die Beachtung der (unterschwellig) vorhandenen ethischen Konnota-
tionen bedeuteten, die u.a. islamischer Natur sein können. Die gleichheitsbetonenden Ele-
mente

80
 der iranischen Verfassung könnten jedenfalls als Prinzip Hoffnung fungieren und 

das „gemeinislamische demokratische Gefühl“ fordern und fördern.
81

 
 
 

 
77

 Die Deutungshoheit über die Vereinbarkeit jener Ideale mit den sozio-kulturellen Werten sollte 
den Iranern selbst zukommen und nicht von Außen diktiert werden, wenn dies der Schaffung einer 
authentischen Verfassung dienen soll. In diesem Sinne, Khatami, in: FAZ vom 26.9.1998, S. 1 u. 
5. 

78
 „Der Westen fördert den Terror“ – Interview mit Ex-Präsident Khatami, in: FAZ vom 15.10.2006, 

S. 12. 
79

 Siehe: Mikunda-Franco, Der Verfassungsstaat in der islamischen Welt, in: Morlok (Hrsg.), Die 
Welt des Verfassungsstaates, 2001, S. 55. 

80
 Art. 19: „Iranische Bürger genießen unabhängig von ihrem Volksstamm und ihrer Sippe gleiche 

Rechte. Niemand soll wegen seiner Hautfarbe, Sprache und ähnlicher Merkmale bevorzugt wer-
den“; Art 20: „Jedes Volksmitglied, Frauen und Männer, genießt gleichermaßen den Schutz des 
Gesetzes und unter Berücksichtigung islamischer Prinzipien alle menschlichen, politischen, wirt-
schaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte“. 

81
 Vgl., Mikunda-Franco (Fn. 2), S. 49. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 08:06:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2007-1-23

