ANTHROPOS

104.2009: 423-444

También somos gente

Cambio cultural paradigmatico warao

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

Abstract. — The article analyzes how the intellectual mentality
of 17th Century Europe towards the Amerindian served to jus-
tify the systematic, deliberate and often violent dismantling of
indigenous institutions during the Conquest and Colonial eras.
Revealed is an attenuated persistence of many of these same
attitudes in modern times and how the internalization of these
Western attitudes by contemporary Warao provokes a paradig-
matic shift in their culture and society. Documented evidence
shows that present-day adults of this ethnic group have come to
realize that mimicry of what they perceive of as the Western way
of life is producing unsatisfactory results. Western institutions
have not adequately replaced the telluric, cultural and cosmolog-
ical knowledge inherent in shamanism. The adoption of agricul-
ture is producing impoverished landscapes as the prevalence of
malnutrition and disease is on the increase. Warao participation
in purely extractive commercial enterprises have seriously, if not
irreversibly, impacted the distribution and availability of natural
resources, and the concepts of private property and monetary
income have torn at the very fabric of extended-family interde-
pendence. Finally, the study demonstrates that the most radically
affected Warao do not feel defeated but, rather, struggle to re-
gain their cultural competence. In a reevaluation of their current
situation, many have decided to return to the more responsive
physical and cultural environments into which they were born.
Like their forefathers, they interact with the Western sector of
the population from a more controlled position. Hopefully, the
very positive and culturally sensitive legislation passed over
the last ten years will translate into attitudinal changes on the
ground level and lead to respect rather than disdain of prevailing
ethno-cultural diversity. [Warao, Orinoco Delta, culture change,
cultural resistance, cultural competence]

Werner Wilbert, posee el titulo de Ph. D. otorgado por la Uni-
versidad de California, Los Angeles (EE.UU). Se dedica al estu-
dio de la ecologia humana, cambio cultural y antropologia apli-
cada entorno a los Warao del delta del rio Orinoco. Entre 1986
y 1997 se desempefiaba como investigador, director y el editor
de la revista Antropoldgica del Instituto Caribe de Antropologia
y Sociologia, Caracas, Venezuela. Desde entonces €l ejerce el
cargo de investigador del Centro de Antropologia del Institu-

to Venezolano de Investigaciones Cientificas (IVIC), Caracas.
Entre sus publicaciones de mads relevancia figuran Fitoterapia
Warao: Una teoria pnetimica de la enfermedad y su tratamiento
(1996), Dau Yarokota: Plantas medicinales warao. Un manual
bilingiie (Warao/Espariol) de remedios preparados con plantas
(2001) y tres monograffas donde €l aparece como coautor con
Cecilia Ayala Lafée-Wilbert.

Cecilia Ayala Lafée-Wilbert, antroploga, se desempefia como
investigadora del Instituto Caribe de Antropologia y Sociologia
de Fundacién La Salle de Ciencias Naturales, Caracas, Vene-
zuela, desde 1995. Su linea de investigacion se basa en la antro-
pologia histérica del nororiente de Venezuela y los procesos de
enculturacién y aculturacion entre las poblaciones humanas que
alli residen. Entre sus publicaciones etnohistéricas, las de mas
relevancia son: La etnohistoria prehispdnica Guaiqueri (1996)
y, (con Werner Wilbert), Asia y Aﬁ’ica en las Antillas: la ruta de
Colon por el Mar de las palabras (2004); entre sus investigacio-
nes culturales se encuentran: Hijas de la Luna: enculturacion
femenina entre los Warao (2001) y La mujer Warao: de reco-
lectora deltana a recolectora urbana (2008). Las tltimas dos
monografias, con Werner Wilbert como coautor, fueron galar-
donadas por instituciones federales venezolanas.

Introduccion

Durante una reciente estadia entre los warao del
cafo Winikina en el delta del rio Orinoco, Venezue-
la, presenciamos la llegada de un pequefio grupo
que, hace 15 afios atrds, habia emigrado hacia el
centro urbano de Barrancas ubicado en el extremo
suroeste del delta. Regresaron para visitar a sus fa-
miliares y, entre ellos, habia un muchacho de diez
afios nacido y criado en dicha ciudad.

Una tarde observabamos con asombro como este
nifio intentd cruzar el caflo de unos 100 metros de

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

424

ancho en una curiara y, como algunos miembros
de la comunidad, se refan al verlo “pelear con el
canalete” y dar “vueltas en circulos”. Aun cuando
la mayoria de los nifios warao adquieren esta habili-
dad a los tres afios de edad (J. Wilbert 1976¢: 315),
y reconocen que navegar en curiara no es necesa-
riamente una destreza indispensable para un nifio
que vive en un entorno urbano, fue en este preciso
momento que caimos en cuenta sobre el signifi-
cado de este evento, dentro del conjunto de otros
cambios socioculturales y econémicos observados
entre la poblacion en general, que bien podria estar
sefialando la suma fragilidad en la cual se encuentra
la cultura warao contemporanea.

Si los warao actualmente residenciados en Ba-
rrancas que aun vislumbran su retorno a los hume-
dales del delta no lo hacen pronto, la generacién
de sus hijos no tendrd las destrezas y sabiduria
socioambiental necesarias para fisicamente lograr
una vida fructifera en el territorio tradicional de
sus padres. En consecuencia, éstos se encontrardn
literalmente varados en las fronteras de sus propias
tierras ancestrales destinados a un futuro incierto y
a una probable vida de indigencia, fuera del alcan-
ce de los agentes e instituciones protectoras de su
mundo natural, social y metafisico.! También entre
los warao que atdn habitan el laberinto de cafios en
el delta bajo central y oriental, el impacto de su aso-
ciacioén con el mundo criollo ha causado cambios
fundamentales en su paradigma cultural, cambios
sin respuestas adecuadas que estdn dejando a sus
integrantes seriamente desamparados.

Llegar a entender cdmo esta cultura milenaria
llegd a una encrucijada tan precaria donde estd en
juego su propio derrumbe cultural requiere de un
andlisis detallado referente a la secuencia de acon-
tecimientos socioculturales sufridos por esta cultu-
ra a lo largo de su historia.

Etnohistoria prehispanica

Segin la tradicién oral, los ancestros del warao
contemporaneo representaron una sociedad litoral
que arribd al territorio circunscrito por la cuenca
del delta del rio Orinoco hace mds de siete mile-
nios, durante la tercera regresion de la trasgresion
Holocena, cuando la isla de Trinidad atdn se comu-
nicaba con tierra firme a través de un puente areno-
so (J. Wilbert 1977, 1979; W. Wilbert 1995: 335s.).

1 Ayala Lafée y Wilbert (2001: 254, Fig.2); Ayala Lafée-
Wilbert y Wilbert (2008: 54s.); Heinen und Garcia Castro
(1999: 28).

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

Tal como ahora, todo indica que su economia era
del tipo Meso-Indio, especializada en la pesca y
cosecha de productos silvestres de ambientes ne-
tamente litorales.

Luego de unos cuatro milenios sus vidas relati-
vamente aisladas experimentaron la llegada de dos
grandes migraciones durante el periodo Neo-Indio,
primero los arawak hace 3.000 afios, y después los
caribe hace unos 750 afios atrds. Aparentemente, el
encuentro no produjo desplazamientos demografi-
cos o choques bélicos, aun cuando la politica, or-
ganizacidn social y economia alimenticia de estos
inmigrantes les permitia la conquista y control de
vastos territorios. Al contrario, esta evidenciada la
formacion de asentamientos multiétnicos (caribe/
arawak/warao) en el delta occidental, la absorcion
de inmigrantes (arawak) a la cultura warao en el ba-
jo delta central (Heinen 1992: 70), la incorporaron
a la cultura material warao de nuevas e importantes
técnicas de produccién, articulos, al igual que nove-
dosos elementos afiliados a sus creencias mitoldgi-
cas. Por supuesto, los warao, a través de la institu-
cion chamanica, mantuvieron una clara distincion
entre “yo, nosotros” y “él, ellos”. No obstante, no
se hall6 ninguna evidencia que indicara que se in-
terpret6 al otro como una amenaza existencial. Mds
bien, postulamos que la razén principal detrds de
este panorama multiétnico no era tanto una disposi-
cion de tolerancia entre las partes involucradas sino
los requisitos teltiricos exigidos por sus respectivas
economias alimenticias.

Por un lado, los arawak y caribe eran agricul-
tores cuyos cultivos bésicos el maiz (Zea mays) y
la yuca (Manihot esculenta), no se producen sino
en las zonas arenosas en el delta alto y occidental.
Y por el otro, la economia warao se basaba en los
productos de un complejo de cinco palmas, (oji-
du [moriche — Mauritia flexuosal, yaja [temiche —
Manicaria sacciferal, anare [manaca de palmito —
Euterpe oleracea), abua [macanilla — Euterpe sp.],
y seje [muji — Jessenia bataual), y que este com-
plejo existe intacto sélo en los suelos pantanosos y
herbazales en el delta bajo.

Por lo tanto, las actividades alimenticias no crea-
ron una competencia por las tierras aptas, debido a
que las caracteristicas y distribucién natural de los
suelos fue lo que determind la distribucién demo-
grafica. De hecho, este accidente geografico man-
tuvo el corazén del territorio warao relativamen-
te aislado de la presencia permanente de culturas
fordneas y, limit6 su presencia al delta bajo, a las
desembocaduras de los cafos principales por los
cuales se dispersaron hacia las tierras costeras de
Venezuela, la Guyana y las islas antillanas (Rouse
1956; Rouse and Cruxent 1963: 143).

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

A pesar de la ventaja de dominar la Gnica eco-
nomia factible para la supervivencia humana en el
entorno pantanoso en el delta bajo, los warao no
dejaron de crear y mantener redes comerciales in-
terétnicas con los pueblos vecinos. Debido en gran
parte a sus destrezas de navegacion fluvial, costera
y maritima, es muy probable que ellos hubieran
comercializado con distintas etnias tanto agricolas
como no agricolas en el entorno multiétnico y pluri-
cultural de la Gran Guayana y el Caribe.?

Mientras los warao controlaron su contacto con
los pueblos del “mundo exterior”, simultdneamente
pudieron adquirir bienes y alimentos codiciados,
innovaciones sociales, econdmicas y conceptuales,
sin arriesgar su propia identidad cultural y étnica.
Incluso, cuando algunos de estos avios represen-
taron préstamos culturales, otros fueron continua-
mente reformulados de manera muy creativa para
encajar en el patrén subyacente de su cultura no
agricola (Ortner 1984: 158s.; J. Wilbert 1996: 225—
247).

Sin embargo, con el tiempo, el desarrollo de este
panorama pluricultural iba revertirse en su contra
durante la época del poscontacto, cuando la deman-
da de una mano de obra barata/gratuita por parte
de los pueblos del Viejo Mundo se convirtié en un
negocio lucrativo para los caribe, principalmente
de la etnia karifia, quienes fueron empleados para
buscarla entre los Warao.?

La etnohistoria premoderna

El delta bajo también se convirtié en un “refugio
fortuito” para los warao cuando los pueblos del Vie-
jo Mundo tampoco mostraron interés en colonizar
la regién por considerarla un ambiente inhdspito.
Por esta misma razdn, el genocidio epidemioldgico
que se desencadend a sus alrededores, catdstrofe
denominada por Morey (1979) como “la jubilosa
cosecha de almas”, la cual represent6 el preludio
a “la gran mortandad” que reclamé las vidas de
un 95 % de la poblacién amerindia (Dobyns 1966;
Borah 1962, 1964), no afectd a los warao de forma
significativa.*

2 J. Wilbert (1977:39-44; 1993:211-216); Biord Castillo
(1985: 85); Whitehead (1988); Heinen (1992: 52).

3 La tradicion oral warao no menciona enfrentamientos béli-
cos que pudieron ser considerados guerras territoriales. Tam-
poco menciona ninguna huida ante un poderoso oponente.
Sin embargo, si hace mencién de lo que podriamos con-
siderar correrias conformadas por los musimotuma, *“gente
de ojos rojos” (Karifia) quienes solian aparecer para secues-
trar a los warao y llevarlos fuera de su territorio tradicional
(J. Wilbert 1970).

Anthropos 104.2009

Erlaubnls Ist

425

No obstante, la situacion interétnica se torno cri-
tica para el warao durante el periodo colonial y
republicano, cuando la mentalidad intelectual eu-
ropea de la época impulsé una politica delibera-
damente disefiada para aniquilar las afinidades lin-
giifsticas, materiales, sociales y morales de los pue-
blos autdctonos del continente.

Mentalidad intelectual europea de la época

Para 1656 los espafioles habian logrado un contacto
sostenido con los pueblos indigenas de la costa y
tierra adentro de la Venezuela oriental a través de
sus asentamientos coloniales misionales. Y fue bajo
este escenario que los indigenas fueron sometidos
al escrutinio radical de las tradiciones intelectuales
etnocentristas prevalecientes en el Viejo Mundo de
la época.

El “indigena” fue clasificado como pertenecien-
te a la raza mds ruin de hombres y considerado
como una variacién de la especie humana que exhi-
bia un comportamiento no acorde al “verdadero”
ser humano. Se pensaba que su estado evolutivo
estaba a mitad de camino entre las bestias y los
racionales e incluso por debajo de cualquier especie
zooldgica, enfatizando que antes de ser cristiani-
zados éstos tenian que ser primero transformados
a seres humanos (Ramirez de Arellano 1701; Ma-
rino 1939).> Como fauna racional, tuvieron que ser
recogidos, trasladados de los montes y domestica-
dos antes de contener la “bestial libertad en que
se criaron” y poner fin a su “modo de vivir tan
ajeno de hombres racionales”, “inestables, indolen-
tes, traicioneros y sanguinarios”; a quienes uno se
acerca con cuidado y arma en mano (Scott 1898:
168). Referente a su desarrollo mental los indigenas
fueron considerados “totalmente carentes de cual-
quier instruccidn, dejados enteramente solos para
gratificarse en todos los horrores de la vida sal-

4 Dobyns (1966) proyecta una poblacién total aproximada
de 90 a 113 millones de indigenas americanos, con una
tasa de despoblacion de un 95 % durante los siguientes 130
afios después del contacto. Del mismo modo, Borah (1962,
1964), postula una poblacién para el hemisferio de “unos
cien millones” con un declive poblacional de 95 % en los
100 afios después del contacto.

5 Esta no fue una opinién aislada. En 1743, Charles Marie
de la Condamine (1745: 75) se expreso sobre los indigenas
Pebas que habitaban en las cercanias de la boca del rio Napo,
en la Amazonia, de la siguiente manera: “La mayor parte
de los nuevos habitantes de Pevas no son aun cristianos;
son salvajes sacados recientemente de la espesura de los
bosques. No se trata hasta ahora sino de convertirlos en
hombres civilizados, lo cual no es tarea insignificante”.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

426

vaje”.% Aun cuando, ya algunos, como los chaima,
cumanagoto y los karifia, habian avanzado hacia el
estadio de agricultores, éstos “practicaban el cani-
balismo” devorando no sélo a sus presos de guerra
sino también a sus propios hombres y nifios (Carro-
cera 1964: 150—-152, 295, 490; 1968/1: 509; Gémez
Canedo 1967/1: 190s.). No hubo ninguna nacién en
el mundo que pudo haber sido politicamente méas
rudimentaria que esta gente, sin reptblicas ni po-
blaciones comunes, sin cabeza que los gobernase,
y sin pueblos y sin politica. A cambio, esta gente
irracional “andaban desnudos de pies a cabeza, sin
sujecion alguna”.

Impacto de 1a mentalidad etnocéntrica europea

Para domesticar a esta clase de hombres y ensefiar-
les a ser cristianos y politicos, los indigenas fue-
ron sujetos y recogidos en misiones, gobernados
por oficiales reales, cabildos y milicias, a los es-
pafioles les fue permitido interactuar con los indi-
genas aldeanos “para tratar y contratar unos con
otros”. Sin embargo, “este trato sea sélo en len-
gua espafiola, sin permitir que los indios hablen
otra, ni los espafioles, aunque entiendan la de los
indios” (Gémez Canedo 1967/1I: 164; Carrocera
1964: 120; 1968/1: 199; 1979/1: 147).

Ya en 1767, por la aparente “esterilidad de los
indios”, no se esperaba que los asentamientos mi-
sionales crecieran en poblacién y no habia m4s in-
digenas para “reducir en toda la provincia, a ex-
cepcidn de algunos guarainos que viven en las bo-
cas del Orinoco”. A los capitanes pobladores se
les acabd la gente tribal para reducir y asentar en
aldeas y pueblos, debido a que los grupos étnicos
del nororiente de Venezuela habian alcanzado su
nivel demogrifico mds bajo. Cinco afios después
de concedida la gobernacién de Guayana a Manuel
Centurion, éste escribe en 1771, “... no se hallan
otros indios salvajes que los guarainos en mas de
cien leguas de distancia” (Carrocera 1968/111: 332;
1979/11: 132).

Para 1872, los pueblos indigenas del noreste de
Sur América fueron diezmados por las enfermeda-
des introducidas desde el Viejo Mundo, brutaliza-
dos, esclavizados por los corregidores y encomen-
deros; deportados en calidad de esclavos hacia las
plantaciones y granjas tanto de las islas del Caribe
como a las del interior de tierra firme; reclutados
para las fuerzas armadas nacionales y milicias lo-

6 “... totally unprovided with any kind of instruction, [they
were] left entirely to themselves to indulge in all the horrors
of a savage life” (McClintock 1848).

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

cales, o para la pesca de perlas en las islas de Mar-
garita y Cubagua; y desenraizados en masa de sus
tierras natales.”

Referente a la Provincia de Guayana e inclui-
do el delta del Orinoco, Level (1898 [1847]: 162)
informé que, treinta afios después de la liberacién
por las fuerzas federales nacionales, la regién en-
tera conformada por unas 1.700 leguas cuadradas
habia sido despoblada, y contaba con menos de 800
habitantes resguardados en el cant6n, y un nimero
desconocido de indigenas en el bosque. Para 1669,
antes del inicio de las entradas al delta del Orinoco
y a la deportaciéon de indigenas hacia el noroeste
de Guayana, alli habitaban aproximadamente unas
400 familias (1.600 individuos) y unas 5.000 fa-
milias (20.000 individuos) en el delta (Scott 1898:
169).8 Sin embargo, en 1741, Gumilla (1963: 130)
estim6 que la poblacién warao en el delta del Ori-
noco debié haberse reducido a 5.000 o 6.000 indi-
viduos, varios miles de ellos atin esperando su reu-
bicacién por las autoridades civiles y eclesidsticas
durante los siguientes afios. Finalmente, un siglo
después, Level (1898: 163s.) describe el siguiente
panorama sobre el estado deplorable en el cual los
warao se encontraban:

El bajo Orinoco debié su existencia 4 la base de Guarau-
nos que desprendidos de los montes sirvié de comienzo
y primitivo fundamento 4 los pueblos. El trato que haya
tenido esta raza inofensiva y medrosa, de parte de quienes
asocidndoseles en esas fundaciones se asentaron 4 vivir
de ellos, lo dice harto bien el que han tenido de sufrir
otras tribus dotadas de medios para hacerse respetar. Por
tanto, el cuadro de los padecimientos de los Guaratinos,
aunque contrista el 4nimo, es preciso siquiera bosquejar-
lo en un informe que ha de dar cumplida idea del “estado
de los indios” al Gobierno, que tnico tenga el derecho y
los medios de ver por ellos.

Los Guaratinos son de un callado sufrimiento casi
preternatural. {No tienen interjeccién de dolor! Alld en
sus bosques, alguna vez suelen rechazar la invasién de los
que conocen por hombres daflinos 6 temen por descono-
cidos; pero en lo general huir, encuevarse por decirle asi,
es todo su recurso. De consiguiente en ese cantén se ha
abusado de esos desvalidos hasta el escdndalo. Es preciso
decirlo: se ha abusado hasta la inhumanidad.

Pero las consecuencias no se hicieron aguardar mucho
tiempo. En esos indios impasibles en esos indios anima-
les, al fin debia obrar la tirania 4 que se les tenia sometido.
Por muy animales y muy impasibles que se les supusie-
se, hasta la impasibilidad misma debia revelarse contra

7 Carrocera (1968/1: 183, 197, 297; 1968/11: 56, 61, 134, 171,
208; 1968/111: 79); Villamarin y Villamarin (1975: 115); Pe-
rera (2003: 42ss.).

8 El estimado estd basado en la composicién de la poblacién
moderna con un aproximado de 50 % adultos y 50 % de jove-
nes y niflos (J. Wilbert 1980: 24, 26; Heinen et al. 1980: 49).

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

una tiranfa tal. Siempre trabajando y siempre desnudos.
Frecuentemente mal pagados, y siempre con objetos so-
brecargados de tres tantos mds de su valor. Por lo regular,
mds de la mitad de la paga en aguardiente, y siempre
el aguardiente preliminar al resto de la paga. Siempre
sus mujeres € hijas perseguidas, sus hijitos desmadrados
y adjudicados a extrafios, sus hombres distribuidos, sus
casas y familias desvalidas, sus miserables pertenencias
arrebatadas, y nunca, en fin, merecedores del mas pe-
quefio cuidado, porque el que se enfermé murid, y el
que murid, su gente era la de los tltimos cuidados; to-
do esto debia traer los resultados que hoy lamentamos.
Los inconsiderados € inhumanos que los preparaban y
precipitaban, iban por su engafioso declive a su propia
perdicién en la de los indios, de quienes tal vez se pro-
metian indefinidamente la humildad y silencio con que
4 todo se sometian. A todo, los infelices. No la desmin-
tieron es verdad, pero huyeron 4 los bosques buscando
los refugios que la naturaleza les brindaba. Contra toda
clase de opresion los ha desesperado la Providencia; y alli
estaban sus selvas, sus incontables islas, sus intricados
cafios brinddndoles refugio. Digo huyeron acomodédndo-
me al lenguaje usual. Dieron la espalda como la dan
todos los seres al engaio, cuando bajo la confianza de una
promision se hallan malamente burlados. Restituyéronse
diré, 4 sus hogares, traspasados sus corazones al verse
desmembrados, divididos de lo méds caro, y esparcidos.
Pues qué ;no son hombres?¥ ;No son seres dotados
de sensibilidad, potencias y sentidos como toda la raza
humana hija de la mano divina? Faltaron los Guaratinos
de los pueblos, se arruinaron éstos porque les faltd su
base; y las labranzas y haciendas siguieron una suerte
correlativa.

De acuerdo a lo expuesto anteriormente, los abo-
rigenes experimentaron en sus respectivas regiones
parecidas y prolongadas trayectorias evolutivas de
existencia prehistorica y, similares episodios bre-
ves, de despojo y muerte post europeo. Pese a que
podriamos presentar otros casos paralelos en las
tierras bajas de Sur América, existen pocos ejem-
plos como el de los Warao, quienes soportaron y
sobrevivieron el genocidio y/o etnocidio perpetrado
sobre ellos por los invasores. Con ambas autori-
dades, religiosas y seculares, rivalizando cada cual
mds por reducirlos y civilizarlos, es poco probable
que los Warao hubieran sobrevivido a las invasio-
nes de las ultimas décadas de la €poca colonial, si
no hubiera sido por la falta de financiamiento de la
corona espafiola, la guerra de independencia vene-
zolana y, especialmente, como explica Level, por
haberse refugiado en la intricada marafia de cafios
que la geografia del delta del Orinoco les brindé.

9 Enfasis nuestro.

Anthropos 104.2009

427

“El hombre natural”

El lector habra observado que Andrés Level (1898)
cuando comenté la injusta situacién de los warao
durante la €poca de la colonia, quienes fueron la ba-
se fundadora para la colonizaciéon de Guayana y la
condicién esencial para la existencia de los pueblos
en el bajo Orinoco, tuvo razén al formularse la pre-
gunta acusatoria que ya Antonio de Montesinos ha-
bia lanzado 300 afios antes en La Espaiiola: “Estos,
(no son hombres?” (Cf. Gil y Corleto 2008: 135).

Mientras urge que los warao logren transformar
la precaria encrucijada existencial que representa
su contacto con el mundo “civilizado”, queda por
contestar la pregunta sobre ;como justifican los eu-
ropeos su conducta de siglos hacia los aborigenes
y el desastre que engendraron? Aun, cuando dicha
transformacién por parte de los warao presupone
la cooperacién de todos los sectores de la pobla-
cion, no podemos evitar reflexionar sobre ;cuanto
de la imprecision y actitud prejuiciada que los euro-
peos y sus descendientes cominmente han asumido
y contindan asumiendo frente a los pueblos indi-
genas, con sus distintas culturas, costumbres, ins-
tituciones, economias y filosofias socioambienta-
les, no es un rezago latente de nuestra herencia
cultural europea (Perera 2000: 30ss.), ampliamente
promulgada por el pensamiento social referente al
“hombre natural”? (Barnard 2004: 378-383; Pag-
den 1982).10 Ademds, ¢qué hizo que la perspecti-
va europea percibiera a las culturas tropicales, no
occidentales, como historicamente detenidas en un
limbo sin tiempo? o que personajes como Las Ca-
sas, por ejemplo, se sintiera obligado a defender
a los indigenas como seres “no dementes, errores
de la naturaleza ni careciendo de razén suficiente
para gobernarse a si mismos” (Hanke 1959: 17; cf.
Mann 2006: 333).

Detrds de la actitud europea estaba el concep-
to adoptado de la evolucién cultural que promo-
vi6 la clasificacion de culturas segun tres grandes
etapas de desarrollo: “salvajismo”, “barbarismo” y
“civilizaciéon”. Segun este criterio, las culturas no
agricolas fueron asignadas a la primera etapa del
desarrollo, el salvajismo (Morgan 1964 [1877]:5).
Tampoco estuvieron exentas aquellas sociedades

10 Por ejemplo, refiriéndose a las conclusiones de Darwin sobre
los indigenas fueguinos, Gusinde (1937: 98), escribid: “Weit
iiber den Charakter einer blossen Mitteilung hinaus wurde
sein Bericht oft und oft sogar bei einer Allgemeinbeurteilung
irgendwelcher primitiver aussereuropdischer Volkerschaften
iberhaupt zugrunde gelegt; man geht wohl nicht fehl, wenn
man behauptet, dass er die europédische Denkweise einiger
Jahrzehnte in Bezug auf die Naturvolker bestimmend bein-
flusst hat”.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

428

como la warao, que habitaban territorios litorales,
que segtin la misma teoria evolucionista, bien pudo
haber ascendido al barbarismo a través de su desa-
rrollo del comercio maritimo, atn antes de adoptar
la agricultura y la cria de animales (Beattie 1817
[1793]: 96s.). No obstante, se razond que el as-
censo al “barbarismo” sélo podria ser alcanzado
en forma definitiva una vez que fuese adoptada la
domesticacién de plantas y animales (Engels 1972
[1884]: 87—89). Se consideraba que la fase tempra-
na de los recolectores sobre tierras comunales fue
corta y tipica de la humanidad “prediluviana”, pues
el comercio habia sido adoptado poco después del
“Diluvio”, y la horticultura se practicaba sobre tie-
rras familiares propias (Grotius 1949 [1625]: 79s.).
La tenencia de tierras y la agricultura acabd con
el “Hombre Salvaje”, con sus bandas errantes y
economias de “mano a boca” que censuraba el
almacenamiento para el consumo posterior como
una practica innecesaria y “deshonesta”, privando
potencialmente a otros miembros de la banda del
adecuado acceso a los recursos silvestres.!! Por lo
general, se consideré que los salvajes evitaron
el trabajo (Robertson 1809 [1777]: 101) y fueron
apartados del hombre educado (europeo) por su
melancolica estupidez.'? Dicho paradigma acomo-
dé muchos de los prejuicios bioldgicos y cultura-
les que se formularon sobre los otros salvajes y
barbaros de los tiempos greco-europeos. Fue rein-
troducido en la cristiandad por Alberto Magno y
Santo Tomds de Aquino, y misioneros espafioles lo
llevaron en su bagaje intelectual y lo introdujeron
en el Mundo Nuevo (Pagden 1982: 15-26).

Basta s6lo un ejemplo hallado en la literatura
oral warao para ilustrar el efecto desmoralizador
que el pensamiento colonialista ocasiondé en la au-
toestima e identidad étnica indigena:

Al principio Canonatu (nuestro Creador) cred primero al
guarao y al dia siguiente creé al criollo. Después que los
hubo creado, llamé Canonatu al indio con el lenguaje de
guacamayo. (Abugene aribu aisia tribunae). Pero el indio
no lo entendid. Lo llamé después con el lenguaje de otros
pdjaros y tampoco lo entendid. Por fin lo llamé con el
lenguaje del loro y éste si lo entendi6 bien. Después hablé
alos criollos el lenguaje del guacamayo y lo entendieron;
los 1lamé con el lenguaje del loro y lo entendieron; los
Ilamé por fin en el lenguaje de otras muchas aves y todos
los entendieron. Por eso desde entonces hay muchas
lenguas entre los criollos.

11 Locke (1960: 299-330); Rousseau (1973 [1755]: 52); Nils-
son (1868 [1862]: xiv—xV).

12 “Der Barbar ist faul, und unterscheidet sich vom Gebildeten
dadurch, dass er in der Stumpfheit vor sich hin briitet ...”
(Hegel 1981 [1820]: 233).

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

En vista de todo esto, se volvié Canonatu hacia el
indio y le dijo: Tt vas a quedar muy mal delante del loro,
cuya sola lengua entiendes; pues aunque fuiste creado
primero, s6lo sabes una lengua, en cambio, el criollo, que
fué creado después, sabe hablar muchas mds lenguas que
td. Vamos a ver si ahora quedas en mejor lugar, después
de las cosas que te voy a preguntar.

Habia alli cerca una especie de tienda con muchas
cosas a la vista y le dijo Canonatu al guarao: ;Quieres
todo eso que ves ahi? El indio contest6: No; ahi hay cosas
que me estorban y yo no puedo atender a todo esto (Moni-
da; unucamu araguaitu, ine tai yaorokomoni). Entonces
(qué quieres, una mala casa? (;Janoko asamatana?). Si;
eso quiero yo, dijo el indio. Ya quedaste en mal lugar otra
vez, respondié Canonatu. Vamos a ver ahora. ;Quieres
una lancha motor para navegar sin remar? No, respondi6
el indio, porque eso hace mucho ruido. ;Quieres un barco
grande? No, respondi6 el guarao; eso no puede entrar en
los caiiitos. Habia allf una goleta y Canonatu mand¢ al
indio que entrase en ella para ver si le gustaba; pero el
indio lloraba de miedo porque era muy grande. Habia
junto a la goleta un pequefio bongo y al verlo el indio
dijo: esto me gusta porque con esto puedo entrar por los
caflitos.

Pocos dias después le presentd Canonatu al guarao un
caballo y le dijo: Méntate sobre €l para ver si caminas;
pero el indio tuvo miedo y empezé a dar gritos. Le
fue mostrando otros muchos animales y ninguno fue
aceptado por el guarao porque eran muy grandes para €l.
Por fin le presentd un perro y este animal si fue aceptado
con agrado por el indio.

Entonces quité Canonatu todas esas cosas que esta-
ban delante del indio y las puso delante del criollo y le
preguntd: ;Quieres todo lo que estd en esta tienda? Si lo
quiero. ;Quieres una lancha motor? Si la quiero. ;Quie-
res un barco de vela? Si lo quiero. ;Quieres una goleta
grande? Si la quiero. ;Quieres tener vacas y caballos? S{
quiero tenerlos. Entonces Canonatu se volvié al indio y
le dijo: Tu has quedado muy mal; saliste perdiendo en
todo (Iji dijanae dijana). Tu hermano menor el criollo
se quedd con todo lo que td no quisiste. Entonces di-
jo Canonatu al criollo: Dale tres puiietazos al indio. El
criollo se los di6. Entonces se volvié Canonatu hacia el
guarao y le dijo: Esto te pasa porque no supiste escoger lo
que te ofreci; desde ahora te dardn siempre planazos los
criollos y los hijos de los criollos (7ai Jinabayajakotay a
nobotomo aracate jijisanajatae).

Habia alli dos Canonatu; uno mayor y otro menor. El
menor hizo delante del indio una casita o rancho en un
momento. Tiré delante del indio tres palos y en seguida
se form6 una casita. Eso lo hizo el Canonatu menor para
que el indio aprendiese a hacer su ranchito como lo habia
escogido.

El Canonatu menor corté muchas maderas de buena
calidad como para construir una gran casa. La hizo delan-
te del criollo diciendo: Asi haréis vosotros vuestras casas,
como la que me véis hacer a mi, que es la que vosotros
habéis escogido.

Después de todo esto, el guarao se meti6 en el monte
y desde entonces construye alli sus ranchitos; el criollo,

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

por su parte, montd en su caballo y fue a construir su casa
a otra parte y empezaron a formarse los pueblos (Turrado
Moreno 1945:203; Garcia 1971: 233s.).

Cambio y derrumbe cultural

A partir del siglo XX, el efecto etnocida se in-
tensificé entre los warao, cuando convencidos por
los misioneros y empresarios criollos adoptaron la
agricultura, y empezaron a formar parte del mer-
cado nacional como mano de obra no calificada.
El cambio y pérdida cultural, cominmente, evolu-
cionan a pasos agigantados y a veces inadvertidos.
Inicialmente, la incorporacién de la agricultura de
subsistencia basada en el ocumo chino (Colocasia
esculenta) y suplida por el arroz (Oryza sativa) y el
cambur (Musa x paradisiaca) significé poco mas
que la adquisicién de una fuente alimenticia adicio-
nal para ser explotada en forma alterna con el sagu
obtenido de la palma de moriche. Este proceso no
afectd las instituciones prevalecientes hasta la in-
troduccién del concepto de la produccion agricola
comercial, lo cual si comenz6 a derrumbar la matriz
cultural del cooperativismo, al transformar a los
integrantes de la etnia en individuos asalariados y
familias nucleares, econémicamente autosuficien-
tes y centradas en si mismas.

Esta nueva estrategia econémica comenzd a des-
plazar la organizacién matrifocal de la familia ex-
tendida tradicional y favorecié la formacién de la
familia nuclear encabezada por el hombre. En con-
secuencia, tanto el trabajo asalariado y el dinero
como articulo de lujo, empezaron a afectar las rela-
ciones interpersonales dentro de las aldeas, comen-
zando con el derrumbe del sistema de la recipro-
cidad balanceada y la prestacion de servicios que,
tradicionalmente, habian mantenido a las unidades
domésticas emocional y econdmicamente unidas.
Coadyuvé a la pérdida del poder administrativo de
las mujeres en los asuntos hogarefios, ya que depen-
dia de los hombres el sustento familiar y entonces
decidieron cémo gastar sus ingresos. Contribuyd
a la venta de servicios en todos los rubros de la
vida cotidiana (comida, transporte, construccién de
viviendas, tala de conucos, etc.).

La transferencia del poder administrativo do-
méstico de la mujer hacia el hombre represent6 qui-
zas el cambio amenazante mas radical, dado que la
participacion femenina en la economia tradicional
siempre fue de una marcada relevancia. Ahora bien,
pese a que la economia monetaria podria brindarle
a la mujer warao ciertas ventajas, el incorporarse a
ella le es sumamente dificil y, por tanto, nada con-
fiable (Ayala Lafée-Wilbert y Wilbert 2008). Por

Anthropos 104.2009

429

lo tanto, una gran parte de las mujeres contempo-
rdneas se sienten aisladas dentro sus propias comu-
nidades y sin control alguno de sus destinos indivi-
duales y como madres de familias.

Es mas, la adopcidn de la agricultura y la intro-
duccion del trabajo asalariado trajeron como con-
secuencia que los warao incrementaran su depen-
dencia por los bienes manufacturados en el mundo
exterior. Sin embargo, el trueque de su artesania y
productos naturales no ha resultado ser tan satisfac-
torio como para cubrir sus crecientes necesidades
y deseos, como el ingreso generado por el empleo
asalariado. Ademads, con el colapso de las indus-
trias extractivas como la agricultura comercial y la
maderera, junto con el desempleo que éstas provo-
caron durante la segunda mitad del siglo XX, un
ndmero creciente de agricultores warao, junto con
sus mujeres e hijos, vieron como su tnica alternati-
va acercarse al mundo criollo con el fin de procurar
el ingreso necesario para continuar teniendo acceso
alaviday alos productos occidentales. Desarraiga-
dos y apartados de su universo tradicional, y mar-
ginados dentro y fuera de su entorno habitual, los
pardmetros y dimensiones abidticas, bidticas y teld-
ricas de su paradigma cultural han cambiado de for-
ma significativa para el warao contempordneo; su
cultura material y tecnoldgica ha sido radicalmente
alterada; el sistema socioeconémico esta trastorna-
do; su regla existencial de la diversidad balanceada
complementaria como agente de reciprocidad esta
siendo descartada; y su progresiva y desmitificada
cosmologia se ha vuelto folklore.

En el principio no hubo indicaciones negativas
con respecto al desarrollo de un nuevo paradigma
sociocultural. Menos susceptible a los factores cli-
matoldgicos que el sagu, el ocumo chino, introdu-
cido en el delta a principios del siglo XX, supli6 de
manera relativamente estable las carestias alimen-
ticias de los warao, razén por la cual se convirtié
en la fuente principal de carbohidratos de su dieta
vegetal. Por tanto, ya no fue necesario cosechar
grandes cantidades de sagu para contar con alimen-
to durante los meses de escasez provocada por las
épocas de lluvia.!> Ademds, el arroz y el ocumo
chino se pudieron canjear por la harina comercial a
modo de suplemento de sus dietas y, a la vez, usarla
para sustituir el sagd como alimento sacramental
durante las ceremonias de propiciacion (najanamu)
de los espiritus ancestrales.

13 Durante las épocas de lluvia es sumamente dificil cosechar
sagu en cantidades suficientes para mantener la vida huma-
na. Esto se debe a que Mauritia flexuosa, agota este producto
como energia para producir las inflorescencias y las subse-
cuentes frutas durante estos periodos climatolégicos.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

430

Pareciera que los warao no sélo superaron sus
requerimientos nutricionales sino que, al mismo
tiempo, abandonaron su ardua obligacién de apro-
visionar a los espiritus supremos (kanobotuma) con
su “agua” rejuvenecedora de sagi. De cualquier
modo, ambos logros resultaron falsos: Primero, el
cultivo intensivo de arroz y ocumo chino a lo largo
de los ultimos treinta afios ha degradado seriamente
las propiedades fisicas de los suelos riberefios del
delta bajo central y del sur, reduciendo dréstica-
mente las tierras aptas para la agricultura. Los sue-
los, de por si saturados de agua, después de haber
sido utilizados durante décadas para la labranza,
se estdn tornando infructiferos en las mencionadas
regiones y, en un futuro cercano, obligard a sus
residentes nativos a decidir entre regresar a los mo-
richales o emigrar. La primera opcién parece poco
probable y la segunda un reto sumamente dificil
de lograr dignamente. Segundo, la harina que sus-
tituyé al sagu ritual, probd ser tan sacrilega como
inepto el ocumo chino (Briggs with Mantini-Briggs
2003: 229). En consecuencia, los sacerdotes étnicos
(wisimo) que oficiaron en los largos meses del ci-
clo de propiciacidn, se encontraron despojados de
su propdsito coadjutor y redujeron sus funciones a
curanderos asistidos por un abandonado y venga-
tivo pantedn de espiritus ancestrales (Heinen et al.
1994-96).

El chamanismo de 1lluvias, como una orden se-
parada de la préctica religiosa, fue otra victima de
la transicién agricola. La estrecha asociacién en-
tre la disponibilidad de los carbohidratos de mo-
riche y los patrones de precipitacion pluvial cono-
cidos por los chamanes, representaba un depdsito
de sabiduria climatolégica e hidroldgica que com-
petia con el conocimiento cientifico sobre el tema
(W. Wilbert 2004). Su cosmologia de ocho amos
de la lluvia localizados sobre las montaifias de su
mundo mitico, en los puntos cardinales, intercar-
dinales y del solsticio del universo, fueron jerar-
quicamente ordenados no s6lo por la frecuencia
y velocidad de los vientos direccionales durante
todo el afio, sino también por las precipitaciones
que enviaron hacia esta regién altamente lluvio-
sa. Invocando a un particular amo de la lluvia, el
chamén (najarima) sabia interpretar los indicado-
res climatoldgicos y la disposicidn de sus residen-
tes para controlar sus angustias, rabias y agresio-
nes inducidas por un tiempo inclemente. La gente
era estimulada por el chamédn para ser generosos
unos con los otros y estar preparados a compartir
sus recursos con los ancianos, débiles, y miem-
bros internos de su grupo. En otras palabras, el
chamanismo de la lluvia institucionalizé la preven-
cion del sindrome de la hambruna y sus condicio-

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

nes naturales, sociales y psicoldgicas (J. Wilbert
1996).

En contraste, el cultivo del ocumo chino no re-
quirié de ningin conocimiento climdtico en parti-
cular mas all4 del ciclo anual del tiempo. Y, con la
muerte del dltimo najarima acaecida en la década
de los 80 del siglo pasado, desaparecié por com-
pleto el chamanismo de la lluvia entre los warao
del delta bajo central y, con €I, los conocimientos
absolutamente fundamentales para la supervivencia
durante la etapa pre-agricola. Unos cincuenta afios
antes, el udltimo de sus colegas, en la regién surefia
de la misién de San Francisco de Guayo, también
habia muerto (J. Lavandero, com. pers.; J. Wilbert
1996).

El deterioro de la integridad fisica de los suelos,
producto de la actividad agricola, acompaii$ el im-
pacto antropogénico sobre los bosques de galeria.
En el siglo XIX, los criollos habian fundado plan-
taciones en el delta alto sobre terrenos escampados
antes que fueran arrasados los matorrales y con-
vertidos en herbaje o, en el mejor de los casos, en
tierras de mediocre productividad agricola (Danielo
1976; Canales 1985). La vegetacién de selvas hi-
dréfilas pluviales que una vez dominé en los albar-
dones de esta region, es hoy en dia esencialmente
residual, y muchas zonas estdn practicamente de-
forestadas. De manera similar, en el delta bajo, las
siembras de subsistencia y la agricultura comercial
basada en el arroz y el ocumo chino, asi como dé-
cadas de actividad maderera comercial, han rebaja-
do considerablemente la altura del dosel principal
del bosque. Los drboles grandes necesarios para la
fabricacién de canoas se han vuelto escasos, y la
produccion de las grandes canoas comerciales ha
cesado por completo (W. Wilbert 2004).

Lo que la sabiduria ambiental habia ensefiado a
los warao de tradicion recolectora, con respecto al
derecho limitado de depredacién entre formas de
vidas iguales (humana/arbdrea) en el mismo plano
existencial, ha venido siendo descartado por insti-
gacioén foranea, pese al hecho de que el bosque ha-
bia servido a sus antepasados como una fuente pri-
mordial de materia prima, medicinas y alimentos.
Daunarani, la “Madre del Bosque”, echada de lado
a una especie de suerte degenerativa como espiritu
ancestral relegado al olvido, simbolo de la primera
canoa maritima y primera sacerdotisa (wisiratu), ha
sido poco a poco desdibujada de la conciencia de
su pueblo, en la medida que sus reservas de ali-
mentos silvestres y materia prima fueron arrasadas
y reemplazadas por las bodegas criollas. Una vez
anulado este insustancial generador de transforma-
cion cultural, alrededor de los afios cuarenta, desa-
pareci6 cual Fata Morgana y dejo a los warao del

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

delta bajo desamparados en su despojado entorno
natural.

Hubo un tiempo, antes de la transicién agri-
cola, cuando los warao bien pudieron haber sido
llamados “une civilisation du miel” (una civiliza-
cién de miel), segin el apelativo que Jehan Vellard
(1939: 78-85) aplico a los Aché (Guayaki) del Pa-
raguay oriental, cuya economia pre-agricola se ba-
saba igualmente en la palma de sagi (Arecastrum
romanzoffianum), llamada por ellos pindo y miel.

Tras el repliegue de la comitiva de la “Madre
del Bosque”, las diferentes especies de abejas ha-
cedoras de miel construyeron sus colmenas en los
troncos huecos de diversas especies de arboles al-
tos, como los mangles del bosque de galeria, el
cuajo (diaru) y el sangrita (iburu), en el interior de
la selva decidua del cinturén de manglares. La de-
forestacién dej6 a los himendpteros sin su econicho
apropiado y, como resultado, la miel se convirtié en
un beneficio bastante escaso, como escasos también
son en la actualidad los especialistas (shimomu) en
descubrir y cosechar la miel, quienes fueron consi-
derados, en una época, personas con poderes casi
sobrenaturales debido a su extensivo conocimiento
de la ecologia apicola y sus destrezas para ubicar la
miel en el bosque (J. Wilbert, com. pers.).

Durante la sequia mayor, de febrero a mayo, la
miel solia estar disponible en grandes cantidades,
y los grupos locales aprovecharon este recurso al
méaximo. En los oratorios de las unidades awarao
se almacenaba la miel, depositdndola en grandes
cubetas para ser ofrecida a los espiritus ancestra-
les y para luego ser consumida por la comunidad
durante la aguda escasez de alimentos provocada
por las épocas de lluvia. Después de las ofrendas,
la miel se consumia como un alimento sagrado. Un
desayuno de 500 gr. (incluyendo las larvas de las
abejas), acompaiiado con peces del bosque anega-
dizo era tan alto en calorfas, carbohidratos y protei-
nas que un chamén viejo de la regién del Winikina
solia decir ... puedo pasar el dia entero sin volver
a sentir hambre ... La miel era la sangre de los
Warao” (J. Wilbert 1996: 144).

Para aquellos que desde entonces han substitui-
do, la recoleccién sistemdtica de frutos silvestres
por la agricultura sedentaria o el empleo asalaria-
do, la busqueda comunitaria de miel, al igual que
unas veintitrés especies de alimentos vegetales sel-
vaticos, se ha vuelto una actividad poco comun
en desmedro de estos recursos (Ayala Lafée-Wil-
bert y Wilbert 2008: Anexo C). Mientras algunos
de esos bastimentos fueron principalmente usados
como un eventual tentempié (jobo) cuando incur-
sionaban por el bosque, otros representaron sustan-
ciales fuentes de alimentos en tiempos de escasez,

Anthropos 104.2009

431

como los frutos de las palmas (moriche, temiche
[Manicaria saccifera] y dos especies de manaca
[Euterpe oleracea y E. sp.]), igual que el sagd de
moriche y, en menor grado, el de temiche.

Irénicamente, para los horticultores sedentarios,
quienes dejaron la recoleccion sistematica de pro-
ductos selviticos y, especialmente, para aquellas
familias que, al llegar a depender de bienes occi-
dentales e ingresos monetarios, dejaron sus bos-
ques por las rancherias urbanas, la inaccesibilidad a
los alimentos silvestres, incluyendo las dos fuentes
principales de sagd y miel, trajo precisamente lo
que ellos trataron de subsanar al adoptar la agri-
cultura y las actividades socioecondémicas fordneas
(Kasburg 1999: 226-231). Por el costo y un des-
conocimiento tradicional del valor nutritivo de los
vegetales, la dieta del warao urbano estd limitada
a azucar, harina, pasta y, de vez en cuando, algo
de proteina consumida en los pollos, una dieta muy
inferior a la variada dieta tradicional

Por otra parte, cuando se enferman en los cen-
tros poblados, para las fitoterapeutas o yerbateras
que se encuentran lejos del bosque de su tierra na-
tal se les hace muy dificil, o casi imposible, hallar
las plantas necesarias para preparar sus remedios.
Tradicionalmente, las fitoterapeutas warao manejan
una farmacopea de aproximadamente cien especies
de la flora (arboles, arbustos, lianas, arrastraderas)
de su ambiente, representando mds o menos un
75 % de la flora local. De estas plantas saben pro-
ducir unos 260 remedios, algunos de los cuales re-
quieren procedimientos de hasta siete pasos distin-
tos antes de obtener el producto deseado, conocen
cOmo preparar un gran nimero de remedios para
tratar a sus enfermos, administrando sus medica-
mentos segin un protocolo heredado de un incon-
table niimero de generaciones de practicantes (Wil-
bert 1987; 1996a, 1996b; 2001a).

Estas son algunas de las principales fases que
han incidido sobre la desenculturacién del warao.
Sin embargo, a éstas se le puede agregar una fase
final, el cambio hacia la urbanizacién, los multi-
ples traslados de ciertos grupos de integrantes de
esta etnia hacia las ciudades principales del pais,
en busca de dinero, como punto final de un pro-
ceso de desenculturacién etnocida ante un cambio
paradigmadtico de cultura que, finalmente, ha sido
efectuado (Ayala Lafée-Wilbert y Wilbert 2008). Se
debe a la implementacion de modelos de desarrollo
no integrales que les cred la necesidad de vivir al
margen de sus formas de vida tradicional y que,
en su fase final de marginalizacién urbana, llevo
al patrén tradicional de sistemas y subsistemas de
la cultura warao a dejar de funcionar. Los valores
pertinentes a la calidad de vida en cuanto a educa-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

432

cién, salud y vivienda, han sido reemplazados por
aquellos dominantes en el mundo criollo, ignorados
por ellos. El tltimo censo nacional llevado a cabo
en el afio 2001 documenta 36.028 warao viviendo
en entornos rurales y 7.295 en ambientes urbanos
(Amodio 2007: 181).14

El panorama cultural warao contemporaneo

En la situacién general de la cultura warao con-
temporanea distinguimos tres estados de desarrollo:
pre-agricola, transitoria, e indigencia.

Pre-agricola

Una pequefia minoria de comunidades sigue habi-
tando la zona litoral del delta bajo, la cual no es apta
para actividades agropecuarias debido a las condi-
ciones salobres que predominan en su entorno. La
vegetacion principal consiste en inmensos bosques
de manglares detrds de los cuales principia el hdbi-
tat propicio de herbazales y morichales. Los warao
que viven en este ambiente mantienen vivo su modo
de subsistencia tradicional de pescador y recolec-
tor. Ellos construyen sus aldeas en las cercanias de
las desembocaduras de los cafios principales, pero
también pasan varios meses del afio dentro de los
morichales. Pese a que ya no realizan tantas expe-
diciones con fines comerciales a la isla de Trinidad,
como era su costumbre durante la primera mitad del
siglo pasado, algunos grupos como los Mariuseros
truecan anualmente una gran cantidad de cangrejos
marinos en esta isla a cambio de motores fuera de
borda, herramientas, ropa y hasta alimentos. En el
area noroccidental del delta, debido a la influencia
criolla de Pedernales, Capure y Punta Pescador,
también participan en la pesca comercial y la tala
de mangles. Una de las dificultades principales de
quienes habitan a lo largo de todo el litoral deltano
es la adquisicién de agua potable, problema éste
que ha logrado aliviarse con la introduccién de los
motores fuera de borda y las pimpinas de plastico
que permite su almacenamiento. Quizds por la his-
térica mezcla genética con otros grupos indigenas
como los guaiqueri de la peninsula de Paria, en el
Estado Sucre, y los del Estado Nueva Esparta, es-
tos warao en particular suelen ser fisicamente mas
robustos que los de su contraparte de tierra adentro.
Como la mayoria de los asentamientos carecen de
los servicios del Estado, los procesos de encultura-

14 Véase también: Instituto Nacional de Estadistica e Informa-
tica. S6lo en version digitalizada (2002).

Erlaubnls Ist

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

cion son parecidos a los de la época pre-agricola,
y la atencién médica sigue estando en manos de las
fitoterapeutas y los chamanes.

Transitoria

La gran mayoria de los warao habita en la zona del
delta bajo localizada entre el litoral y el delta alto.
Aqui la densidad de los manglares disminuye dra-
maticamente para dar paso a un bosque de galeria
compuesto por una flora arbérea mas variada que,
a su vez, forma parte del bosque inundado. Detras
de este bosque se localiza un bosque de albardones
mds abierto, seguido por extensos herbazales den-
tro de los cuales se extienden los morichales. En
este territorio las riberas de las islas son las tnicas
zonas que permiten actividades agricolas con cul-
tivos resistentes a suelos saturados de agua, como
es el cultivo del ocumo chino, cambur y cafia de
azucar. A principios del siglo XX, la perspectiva
de una nueva fuente de carbohidratos m4s confiable
llam¢ la atencién de muchos grupos warao que ha-
bitaban en los morichales, desde el margen izquier-
do del cafo Araguao hasta el caflo Cocuina, provo-
cando una migracién de centenares de ellos hacia
las zonas riberefias para adoptar una vida principal-
mente sedentaria de horticultor. Ademads, ha sido
durante los dltimos cincuenta afios que estos wa-
rao, en particular, sirvieron como mano de obra a
varias empresas madereras, agricolas, palmiteras y
de pesca comercial, produciendo, simultdneamente,
chinchorros y cesteria artesanal ornamental que ain
suelen vender periddicamente a las mismas empre-
sas o en Barrancas y Tucupita.

Fue precisamente en esta region del delta bajo
central donde se originaron una serie de sucesos
socioecondmicos que, impulsados por el progresivo
afan de participar de los beneficios de una econo-
mia asalariada, provocaron severos desequilibrios
socioambientales, como: la tala indiscriminada de
arboles y palmas con fines comerciales; la venta y
compra de bienes y servicios entre familiares cer-
canos; la introduccién del concepto de la propie-
dad privada; y el derrumbe de la infraestructura de
la reciprocidad, institucion ésta que garantizaba la
redistribucion equitativa de bienes (especialmente
alimentos) que ingresaban a la aldea. Luego, a par-
tir de los afios 60, la introduccién por parte del
gobierno de cargos asalariados debilit6 la estruc-
tura del poder local y, por consiguiente, el estatus
econdmico, y no la sabiduria, fue lo que determiné
la toma de decisiones y el rumbo de muchas unida-
des domésticas. El hombre, por ser el productor de
los ingresos monetarios, minimizé la importancia

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

de la linea materna y su influencia administrativa
en la vida cotidiana. En consecuencia, la organiza-
cién social basada en la familia extendida se redujo
a familias nucleares independientes. Sin embargo,
el verdadero impacto se sintié cuando los ingre-
sos, que fluctuaban considerablemente, colapsaron
a partir de 1983 y, cuando éstos ya no alcanzaron
para mantener las minimas expectativas de sustento
en las unidades nucleares y, como ya no se podia
contar con la mutua reciprocidad entre la unidad
doméstica, era comun encontrar una familia nu-
clear requiriendo de alimentos, mientras a otra le
sobraban.

Para aquellos que se encuentran en una etapa
transitoria, la aceptacién e implementacién de la
agricultura, y la abrupta entrada a la economia de
mercado, debido al trabajo asalariado en distintas
empresas extractivas, y de empleos generados por
el Gobierno, llevé a su término la milenaria eco-
nomia warao. El contacto sostenido con el mundo
criollo, las “correrias” temporales a los centros ur-
banos, las migraciones y, dltimamente, el proceso
de urbanizacion, desarraigd a un importante nu-
mero de warao actuales del centro de su universo
tradicional; pese a que dicho proceso es regional,
escalonado y con distintos grados de intensidad
(Ayala Lafée-Wilbert y Wilbert 2008). Su mundo
fue despojado de sus poderes espirituales, y sus tie-
rras reducidas a un recurso material. Se escindieron
los lazos de retroalimentacién mutua entre ellos vy,
la naturaleza, cambi6 “el ambiente proveedor” de
su existencia de recolectores, a una relacion de do-
minio humano (Bird-David 1990). Los miembros
de ciertas unidades domésticas, bajo las presiones
de los cambios culturales externos y la modernidad,
comenzaron a desechar el conocimiento integral de
las asociaciones ecoldgicas y, gradualmente, per-
dieron su sentido de pertenencia con lo que una
vez fue su mundo interactivo (Fowler and Turner
2004: 424).

Indigencia

Este fenémeno se agudizé cuando el warao se per-
catd que en el mundo criollo nadie valorizaba su
cultura, pues consideraban que su estilo de vida era
irracional y primitivo, sus conocimientos en general
retrasados, y sus creencias y rituales no eran mas
que un conjunto de supersticiones, sus chamanes
charlatanes, y sus fitoterapeutas poco efectivas. Pa-
ra aquellos que cayeron en este vortice desmora-
lizador, la solucién fue migrar hacia el delta alto
con el fin de trabajar en las fincas de los ganade-
ros criollos; y para otros, migrar hacia los centros

Anthropos 104.2009

433

urbanos, en un esfuerzo desesperado por parecerse
al criollo y, de esta forma, mejorar su situacién
socioecondmica. Sin embargo, hasta el dia de hoy,
este dltimo grupo de warao sobrevive desempe-
flando actividades dentro de la economia informal:
comercio callejero, caleteros, barrenderos, cartone-
1os, etc., y al margen de los mas minimos beneficios
que disfrutan sus contrapartes del mundo criollo.
Desasistidos, a pesar de proporcionar el 95 % de la
mano de obra de todas las actividades comerciales
que operan en el propio delta.

Una leccién critica por aprender antes de produ-
cir un acercamiento exitoso entre los warao y los
criollos es la interpretacién warao de los concep-
tos de trabajo y empleo. Comiin entre los warao
indigentes pero subyaciendo en la evolucion cul-
tural de los tres subgrupos arriba mencionados, es
su dependencia del trabajo asalariado. La princi-
pal diferencia entre los tres subgrupos es que para
los grupos pre-agricolas y aquellos en transicion,
buscar trabajo o empleo para adquirir dinero solo
requiere de un contacto esporddico con el mundo
criollo, permitiendo asi la continuacién de un es-
tilo de vida més tradicional, mientras que para el
grupo indigente este contacto representa un rompi-
miento permanente con su cultura autdctona. Si no
se entiende y ajusta, la dependencia del trabajo, el
empleo, y las interpretaciones equivocadas que los
warao manifiestan sobre los mismos, este grupo es
el mds proclive a disminuir seriamente las probabi-
lidades de correccién de rumbo en los asuntos indi-
genas, a través de politicas y autodeterminacion.

Cuando a principios de los noventa la economia
nacional se desplomo por segunda vez, tal como in-
forman Sabino y Rodriguez (1991: 26) “los salarios
reales que habian alcanzado un méximo histérico
en 1978, fueron reduciéndose acelerada e ininte-
rrumpidamente: su valor, al llegar a 1989, alcan-
zaba apenas al 50 % del registrado en aquel afio”,
la vida cotidiana para los warao que habian dejado
los cafios para asentarse en Barrancas y Tucupita
se torn6 sumamente dificil. La oferta de trabajo
disminuyd, los dias que podian conseguir trabajo
se redujeron a dos o tres por semana y la remune-
racion obtenida apenas les alcanzaba para la adqui-
sicion de alimentos. Obviamente, los demads bienes
de primera necesidad se convirtieron para ellos en
articulos de lujo.

En un intento de contrarrestar la situacién eco-
némica de éstos, el gobierno nacional, en 1969,
implement6 a través de la gobernacién del Esta-
do la creacién de varios cargos asalariados en ca-
da comunidad. En un principio, éstos incluian un
comisario, un policia, un plantero (encargado de
la planta eléctrica de la comunidad) y un transpor-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

434

tista escolar. También, en las zonas donde opera-
ban escuelas y medicaturas rurales, el hombre pudo
trabajar como maestro y la mujer como enfermera
auxiliar, encargada del comedor o cocinera. Mds
recientemente, hacia mediados de la dltima década
del siglo pasado, aumentaron el nimero de cargos
para incluir el de jardinero y encargada de “Hogares
de cuidado diario” en las comunidades principales
(Ayala Lafée y Wilbert 2001: 172).

A pesar de estas nuevas fuentes de ingresos, el
hecho en si origind problemas sociales dentro de
la jerarquia del poder tradicional warao. Especial-
mente, en el rango de comisario y policia la si-
tuacion ha resultado ser extremadamente delicada,
amenazando la unién de la familia extendida tradi-
cional. El poder politico tradicional que descansaba
sobre el fundador de una aldea, quien, a su vez, ejer-
cia este poder por ser considerado un hombre sabio,
depositario del conocimiento socio ambiental y, por
su capacidad de acierto en la toma de decisiones
correctas en favor de toda la comunidad, fue per-
diendo vigencia. Con los nuevos roles, el poder
recay6 en aquél que fue asignado por su afiliacién
con el partido politico del momento, y no por su ca-
pacidad de liderazgo funcional. Esta friccion, entre
el fundador de una aldea, el comisario y el policia,
ha resultado ser extremadamente delicada en un
sistema donde se gobernaba por consenso general,
y amenaza ain mads la organizacién sociopolitica de
la familia extendida tradicional.

Las nuevas normas administrativas de los em-
pleos oficiales afectaron también a aquellos warao,
en “transicién”, empleados por el Gobierno y que
vivian en los cafios del delta. Segin la politica local
debian cobrar sus sueldos en Tucupita. En conse-
cuencia, tenian que trasladarse desde cualquier lu-
gar donde vivieran en el delta hasta la capital para
poder cobrar su quincena de sueldo. La engorro-
sa burocracia y el estado de la economia nacional
afectaron el Estado Delta Amacuro de tal forma
que, muchos de estos empleados, tenian que espe-
rar semanas y hasta meses, para poder cobrar sus
salarios, mientras sus familias permanecian en los
cafos a la espera de su regreso. Ademds, durante
su estadia en Tucupita, se veian obligados a realizar
gastos en comida, transporte y alojamiento. Como
resultado de todo esto, el dia en que el pago se hacia
efectivo, la gran mayoria de ellos estaba endeuda-
do con los duefios de los abastos que les habian
fiado los alimentos. De esta manera, muchos wa-
rao apenas tenian dinero para regresar a los cafios
y aquellos que volvian, lo hacian luego de haber
desperdigado sus salarios y, en la mayoria de los
casos, hasta endeudados con diversos comerciantes
de la zona.

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

Por otra parte, sus mujeres e hijos quedaban so-
los en sus respectivas comunidades, sin tener quién
les consiguiera los alimentos y atendiera sus nece-
sidades mds urgentes. Estas se quejaban de que sus
maridos pasaban demasiado tiempo en Tucupita,
esperando el sueldo, y cuando regresaban no traian
nada para la familia. Por esta razén, comenzaron
ellas también a acompafiar a sus maridos durante
sus estadias en Tucupita o Barrancas y, obviamente,
cuando dejaban los cafios traian consigo a los hijos.

De esta manera, poco a poco, se fueron cons-
tituyendo en ambos centros urbanos, Tucupita y
Barrancas, comunidades warao cuyos integrantes
hacian trabajos ocasionales para poder sobrevivir
durante el tiempo de espera que tomaba el cobro
de sus salarios. En el interin, en sus comunidades
de origen, habian dejado sus casas a cargo de algin
familiar pese a que, con el tiempo, las perdieron al
igual que sus conucos de ocumo chino por no tener
quien los mantuviera. En muchos casos, el hecho
en si de tener improductivos sus conucos obligd a
muchos de ellos a tener que quedarse en los centros
urbanos y, como unica posibilidad de regreso estaba
el contar con un salario que les permitiera el susten-
to diario, es decir, lograr el acceso a los empleos gu-
bernamentales como comisario, policia, plantero,
jardinero, etc., y las mujeres como maestras, enfer-
meras o guardianas de “hogares de cuidado diario”.

Hace diez afios atrds, ya la mayoria de las jo-
venes warao expresaban el deseo de prepararse a
través de los estudios con el fin de integrarse a la
economia nacional. Comentaban que su trabajo en
torno a la cesteria y a la fabricacién de chinchorros
no era lo suficientemente rentable en comparacion
al de una maestra o una auxiliar médica, y tampoco
exigia la inversion de esfuerzo fisico que requeria la
elaboracién de la artesania comercial (Ayala Lafée
y Wilbert 2001: 260). Segin una mujer de Winiki-
na: “... para hacer chinchorro tengo que conseguir
Jjau [fibra de moriche] y preparar jautibara [hilo].
Es mucho trabajo, asi como diez dias o mas. Des-
pués, como mds de un mes tejiendo chinchorro. Si
me dan puesto de ‘cuidadora’ no tengo que hacer
chinchorros y gano mds real. Por aqui todas las
mujeres queremos estar de ‘cuidadoras’. Otra opi-
n6 que: “Muchas mujeres quieren ser enfermeras.
Nada mds mide la fiebre y reparte remedios. Yo
si trabajo. Camino y camino buscando real en las
calles para comer”.

Del mismo modo, los hombres expresaban que
preferian estar “empleados” como comisarios, po-
licfas, o con cualquier otro cargo en sus comuni-
dades de origen en los cafios, pues de esta manera
no tendrian que trabajar cargando y descargando
camiones en Barrancas o vendiendo helados. De

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

alguna manera, aquellos que aspiraban a tener un
“empleo” asociaban éste con labores que no reque-
rian de esfuerzo fisico. Por ende, los oficios en los
cuales era necesario el trabajo fisico los considera-
ban como “trabajo”. Como informé un participante
de Winikina: “Yo no quiero ser caletero. Quiero
ser maestro, porque los maestros no trabajan. Ellos
no hacen nada que canse el cuerpo. S6lo hablar y
hablar con los nifios. jEso no es trabajo! Trabajar
es bajar la carga de un camidn, eso si es trabajo.”

El tipo de “empleos” como jardineros en lugares
donde no existen jardines; los de custodia de “ho-
gares de cuidado diario”, que bajo ningtin aspecto
son operacionales para las madres en el delta pues
éstas no trabajan fuera de sus palafitos; los “em-
pleos” como encargados de las plantas eléctricas de
sus comunidades, donde su desempefio consiste en
prender la médquina a las 7 p. m. y luego apagarla
tres horas después; donde el hombre o la mujer
warao realmente no ejercen un oficio como tal, ni
cumplen con el horario laboral estipulado en la Ley
del Trabajo, y ademds cobran un salario minimo, ha
traido una serie de implicaciones de indole social
que ameritan ser estudiadas a fondo antes que ge-
neren a futuro més conflictos de los que ya han ge-
nerado. Como expresaron tres hombres de Winiki-
na: “Ahora toditos los Warao quieren ser maestros,
otros enfermeros, y también policias y comisarios.
Ya no quieren trabajar en la comunidad. Dicen que
no rinde ese trabajo. Ellos quieren un empleo. El
empleo s6lo lo da el Gobierno. Por eso andan por
ahi buscando gente del Gobierno para pedirle un
empleo”. Y: “Muchos Warao se la pasan nada mds
en escribir cartas a los politicos para conseguir un
empleo.” Y: “Algunos que estan empleados [Warao]
no siembran mds sus conucos, dicen que con sus
sueldos un dia van a poder vivir como los criollos y
comprar las cosas que quieren”.

En consecuencia, la mayoria de los warao andan
en la bisqueda de un “empleo” y pocos aspiran
a un trabajo. Para los “indigentes” que habitan en
centros urbanos, “empleo” quiere decir “cobrar un
sueldo sin trabajar” y “trabajo” es tener que “dedi-
carse a hacer un oficio”, como cargar o descargar
camiones, barrer las calles, vender helados, o toda
accion que represente un esfuerzo fisico. Por ende,
muchos warao, hombres y mujeres, con quienes
habiamos venido trabajando en anteriores investi-
gaciones, desde hace mas de veinticinco afios, y a
quienes conocimos en el cafio Winikina viviendo
de una manera mas acorde con la tradicion warao,
los hallamos ahora deambulando entre Tucupita y
Barrancas del Orinoco, a la espera de un “empleo”
o un salario que nunca llega y sobreviviendo en
condiciones de extrema marginalidad, en viviendas

Anthropos 104.2009

435

precarias de madera y pléstico, carentes de mobi-
liario, aseo y servicios sanitarios.

Aparentemente los warao tienen que asimilar
que, en la etapa contemporanea de su historia mile-
nio, su entorno natural esta tan alterado como su
cosmologia que le dio sentido. Mediante sus es-
fuerzos por franquear este conflicto existencial, se
espera que ellos puedan romper la malla de prejui-
cios raciales que los invasores del Viejo Mundo y
sus descendientes lanzaron sobre la humanidad del
Nuevo Mundo como un mantel de muerte.

De esta manera es como un portavoz anénimo
warao se expresé acerca de los efectos que tuvo
sobre su pueblo la “maldita historia” europea y su
permanencia en tiempos contemporaneos:

Hermanos Warao: En los actuales momentos hay muchos
indigenas, vivimos en las ciudades y no porque nos gusta
vivir en ellas, sino porque nos obligan a abandonar nues-
tras comunidades al quitarnos nuestras tierras o credndo-
nos necesidades falsas (tener carros lujosos, televisores
a colores, edificios, etc.) y cuando llegamos a la ciu-
dad caemos en lo que llaman barrios marginales pobres.
Los hombres pasamos a ser esclavos de los criollos y
extranjeros ricos; las mujeres muchas veces caen en la
prostitucién y los jovenes en el vicio del alcoholismo o
las drogas si no logran estudiar.

Y si logramos ir a la escuela nuestros compaiieros se
burlan de nosotros porque somos indios; si caminamos
por la calle se burlan nifios y adultos porque somos in-
dios; en los centros de trabajo sucede lo mismo, y todo
esto por culpa de la maldita historia que cuenta mucho,
de que el hombre blanco descubrid, conquistd y civilizé
al indio. De la misma manera nos acusan de que no razo-
namos, somos flojos, convivimos con animales, de que no
tenemos cultura, etc. pero la verdadera historia es la que
el hombre blanco siempre nos jugé sucio, traiciondndo-
nos todo el tiempo; y a pesar de eso, aqui estamos vivitos
y coleando en espera de la justicia del gran espiritu y
la proteccion de nuestra madre naturaleza. Y esperamos
que todos luchemos como un solo hombre y digamos a
todo el mundo que: América no camina sin el indigena
(Anénimo 1980: 249; énfasis en el original).

Lo evocado por el orador warao anénimo, que re-
niega de la “maldita historia” de los hombres blan-
cos del descubrimiento, la conquista, y la civiliza-
cidn del indio, no es mds que la malicia sistemdtica
que ha acechado al warao a lo largo de los tiempos
del poscontacto. Lo que realmente revela la maldi-
cion es la presencia continua en su regién de dos
espectros: genocidio y etnocidio que, junto al eco-
cidio, formaron un trio apocaliptico que represen-
t6 la ruina para la gran mayoria de los aborigenes
americanos (supra). S6lo durante la €época colonial
(1500-1811), colonizadores y aventureros capita-
listas pudieron haber acabado con mas de 50 millo-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

436

nes de personas tribales, cuando tomaron la mitad
de globo, y de las culturas de pequena escala, para
alimentar las economias de mercado y agrandar su
expandido apetito por los recursos naturales.!>

Ignorar este trio letal, ain latente en el delta del
Orinoco y en otras regiones periféricas del pais,
es un riesgo que corren los indigenas. ;Quién dird
que, bajo ciertas condiciones, estos espectros no
levantaran de nuevo sus cabezas, pese a la elevada
sensibilizacién y conciencia respecto a los pueblos
del planeta, promocionada por las Naciones Unidas
en el “Decenio Internacional de las Poblaciones
Indigenas del Mundo” (1995-2005)?

Si hay alguna indicacion es la reciente epidemia
de célera que azotd el oriente de Venezuela, un
lustro atras, donde fallecieron innecesariamente un
estimado de 500 indigenas (Briggs with Mantini-
Briggs 2003).

Segun el orador indigena arriba citado, siglos
de recriminacién como gente sodomita, irracional,
incivilizada, desaseada y perezosa y, mas reciente-
mente, indigente, mendicante, prostituida y alcohd-
lica, ha provocado que el warao sea percibido como
victima natural de una enfermedad caracteristica-
mente asociada con “otras” razas, de torpeza socio-
econdmica, ignorancia, y mugre, que se contagia,
a conveniencia, mas alld del limitado alcance de
los sistemas de asistencia médica oficial (Briggs
2004). Las medidas preventivas y la asistencia mé-
dica por parte del personal de salud publica fueron
insuficientes para prevenir o tratar el brote de c6-
lera entre esta minoria marginal. El impacto mds
severo se sinti6 en las pequefias comunidades del
delta, en algunas de las cuales “hasta un tercio de
los adultos murieron antes de la primera o segun-
da noche” después de presentar sintomas clinicos
(Briggs 2004: 168). Cuando los residentes de estas
comunidades llegaron buscando refugio a los cen-
tros urbanos mds cercanos, fueron devueltos repe-
tidamente hacia los cafios, desamparados y llenos
de pavor con el prospecto de caer victimas de la
mds devastadora y temida de las enfermedades (je-
bu obonona asida) asociada con el espiritu cardinal
supremo del oeste (W. Wilbert 1996b: 19; Briggs
2004: 168).

La repeticion de una tragedia similar estd actual-
mente extendiéndose entre los warao bajo la forma
de una epidemia de tuberculosis. En el pasado, es-
ta enfermedad no existia en el delta del Orinoco,

15 “European settlers and venture capitalists may have killed
more than 50 million tribal people when they took half of
the globe from small-scale cultures to feed the market econ-
omy’s suddenly expanded appetite for natural resources”
(Bodley 2004: 465).

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

fue introducida entre los warao por el criollo (Lay-
risse and Layrisse 1980: 160). Desde la tercera
década del siglo pasado, fueron reportadas varias
muertes por tuberculosis entre algunas familias que
habitaban en las cercanias de Araguaimujo en el
delta alto (Turrado Moreno 1945: 139s.), y un ca-
so excepcional fue registrado en 1954 entre los
Winikineros del delta bajo, poco después que los
criollos habfan comenzado a asentarse en la regién
(J. Wilbert 1996: 115—-130). Los informes oficiales
para el periodo 1950—1964 registraron 277 casos y
69 defunciones en el delta orinoquefio, cifras que
aumentaron a 2.548 casos y 130 defunciones entre
1965-1980, lo que situd a la tuberculosis de ter-
cera entre las 11 causas principales de muerte en
el entonces Territorio Federal Delta Amacuro (W.
Wilbert 1984: 35). A partir de 1999, Delta Amacuro
califica como el estado mds infectado por tubercu-
losis en la nacién (93,2 casos o el equivalente a
81/100.000 individuos), 90 % de los cuales fueron
registrados entre los warao. Mientras que la inci-
dencia de tuberculosis fue muy alta en la poblacién
adulta (60 %), la misma fue extremadamente alta
(3.190/100.000) entre los nifios menores de 15 afios
de edad (Ferndndez de Larrea et al. 2002; Briggs
2004: 166s., 185). La prevalencia de la enfermedad
ubica al delta del Orinoco entre las peores regiones
infectadas por tuberculosis, no sélo en Venezue-
la sino en el mundo (Briggs with Mantini-Briggs
2003: 330).

Dada esta situacién de proporciones epide-
mioldgicas mds que alarmantes, es hora de que el
personal de los Centros de Atencidén Integral (CAI),
tanto los CAI-2'¢ como los CAI-1, y hasta aquel
que labora en los hospitales, confronten esta enfer-
medad que es prevenible y curable si se ataca de
forma articulada. Asi se puso en evidencia, a tra-
vés de una investigacién multidisciplinaria, donde
participaron investigadores tanto del Ministerio de
Salud y Desarrollo Social, del Instituto Venezolano
de Investigaciones Cientificas (IVIC) y del Insti-
tuto Caribe de Antropologia y Sociologia (ICAS)
de Fundacion La Salle de Ciencias Naturales, asis-
tidos por médicos de la Comisionaduria de Salud
de Tucupita y del programa Cafio Adentro, que el
conocimiento indigena sobre la epidemiologia de
la enfermedad es totalmente desconocido y hasta
errado. Ningln tipo de informacion estructurada
sobre esta enfermedad ha sido suministrada a los
warao con la excepcién de algunos lugares como

16 El CAI-1 de la regién bajo investigacion, se encuentra ubica-
do en Nabasanuka. Los CAI-2, son dispensarios de medici-
nas atendidos por un enfermero local warao y, generalmente,
se encuentran en algunas comunidades.

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

San Francisco de Guayo y Nabasanuka. Lo mismo
se descubrid con respecto a medidas profildcticas
y a todo lo relacionado al tema, a pesar de la dis-
posicion positiva del warao ante el diagndstico y el
tratamiento prolongado de la enfermedad (W. Wil-
bert et al. 2004: 67).

Sinceramente, esperamos que, a diferencia de lo
sucedido con la epidemia de célera, la racionali-
zacion no permita extrapolar de nuevo argumentos
genocidas como los de raza, desigualdad, atraso y
pobreza de las minorias marginadas. Las estadis-
ticas, demografias disponibles y el conocimiento
comprensivo de la historia y cultura warao, debe
mejorar la interaccién preactiva por parte del per-
sonal médico y otras organizaciones paralelas hacia
esta etnia en particular, y no asfixiarla como se ha
venido haciendo, incluso, durante el “Decenio In-
ternacional de las Poblaciones Indigenas del Mun-
do”. Se espera que, un acercamiento esencialmente
biomédico, en lugar de una aproximacién basada en
conceptos culturales mal concebidos, no sélo por-
que la discriminacion racial y cultural se han vuelto
impoliticas a raiz de la Constitucién Bolivariana
de Venezuela (2000: 3), que decreta, en el Titu-
lo III, articulo 21: ... discriminaciones fundadas
en la raza, el sexo, el credo, la condicién social o
aquellas que, en general, tengan por objeto o por
resultado anular o menoscabar el reconocimiento,
goce o ejercicio en condiciones de igualdad, de
derechos y libertades de toda persona” y proteja
los derechos indigenas a través de las provisiones
estipuladas en el Capitulo VIII. También el rees-
tructurado Ministerio de Salud y Desarrollo Social
y el Plan de Salud Integral prometen un desarrollo
comprometido y una accién proactiva e informa-
da (Briggs with Mantini-Briggs 2003: 329s.). En la
investigacién sobre la tuberculosis, arriba mencio-
nada (W. Wilbert et al. 2004: 67), los warao, expre-
saron su deseo de cooperar en un programa sobre
la erradicacidn de la enfermedad, incluidos los cha-
manes (joarotu), de quienes dependen los warao,
para detener este azote que atribuyen al espiritu
canibal del inframundo, ubicado en el oeste de su
universo conceptual. Ellos han observado la mirada
vacia de aquellos que fueron “consumidos” por la
enfermedad ante sus angustiadas familias y amigos.
Asimismo, admiten abiertamente que estdn poco
preparados para curar este flagelo y aseguran que
aportarian su esfuerzo para erradicarlo en vez de
obstaculizarlo (W. Wilbert 1996b: 19; W. Wilbert
et al. 2004: 56).

Anthropos 104.2009

437

Asumiendo el futuro

La ratificacién en 1999 de la nueva Constitucion de
la Repitblica Bolivariana de Venezuela represent6
un paso fundamental para que los warao superen el
actual conflicto existencial. Ella brinda buenos aus-
picios con relacioén a la autodeterminacion de los
warao, y cambia fundamentalmente los prospectos
de supervivencia étnica indigena y su relacién con
el sector criollo de la nacién.

El significado de este evento politico no puede
ser sobreestimado en cuanto a sus implicaciones
adaptivas, debido a que este acto eliminé la espa-
da de Damocles que, durante la mitad del pasado
milenio, habia estado colgando sobre los indigenas,
desde Tierra del Fuego hasta el Mar Caribe y més
alld; la espada de la subyugacidn y la aniquilacion;
del extrafamiento ontoldgico; de la explotacidn; de
la arrogancia intelectual; y del fariseismo espiritual
y el tutelaje.

Al identificar a los warao y al conjunto de grupos
étnicos de Venezuela como poblaciones ancestrales
fundadoras de la nacién, exactamente igual en esta-
tus con respecto a los demds ciudadanos, la nueva
Constitucion reconoce implicitamente la injusticia
y la desigualdad que los indigenas soportaron a lo
largo del periodo colonial y del periodo republicano
(Sanchez 2002: 2). Esta Carta Magna les garantiza
derechos comprensivos e inalterables para mante-
ner y desarrollar sus sistemas tecnoldgicos, socio-
econdmicos y valores culturales, incluyendo sus
idiomas y tenencia de tierras. Con esta se queda-
ron sobreseidas las leyes gubernamentales de 1882,
1884, 1885 y 1904 las cuales, con excepcién de
La Guajira y el Territorio Amazonas, limitaron los
“resguardos territoriales”, y declararon las tierras
indigenas como “tierras baldias”, denegando efec-
tivamente a sus ocupantes aborigenes su identidad
étnica. Sobreseida, también, fue la Ley de Reforma
Agraria de 1960, que a mediados del siglo XX, cla-
sificé categdricamente a las etnias indigenas como
“campesinos”’, dando paso de este modo a una poli-
tica indigenista contradictoria donde se proyectaba
“un indigenismo de liberacién en oposicién a un
indigenismo colonizador, dominante en la politica
oficial y caracterizado por la negacién de lo indi-
gena” (Morales Méndez 1989: 65; Sanchez 2002).
Y, finalmente, debido a la nueva Constituciéon se
quedaron atras los dias en que las constituciones
anteriores cedieron derechos a los indigenas que
aceptaron ser incorporados a la vida nacional se-
gln la politica integracionista del Gobierno que ca-
recia de cualquier sensibilidad ante el pluralismo
cultural venezolano. Como quedé expresado en el
Articulo 77 de la Constitucién Nacional de 1961:

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

438

“El Estado propenderd a mejorar las condiciones de
vida de la poblacién campesina. La ley establecera
el régimen de excepcidn que requiera la proteccién
de las comunidades de indigenas y su incorporacién
progresiva a la vida de la Nacién”.

Ahora bien, seria superfluo pensar que, bajo la
presente Constitucion, la responsabilidad de poner
en vigor y defender los derechos institucionales de
los indigenas depende tinicamente de la resolucién
politica por parte de las autoridades municipales,
estatales y nacionales, sino también de una edu-
cacidén apropiada de la ciudadania en general. No
olvidaremos que Venezuela ya habia estado antes
al nivel de la tolerancia politica actual, pese a que
los indigenas no estuvieron involucrados en la re-
daccién de los documentos pertinentes como lo es-
tuvieron en la Carta Magna vigente. No obstante,
la primera Constitucién de 1811, si reconoci6 a los
indigenas como “ciudadanos naturales” otorgdndo-
les el derecho a la justicia, la igualdad mutua y la
proteccion legal de no ser obligados “a prestar sus
servicios 4 Tenientes, 6 Curas de sus parroquias,
ni 4 otra persona alguna, y permitiéndoles el re-
parto en propiedad de las tierras que les estaban
concedidas y de que estdn en posesion, para que
4 proporcion entre los padres de familia de cada
pueblo, las dividan y dispongan de ellas como ver-
daderos seflores, segtin los términos y reglamentos
que formen los Gobiernos provinciales” (Armella-
da 1954: 18).!7 De este modo, en los comienzos de
la independencia venezolana, los indigenas tenifan
los mismos derechos que el resto de los ciudadanos
que no estaban sujetos a la subyugacion y explo-
tacion de los sectores seculares y eclesidsticos de
la nacién y, con el derecho de ser duefios de sus
propias tierras. Fue, solamente, debido a la sub-
siguiente promulgacién de las mencionadas leyes
a finales del siglo XIX y principios del XX que,
las previsiones en favor de los indigenas contenti-
vas en la Constitucién fundadora de 1811, fueron
reemplazadas y, fue, cuando las fuerzas politicas
dominantes, legales y privadas, las ignoraron y las
violaron repetitivamente.

En contraste, la resolucién politica actual ha en-
gendrado una serie de acciones importantes. Co-
menzando en 1991, 30.000 de los 44.000 km? del
Estado Delta Amacuro fueron declarados como
“Reserva de Biosfera Delta del Orinoco”.

En el afio 2001, la Asamblea Nacional aprob6
la “Ley Aprobatoria del Convenio No. 169 sobre
los Pueblos Indigenas y Tribales de la Organizacién

17 También en: Recopilacion de Leyes y Decretos de Vene-
zuela. 1931. Constitucion Federal de los Estados Unidos de
Venezuela. 1811. Tomo 1 — Caracas.

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

Internacional del Trabajo (OIT)”.!® Esta Ley tiene
por objeto reconocer “las aspiraciones de esos pue-
blos a asumir el control de sus propias instituciones
y formas de vida y de su desarrollo econdémico y
a mantener y fortalecer sus identidades, lenguas y
religiones, dentro del marco de los Estados en que
viven”.

Ademds, en 2001, la Asamblea Nacional pro-
mulgé la “Ley de Demarcacion y Garantia del H4-
bitat y Tierras de los Pueblos Indigenas”, disefiada
para regular “el Plan Nacional de demarcacion y
garantia del hébitat y tierras que ancestral y tra-
dicionalmente ocupan los pueblos y comunidades
indigenas, establecido en el articulo 119 de la Cons-
titucion™. 1

Estas dos leyes, del afio 2001, fueron de par-
ticular significacién para los asuntos indigenas de
Venezuela y contaron con la participacién del sec-
tor indigena en la redaccién de sus estatutos. De
este modo, y de acuerdo con la “Ley Aprobatoria
del Convenio No. 169 sobre Pueblos Indigenas y
Tribales”, los indigenas “mediante procedimientos
apropiados y en particular a través de sus insti-
tuciones representativas” deberdn ser consultados
(Art. 6.1a), en su derecho “de decidir sus propias
prioridades en lo que atafie al proceso de desarro-
llo” a ser implementado (Art.7.1) y, en consulta
con ellos, deberan tomarse medidas (Art. 7.4).

Con respecto a la “Ley de Demarcaciéon y Ga-
rantia del Hébitat y Tierras de los Pueblos Indige-
nas”, la cooperacion indigena fue garantizada por la
Comisién de Pueblos Indigenas, la cual sirvié como
proponente de la ley, y por una comisién nacional
compuesta por personas indigenas y no indigenas.
De acuerdo a la ley arriba mencionada, esta comi-
sion se establecid para revisar las demarcaciones de
sus tierras y recomendar el otorgamiento de titu-
los de propiedad. Finalmente, la “Estrategia Nacio-
nal sobre Diversidad Bioldgica y su Plan de Ac-
cion”, busca, entre otras cosas, “el conocimiento,
la valoracion y la divulgacion sobre la Diversidad
Bioldgica ... la participacion de las comunidades
indigenas y locales y la gestién de la Diversidad
Bioldgica ... la incorporacién del conocimiento de
la Diversidad Bioldgica en los procesos educativos
formales e informales”.

En 1994, durante la Cumbre de la Tierra ce-
lebrada en Rio de Janeiro, Venezuela ratifico el
“Convenio sobre la Diversidad Biologica” y, en el
afio 2000, aprobé una ley que establecid la estrate-

18 Gaceta Oficial 37.305 de fecha 17 de octubre de 2001 Cara-
cas, Imprenta Nacional, p. 1.

19 Gaceta Oficial 37.118 de fecha 12 de enero de 2001. Cara-
cas, Imprenta Nacional, p. 1.

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

gia nacional sobre diversidad biolégica y su plan
de accién. Esta ley delinea las “politicas para la
conservacién y el uso sustentable de la diversidad
bioldgica”, y sus “objetivos son el conocimiento,
conservacion y el uso sustentable de la misma”.20

Destacamos que el protagonismo de los Warao
en el estudio y manejo de la biodiversidad, signifi-
ca que nos beneficiaremos también de ellos como
un componente integral de la diversidad bioldgica
deltana. Esto ha sido demostrado en varias investi-
gaciones sobre los conceptos ecoldgicos que mane-
jan?! y la fitoterapia tradicional que desarrollaron
(W. Wilbert 1987, 1996b; Ayala Lafée-Wilbert y
Wilbert 2008).

Con respecto a su entorno socioambiental, la en-
culturacion de la generacién de los ancianos de hoy
se realiz6 bajo una filosoffa ambiental que en nin-
glin momento le dio al hombre el “dominio” sobre
su ambiente. De hecho, esta filosofia les ensefié que
el hombre era s6lo uno de los muchos elementos de
su ecosistema, con los mismos deberes y derechos
que todos los demds miembros (especies). Todavia
mds, la misma dicté que el individuo, méds que el
colectivo, era directamente el responsable de sus
acciones. Pese a las estrictas normas de compor-
tamiento establecidas por esta filosofia, a cargo de
entidades maternales divinas, en ningiin momento
les garantizd la “abundancia”, sélo la supervivencia
de la mayoria. En otras palabras, el warao vivia una
vida relacionada estrechamente entre si y con su
entorno que, en la actualidad, nuestra ciencia de-
finirfa como ecoldgica, lo que a su vez promovid y
permitié su desarrollo sostenible en los humedales
del delta.

Destacamos ademads, la manifiesta inquietud de
esta sociedad referente al aprovechamiento sosteni-
ble del medio ambiente. Un claro ejemplo se en-
cuentra en su fitoterapia. El hecho que casi un 90 %
de las poblaciones rurales y urbanas de Venezuela
utilizan plantas para elaborar medicinas, es igual de
valido para los warao como para las demas etnias
del pais; razén por la cual la Estrategia Nacional
sobre la Diversidad Bioldgica insiste en la impor-
tancia de promover la investigacion y la educacién
sobre plantas medicinales. En nuestro caso en par-
ticular, las fitoterapeutas warao utilizan una gama
de ingredientes que provienen de 100 especies bo-
tanicas para la preparacion de, por lo menos, 260
remedios, con los cuales tratan 45 trastornos reco-
nocidos por su etnopatologia (W. Wilbert 1996b).

20 Gaceta Oficial Extraordinaria 5.468 de fecha 24 de mayo de
2000. Caracas, Imprenta Nacional, p. 2.

21 J. Wilbert (1976b, 1977, 1979, 1981, 1983, 1996); W. Wil-
bert (1996a, 1996b, 2001a, 2001b).

Anthropos 104.2009

439

En conjunto, ellas manejan un amplio conocimien-
to fito terapéutico y demuestran gran destreza en
cuanto a la seleccién de los ingredientes apropia-
dos, la hora del dia mds propicia para realizar la
recoleccidn, y la parte de la planta donde la concen-
tracion de los componentes fitomédicos estd mas
condensada. Ellas preparan y administran los reme-
dios segun el protocolo que heredaron de sus ante-
pasadas. La participacidn de las mujeres en esa in-
vestigacion conllevé al entendimiento mutuo que la
documentacién de su sabiduria farmacolégica fuera
registrada permanentemente. Ademads, de acuerdo
con la aplicacién de las lineas estratégicas sobre
diversidad bioldgica, las mujeres insistieron que la
difusién de sus conocimientos sobre la utilizacién
de las plantas medicinales se realizara a través de
una publicacién en su propio idioma, y en espaifiol,
y se divulgara a través de las escuelas rurales de la
zona (W. Wilbert 2001a).

Indudablemente, con la nueva Constitucién y la
formulacion de nuevas leyes y convenios, la reso-
lucién politica ha logrado avances criticos hacia la
formulacién de una sélida plataforma judicial que
apoye su autodeterminacién para crear un mundo
mejor para los warao, en particular, y para los pue-
blos indigenas de Venezuela, en general. Lo que se
requiere ahora de forma urgente para evitar que se
retroceda hacia las condiciones politicas de épocas
anteriores, es una educacion civica para culturizar
al publico con respecto a su relacién con los indi-
genas como conciudadanos iguales, como merece-
dores de los mismos derechos y como portadores
de culturas precolombinas profundamente arraiga-
das en el pais. Sin embargo, mientras este proceso
es indispensable y de gran importancia existencial
para remover la proverbial espada damoclaniana
arriba mencionada, este requisito educacional bien
podria probar ser igualmente tan elusivo y opera-
cionalmente lento como el funcionamiento de la
resolucidn politica jamés ha sido.

Como fue sefialado con derecho por el portavoz
warao andnimo, antes citado, a excepcién de unas
contadas escuelas rurales, la mayoria de ellas se
ha regido por el pensum nacional de estudios, en
el cual los warao y su cultura son olimpicamente
ignorados, incluyendo sus profundas raices en el
tiempo y en el espacio étnico; su sabiduria am-
biental; su conocimiento socioeconémico; su com-
pleja cosmologia religiosa, y la resistencia cultural
ante asombrosas presiones externas. Poco o casi
nada se ha hecho para educar a los nifios indigenas,
y a los que no lo son, sobre el origen y la herencia
de los warao o de otras sociedades indigenas del
pais, y el papel que ellos jugaron en la formacién
de la nacion.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

440

Aparte de una educacion formal para nifios tanto
indigenas como criollos, también una educacién in-
formal y no formal para todas las edades del publi-
co en general, serdn necesarios, con el fin de crear
un individuo seguro de su propdsito, pertenencia,
competencia e identidad étnica, y contempla tanto
la adquisicion de destrezas fisicas y mentales como
la socializacién y la implantacién del cédigo moral
vigente; todo definido en funcién de la cultura, la
sociedad y el ambiente natural. Mientras los modos
informal y no formal son universales, el formal esta
restringido a sociedades de Estado donde se em-
plean educadores profesionales para complementar
los modos informal y no formal (Coombs with Ah-
med 1974: 8; J. Wilbert 1976a: 8-22).

De importancia particular para el proceso edu-
cacional exigido por la nueva situacion politica de
los pueblos indigenas en el pais, es que, ademds
de una “competencia cultural”, el procedimiento
de enculturacién (para bien o para mal) también
inculque al individuo los conceptos del etnocentris-
mo y el geocentrismo, los cuales son regularmente
reafirmados por la cultura a través de ceremonias,
rituales religiosos y seculares, literatura, mitologia
y folklore y que producen mucho del prejuicio que
tanto dafio hicieron y hacen a la relacién europeo-
indigena en el pasado y el presente. Porque, mien-
tras estas expresiones forman una matriz dindmica
que garantiza la permanencia y resistencia de la cul-
tura a través de una clara definicién de “nosotros”,
también le ensefian al individuo cémo discriminar
“nosotros” (la gente) de “ellos” (todos los demas),
donde “ellos”, por sus costumbres extrafas sue-
len ser clasificados como diferentes y algo menos
que “nosotros”, y hasta amenazantes. Dichos valo-
res discriminatorios forman parte del subconscien-
te sociocultural y, por tanto, las manifestaciones
hacia “ellos” son consideradas normales, interna-
mente coherentes, justificadas y moralmente acep-
tadas. No nos olvidemos que el concepto del “otro
extranjero” es lo que ha sido la base de la escala
socioreligiosa europea para la evolucion humana,
desde los salvajes no humanos de la selva hasta
los humanoides barbdricos inarticulados del campo
y los humanos civilizados y hermanos en Dios de
la ciudad. Del mismo modo, como se evidencia en
sus autodenominaciones, el concepto del “otro” es
comun en las sociedades indigenas en cuanto éstas
suelen identificarse como ‘“gente” y por implica-
cidn, todos los demds, “los otros” no son gente, o
son algo menos que nosotros.

Abhora bien, siempre habr4 entre “nosotros” indi-
viduos que cuestionen la absoluta legitimidad de las
manifestaciones mds violentas y aboguen a favor
de un trato mds equitativo y moral. Sus esfuerzos

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

quizds logren atenuar las manifestaciones mas béli-
cas, mas no borrardn el desprecio o indiferencia de
“nosotros” hacia “ellos”. Tanto es asi que, atin hoy
en dia, los actores que se encuentran en un dmbito
multicultural suelen percibir “al otro” a través de
una gama de opiniones prejuiciadas, como el des-
precio, la indiferencia, la compasion, lo pragmaético
y hasta lo romdntico. Debido a que este efecto se
produce en todas las culturas, el proceso hacia la to-
lerancia y respeto tendrd que efectuarse tanto entre
las culturas que conforman el sector criollo como
en las culturas indigenas. Advertimos, que dicha
meta requiere de un arduo y largo proceso de encul-
turizar a los jovenes y a los adultos y ancianos de
todas las culturas presentes en Venezuela. No obs-
tante, la dificil tarea de poner a un lado las nociones
etnocéntricas nefarias que forman parte integral de
la propia enculturacién es imperativa para la su-
pervivencia arménica en la Venezuela multicultural
de hoy.

Hacia la autodeterminacion

Lamentablemente pareciera que la aparente evolu-
cién cultural warao, desde la fase pre-agricola hasta
la de indigente, pudiera servir para una coexistencia
constructiva entre los pueblos indigenas y criollos,
destacamos, sin embargo, que los warao siempre
han tenido, y contindan teniendo, un papel activo
en las decisiones vinculadas al grado de su partici-
pacidén en la economia nacional. Por tanto, aqui la
indigencia no es considerada un proceso inevitable
para todos sino la decisién voluntaria de algunos de
someterse o no a este aparente ambiente inhdspito
socioecondmico y cultural que representa la indi-
gencia urbana. Nadie puede adivinar con certitud
coémo, donde y cudndo las comunidades indigenas
se verdn capacitadas para asumir una vez mas su
propio destino. Pero los pasos legislativos han sido
tomados para crear la base de una politica indige-
nista mds progresista en el pais que debe resultar
(Heinen und Garcia Castro 1999: 29).

En términos de su participacién en proyectos
de desarrollo y su autodeterminacién, hemos vis-
to que la innovacién cultural es una ortodoxia en
la historia cultural Warao y que varios sectores y
comunidades de esta sociedad son capaces y estan
dispuestos a aceptar cambios innovadores. Atn, in-
clusive, a través de su proyecto de “correrias” para
“recolectar dinero”, que tarde o temprano se les re-
velard de un alcance transitorio, las mujeres warao
demostraron su ingeniosidad y habilidad, al exten-
der su rol tradicional de recolectoras de recursos de
la naturaleza, a recolectoras de recursos econdémi-

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

cos en ambientes urbanos (Ayala Lafée-Wilbert y
Wilbert 2008).

Los hombres, por su parte, demostraron esta
misma capacidad para cambios innovadores a tra-
vés de la planificacién de cooperativas. En un inten-
to por recapturar su competencia cultural tradicio-
nal dentro de su entorno natural, ellos propusieron
alejarse de la recién adoptada organizacién social
de familias nucleares patrifocales y de una eco-
nomia de mano de obra no calificada, a pequefas
cooperativas de pesca compuestas por hombres que
pertenecen a la misma aglomeracién endogdmica
awarao 'y sus unidades exégamas waraowitu.

Finalmente, ambos, mujeres y hombres, proba-
ron su espiritu innovador a través de la coordina-
cién de cooperativas entre grupos subregionales en
el delta occidental. En este dltimo caso, y a causa
del cierre construido en el caiilo Manamo, en 1965,
la entrada del agua salobre obligé a centenares de
ellos a desplazarse rio arriba, en direccién a Tucu-
pita. En la actualidad vemos una economia bastante
tradicional en la zona litoral, basada en la pesca y
la recoleccion de recursos naturales; una economia
de transicién basada en la horticultura en la zona
inferior, y recientemente una economia asalariada
en el delta alto, en las cercanias de la Horqueta
y Tucupita. No obstante, en lugar de mantenerse
aislados unos de otros, estos warao han retomado
el concepto tradicional de la reciprocidad ejerci-
da proverbialmente dentro de la unidad doméstica
local, conformada por la familia extendida (wa-
raowitu), y lo han ampliado para incorporar las
tres economias principales antes mencionadas en
un conjunto subtribal regional (awarao). En lugar
de cobrar dinero por la prestacién de servicios, los
integrantes de las tres zonas mencionadas que es-
tdn emparentados, cooperan unos con otros social-
y econdmicamente, intercambian bienes y servi-
cios, demostrando ser un subgrupo autosuficiente
compuesto por comunidades interdependientes y
con economias diferentes (A. Garcia Castro, com.
pers.). Asi, al transformarse el modelo de tres fases
de su historia cultural en un modelo socioecondmi-
co trifasico interactivo sincronizador, las comuni-
dades en el delta occidental por su propia iniciativa
podrian haber encontrado una solucién viable ante
su crisis cultural de un valor adaptativo prometedor.

Por lo tanto, parece que la experiencia obteni-
da por las tres o cinco tultimas generaciones sobre
una evolucion en tres etapas (pre-agricola, transito-
ria e indigente) estd atin vividamente engranada en
el warao contempordneo, por ende, reconoce que
la solucién a su crisis actual subyace en su rela-
cion dialéctica, interactiva e histdrica con lo natu-
ral (en lugar de los entornos urbanos) actualizado

Anthropos 104.2009

441

por el comportamiento cooperativo (cf. Balée 1994,
1998). Efectivamente, aun cuando la desintegracién
de la cultura tradicional warao pareciera inevitable
y eminente, “recientes muestras de toma de con-
ciencia por parte de los indigenas”, como las obser-
vadas por Heinen (1982: 423), “parece indicar una
movilizacion de los recursos culturales existentes,
para recombinar sus elementos de una forma exito-
say viable”.

Hace poco una mujer de Winikina, hablando por
los warao actuales enfaticamente afirmé los retos
retéricos de Antonio de Montesinos (1511) cuando
preguntd: “Estos, ;no son hombres?”, y de Andrés
Level (1898): “Pues que, ;no son hombres?”, cuan-
do ella exclamé: “{Nosotros también somos gen-
te!”. Confiamos que su afirmacién sea reconocida
por la ciudadania venezolana como un clarin de
desafio de todos los indigenas quienes han preva-
lecido y estdn dispuestos a asumir su propio futuro
en el ambiente receptivo multicultural de su pais.

Bibliografia

Amodio, Emanuele

2007 La republica indigena. Pueblos indigenas y perspectivas
politicas en Venezuela. Revista Venezolana de Econo-
mia y Ciencias Sociales 13/3: 175—-188.

Anénimo

1980 Ponencia presentada por el movimiento de jévenes indi-
genas del Estado Bolivar ante el 1" Congreso Warao. En:
Bernarda Escalante y otros (eds.), 1° Congreso Warao;
pp. 246-249. Tucupita.

Armellada, Cesareo de

1954  Fuero Indigena Venezolano. Parte II: Periodo de la Re-
publica (1811-1954). Recopilacién de Leyes, Decretos,
Resoluciones, Reglamentos, Convenios y aclaraciones
sobre la materia. Republica de Venezuela, Ministerio de
Justicia, Comision Indigenista.

Ayala Lafée(-Wilbert), Cecilia y Werner Wilbert

2001 Hijas de la luna. Enculturacién femenina entre los Wa-
rao. Caracas: Fundacion La Salle de Ciencias Naturales,
Instituto Caribe de Antropologia y Sociologia (Mono-
grafia, 45).

La mujer warao. De recolectora deltana a recolectora
urbana. Caracas: Instituto Caribe de Antropologia y So-
ciologia, Fundacién La Salle de Ciencias Naturales (Mo-
nografia, 51).

Balée, William

1994  Footprints of the Forest. Ka’apor Ethnobotany — The
Historical Ecology of Plant Utilization by an Amazonian
People. New York: Columbia University Press.

2008

Balée, William (ed.)
1998 Advances in Historical Ecology. New York: Columbia
University Press.

Barnard, Alan
2004 Images of Hunters and Gatherers in European Social
Thought. In: R. B. Lee and R. Daly (eds.); pp. 375-383.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

442

Beattie, James
1817 Elements of Moral Science. Vol. 2. Edinburgh: A. Con-
stable and J. Fairbain. [3rd ed.; Orig. 1793]

Biord Castillo, Horacio
1985 El contexto multilingiie del sistema de interdependencia
regional del Orinoco. Antropolégica 63—64: 83—101.

Bird-David, Nurit

1990 The Giving Environment. Another Perspective on the
Economic System of Gatherer-Hunters. Current Anthro-
pology 31: 189—-196.

Bodley, John H.

1999 Victims of Progress. Mountain View: Mayfield Pub.
[4th ed.]

2004 Hunter-Gatherers and the Colonial Encounter. In: R. B.

Lee and R. Daly (eds.); pp. 465-472.

Borah, Woodrow

1962 Population Decline and the Social and Institutional
Changes of New Spain in the Middle Decades of the Six-
teenth Century. In: Akten des 34. Internationalen Ameri-
kanistenkongresses (Wien, 18—25. Juli 1960); pp. 172—
178. Horn: Verlag Ferdinand Berger.

America as Model. The Demographic Impact of Eu-
ropean Expansion upon the Non-European World. In:
XXXV Congreso International de Americanistas (Méxi-
co, 1962). Vol. 3: Actas y Memorias; pp. 379-387. Mé-
xico: Editorial Libros de México.

1964

Briggs, Charles L.

2004 Theorizing Modernity Conspiratorially. Science, Scale,
and the Political Economy of Public Discourse in Ex-
planations of a Cholera Epidemic. American Ethnologist
31: 164-187.

Briggs, Charles L. (with Clara Mantini-Briggs)

2003  Stories in the Time of Cholera. Racial Profiling during a
Medical Nightmare. Berkeley: University of California
Press.

Canales, H.

1985 La cobertura vegetal y el potencial forestal del Territorio
Delta Amacuro (Sector norte del rio Orinoco). Informe
Técnico 12/T/270. Caracas: M. A.R. N.R.

Carrocera, Cayetano Buenaventura de

1968 Misién de los capuchinos en Cumana. 3 vols. Caracas:
Academia Nacional de 1a Historia. (Biblioteca de la Aca-
demia Nacional de la Historia; Fuentes para la historia
colonial de Venezuela, 88—-90)

Misién de los capuchinos en Guayana. 3 vols. Caracas:
Academia Nacional de 1a Historia. (Biblioteca de la Aca-
demia Nacional de la Historia; Fuentes para la historia
colonial de Venezuela, 139-141)

1979

Carrocera, Cayetano Buenaventura de (ed.)

1964 Los primeros historiadores de las misiones capuchinas
en Venezuela. Caracas: Academia Nacional de la Histo-
ria. (Biblioteca de la Academia Nacional de la Historia;
Fuentes para la historia colonial de Venezuela, 69)

Constitucion Bolivariana de Venezuela

2000 Publicada en Gaceta Oficial Extraordinaria N° 5453 de la
Repiiblica Bolivariana de Venezuela. Caracas: Imprenta
Nacional, viernes 24 de marzo de 2000.

Coombs, Philip H., (with Manzoor Ahmed)
1974  Attacking Rural Poverty. How Nonformal Education
Can Help. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Erlaubnls Ist

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

Danielo, A.
1976 Végétation et sols dans le delta de 1’Orénoque. Annales
de Géographie 85: 555-578.

Dobyns, Henry F.

1966 Estimating Aboriginal American Population: An Ap-
praisal of Techniques with a New Hemispheric Estimate.
Current Anthropology 7: 395-416.

Engels, Friedrich
1972 The Origin of the Family, Private Property, and the State.
New York: Pathfinder Press. [1884]

Fernandez de Larrea, Carlos, C. Fandiiio, D. Lopez, B. del

Nogal, N. Rodriguez, Jacinto Convit, Zaida Araujo, and

Jacobus H. de Waard

2002 Childhood Tuberculosis in the Warao Population in
Venezuela. (12th European Congress of Clinical Micro-
biology and Infectious Diseases.) Investigacion Clinica
43:35-48.

Fowler, Catherine S. and Nancy J. Turner

2004 Ecological/Cosmological Knowledge and Land Man-
agement among Hunter-Gatherers. In: R. B. Lee and R.
Daly (eds.); pp. 419-425.

Garcia, Argimiro

1971 Cuentos y tradiciones de los indios Guaratinos. Caracas:
Universidad Catdlica Andrés Bello; Instituto de Inves-
tigaciones Histdricas, Seminario de Lenguas Indigenas.
(Serie Lenguas indigenas de Venezuela, 6).

Gil, Fernando y Ricardo Corleto

2008 Primera defensa del indigena en la isla de Santo Domin-
go. Documentos para el estudio de la Historia de la Igle-
sia en América Latina. Pontificia Universidad Catélica
Argentina. Buenos Aires.

Gomez Canedo, Lino

1967 Las misiones de Piritu. Documentos para su historia.
2 vols. Caracas: Academia Nacional de la Historia. (Bi-
blioteca de la Academia Nacional de la Historia; Fuentes
para la historia colonial de Venezuela, 83—-84)

Grotius, Hugo
1949 The Law of War and Peace. (Transl. L.R. Loomis.)
Roslyn: Walter J. Black. [1625]

Gumilla, José

1963 El Orinoco ilustrado y defendido. (Comentario prelimi-
nar por José Nucete Sardi; estudio preliminar por Deme-
trio Ramos Pérez; introduccion por Constantino Boyle.)
Caracas: Academia Nacional de la Historia. (Biblioteca
de la Academia Nacional de la Historia; Fuentes para la
historia colonial de Venezuela, 68)

Gusinde, Martin
1937 Die Feuerland Indianer. 2. Band. Die Yamana. Mddling
bei Wien: Anthropos.

Hanke, Lewis

1959 Aristotle and the American Indians: A Study in Race
Prejudice in the Modern World. Bloomington: Indiana
University Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich

1981 Grundlinien der Philosophie des Rechts, oder Naturrecht
und Staatswissenschaft im Grundriss. Berlin: Akademie
Verlag.

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

También somos gente

Heinen, H. Dieter

1982  Estructura social y mecanismos de desintegracion en la
sociedad Warao. Acta Cientifica Venezolana 33: 419—
423.

1988 Los Warao. Walter Coppens (ed.); Los aborigenes de
Venezuela; pp. 585-689. Caracas: Fundacion La Salle
de Ciencias Naturales, Instituto Caribe de Antropologia
y Sociologia. (Monografia 35)

1992  The Early Colonization of the Lower Orinoco and Its Im-
pact on Present Day Indigenous Peoples. Antropologica
78: 51-86.

Heinen, H. Dieter und Alvaro Garcia Castro

1999 Die Land-Stadt Migration der Indianer in Venezuela und
Prozesse des Kulturwandels. Miinster: Westfélische Wil-
helms Universitit, Lateinamerika-Zentrum. (Arbeitshef-
te des Lateinamerika-Zentrums, 64)

Heinen, H. Dieter, George Salas, and Miguel Layrisse

1980 Migration and Cultural Distance. A Comparative Study
of Five Warao Subtribes. In: J. Wilbert and M. Layrisse
(eds.); pp. 48—59.

Heinen, H. Dieter, Roberto Lizarralde y Tirso Gomez
1994-96 El abandono de un ecosistema. El caso de los mori-
chales del Delta del Orinoco. Antropologica 81: 3-36.

Instituto Nacional de Estadistica e Informdtica (INE)

2002 XIII Censo General de Poblacion y Vivienda 2001. Pri-
meros Resultados. Caracas, Instituto Nacional de Esta-
distica.

Kasburg, Carola

1999  Akkulturation, Abwanderung und Verelendung bei den
Warao im Orinoko-Delta, Venezuela. Bonn: Holos Ver-
lag. (Mundus Reihe Ethnologie, 90)

La Condamine, Charles Marie de
1745 Relation abrégé d’un voyage fait dans l'interieur de
I’Amérique Méridionale. Paris: Veuve Pissot.

Layrisse, Miguel and Zulay Layrisse
1980 Biomedical Observations on the Warao. In: J. Wilbert
and M. Layrisse (eds.); pp. 160—-165.

Lee, Richard B., and Richard Daly (eds.)
2004 The Cambridge Encyclopedia of Hunters and Gatherers.
Cambridge: Cambridge University Press.

Level, Andrés Eusebio

1898 Visit to the Missions of Venezuela [1847]. In: British
Guiana Boundary Arbitration with the United States
of Venezuela. Appendix to the Case on Behalf of the
Government of Her Britannic Majesty. Vol. 6: pp. 150—
165. London: Foreign Office. [1815-1892]

Locke, John
1960 Two Treatises of Government. Cambridge: At the Uni-
versity Press.

Mann, Charles C.
2006 1491: New Revelations of the Americas before Colum-
bus. New York: Knopf.

Marino, Fray
1939  Flores y espinas. Venezuela Misionera 1/7: 170—172.

McClintock, W. C.

1848 Report of W. C. McClintock, Postholder, Pomeroon Riv-
er, for the Quarter Ending September 30, 1848. In:
British Guiana Boundary Arbitration with the United
States of Venezuela. Appendix to the Case on Behalf of

Anthropos 104.2009

443

the Government of Her Britannic Majesty. Vol. 6; p. 170.
London: Foreign Office. [1815—-1892]

Montesinos, Antonio de
1511 El sermén de adviento. Santo Domingo.

Morales Mendéz, Filadelfo

1989 Del morichal a la sabana. Caracas: Universidad Central
de Venezuela, Facultad de Ciencias Econémicas y Socia-
les, Escuela de Antropologia.

Morey, Robert V.
1979 A Joyful Harvest of Souls. Disease and the Destruction
of the Llanos Indians. Antropoldgica 52: 77—-108

Morgan, Lewis Henry

1964 Ancient Society. (Edited by Leslie A. White.) Cam-
brigde: The Belknap Press of Harvard University Press.
[1877]

Nilsson, Sven

1868 The Prehistoric Inhabitants of Scandinavia. (Edited by
Sir J. Lubbock.) London: Longmans, Green. [3rd. ed.;
Orig. 1862]

Ortner, Sherry B.
1984 Theory in Anthropology since the Sixties. Comparative
Studies in Society and History 26: 126—166.

Pagden, Anthrony

1982 The Fall of Natural Man. The American Indian and the
Origins of Comparative Ethnology. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Perera, Miguel Angel

2000 Oro y hambre. Guayana siglo XVI. Ecologia cultural y
antropologia histdrica de un malentendido 1498—-1597.
Caracas: Facultad de Ciencias Econdmicas y Sociales —
UCV.

2003 La provincia fantasma. Guayana siglo XVII. Ecologia
cultural y antropologia histérica de una rapifia, 1598 —
1704. Caracas: Universidad Central de Venezuela, Con-
sejo de Desarrollo Cientifico y Humanistico.

Ramirez de Arellano, José

1701 Carta de Ramirez de Arellano al rey, Cumand 14 mayo
1701. En: Archivo General de Indias, Santo Domingo,
642. Sevilla.

Robertson, William
1809 The History of America. 4 vols. Alston: T. Walton.
[1777]

Rouse, Irving B.

1956 Settlement Patterns in the Caribbean Area. In: G.R.
Willey (ed.), Prehistoric Settlement Patterns in the New
World; pp. 165-172. New York: Wenner-Gren Founda-
tion for Anthropological Research. (Viking Fund Publi-
cations in Anthropology, 23)

Rouse, Irving B., and José M. Cruxent
1963 Venezuelan Archaeology. New Haven: Yale University
Press. (Caribbean Series, 6)

Rousseau, Jean-Jacques
1973 The Social Contract and Discourses. London: Dent.
[1755]

Sabino, Carlos A. y Jesiis E. Rodriguez Armas

1991 La seguridad social en Venezuela. Anélisis de sus funda-
mentos y de tres programas sociales. Caracas: Ediciones
Panapo; CEDICE.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

444

Sanchez, Domingo

2002 Una nueva realidad para los indigenas de Venezuela.
(Ponencia presentada en el 3er Congreso Virtual de Ar-
queologia y Antropologia.) Buenos Aires: Red NAYA.

Scott, John

1898 Account of Guiana. In: British Guiana Boundary Arbi-
tration with the United States of Venezuela. Appendix to
the Case on Behalf of the Government of Her Britannic
Majesty. Vol. 1; pp. 167—171. London: Foreign Office.
[1593-1723]

Turrado Moreno, Angel

1945 Etnografia de los indios Guaratnos. (Tercera conferen-
cia interamericana de agricultura.) Caracas: Lit. y Tip.
Vargas. (Cuadernos verdes, 15)

Vellard, Jehan
1939  Une civilisation du miel, Les indiens Guayakis du Para-
guay. Paris: Librairie Gallimard. [Se éd.]

Villamarin Juan A. y Judith E. Villamarin
1975 Indian Labor in Mainland Colonial Spanish America.
Newark: University of Delaware.

Whitehead, Neil L.

1988 Lords of the Tiger Spirit. A History of the Caribs
in Colonial Venezuela and Guyana, 1498—1820. Dor-
drecht: Foris-Publications. (Carribean Series, 10)

Wilbert, Johannes

1970 Folk Literature of the Warao Indians. Narrative Material
and Motif Content. Los Angeles: UCLA. (Latin Ameri-
can Studies, 15)

1976a Introduction. In: J. Wilbert (ed.), Enculturation in Latin
America. An Anthology; pp. 1 -27. Los Angeles: UCLA
Latin American Center Publications. (UCLA Latin
American Studies, 37)

1976b Manicaria saccifera and Its Cultural Significance among
the Warao Indians of Venezuela. Botanical Museum
Leaflets 24/10: 275-335. [Vers. Esp. Memoria 35/105:
249-296]

1976¢ To Become a Maker of Canoes. An Essay in Warao En-

culturation. In: J. Wilbert (ed.), Enculturation in Latin

America. An Anthology; pp.303-358. Los Angeles:

UCLA Latin American Center Publications. (UCLA

Latin American Studies, 37)

Navigators of the Winter Sun. In: E. P. Benson, (ed.), The

Sea in the Pre-Columbian World; pp. 16—46. Washing-

ton: Dumbarton Oaks Research Library and Collections.

Geography and Telluric Lore of the Orinoco Delta. Jour-

nal of Latin American Lore 5: 129—-150.

Genesis and Demography of a Warao Subtribe. The

Winikina. In: J. Wilbert and M. Layrisse (eds.); pp. 13—

47.

Warao Cosmology and Yekuana Roundhouse Symbol-

ism. Journal of Latin American Lore 7: 37-72.

1977

1979

1980

1981

Werner Wilbert y Cecilia Ayala Lafée-Wilbert

1983 Warao Ethnopathology and Exotic Epidemic Disease.
Journal of Ethnopharmacology 18: 357-361.

Mystic Endowment. Religious Ethnography of the
Warao Indians. Cambridge: Harvard University Press.
Mindful of Famine. Religious Climatology of the Warao
Indians. Cambridge: Harvard University Press.

The order of dark shamans among the Warao. White-
head, Neil L. & Robin Wright, (eds.). In darkness
and secrecy: The anthropology of assault sorcery and
witchcraft in Amazonia; pp. 21-50. Durham and Lon-
don: Duke University Press.

s.f.  Notas de campo inéditas.

1993
1996

2004

Wilbert, Johannes, and Miguel Layrisse (eds.)

1980 Demographic and Biological Studies of the Warao In-
dians. Los Angeles: UCLA Latin American Center
Publications. (UCLA Latin American Center Publica-
tions, 45)

Wilbert, Werner

1984 Infectious Diseases and Health Services in Delta
Amacuro, Venezuela. Wien: E. Stiglmayr. (Acta Ethno-
logica et Linguistica, 58; Series Americana, 10)

1987 The Pneumatic Theory of Female Warao Herbalists. So-
cial Science & Medicine 25/10: 1139-1146.
1995 Conceptos etnoecoldgicos Warao. Scientia Guayanae 5:

335-370.

1996a Environment, Society, and Disease. The Response of
Phytotherapy to Disease among the Warao Indians of the
Orinoco Delta. In: M. J. Balick, E. Elisabetsky, and S. A.
Laird (eds.), Medicinal Resources of the Tropical For-
est. Biodiversity and Its Importance to Human Health;
pp. 366—385. Columbia: Columbia University Press.

1996b Fitoterapia Warao. Una teoria pnéumica de la salud, la
enfermedad y la terapia. Caracas: Fundacién La Salle de
Ciencias Naturales, Instituto Caribe de Antropologia y
Sociologia. (Monografia, 41)

2001a Dau yarokota = Plantas medicinales Warao. Un manual
bilingiie (warao/espafiol) de remedios preparados con
plantas. Caracas: Fundacién La Salle de Ciencias Na-
turales, Instituto Caribe de Antropologia y Sociologia.
(Monografia, 48)

2001b Warao Spiritual Ecology. In: Sullivan, L., and J. A. Grim

(eds.), Indigenous Traditions and Ecology. The Interbe-

ing of Cosmology and Community; pp. 377-410. Cam-

bridge: Harvard University Press.

Apprehension over Global Warming. The Orinoco Delta

in Venezuela. [MS.]

2004

Wilbert, Werner, Cecilia Ayala Lafée-Wilbert, Thaggiana

Reverend, Kleismer Correa y Glamaris Guilarte

2004 Evaluacién socioepidemioldgica de los Warao de la pa-
rroquia Manuel Renaud (Municipio Antonio Diaz) re-
ferente a la tuberculosis, paludismo y diarreas. Informe
Técnico. Caracas: Organizaciéon Panamericana de Salud.

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:52. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-423

