4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 165

nen, dies sei auch deshalb der Fall, weil dabei Forscherinnen meist
die Mehrheit bilden.

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel

Mit den Begriffen Kontinuitit und Wandel ist auf die spezifischen,
gleichsam physikalischen Eigenschaften der Kultur verwiesen, auf je-
nes Wechselspiel von dauerhaften und verinderlichen, von festen und
flissigen Elementen. So verkorpert die Religion fiir uns zivilisations-
wie lebensgeschichtlich etwas Dauerhaftes, ein Phinomen der longue
durée, wihrend die Mode etwa den Inbegrift von Verinderung, von
schnellem Wechsel bildet. Dabei wissen wir sehr wohl, daf} in jeder
Religion standige Veranderungen ihrer Inhalte wie ihrer Ausiibungs-
formen stattfinden, wihrend die Mode zwar permanent wechselt, als
Phinomen, als textiles Medium individueller Selbstdarstellung jedoch
dauerhaft vorhanden ist. Kontinuitit und Wandel treten bei jedem
Phinomen also gleichzeitig auf, freilich in sehr unterschiedlicher Ge-
wichtung. Und sie sind auch nur als relationales Begriffspaar zu ver-
wenden, weil es dabei immer nur um ein Langsamer oder Schneller
im Vergleich gehen kann; absoluter Stillstand oder permanente
Bewegung findet sich in der Kultur selten. Insofern reflektieren die
Begrifte Kontinuitit und Wandel eher kulturelle Konventionen der
Betrachtung und Wahrnehmung als soziale Zustinde, wobei uns
langsame Entwicklungsrhythmen als Verkorperung traditionaler
Struktur erscheinen, schnelle Verinderungstempi hingegen als inno-
vatives Moment. Beider Wechselspiel prigt den ProzeBcharakter des
Kulturellen.

Magische Daten

Die Erkenntnis, daB3 es kein absolutes MaB fiir Kontinuitit und Wan-
del gibt, sondern nur ein relatives Empfinden, in dem bereits Inter-
pretationen enthalten sind und wesentlich auch gesellschaftliche
Zeitstimmungen mitschwingen, macht die Begriffe keineswegs un-
brauchbar, sondern verleiht ihnen im Gegenteil eher eine besondere
Bedeutung. Jedenfalls gilt das fiir eine Kulturanalyse, die gerade an
solchen Formen der gesellschaftlichen Selbstbeobachtung interessiert
sein muf3, da diese ja nichts anderes sind als kognitive Strategien der
Wirklichkeitsdeutung. Und diese Strategien verraten uns vieles iiber
soziale Zwecke und Ziele solcher Interpretationen: Was heute etwa
als traditional empfunden wird, wechselt nach Zeit und Ort, je nach-
dem ob das Attribut positiv oder negativ gemeint ist und abhingig
vom sozialen Blickfeld wie politischen Blickwinkel. Es sagt letztlich

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
tersagt, m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

166 I1. Begriffe und Theorien

mehr tiber den Beobachter aus als tiber das Beobachtete. Dies scheint
ein generelles Kennzeichen unserer Zeit: ,,Die Geschichte der Mo-
derne besteht zum grofiten Teil aus der Rekonstruktion der Traditio-
nen, die sie auflost.” (Giddens 1993: 445)

Solche gesellschaftliche Selbstbeobachtung findet stindig statt.
Doch hat die Kulturgeschichtsschreibung lingst registriert, daf3 dieser
Beobachtungsmodus stets dann besonders intensive, ja hektische
Zige annimmt, wenn die Menschen sich mit historischen Zisuren
konfrontiert sechen. Immer wieder sind es vor allem die ,,magischen
Daten®, an denen uns die mathematische Ordnungsmacht des Kalen-
ders ein bilanzierendes Nachdenken tber die Gegenwart fast zur
moralischen Pflicht werden liit. So erscheint die Wende eines Jahr-
zehnts oder gar Jahrhunderts nicht nur als ein chronologisches
Datum, sondern stets auch als das Signum einer gesellschaftlichen
Zeitenwende, die verunsichernd wirkt, weil wir erwarten, mit dem
Datum auf das Ende einer Epoche und den Neubeginn einer ande-
ren, noch unbekannten zuzusteuern — auf ein fin de siécle. Diese
Denkfigur finden wir in der Zeit um 1800 ebenso wie in jener um
1900. Bei beiden Anlissen kommt in den zeitgendssischen Diskussio-
nen eine offensichtliche Furcht zum Ausdruck, daB3 der erwartete
Wechsel, das fremde Neue, die Moderne zu schnell und iibermichtig
eintrete, daf} es daher notwendig sei, sich wieder stirker auf die Ge-
genwart der Vergangenheit zu besinnen, um dort Halt fur die Zu-
kunft zu finden.

In manchen Diskussionen unserer spiten neunziger Jahre kann
man angesichts des bevorstehenden Datums der Jahrtausendwende
dhnliche Tendenzen feststellen. Globale Verinderungsprozesse der
Okonomie wie der Okologie, epochale Wechsel wie der Zusammen-
bruch des Sozialismus, der Einbruch neuer Medienhorizonte in die
Lebenswelten oder der Eingrift von Aids und Tschernobyl in die Le-
bensliufe vermitteln den Menschen zwar auch ohne magisches Da-
tum existentielle Gefiihle der Unsicherheit und der Uberforderung.
Aber nicht all diese Erfahrungen und Gefuhle sind wirklich neu.
Neu ist die Komplexitit der Selbstbeobachtung, die Verdichtung der
Wahrnehmungen, die Dramatisierung der Szenarien. Und dieses dis-
kursive Arrangement scheint auch dem Datum geschuldet. Allerdings
16st auch dieser Befund nicht unser ProblembewufBtsein auf. Er
16scht nicht den Eindruck, daB uns an diesen End-Szenarien nur we-
niges wirklich Ubertrieben oder hysterisiert erscheint: Die ,,magi-
sche® Wirkung des Datums meint zunichst die besondere rituelle
Form kollektiver Besinnung, nicht unbedingt deren kognitiven Ge-
halt, der im tibrigen ja alles andere als ,,zauberhaft* erscheint.

Die Rede von ,,Identititsverlust und ,,Identititssuche® prisentiert
daher zwei Schlagworte, die durchaus auf fundamentale Orientie-

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 167

rungsprobleme gesellschaftlichen Daseins verweisen. Dal} daraus das
Bediirfnis nach erneuten Sicherheiten, Gewillheiten, Kontinuititen
entsteht, die in der Vergangenheit noch existent schienen, daf} sich
daraus vermehrt Wiinsche nach festen Werten und Ritualen ergeben,
die diesen unsicher gewordenen Alltag neu ordnen und bewiltigen
helfen sollen, dies sind charakteristische Topoi gegenwirtigen gesell-
schaftlichen Nachdenkens. Tradition und Geschichtlichkeit werden
wieder geschitzt, Mdbel wie Feste mit der Patina der Vergangenheit
versehen, Authentizitit und Herkunft gesucht. In den Niederungen
der spitmodernen Alltagskultur wachsen die Schatten der Geschichte
wieder in privaten wie in Offentlichen Bereichen, wenn fiir private
Geburtstage und Hochzeiten wie flir 6ffentliche Feiern und Gedenk-
tage immer hiufiger mehr oder weniger angemessene historische
Kulissen errichtet werden.*

Fiir unser Fach sind solche Tendenzen bekanntlich nicht neu:
,Die wesentlichen Entwicklungsphasen der Volkskunde im 19. Jahr-
hundert sind zu sehen als Antwort auf die Desorganisation, die Mo-
bilisierung und Umwandlung der Gesellschaft.” (Bausinger 1969:
232) In einer risonnierenden und nostalgisch eingestimmten Offent-
lichkeit waren volkskundliche Themen sehr gefragt, weil sich in ih-
nen der erwiinschte Kontinuititsgedanke in besonderer Weise ver-
korperte: In Oster- und Weihnachtsbriuchen, in Volksliedern und
Sagen, in Tracht und Handwerkskunst sah man das Urspriingliche
der Kultur noch als eine zu bewahrende Tradition aufgehoben. Tra-
dition erschien wertvoll, weil sie die Wurzeln ins Gestern lebendig
hielt und weil sie tiber ,,Sitte und Brauch® der Gemeinschaft tiberlie-
ferte kulturelle Regeln und Formen des Zusammenlebens vorgab.
Und dies sehr konkret und praktisch: ,,Sitte und Brauch* bedeutete
etwa bei der wichtigen Lebensstation des Heiratens, da3 die Sitte die
Wahl eines sozial adiquaten Partners regelte, dal3 der Frau der Jung-
frauenstatus auferlegt war, dall der minnliche Heiratspartner die
Schwiegereltern um ihre Einwilligung zu fragen hatte. Sitte, das war
moralische Ordnung. Der Brauch wiederum regelte den Ablauf der
Zeremonien und die Rituale der Hochzeit als ein kirchliches und 6f-
fentliches Fest, bei dem die regionale und soziale Form einzuhalten
war. Wurde die Sitte verletzt, bot der Brauch Sanktions- und Kom-
pensationsmoglichkeiten. So mulite die Braut, wenn sie nicht mehr
Jungfrau war, in vielen Regionen in schwarzem statt in weillem
Kleid heiraten. Damit war allen Beteiligten klar, dal} die Regel zwar
verletzt, da} diese Regelverletzung aber auch anerkannt und gebiif3t
wurde.

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

168 I1. Begriffe und Theorien

Leitwert ,, Kontinuitdit

Dieses kleine Beispiel mag nochmals verdeutlichen, wie sehr im
fachgeschichtlichen Horizont der Volkskunde Kultur ausschlieflich
als stabiles, statisches Element, als ein System rdumlicher und zeitli-
cher Kontinuitit verstanden wurde. Damit positionierte sich die
Volkskunde selbst als eine Wissenschaft der vormodernen Gesell-
schaft, in der Kontinuitit, Tradition und Prinzipientreue zentrale Tu-
genden verkorperten. Dem standen damals bereits die Prinzipien der
Moderne gegeniiber, die umgekehrt auf Bewegung, Wandel und
Fortschritt hin orientierten, die seit der Aufklirung die Aufforderung
zur gesellschaftlichen wie personlichen Verinderung als ethischen
Imperativ vertraten: Wissenserweiterung, Charakterbildung, Verin-
derungsfihigkeit sollten das eigentliche ,,Humanum® bilden. Mit ei-
niger Unschirfe konnte man formulieren, dal} die Volkskunde, die
sich schon damals lediglich nostalgisch zur Moderne verhielt und
keineswegs auBlerhalb ihres Wirkungsraumes stand, Elemente einer
postmodernen Nostalgie um mehr als ein Jahrhundert vorwegge-
nommen hatte.

So blieb die Beobachtung des sozialen und kulturellen Wandels als
Leitprinzip der Moderne zunichst das Thema vor allem der Soziolo-
gie: Wie verindert sich die Gesellschaft auf dem Weg in die Mo-
derne? Wie werden Individuen und Gruppen in diesem Prozel3 im-
mer stirker aus lokalen und regionalen Horizonten herausgeldst und
in allgemeine gesellschaftliche Regeln des Wirtschaftens, der Politik,
des Sozialverhaltens, der Bildung integriert? Und wie erfahren und
bewiltigen die Menschen diese Wandlungsprozesse? Fiir die Seite des
Individuums ist damit jener ,,Prozel3 der Zivilisation* angesprochen,
den Norbert Elias als ein Programm der Wandlung des Menschenbil-
des analysiert hat, der Erziehung und Selbsterziehung des Menschen
zum rational denkenden, seine Triebe kontrollierenden, sich an kon-
sensuellen Verhaltensnormen orientierenden Individuum. Fur die
Seite der Gesellschaft ist es jener ,,Prozel der Vergesellschaftung®,
den Max Weber als Entwicklungsprinzip der Moderne beschrieben
hat: Vergesellschaftung als ein Prozel3 der Durchsetzung von Hand-
lungs- und Rationalititsnormen, die durch Staat und Verwaltung,
durch Technik und Wissenschaft begriindet und vorgegeben werden
und die religiése Normen der Lebensfithrung durch ethische Uni-
versalien ablosen: Arbeitsethos und PflichtbewuBtsein, stindische
Ehre und soziale Verantwortung. Fiir beide also, Individuum wie Ge-
sellschaft, gilt: Wer sich nicht bewegt, verindert, fortschreitet, der
bleibt zurlick, verschwindet aus der Geschichte.

All diese Begleiterscheinungen der Moderne blieben fiir die
Volkskunde von den Zeiten eines Riehl bis in die Nachkriegszeit

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
tersagt, m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 169

und im Gegensatz zur Soziologie negativ konnotiert. Die Moderne
war immer als eine unterschwellige Bedrohung der gesellschaftlichen
und historischen Fundamente zu deuten, an deren kultureller Sub-
stanz sie zehrte. Das wird auch im volkskundlichen Begriffsinstru-
mentarium sehr deutlich, das die eigentlich ineinander verschrinkten
und sich gegenseitig bedingenden Begriffe von Kontinuitit und
Wandel stets in wertende Gegensatzpaare aufloste: Land gegen Stadt
als Ordnung gegen Chaos, Alt gegen Jung als Beharrung gegen Auf-
bruch, Bauer gegen Arbeiter als ,,Volk* gegen ,,Pobel”, Biirger ge-
gen Vagant als Heimat gegen Fremde. Nicht ,Lob des Wandels®,
sondern ,,Lob der Kontinuitit™ lautet das volkskundliche Evange-
lium.

Dal dieses Kontinuititsdenken dennoch stets auch ein selektives
und wertendes war, dal3 Tradition nicht nur bedingungslos geschitzt
wurde, zeigt das Beispiel der alten Volkerkunde. Thre ,,Stammeskul-
turen® aulerhalb Europas waren Gesellschaften scheinbar auerhalb
der Moderne, Gesellschaften ohne Staat, geordnet nur durch Traditi-
on und Ritus, also durch hohe Kontinuitat der kulturellen Ordnun-
gen. Sosehr man jedoch dieses ,,Museum der Menschheit™ schiitzen
und behiiten wollte, so gering schitzte man diese Form der Konti-
nuitit. Die Volkerkunde nahm dazu im Grunde genommen eine
dhnliche Perspektive ein wie die Volkskunde, nur argumentierte sie
etwas komplizierter: Diese ,,Naturvolker” konnten eben nur als ,,Ur-
bild“ auf einen historisch tiberholten gesellschaftlichen Zustand ver-
weisen. Sie verkorperten nicht bewuBte Kontinuitit, sondern be-
wultlose Statik, da sie nicht vom Standpunkt der Zivilisation aus
agierten, also nicht Traditionsbewuftsein, sondern Archaik verkor-
perten. Volker ,,ohne Geschichte” und ohne Geschichtsbegriff be-
wahrten sich somit nicht Kontinuitat im Wandel, sondern — so schien
es — ,,Primitivitit™ aus Unfihigkeit zum Wandel. Damit erhielten sie
sich zugleich aber eine noch einheitliche und geschlossene, noch
nicht zivilisatorisch gebrochene Weltsicht.”’

Wissens- wie wissenschaftsgeschichtlich markieren die Begriffe
Kontinuitit und Wandel also einen ausgesprochen zeitgeistabhingi-
gen Deutungsrahmen, der zugleich bezeichnende Schlaglichter auf
volkskundlich-ethnologische Vorstellungen kultureller Tradierung zu
werfen vermag. Vier solcher Deutungskonzepte mochte ich im fol-
genden skizzieren.

Traditionen: ,,Fund und Erfindung “

Ein erster Zugang wurde im volkskundlichen Vokabular lange Zeit
mit der Metapher von ,,Fund und Erfindung® umschrieben. Man
fragte damit — zunehmend skeptisch — nach den Quellen und der

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

170 I1. Begriffe und Theorien

,,Uberlieferungstreue einer volkstimlichen Weltanschauung®, wie
der Miinchner Volkskundler Hans Moser einmal formulierte. Inzwi-
schen ist diese Skepsis weiter gewachsen, und es hat sich dafiir immer
mehr die Formel von der invention of tradition eingebiirgert, die von
den englischen Historikern Eric Hobsbawm und Terence Ranger
(1986) stammt. Dieses Konzept geht davon aus, dal3 die buirgerliche
Kultur- und Geschichtsarbeit spitestens seit der Autklirung von der
Vorstellung bestimmt gewesen sei, das Wissen um historische Wur-
zeln und die Formen ihrer kulturellen Uberlieferung seien in den
Gesellschaften der europiischen Moderne im Begriff verlorenzuge-
hen. So gelte es, diese Traditionen wieder zu kriftigen, sie notfalls
neu zu beleben, um die entstandenen kulturellen Briiche und Risse
in der Geschichtslandschaft durch wissenschaftliche Aufklirung wie
praktische Traditionspflege zu tberbriicken. Dieser Briickenbau
setzte an der Befestigung der kleinen Uberlieferungspfade von Sage,
Tracht und Brauch ein, um auf diesem Fundament auch wieder die
grofBen Wege zuriick in die Geschichte begehbar zu machen: Brik-
ken zur volkischen und nationalen Herkunft, deren Pfeiler in germa-
nischen Mythen, in brauchtimlichen Riten und in volkstiimlicher
Poesie vermutet wurden. Zwar waren deren Bilder inzwischen ver-
blaB3t, aber die Romantiker und nach ihnen die Volkskundler, Alter-
tumswissenschaftler und Germanisten glaubten nachweisen zu kon-
nen, dal} Spuren solcher archaischen Vorstellungswelten noch ,,im
Volk* vorhanden seien. Noch 1937 schrieb der Volkskundler Josef
Diinninger: ,,Das 19. Jahrhundert hat die Volkswelt zersetzt, so daf3
sie nur noch aus Trimmern erginzt werden muf3.“ (Dinninger
1937: 9)

Dieses Unternehmen ,, Traditionsbildung®™ konzentrierte sich zu-
nichst in den Mythen- und Sagensammlungen einer germanistischen
Volkstumskunde, die damit zugleich einen wichtigen Baustoff natio-
naler Identititskonstruktion bereitstellte. ,,Im Volk* gerettet, mulite
dieser Stoft dem Volk wiedergegeben werden, um zu iiberleben. So
wurde die germanische und nationale Mythologie zum Lehr- und
Bildungsstoft der Schulen und Universititen, der Gesangs- und Ge-
schichtsvereine, der Kinder- und Historienliteratur. Es war ,, Arbeit
am kollektiven Gedichtnis®, die hier geleistet wurde. Und diese Ar-
beit vollzog sich — das darf man heute nicht unterschitzen — bereits
unter Einsatz ausgesprochen wirksamer ideologischer und massen-
medialer Techniken. Die Gesamtauflage all jener einschligigen
Bicher, Lieder, Sammlungen, Farbdrucke, bald auch Fotografien ist
statistisch nie erfal3t worden, belief sich aber auf viele Millionen In-
formations- bzw. Ideologietriger.

So stellt sich dieses 19. Jahrhundert als ein Jahrhundert intensivster
Konstruktionsarbeit an historischen Kontinuititslinien dar, einer in-

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 171

vention of tradition im Sinne von nationalen Reichs- und Staatsideen
wie in England, von ethnisch-kulturellen Gemeinschaftsgedanken
wie in Deutschland, vor allem aber von der Idee einer ,,Volkskultur*
als eines historisch uiberlieferten Erbes ,,nationaler Geschichte von
Skandinavien bis Italien, von Frankreich bis RuBland. Der Zweck
solcher Traditionsbildung scheint aus heutiger Sicht klar: die Legiti-
mation nationalen und ethnischen Denkens durch historische Pati-
nierung, der Einbau entsprechender Bilder und Denkmuster in
alltagskulturelle Horizonte und schlieBlich die Verstirkung sozialer
Integrationseftekte durch ethnische und nationale Semantiken (Hug-
ger 1992).

Nun bedeutet diese invention freilich nicht einfach ein beliebiges
,,Erfinden historischer Phantasiestoffe. Das Erfundene mufl} viel-
mehr die Plausibilitit eines ,,Gefundenen® erzeugen, indem es an
Bruchstiicken, Daten und schemenhaften Uberlieferungen der Ge-
schichte ankniipft, indem es diese in einen Zusammenhang stellt, der
logisch erscheint und eine historische Entwicklungslinie ergibt.
Claude Lévi-Strauss hat zur Kennzeichnung solcher Identititsarbeit
den Begriff der bricolage geprigt, der auf ein mosaikartiges Zusam-
mensetzen unterschiedlicher Materialien und Muster verweist, aus
denen sich schlieBlich ein Gesamtbild gestalten lift. Im Blick auf
diesen zielgerichteten Effekt sprechen wir heute von ,,Konstrukti-
on®, also von der systematischen Anordnung dieser Mosaiksteinchen
zu einem Muster, das in sich dsthetisch geschlossen, logisch plausibel
und ideologisch unangreifbar wirkt und dessen Verfertigung selbst
Bestandteil einer ,,Kultur, hier: einer ,,Nationalkultur ist. Invention
of tradition meint also vor allem diese Technik der kiinstlichen Patinie-
rung und Historisierung, die es ermdglicht, eine Gegenwart in das
entsprechende Licht der Geschichte zu tauchen und sie dadurch als
historisch vorgezeichneten Erflillungsort eines geschichtlichen Auf-
trages zu begreifen.

Wesentliche Voraussetzung daftir ist, dal3 diese Konstruktion ihren
festen Platz in einem gemeinsamen ,kollektiven Gedichtnis® (Mau-
rice Halbwachs) findet, sozusagen in einem gesellschaftlichen Ge-
dichtnisarchiv, das nicht nur ideell in den Kopfen der Menschen,
sondern auch in der materiellen Gestalt etwa von Museen, Denkmi-
lern und Erinnerungsstitten vorhanden ist. Auch solche sichtbaren
Gedichtnisarchive schuf das 19. Jahrhundert in groBer Fiille — gerade
in Deutschland und vor allem zu nationalen Zwecken. Um ein her-
ausragendes Beispiel zu nennen: Was in Frankreich das Pantheon,
sollte in Deutschland bzw. in Bayern damals die Walhalla werden: ein
nationaler Gedichtnisraum, dessen Name mythologisch an die Halle
des germanischen Odin ankniipfen sollte, des nordischen Gottes, der
dort angeblich die im Kampf gefallenen Helden versammelte. Der

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

172 I1. Begriffe und Theorien

besonders mythengeneigte Konig Ludwig I. von Bayern wollte damit
einen Tempel nationaler Geschichte und Kultur schaften, in dem die
Marmorbiisten von 161 ,,deutschen® Menschen, Helden, Dichtern,
Komponisten, Politikern die ganze deutsche Geschichte und ihre
Kontinuitit verkérpern sollten. Bei der Grundsteinlegung im Jahr
1830 fiihrte die Rede des Ministers Eduard von Schenk diesen Ge-
danken in all seinem Pathos aus: ,,.Die Stitte, auf der wir stehen, ist
ein Berg, umkrinzt von Eichen, dem Sinnbild deutschen Sinnes; zu
unseren Fiilen rauscht der michtige Donaustrom und bringt uns die
Griile eines verbriiderten Nachbarlandes, in dem er entsprungen;
nordwirts wolben sich beschattete Hiigel, die bis an den gewaltigen
Bohmerwald reichen; stidwirts glaubt unser Blick, iiber die mit Ge-
traide gesegnete Ebene Bayerns weggleitend, die schneeigten Gipfel
seines fernen Hochgebirges zu entdecken; neben uns ragen die
Trimmer der Veste Stauf, wo ehedem ein starkes Rittergeschlecht
gehaust und aus dem nahen Regensburg, dem ersten Sitze des Bay-
ernflirsten, wo Otto von Wittelsbach belehnt wurde, erhebt sich wie
ein Fels der herrliche Dom. So umgeben uns rings Bilder deutschen
Firstenthums, deutscher Kraft, Gottesfurcht und Kunst.“ (Glaser
1986: 28)

Daten und Orte, Bilder und Symbole werden hier um ein natio-
nales Bedeutungszentrum gruppiert und inszeniert, um als Wegwei-
ser deutscher Herkunft und Tradition ins BewuBtsein eingeschrieben
zu werden. Auch die Architektur und die Baumaterialien dieser Wal-
halla, die dann 1842 erdffnet wurde, sprechen diese pathetische na-
tionale Sprache: Dolomitquader als Unterbau, breite Marmortreppen
als Aufginge, Tempelsiulen und Friese mit Motiven aus den Schlach-
ten deutscher und germanischer Geschichte, Tempeltore aus Erz und
Ahornholz. All dies soll auch isthetisch, korperhaft, sinnlich wirken,
soll ,,nationales Erbe® in seiner Stirke und Wucht splirbar machen.
Der franzosische Historiker Michel de Certeau hat mit seinem
Begriff von den lieux de mémoire namentlich solche nationalen Ge-
dichtnisorte bezeichnet, die in ihrer Architektur und Sinngebung
,nationale Geschichte und Gemeinschaft® symbolisieren: Denkmi-
ler, Kirchen, Gedenkstitten und Museen, aber auch Parks und Na-
turdenkmaler als Modelle einer ,,nationalisierten Natur®, wie sie der
Ethnologe Orvar Lofgren (1993) an schwedischen und amerikani-
schen Beispielen beschrieb. Es ist der Versuch, auratische Orte zu
schaffen, die als moderne Kultstitten kollektiver Erinnerung histori-
sches Kontinuitiatsdenken bewirken sollen. ,, Tradition ist deshalb ein
Medium, in dem sich Identitit bildet. Identitit, sowohl personliche
als auch kollektive, setzt Sinn voraus; doch sie basiert auch auf dem
kontinuierlichen ProzeB von Erinnern und Neu-Interpretation.*
(Giddens 1996: 150)

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 173

So entfernt uns der Sprachgestus jener Walhalla-Rede heute sein
mag, so vertraut muf} doch diese Strategie der Schaffung eines kol-
lektiven Gedichtnisses anmuten. Die gegenwirtige ,,Musealisierung
der Welt“ wird schlieBlich ebenfalls gespeist aus einem Bediirfnis
nach geschichtlicher Bestandssicherheit, in dem die Motive einer lo-
kalen, regionalen, nationalen oder ethnischen Identititspolitik kaum
mehr verhiillt hindurchschimmern als im 19. Jahrhundert. Unsere
Anliegen mogen wir wohl differenzierter begriinden, und Sprache
wie Asthetik haben an Pathos verloren. Die Strategie des Erinnerns
jedoch bleibt dieselbe. Unser GeschichtsbewuBtsein ist zwar — hof-
fentlich — kritischer, reflektierter, unideologischer geworden. Wir
nehmen heute Briiche und Diskontinuititen sicherlich eher wahr.
Aber wir scheinen doch anfillig geblieben gegeniiber manchen jener
Beschworungen ,,nationaler Gemeinschaft”. Der Blick auf gegen-
wirtige deutsche Geschichtspolitik wie auf die Renaissancen natio-
nalen BewuBtseins in Ost- wie Westeuropa macht jedenfalls deutlich,
dal3 die invention of tradition keineswegs nur ein vergangenes, histori-
sches Problem umschreibt.

Folklorismus oder: ,,God save the king*

Eine zweite Erorterungsmoglichkeit des Verhiltnisses von Kontinui-
tit und Wandel in der Kultur bietet der Begriff des Folklorismus.
,Folklore“, bereits im 19. Jahrhundert als Leitbegriff geprigt, ver-
weist auf das, was ,,im Volk* durch Zeiten und Riume weitergege-
ben und in narrativer oder ritueller Form tberliefert wird. Dort er-
scheint Kontinuitit vorwiegend als ein Prozel3 des aktiven Tradierens
von Wissensformen und Kulturmustern, die so dem Wandel und
dem Vergessen widerstehen. Die Volkskunde hatte sich lange Zeit
diese Auffassung zu eigen gemacht, da ihre Sammlungen von biuer-
lichen und handwerklichen Briuchen, von Sagen und Liedern
versprachen, das ,,Echte und Urspriingliche* der Volkskultur zum
Vorschein zu bringen. Was das Volk selbst tiberlieferte, muf3te den hi-
storischen Kern volkstiimlichen Lebens enthalten. Dal3 diese Samm-
lungspraxis selbst wiederum in die Uberlieferungszusammenhinge
eingriff, dab den Beobachteten damit Kriterien des ,,Wahren und
Wichtigen® vorgegeben wurden, dal3 ihnen in einer Rollenumkeh-
rung ein Katalog von Traditionen zur Nachahmung angeboten wur-
de, daB3 volkskundliches Dokumentieren also im buchstiblichen
Sinne invention of tradition bedeuten konnte und mufite, das wurde
auBer acht gelassen. Gewil3 nicht nur aus methodologischer Naivitit,
sondern auf Grund der tiefen Uberzeugung, daB, selbst wenn das
Volk solche Uberlieferungen voriibergehend ,,vergessen haben
sollte, es durch diese Nachhilfe vollig legitim wieder in deren Besitz

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
tersagt, m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

174 I1. Begriffe und Theorien

zu bringen sei. Da man als Volkskundler wuBte, dal das Volk so war,
wie es in diesen Uberlieferungen aufschien, bestand geradezu die
missionarische Pflicht, ihm wieder zu seiner eigentlichen Ausdrucks-
form zu verhelfen.

Erst in der von dem Miinchner Volkskundler Hans Moser ange-
stoBenen Folklorismus-Kritik der spiten flinfziger Jahre wurde die-
ser ZirkelschluB3 zuriickgewiesen. Moser sprach von der ,,Kultur
aus zweiter Hand“, die von den volkskundlichen Sammlern dem
Volk zugeschrieben und tibergeben werde. Er verwies damit auf
die ambivalente Rolle der Kulturpflege, die auch dort nur zu er-
halten vorgibt, wo sie schaftt, konstruiert, erfindet. Dal3 dabei in
der Geschichte zunehmend nicht nur ideologische Motive, sondern
auch handfeste 0konomische Momente eine Rolle spielten, da(}
die Beforschten manche Tradition gerne annahmen, sich also nach
jenem Bilde formten, welches die Volkskunde offentlich von ihnen
zeichnete, das war eine zweite wesentliche Erkenntnis dieser Folk-
lorismus-Kritik. Hermann Bausinger vor allem wies darauf hin,
wie dieses Bild einer gesellschaftlich erwiinschten und wirtschaft-
lich vermarktbaren ,,Volkskultur allmahlich dominiert und das
Wenige verdringt, was tatsichlich eigenstindig {berlebt. ,,Der
Folklorismus markiert dieses Drehmoment; die farbige Show einer
anderen, ,natiirlicheren‘ und ,urspriinglicheren® Gegenwelt fligt sich
bruchlos in Kulturindustrie und Konsumgesellschaft. (Bausinger
1969: 233)

Folklorismus als Ideologie der Kontinuitit wie als Geschift mit
der Tradition erweist sich damit als fast ebenso alt wie die Volkskun-
de selbst. So hat Wolf-Dieter Konenkamp (1978) in einer Studie
iiber Bauern in den Vierlanden, einer lindlichen Region 6stlich
von Hamburg, sehr anschaulich gezeigt, wie dort bereits um die
Mitte des 18. Jahrhunderts eine systematische Pflege regionaler
Tracht einsetzte, als die Vierlander Bauern namlich entdeckten, daf3
sie ihr Gemuse auf dem Hamburger Markt einem biirgerlichen Pu-
blikum sehr viel erfolgreicher in einheitlicher altmodischer Klei-
dung verkaufen konnten. Ohne moderne Marketingkonzepte zu
kennen, verbanden sie Gemiuse und Tracht, also Natur und Kultur,
bereits zu einem marktgingigen ,,Warenlogo®. Dabei war es uner-
heblich, daf diese pittoreske ,,Vierlinder Tracht® fast ebensoviel mit
kreativer Phantasie zu tun hatte wie mit nachweisbaren lokalen
Kleidungstraditionen.

Solche Beispiele weisen uns darauf hin, dal es bei der Folklore
nicht nur um Forscherideen, sondern auch um Alltagspraktiken geht
und dal} die scheinbar naive Geste des praktizierten Folklorismus
auch eine durchaus pfiffige und kalkulierende Logik auf der Seite der
Triger besitzen kann. Vor allem die Tourismusgeschichte ist ja beglei-

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
tersagt, m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 175

tet von bestindig fortschreitenden Folklorisierungseftekten in den
bereisten Regionen, beginnend einst in den mitteleuropiischen Al-
pin- und Seeregionen, inzwischen aber lingst global ausgeweitet.
Tourismusregionen lebten immer schon von und mit ihrem folklori-
stischen Profil, weil sich Kultur dabei auch in klingende Miinze um-
setzen lieB3: Trachtenfeste, Volksmusik und Heimatabende bildeten
schon im 19. Jahrhundert ein attraktives Unterhaltungsprogramm fiir
birgerliche Touristen, die so noch ,,echtes Volk* vorzufinden glaub-
ten (Jeggle/Korff 1974).

Das Verhiltnis von Forschern und Beforschten stellt sich somit
keineswegs nur als ein Tater-Opfer-Verhdltnis dar. Vierlinder und
Zillertaler Bauern oder Bodensee- und Caprifischer werden im Ver-
laufe einer langen Forschungs- und Tourismusgeschichte eben nicht
nur in ein ideologisches Traditionskonzept hineingezwungen, das ih-
nen Tracht und Tanz vorschreibt. Vielmehr spielen sie selbst auf die-
ser Klaviatur, lernen frith, mit ihrem symbolischen Kapital von Land-
schaft und Geschichte zu wirtschaften, schaffen sich durch ,,Kultur*
neue Okonomische Existenzgrundlagen. In dieser interkulturellen
Praxis verkehren sich mitunter sogar die eigentlich zugedachten Rol-
len, wenn Einheimische und Fremde sich im Rahmen forschungsbe-
dingter oder touristischer Begegnung wechselseitig ,,folklorisieren®.
Der Publizist Kasimir Edschmid beschreibt im Jahr 1926 sichtlich
amisiert solch eine Szene: ,,Es gibt tatsichlich in Nizza noch Leute,
welche von den Englindern auf dieselbe Weise leben, wie es ihre
GroBviter taten. Sie sind stets auf dem Sprung mit ihren Geigen, wo
es auch sei, ,God save the king® zu spielen, was jeden Englinder hilf-
los macht. Diese Gauner schleichen sich an die Hotels am Mittel-
meer, wenn die Englinder mittags hinter geschlossenen Liden ihre
Dunbhills rauchen, und fangen an zu spielen. Die Englinder, die
keine Neigung haben, sich zu zeigen, aber dieses Lied zu ehren ver-
pflichtet sind, werfen ihnen durch die Fensterritzen Geld auf die
StraBe, worauf die Geiger einen Jazz spielen” — und die englischen
Touristen sich wieder unbedringt von patriotischen Reprisentations-
aufgaben ihrer Siesta hingeben kénnen.”

Dieses Beispiel, ob nun beobachtet oder journalistisch nachemp-
funden, verweist auf zweierlei: zum einen darauf, dal} die Stereotypi-
sierung regionaler wie nationaler Kulturen ein allseitiger Proze$3 ist.
Denn es verfligten nicht nur die gebildeten Englinder iiber ihre Bil-
der mediterraner Mentalitit, auch die franzosischen Stralenmusiker
wulten offenbar ethnographisch genau tiber die kulturellen Eigenar-
ten ihrer Giste Bescheid. Zum andern zeigt sich daran, dal es lange
schon auch eine Folklore der Folklore gibt: Geschichten wie diese
Szene einer Uberkreuz-Ethnographie werden seit dem 19. Jahrhun-
dert kolportiert und goutiert, Geschichten, in denen oft die ,,Berei-

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

176 I1. Begriffe und Theorien

sten® sich als die schlaueren Kulturkenner erweisen. Namentlich der
amerikanische Schriftsteller Mark Tiwain liefert damals von seinen
Europareisen solche ironischen Schilderungen der Kulturbegegnung,
wenn er etwa beschreibt, wie amerikanische Touristen, unterwegs in
den Schweizer Alpen, nach den ersten, noch begeistert aufgenom-
menen und eifrig belohnten jodelnden Sennbuben bald entnervt ei-
nen Obulus dafiir entrichteten, dal} an der nichsten Serpentine die
dinne Bergluft nicht mehr in jodelnde Schwingungen versetzt wur-
de. Das ist bereits ein Stiick vorweggenommene Folklorismuskritik.

Folklore bezieht sich aber auch auf jene Strategien kollektiver Er-
innerung, die sich nicht in diesem Umfeld von Tourismus und Markt
entwickeln. Formen populdren Erzihlens etwa sind ja nicht nur eine
»Erfindung® sammelnder Traditionssucher, sondern sie verkorpern
eine narrative Strategie der Uberlieferung und Wissensvermittlung,
die in den iiberwiegend miindlich kommunizierenden Gesellschaften
der Geschichte wie der Gegenwart zur Alltagskultur gehort. So wur-
de die bauerliche Erzihlkultur des 19. Jahrhunderts von Volkskunde
und Germanistik auch deshalb untersucht, weil in Sagen und Mir-
chen, in lokalen und biographischen Erinnerungsstoffen vor allem
die Erfahrung von Kontinuitit und Wandel immer wieder ein zen-
trales Motiv bildet. Jenes ,,Es war einmal® entwirft Bilder, die eine
zwar undatierte Vergangenheit beschreiben, aber auch an einen noch
ungemessenen, unbegriffenen Abstand der Gegenwart zum Ge-
schichtlichen erinnern. Sie vermdgen ihn in den fiktiven Erfahrun-
gen und Gefithlen von Mirchenfiguren vielleicht sogar eindrucksvol-
ler zu vermitteln als manches faktenreiche Geschichtsbuch. Dieser
Vermittlungseftekt wirkt noch stirker im Bereich biographischen
Erzihlens, wenn Geschichte sich in der individuellen Erinnerung
widerspiegelt, wenn ,,objektives” Wissen sich in ,,subjektiver Wahr-
nehmung bricht (Warneken 1985; Lipp 1995). Die Alltags- und Er-
fahrungsgeschichte der letzten Jahrzehnte hat uns diese wichtige me-
diale Funktion erst wieder bewulit gemacht. Darauf war schon die
alte volkskundliche Erzihlforschung gestofen, und ihre moderne
Nachfolgerin beweist heute, in welch hohem Mal3e auch unsere Ge-
genwartsgesellschaft ihre lebensweltlichen Horizonte noch narrativ
strukturiert: In Manta- und Trabi-Witzen, in Berichten von techni-
schen Pannen oder kulturellen Milverstindnissen, in Stadtlegenden
und ,,sagenhaften Geschichten von heute*”” werden soziale Erfah-
rungen thematisiert und zugleich tiber Erzihlgenres typisiert, deren
Hauptmotiv immer wieder die irritierte Wahrnehmung gesellschaftli-
chen Wandels ist. Auch das meint ,,Folklore*.*

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 177

Ungleichzeitiges

Einen anders akzentuierten Zugang zum Verhiltnis von Kontinuitit
und Wandel als der Folklorismus erdfinet der Begriff des Ungleich-
zeitigen in der Kultur. Er spielte eine wesentliche Rolle bereits in
der Gesellschaftstheorie von Karl Marx und wurde von Ernst Bloch
spater in dessen kulturphilosophische Gedanken aufgenommen.
Marx bezog die Vorstellung des Ungleichzeitigen vor allem auf den
Verinderungsrhythmus wirtschaftlicher Produktionsweisen und so-
zialer Denkverfassungen, die sich fiir ihn im Ubergang vom Feuda-
lismus in den Kapitalismus noch vielfach als zeitlich ,,verspitet” und
,,verschoben® darstellten: feudale Denk- und Arbeitsweisen noch im
schon neuen Markt- und Kapitalverhiltnis, das empirische Neben-
einander eines theoretischen Nacheinander. Bei Bloch erscheint der
Begrift demgegeniiber eher ,,anthropologisiert®, auf die diinne Tiin-
che der Zivilisation verweisend, durch die das Archaische, das nur
versteckte Barbarische noch hindurchschimmert, zumal im Ange-
sicht des heraufdimmernden Faschismus: ,,Dies geheime Deutsch-
land ist ein riesiger, ein kochender Behilter von Vergangenheit.*
(Bloch 1977: 56) Bloch sieht daher bei den Nationalsozialisten eine
bewulte Strategie der Mobilisierung dieses ,,Unzeitigen* in der Ge-
sellschaft: Sie ,,widersprechen dem Jetzt ... von riickwirts her®, in-
dem sie ,fur jeden gute alte Dinge” malen, sich zunutze machen,
daB nicht alle ,,im selben Jetzt da* sind. Damit deutet er an, wie im
Gefuhl des Ungleichzeitigen zwar die Defizite der Gegenwart spiir-
bar werden, aber auch, welche Ressourcen an noch gleichsam trieb-
und bediirfnishafter sozialer Energie daraus mobilisiert werden kon-
nen: im Kampf fur ein ,,Altes” als vorgeblich ,,neues Leben® (Bloch
1977: 104).

Mit wesentlich geringerem philosophischem Tiefgang operierte
auch die alte Volkskunde mit einer ,rickwirtigen Idee des Un-
gleichzeitigen, wenn sie mitten in der industriellen Moderne immer
wieder nach dem Urspringlichen und Archaischen in der Kultur
suchte und dies in ,,ewigem®, der Zeit entzogenem ,,Volkstum* zu
finden glaubte. Wir sehen dies heute kritisch, ablehnend. Aber auch
uns ist die Vorstellung des Ungleichzeitigen keineswegs fremd, wenn
wir in einer durchaus Blochschen, anthropologisierenden Weise etwa
nach neuer Sinn- und Korperlichkeit fragen, die wir als einst exi-
stent, weil in der Gegenwart ,,verloren®, voraussetzen. Und sehr viel
vordergriindiger noch finden sich in unserem Alltagsbewultsein rela-
tiv klare Begriftfe von ZeitgemiaBem und UnzeitgemiaBem, zwischen
denen wir eine ,,zivilisatorische* Grenze liegen sehen. Es sind feste
kulturelle Standards, an denen sich entscheidet, was in unserer All-
tagswelt als normal, iiblich oder modern gilt und was nicht mehr

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

178 I1. Begriffe und Theorien

dazu gehort, was uns als veraltet, riickstindig, eigentlich dem Raum
der Geschichte zugehorig erscheint. Kulturelle Muster, die von der
Mehrheit der Gesellschaft lingst aufgegeben sind, und Wertehori-
zonte, die wir nicht mehr nachvollziehen kénnen, ordnen wir so ge-
wissermalien einer zweiten, aus der Vergangenheit noch in die Ge-
genwart hereinragenden ,,Zeitschicht™ zu. Damit befinden wir uns
{ibrigens — gewiB unbewuft — in Ubereinstimmung mit Albert Ein-
steins Theorie von der Relativitit der Zeit, wonach jeder Bezugskor-
per seine eigene Zeit besitzt.

Als exemplarische Illustration dieser Gleichzeitigkeit des Un-
gleichzeitigen diente in der volkskundlichen wie in der offentlichen
Diskussion lange Zeit die Gegeniiberstellung von Stadt und Land.
Stadt verkorperte die Moderne, die gesellschaftlich giiltigen Um-
gangsformen mit Arbeit und Technik, mit Freizeit und Konsum,
wahrend das Land, die dorfliche Lebenswelt, als ein Raum des Gest-
rigen erschien, zurlickgeblieben und unmodern in seiner wirtschaft-
lichen und technischen Infrastruktur, in seinem Sozialsystem und
seiner lokalen Weltsicht. Das Dort stand fiir eine Nische der Ge-
schichte, in der man noch ,,wie frither” anstatt wie heute lebte. Dort
blieben Tradition und Kontinuitat vielfach erhalten, nicht nur, weil
man bewuBt an ihnen festhalten wollte, sondern mehr noch, weil
man offenbar den Anschluf3 verpal3t hatte.

Daran wird deutlich, daB3 diese Verwendung des Begriffs Un-
gleichzeitigkeit von sehr konkreten Vorstellungen gesellschaftlicher
Entwicklung bzw. Riickstindigkeit ausging. Allerdings wurden da-
bei Vergleiche angestellt und Bewertungen herangezogen, deren
MaBstab einseitig vorausgesetzt war: von denen, die sich ,auf der
Hohe der Zeit™ wulBlten. Denn natiirlich nahm sich das Dorf, vom
Dorfe aus betrachtet, ganz anders aus als in der Perspektive der
Stadt. Das Problem war nur, dal} sich diese andere, innere Logik
dorflichen Lebens in einer auf Modernitit ausgerichteten Gesell-
schaft kaum erkliren und vermitteln lie (Kaschuba/Lipp 1982).
Die Dérfler waren sich dessen sehr bewuf3t, wenn man einschligi-
gen Studien noch aus den 1950er und 6oer Jahre trauen darf, die
auf tiefverwurzelte lindliche Minderwertigkeitskomplexe verweisen:
Als Randstiandige der Nachkriegsmoderne, deren beeindruckte Zu-
schauer sie immerhin waren, erlebten sie jenes Gefiihl eigener ,,Un-
gleichzeitigkeit™.

Riickblickend betrachtet, kann gerade dieses Beispiel des Stadt-
Land-Vergleichs illustrieren, wie sehr sich in den letzten Jahrzehnten
kulturelle Bewertungen verindert haben. Was einst als ungleichzeitig
an den Rand der Moderne abgedringt schien, steht heute vielfach
im Mittelpunkt von fortschrittsskeptischen Vorstellungen eines 6ko-
logischeren, sozialeren, menschlich ,,niheren® Lebens. Auch die

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 179

volkskundliche Gemeindeforschung der siebziger Jahre, die an dorfli-
chen ,,Zivilisationsgeschichten* neue Fragen sozialer Identitit und
kultureller Beheimatung aufwarf, hat dazu ihren kleinen Teil beige-
tragen. Und so konnte man heute behaupten, dal3 das Dorf in gewis-
ser Weise sogar etwas doppelt Ungleichzeitiges verkorpert, namlich
eine durch seine Verspitung nun plotzlich vorweggenommene
»,INachmoderne®, die sich auf ihren eigen-sinnigen Entwicklungspfa-
den viele schmerzhafte Kosten der Moderne erspart hat.

Sicher ist diese Formulierung eher ironisch gemeint, denn der Be-
griff des Ungleichzeitigen taugt nicht fiir solche Urteile. Sinnvoll be-
nutzt, vermag er lediglich Fragen nach gesellschaftlichen Beobach-
tungsmalstiben aufzuwerfen. Fragen, die sich immer wieder an jenes
schwierige Verhiltnis von Kontinuitit und Wandel richten, in dem
sich soziale Sicherheiten und Unsicherheiten jeweils neu ausbalancie-
ren. Und da Kultur nun einmal meist zur gesellschaftlichen Mehr-
heits- und Mainstream-Veranstaltung tendiert, ist es offen, ob die
,» Wiederentdeckung des Ungleichzeitigen® (Bausinger 1987: 13) in
den letzten Jahrzehnten und die neugewonnene Wertschitzung kul-
tureller Kontinuitit von langem Bestand sind. Immerhin hat diese
Wiederentdeckung wesentlich dazu beigetragen, dall uns gesell-
schaftliche Randseiter oder kulturelle Minderheiten oft sogar als et-
was zeitgemil ,,Unzeitiges* erscheinen.

Form und Funktion: Weihnachten

Ein vierter Zugang schlieBlich versucht, nochmals die Blickachse zu
verindern. Wenn bislang von Kontinuitit und Wandel die Rede war,
wurde mehr oder weniger selbstverstindlich eine Analogie von Form
und Funktion vorausgesetzt: Kulturelle Traditionen signalisieren ge-
dankliche Bestindigkeit, innovatives Verhalten verrit neue Ideen.
Schon im Dorfbeispiel deutete sich freilich an, dal dieser Analogie-
schluf hiufig fehlgeht: Kulturelle Formen koénnen duBerlich beibe-
halten werden, wihrend sich ihre Bedeutungen verindern. Diese
Verbindung von Formenkonstanz und Funktionswandel gehort im-
mer wieder zu den besonders interessanten, weil auch besonders
interpretationsbediirftigen kulturellen Phinomenen. Ich will das an
einem Beispiel illustrieren, das der alten Volkskunde stets als Beleg
fur Kontinuitit diente, wihrend es uns heute als Beweis flir kulturel-
len Wandel erscheint. Die Rede ist von Weihnachten.

Bekanntlich sah die Volkskunde seit dem 19. Jahrhundert in die-
sem Fest alle jene Elemente vereinigt, die im Rahmen ihrer Volks-
tumsideologie die Kontinuititsthese wie auch die Gemeinschaftsidee
zu bestitigen schienen. Denn fiir sie ging dieses christliche Fest in
seiner Symbolik auf ,,uralte Bedeutungen zuriick, die bis in die

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

180 I1. Begriffe und Theorien

graue Vorzeit germanischer Briuche um die Wintersonnwende
reichten. Zugleich betrachtete sie Weihnachten als ein Gemein-
schaftsfest, orientiert an der biuerlichen Tradition der Stall- und
Hofweihnacht, das urspriinglich iiberfamilidren Charakter besal3, also
die nachbarschaftliche und lokale Gemeinschaft in ihrem Bezie-
hungssystem symbolisierte und bestitigte. SchlieBlich verkorperte es
fiir sie ein ,,deutsches® Fest als symbolische Ausdrucksform spezifi-
scher Uberlieferungen und Mentalititen, die sich nur im germani-
schen Kulturraum so dicht und ungebrochen erhalten hatten. Der
«Atlas der Deutschen Volkskunde> flihrte noch in den 1930er Jahren
in umfangreichen Kartierungen den Nachweis der Verbreitung von
Weihnachtsbaum und Adventskranz, so dal jenseits aller regionalen
Unterschiede ein Grundmodell ,,deutsche Weihnacht* belegt schien.
Diese Vorstellungen wurden in unzihligen Artikeln zur Festge-
schichte popularisiert und auch asthetisiert, indem etwa in den Fami-
lienzeitschriften wie Daheim» oder Die Gartenlaube> festliche Ge-
staltungsvorschlige in Form von Weihnachtsliedern, Christbaum-
schmuck, Geschenkideen oder Kochrezepten unterbreitet wurden.
Dieses festliche Szenario ist uns in vielen jener Formen noch
heute vertraut. Auch die besinnlichen Artikel zum Fest, die Be-
schworung typisch deutscher Weihnachtsstimmung wie die prakti-
schen Hinweise zur Festgestaltung stehen uns weiterhin hilfreich zur
Seite. Aber wir sind beim Feiern wie beim Forschen doch wohl et-
was weniger weihnachtsselig geworden, weil sich manches Gliicksge-
fithl und manche uralte Tradition als triigerisch erwiesen haben. Der
Blick zuriick in die Kulturgeschichte zeigt nimlich, daB3 sich die be-
sondere kirchliche Tradition dieses Festes in Deutschland eigentlich
erst auszubilden begann, als die Religion mehr und mehr aus dem
Alltag verdringt wurde. Wihrend im 19. Jahrhundert der Kirchgang
seltener und das Alltagsleben kirchenferner wurden, erfuhr das Weih-
nachtsfest gegenliufig eine wachsende Aufwertung. Das gilt fir seine
feierliche Ausgestaltung wie fiir seine symbolische Deutung. Wih-
rend es vorher viele unterschiedliche Formen des Feierns gab, je
nach Region, Konfession und Stand, wihrend die lokalen Weih-
nachtsbriuche einen recht bunten Charakter trugen, entwickelten
sich nun immer tppigere, dabei zugleich festere und einheitliche
Formen. Vor allem zog sich das Fest allmihlich auf eine Form der
biirgerlichen Weihnacht zurtick, in der das ,,Gemeinschaftliche bei
Weihnachtsbaum und Kerzenlicht, bei Weihnachtsliedern und Ge-
schenken nur noch im engen Familienkreis stattfand. So geriet Weih-
nachten zur Inszenierungsbiihne der biirgerlichen Familie, in dessen
Lichterglanz man sich seine Zuneigung beweisen konnte. Und es
wurde zugleich zum piadagogischen Fest, indem die Kinder lernten,
daf3 das Aufsagen von Gedichten und das Vorsingen von Weihnachts-

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 181

liedern mit Geschenken belohnt wurde. Aber auch die technische
und industrielle Revolution ist bei diesem Wandel nicht unwichtig:
Weihnachtsbiume verbreiteten sich in den GroBstidten wie Berlin in
breiteren Bevolkerungskreisen erst dann, als ab 1851 die neue Eisen-
bahnlinie aus Thiiringen und dem Harz in groBer Menge Tannen
herbeischaffen konnte. Der Adventskranz wurde gar erst in der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts ,erfunden®, eine zusitzliche
Verdienstchance flir Floristen und Girtner. Das gilt ebenso flir den
kiuflichen Christbaumschmuck, der in strukturschwachen Agrar-
regionen meist von Frauen in Heimarbeit gefertigt wurde.

Mit dieser nachhaltigen Sikularisierung, Pidagogisierung, Techni-
sierung und Kommerzialisierung geht jedoch der Ernst des Festes
nicht verloren. Im Gegenteil: Jetzt erst wird Weithnachten zum natio-
nalen Fest, zum Ausdruck ,,deutschen Gemiits und zum Symbol
,,deutscher Kultur®“. Man stellt nun offentlich Christbiaume auf, betet
zum Fest flr Kaiser und Vaterland, feiert im Ersten Weltkrieg Solda-
ten- und Kriegsweihnacht und besingt auch im Dritten Reich wei-
terhin den seligen Weihnachtsfrieden. In diesem Sinne meint das
Modell in der Tat eine spezifisch ,,deutsche® Weihnacht — die freilich
nicht allen behagt. In Karikaturen und Witzen werden weihnachtli-
cher Kommerz und deutsche SpieBerseligkeit kulturkritisch beleuch-
tet. Theodor Fontane beschreibt in seinen Kindheitserinnerungen
mit feinem Sarkasmus, wie ihm dieses ,,Friedensfest” in seiner Kind-
heit stets getriibt erschien. Denn vor den Weihnachtstagen wurde in
seinem elterlichen Hause von Frauen aus dem Ort stets das Ginse-
schlachten vorgenommen, das zur familidren Festversorgung notwen-
dig war. ,,Nichst der Tiir, in einem Halbkreise, standen die fiinf
Schlachtpriesterinnen, jede mit einer Gans zwischen den Knien, und
sangen, wihrend sie mit einem spitzen Kiichenmesser die Schidel-
decke des armen Tieres durchbohrten, allerlei Volkslieder, deren
Text in einem merkwiirdigen Gegensatz zu dem morderischen Akt
stand.” (Fontane 1979: 85)

Heute wird mindestens ebensoviel Weihnachten gefeiert, aber an-
ders. Wir kennen zwar noch all diese Rituale und Zutaten des Festes,
doch kdénnen wir sie nur, wir miissen sie nicht mehr gebrauchen.
Weihnachten ist inzwischen so vieldeutig und vielgestaltig geworden,
daf} jeder damit nach seinen Bediirfnissen und auf seine Art umgehen
kann: in der Kirche oder zu Hause, auf einem Single-Treffen in der
Diskothek oder bei Badeferien unter Palmen. Natiirlich besitzt auch
dieses moderne Weihnachten noch seine alten Rituale. Nur bedeu-
ten sie nicht mehr allein Christliches und Festliches, sondern sie bil-
den zugleich Rituale unseres Freizeitlebens, des Feierns im Sinne
von entspannen, erholen, konsumieren, verreisen. Weihnachten be-
deutet Freizeit, es ist ein Hohepunkt unserer Freizeitkultur.

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

182 I1. Begriffe und Theorien

Trotzdem bleibt es ein magisches Datum im Jahreslauf, dessen
Wirkung sich nur wenige entziehen konnen. Weihnachten meint in
der Tat Kultur: etwas Uberliefertes, Gewohntes, das uns gerade durch
seine Formtreue selbstverstindlich geblieben ist. Aus einer einst reli-
giosen Tradition mit ideologischen Ubungen ist ein allgemeines Kul-
turgut geworden, das nicht mehr gebunden ist an Glaubensfragen. Es
gehort zu unseren Lebenslaufriten, erinnert an Kindheiten und Ge-
schenksehnsiichte, an Bilder und Emotionen, die wir an diesen Tag
zu kniipfen gelernt haben und die darum an diesem Tag auch immer
wieder prisent werden. Es ist Kontinuitit im Wandel, bietet eine
Vielzahl von Deutungen und Bedeutungen — obgleich und weil sich
die Weihnachtsbaume von Konstanz bis Flensburg so sehr Ghneln.

Transformationen

Ich habe dieses klassisch volkskundliche Beispiel des Weihnachtsfestes
auch deshalb gewihlt," um nochmals zu unterstreichen, wie sehr
eine Europiische Ethnologie — im Unterschied zu rein traditionsbe-
zogenen Auffassungen in der alten Volkskunde — auch eine Wissen-
schaft des kulturellen Wandels sein muB. Zwar beschreibt Kontinuitit
die Sicherheit des Gewohnten, die Macht des Vertrauten, das die
Menschen zusammenhilt und zugleich bindet. Und davon handelt
Kultur in hohem Mafle, von Kontinuititen und Traditionen als ge-
sellschaftlicher Ressource. Doch verweist Kultur auf dieses Dauer-
hatte nicht deshalb, weil sich in ihr ein vorwiegend statisches Prinzip
verkorpert, sondern weil sie im Gegenteil den Wandel steuert, der al-
lerdings mit symbolischen Sicherheitsmarkierungen versehen sein
muB. Mit Zeichen der Tradition, die freilich nur in der Bewegung
wirksam werden konnen.

Wie Menschen soziale Verinderungen kulturell bewiltigen, wie
sie den Verlust an Kontinuitit und Tradition kompensieren, indem
sie sich neue Traditionen aufbauen, wie sie gewohnte Formen beibe-
halten, um ihnen andere Bedeutungen zu geben — dies miissen unse-
re Leitfragen sein. Die Blickrichtung, die sich daraus ergibt, wird
sich immer stirker auf kulturelle Transformationsprozesse orientieren
missen, in denen komplexe Funktions- und Formenverinderungen
gesellschaftlicher Praxis stattfinden. Welche Komplexitit in diesen
Prozessen enthalten sein kann, verdeutlicht seit dem Beginn der
1990er Jahre der Blick in die osteuropiischen Gesellschaften, in de-
nen der Begriff Transformation nicht allein grundlegende Verinde-
rungen allgemeiner wirtschaftlicher und gesellschaftlicher Ordnun-
gen umschreibt, sondern — vielleicht folgenreicher noch — ,,totale®
Umwilzungen in den kulturellen Orientierungssystemen von Le-
benswelt und Alltag, von Lebensgeschichten und Lebensentwiirfen.

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 183

Hier miissen ethische und moralische Grundsitze, soziale und sym-
bolische Formen gesellschaftlichen Lebens vollig neu als Praxissy-
steme begriindet werden, Gesellschaftsgeschichten wie Lebensge-
schichten sind umzuschreiben und neu zu deuten, versichernde
Selbstbilder und Fremdbilder neu zu entwerfen (Niedermiiller 1994).
Nur ein wenig undramatischer und unauffilliger gilt dieses Prinzip
der Transformation in gleicher Weise fiir die westeuropdischen Ge-
sellschaften. Die Krise aller nationalen Ordnungsvorstellungen unter
den Bedingungen wachsender Globalisierung der Markt- wie der
Wissenshorizonte fiihrt auch hier dazu, da3 ,,wir unser Leben und
Handeln, unsere Organisationen und Institutionen entlang der Achse
Jlokal-global* reorientieren und reorganisieren missen.” (U. Beck
1997: 30) Das Lokale und Alltigliche unseres Lebens scheint nicht
mehr unbefragt gesichert, selbstverstindlich, sondern wird in neuen,
irritierenden Fragwiirdigkeiten und Abhingigkeiten wahrgenom-
men, bei denen Prozesse ,,der Sinnentleerung, des Exhumierens und
Problematisierens von Tradition® eine wesentliche Rolle spielen
(Giddens 1996: 115). Denn die Voraussetzungen wie die Konsequen-
zen unseres Tuns sind nicht mehr durch Gewohnheit und Tradition
geschiitzt.

Fiir diese Situation einer kulturellen Neubegriindung sozialer Wis-
sensordnungen und Identititen klingt das Begriffspaar Kontinuitit
und Wandel tatsichlich zu schwach, um die damit verbundene Dyna-
mik sozialer und kultureller Spannungszustinde angemessen wieder-
zugeben. Hier geht es in der Tat um Transformationen, wenn man
darunter einen radikalen Um- und Aufbau sozialer Bedeutungs- und
Deutungssysteme verstehen will, die vor allem ihre nationale Rah-
mung und ihren nationalen Halt verlieren. In dieser Richtung funda-
mentaler Bedeutungsveranderungen in der Kultur argumentiert etwa
der englische Kulturwissenschaftler Stuart Hall, wenn er die neue Si-
tuation des Individuums in der Spiatmoderne so beschreibt: ,,Das Ar-
gument der Theoretiker, die glauben, dall moderne Identititen sich
im Umbruch befinden, lautet, dal moderne Gesellschaften im spiten
zwanzigsten Jahrhundert durch einen besonderen Typ strukturellen
Wandels transformiert wiirden, der die kulturelle Landschaft von
Klasse, Geschlecht, Sexualitat, Ethnizitit, ,Rasse’ und Nationalitit, in
der wir als gesellschaftliche Individuen fest verortet sind, fragmentie-
re. Diese Transformationen wiirden auch unsere personlichen Identi-
titen spalten und unsere Selbstwahrnehmung als vereinheitlichtes
Subjekt untergraben. Dieser Verlust einer stabilen Selbstwahrneh-
mung wird seit einiger Zeit die Zerstreuung (dislocation) oder De-
Zentrierung des Subjekts genannt. Diese doppelte Verschiebung,
welche die Individuen sowohl in bezug auf ihren Ort in der sozialen
und kulturellen Welt als auch in bezug auf sich selbst de-zentriert,

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

184 I1. Begriffe und Theorien

(313

bildet fur das Individuum die ,Krise der Identitit’. (Hall 1994:
180f.) In dieser Krise mag der Wandel selbst mitunter als das neue
Kontinuierliche erscheinen, als eine bestindige Trans-Formation des
Gewohnten.

5. Zeichen: Symbol und Ritual

Dal} der Mensch ein animal symbolicum sei, lehrt uns heute vielleicht
nicht mehr das humanistische Bildungsgut der Lateinstunde, dafiir
tun dies um so intensiver die Reklamebilder der Alltagswelt. Mit der
asthetischen und semantischen Reduktion ihrer Botschaften auf we-
nige signifikante Zeichen und Gesten bestitigen sie uns, daf3
menschliche Welten stets Zeichen- und Symbolwelten waren und
sind. Symbole und Rituale fungieren — um die Computersprache zu
benutzen — als die ,,Steuerzeichen® unserer Kultur. Sie bilden die
groBen Verstindigungskodes sozialer Beziehungen, wobei die Sym-
bole gewissermaflen den Bedeutungskode reprisentieren, die Rituale
dagegen den Handlungskode. Und es gibt eine weitverbreitete Auf-
fassung, die man in dieser Radikalitit allerdings nicht teilen muf,
wonach die Kulturwissenschaften sich ausschlieBlich der Beschrei-
bung und Interpretation dieser menschlichen Zeichensysteme zu
widmen haben.

Etymologisch betrachtet, stammt unser moderner Symbolbegriff
vom griechischen Wort symballein ab, das ,,zusammenfligen®, ,,zu-
sammenwerfen bedeutet. In der griechischen Mythologie steht dies
als Sinnbild fiir ein Zusammenfligen von zwei Teilen, die einst eins
waren, jedoch getrennt worden sind. Es ist das Motiv der Miinze
oder Schale, die in zwei Teile zerbrochen wird, um nach einer mog-
licherweise langen Trennung als untriigliches Erkennungszeichen der
Identitit des Triger oder Uberbringers zu dienen. Der Begriff Ritual
wiederum ist vom lateinischen ritus abgeleitet, meint also einen
»Brauch® im Sinne eines prizise geformten und tradierten Verhal-
tensmusters, enthilt aber auch die Bedeutung von ,,In-Gebrauch-
Sein®. Beide Begrifte bezichen sich wohl urspriinglich auf eine reli-
giose Grundtextur der Kultur, in deren Webmustern bestimmte kul-
tische Zeichen und Bereiche markiert waren, die eine zentrale Rolle
spielten fiir das soziale Selbstverstindnis und die Weltbilder von
Menschengruppen. Religids meint in diesem Sinne weniger Glau-
bensformen als vielmehr ein weltzugewandtes Werte- und Ord-
nungssystem, das Respekt vor den Regeln sozialen Zusammenlebens
vermittelte und diese zum Kern des gesellschaftlichen Konsensus er-
klarte: zu etwas Heiligem, zum hochsten sozialen Wert. Um diesen
Respekt und damit letztlich Gesellschaft zu sichern, dienten solche

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:54:11. © Inhakt.
m ‘mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-164

	Magische Daten
	Leitwert „Kontinuität"
	Traditionen: „Fund und Erfindung"
	Folklorismus oder: „God save the king"
	Ungleichzeitiges
	Form und Funktion: Weihnachten
	Transformationen

