Moderne Essentialisierungen des Islams

Glaubte man dem immensen Ausstof§ an Literatur zur Rolle und Be-
deutung der Religion des Islams in der modernen Weltgesellschaft, so
mifite man zu der Ansicht gelangen, es hitte sich seit 1979, dem Jahr
der islamischen Revolution im Iran, eine Vielzahl von Wissenschaft-
lern aus ganz unterschiedlichen Disziplinen in kiirzester Frist auf ei-
nem Gebiete kundig gemacht, das zuvor fast ausschliefllich der exoti-
schen Zunft hochspezialisierter und orchideenhaft sich zierender Ex-
perten vorbehalten war. Wer sich so beeindrucken liefle, machte sich
leicht zum Opfer einer mit astrologischer Prizision und Bestimmtheit
arbeitenden Mode-Disziplin: Die Islamologie ist in Mode und jeder,
der einmal im Wistensand geschiirft hat, von Palmengehingen sich
umsiuselt und von orientalischer Weiblichkeit sich inspiriert fihlte,
glaubt offenbar, der wahren Tiefe des Orients erst auf die Spur ge-
kommen zu sein, wenn er aus der Peripherie seiner jeweiligen fachli-
chen Abteilung heraus einmal in das alles verbindende Zentrum der
islamischen Religion vorgedrungen ist.

Der vorliegende Ansatz macht es sich einfacher; er verweigert sich
der Suche nach der tieferen Wahrheit dessen, was authentischer Islam
und moderner Islamismus ist. Es ist jedoch nicht so, daf§ der Autor
Mode-Zeiten zur tieferen soziologischen Betrachtung des Phinomens
nicht fiir geeignet hielte — ganz im Gegenteil!

Die Skrupel, die mich letztlich von der Absicht abbrachten, mich an
der Suche nach dem »authentischen« Islam zu beteiligen, kommen aus
zwei unterschiedlichen Richtungen: Erstens kann man heute das Ge-
schift des Verstehens einer anderen Religion — und insbesondere das
soziologische in bezug auf den Islam — nicht mehr so betreiben, als wi-
ren Begriffe und Perspektiven, die in einer solchen Betrachtung zur
Anwendung gelangen, nicht bereits durch jene Diskurse geformt und
kontrolliert, die zugleich auch die Formen der Beherrschung, Destruk-
tion und sodann der Rekonstruktion der Kultur des anderen bestimm-
ten. Eine Soziologie des Islams kann heute ernstlich nicht so tun, als
hitte es den Diskurs iiber »Orientalismus« nicht gegeben.'

Zweitens, und viel stirker noch, bewegte mich die Einsicht, daf} die
historischen Leistungen der Islamwissenschaft und das Islambild, das
sie vermittelt, als wissenschaftliche Konstruktion einer kulturtibergrei-
fenden Perspektive zunehmend aus dem modernen islamologischen

21

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

Diskurs und damit auch aus dem Bewufitsein derjenigen herausfill,
die heute in scheinbar naiver Weise sich dem Phinomen Islam nihern.
Mit dem historisch auf uns gekommenen Wissen der Islamwissen-
schaft, mit dem Einfiihlungs- und Verstindniswillen, ja mit der Hin-
gabe, mit der weltbiirgerlichen Bildung und Toleranz der klassischen
Personlichkeiten dieser Wissenschaft, wird heute durch Nichtkennt-
nis, Verdrangung und willkiirlichen Zitaten-Selektivismus Schindluder
getrieben. Dafl die moderne Weltkultur auf die Schitze der islami-
schen Geschichte zurlickgreifen kann, ist das unteilbare Verdienst die-
ser Gelehrten. Diese »Schitze« verdichten sich in einzelnen ihrer Wer-
ke zur Synthese unterschiedlicher wie immer noch offen gewirkter
Bilder, die selbst im kulturiibergreifenden Blick des Zeitgeistes zu ent-
schlisseln sind. Diese Bilder gewissermafien auszublenden, die Sozio-
logie aus dem historischen Kontext unseres Islamverstindnisses zu 16-
sen, schien mir ein Vergehen; im Gegentell, sie einzuholen und aus den
ideengeschichtlichen Diskursen ihrer Zeit heraus zu verstehen, eine
Vorbedingung jeglicher Soziologie des Islams.”

Es ist deshalb meine Absicht, die Wissenschaft vom Islam wieder
ins Bewufltsein der Sozialwissenschaften und der Soziologie zu brin-
gen und zugleich die in ihr ruhenden Komponenten und Vorausset-
zungen der Soziologie des Islams aufzuzeigen.

Ich hitte es mir andererseits zu einfach gemacht, hitte ich mich mit
dem bloflen Rekurs auf den historischen Wandel des Islambildes im
19. Jahrhundert aus dem »Diskurs der Moderne« verabschiedet (Ha-
bermas 1981b, 1983a, 1985).”

Die vorliegenden Studien wollen mit einer gewif§ nicht zu verleug-
nenden Absicht an Uberlegungen wirken, die der Bedeutung des
»postmodernen« Verstindnisses kulturiibergreifender Kommunika-
tion und Interaktion Rechnung tragen. An die Stelle einer Soziologie
des Islams treten drei grundlegende Fragen, die sich an das soziologi-
sche Denken unserer Zeit wenden. Sie werden ganz pragmatisch als
Riickfragen an die Islamwissenschaft gestellt:

Erstens die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Innerlichkeit
und universalistischer Kulturerfahrung. In soziologischer Sicht ist hier
zu fragen, inwieweit die »konstitutive Subjektivitit« des modernen
Menschen gerade dann eines vertiefenden, auf das Innere und Wesen-
hafte gerichteten Verstindnisapparates bedarf, wenn er auf intrakultu-
relle Welterfahrung gestoflen wird. Die Frage zielt auf den epistemi-

22

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

schen, kulturklassifikatorischen Gehalt der Kategorie »Innerlichkeit«
in der kulturiibergreifenden Sozialforschung.*

Zweitens birgt Soziologie als Reflexion der Gesellschaft oder gesell-
schaftliche Selbstreflexion eo ipso einen Kern von Kulturkritik in sich.
Das verborgene kulturkritische Element der Soziologie mufl auch
dann von Bedeutung bleiben, wenn Soziologie explizit auf kulturiiber-
greifende Fragestellungen stof8t. Die moderne Kulturkritik hat selbst
an der Sublimierung und Essentialisierung des soziologischen Begriffs-
apparats gewirkt. Der Diskurs der Moderne brachte eine Reihe kon-
trastierender Unterscheidungsmerkmale hervor, die unsere eigene ge-
wohnte Realitit von derjenigen fremder Kulturen unterscheidet. Vor
dem Hintergrund der modernen Kulturkritik werden Sozialstruktu-
ren, soziale Bewegungen, Formen der sozialen Kohision, individuelle
Lebenspraxis und Einstellungen zur Welt, von Entwicklungsgesell-
schaften etwa, klassifiziert. Die Frage lautet, welche spezifischen Fol-
gen das kulturkritische Muster soziologischer Selbstreflexion in der
Begegnung und Beschreibung anderer Kulturen und Glaubenssysteme
hinterliflt.”

Drittens bringt die zunehmende Universalisierung der Kultur neue
innere Formen der Kommunikation und Interaktion hervor, die eines
aus der unmittelbaren Kulturerfahrung des Einzelnen heraus begriind-
baren Sinnzusammenhangs entbehren. Die moderne Weltkultur wird
selbst entreferentiell, ritualistisch, formalisierend, simulativ und ge-
geniiber den Betroffenheiten und Erfahrungen des Einzelnen als para-
sitar erfahren. Daf} die Lokalkulturen und Glaubenssysteme Anderer,
gerade vor dem Hintergrund universeller Erweiterung kultureller
Kommunikation, weiterhin mit dem Stempel ritualistisch-legalistischer
und deshalb eben oberflichlicher und spannungsloser Kultur versehen
werden, bleibt unglaubwiirdig. Wenn gerade eine christliche Wirt-
schaftsethik — auf innere Einstellung zur Welt, auf individuelle Erlo-
sung, auf Prophetentum, auf Offenbarungserlebnis bauend - eine ent-
referentielle, sinnentleerte und ritualistische, duflerliche Form der kul-
turellen Kommunikation und Interaktion hervorbringt, so bleibt die
wissenschaftliche Kategorisierung anderer Glaubenssysteme als phari-
sderhaft, ritualistisch und affirmativ etc. wenig tiberzeugend.

Die Realitit der neuen — der postmodern genannten — Formen der
Kommunikation und Interaktion darf fiir die soziologische Analyse
anderer Kulturen und Glaubenssysteme nicht folgenlos bleiben. Wo

23

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

sich zeigt, daf§ die Essentialisierung, die die Moderne betreibt, nur eine
geschicktere und auch viel fatalere Form sozialer Simulation ist — und
diese Tatsache war schon einem Max Weber bewufit — so darf anderen
Kulturen nicht unter einem scheinbaren Zwang zur Objektivierung
und unter dem Vorwand, sie seien wesentlich nur simulativ, gerade
diese verhingnisvolle Essentialisierung aufgezwungen werden.®

Die drei Fragen nach der innerlichen Weltsicht und ihren Folgen im
interkulturellen Austausch, nach den Auswirkungen der modernen
Kulturkritik auf jede kulturiibergreifende Perspektive und nach den
Folgen des objektiven Charakters simulativer Diskurse in der Welt-
kultur bewegen die folgende Arbeit wesentlich, ohne zugleich Gegen-
stand der Untersuchungen selbst sein zu konnen.

Die sich halbherzig postmodern gebende Kulturinterpretation, die
sich so sehr auf Kontext, Sinn und Macht versteht, hat es sich zur Auf-
gabe gemacht, von den kontrastierenden Klassifikationsmerkmalen des
»Orientalismus« hinwegzukommen und nun jene Forschungsstile zu
entwickeln, die — wie sie meint — den erforschten Volkern weniger
Ungerechtigkeit widerfahren lift. Dafl man nun mir den Volkern ar-
beiten will und nicht mehr nur primir sber sie (»to explore possible
styles of research which do less injustice to the peoples with whom —
rather than on whom - we work«; Hobart 1986a: 7), mag sicher neuen
Spielraum fiir Forschungsimpulse eroffnen. Das kann jedoch so ein-
fach und problemlos nicht sein.

Das Problem, das sich dabeti stellt, ist unser ureigenstes Gefangen-
sein in Innerlichkeits- und Essentialisierungsgedanken, aus denen her-
aus erst Utilitarsierung und Maximierung des Handelns sich uns er-
schliefit.” Ich mochte dieses unser Gefangensein im Innerlichkeits-
Syndrom - religits begriindetes Verhalten anderer nur gegen den Wert
strengster innerer Wahrheit, Geschlossenheit und in aller Hirte nur
auf das jenseitige, erlosende Schicksal gerichtete individueller Verant-
wortlichkeit zu messen, zu beurteilen und zu klassifizieren — an zwei
Beispielen verdeutlichen. Sie beziehen sich auf zwei neuere Islam-Bii-
cher, die von unterschiedlicher Bedeutung und Qualitdt sind und in
unterschiedlicher Weise mit Innerlichkeit und Essentialisierung ope-
rieren: Michael Gilsenans »Recognizing Islam« und Bruno Etiennes
»L’islamisme radical«.

Michael Gilsenan fiithrt in seiner »An Anthropologist’s Introduc-

24

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

tion« einen aufgeschlossenen jungen Europier vor, der in dem Erleb-
nis der ungebundenen, spielerischen und sich in raumliche und zeitli-
che Sphiren bewuflt spaltenden Doppelmoral zweier Hadrami-Sche-
rifen seinen als Anthropologe ersten Schock mit der islamischen Kul-
tur erlebt. Es ist ein sicherlich nicht beabsichtigter Effekt der Be-
schreibung des Gruflrituals zwischen den zwei Hadrami-Scherifen
und einem jungen Intellektuellen ihres Stammes, daf§ deutlich wird,
wie sich in einem traditionellen Ritual zwei vollig verschiedene mo-
derne Lebensformen begegnen konnen, wie sie im rituellen Akt der
Tradition selbst eine gewisse Versdhnung finden, zugleich aber auch in
eine eigenartige Spannung zueinander treten. Gilsenan spielt mit sei-
nem eigenen und mit unserem Innerlichkeits-Habitus, wenn er ganz
zu Beginn seines Buches die folgende Situation beschreibt. Ich tiber-
setze hier einige Teile seiner signifikanten Beschreibung.

»Ein Freund und ich waren in Seyyan, einer der antiken Stadte des groflen ost-
lichen Wadi in Hadramaut. Sie wurde von einer von den Briten eingesetzten
Familie von Sultanen regiert, in ihr herrschte ein sehr einflufireicher Clan von
Scherifen, Abkommlingen des Propheten Muhammad.

Wir trafen an einem heiffen Morgen zwei junge Minner auf der Strafle. Das
griine Band an ihren Turbanen, ihre wehenden creme-farbenen Umhinge und
ihre gepflegten Birte waren Zeichen der Heiligkeit und Insignien ihrer sozialen
Stellung. Thr Reichtum, der von groflem lokalen Grundbesitz und von Ge-
schiften aus Indonesien kam, driickte sich in der Qualitit des Stoffes ihrer
Kleider und in der Grofle und entsprechenden Eleganz des luxuriosen Hauses
aus, zu dem man uns geleitete.

Alles war Verzauberung, eine Wiiste, eine Oase, eine heilige Stadt, eine ural-
te Tradition. Die Fulle von Heiligkeit und ein ritualisierter Sinn von guter
Ordnung und Harmonie kamen hinzu, als einer meiner eigenen Studenten,
dem wir auf der Strafle begegneten, im Vorbeigehen sich respektvoll zum
Handkuf§ niederbeugte und damit seine Anerkennung ihrer sozialen Stellung
bezeugte. Die Welt war ein wunderbar geformter magischer Garten. Ich war
beschwingt und alle meine Vorstellungen von Islam und arabischer Gesell-
schaft schienen unhinterfragt sich zu bestitigen.«

(Gilsenan 1982: 9)

Schliellich entdeckt Gilsenan aber in der privaten Atmosphire des

25

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

Hauses die wahre Lebenswelt der Scherifen in einem Grundig Ton-
bandgerit, Popmusik, Whisky und dem Bediirfnis, sich schnell west-
lich zu kleiden.

Mehr noch, er traf am nichsten Tag den Studenten, der ihm den
zweiten Schock versetzte: Er entpuppte sich als ein linker Nasserist,
der das vollzogene Grufiritual so kommentierte: Wir kiissen heute ihre
Hinde, aber warte nur auf morgen.

Gilsenan zieht den Schluf$: »Der Handkufl war eine Show, die vol-
lig im Gegensatz zum Sinn stand, den die Handelnden ihm verliehen.
Mit ihm wurden verborgene Interpretationen, Reversionen und Nega-
tionen verheimlicht.«

Hier vertieft nun Gilsenan selbst den beschriebenen Handkuff von
1959 aus der Sicht der fundamentalistischen Wende von 1982 —und ich
kann ihm hierin nicht folgen. Beide Parteien waren sich sehr wohl der
inneren Haltung der anderen bewufit. Aber beide Parteien verzichte-
ten aus der Akzeptanz des Rituals darauf, ihre Vorstellung von Islam
und islamischer Lebensweise zum Gegenstand des symbolisch Ge-
tauschten zu machen. Die innere Haltung der Akteure blieb gegeniiber
dem rituellen Akt duflerlich. Niemand versuchte seine Haltung dem
Ritus habituell aufzuzwingen. Die Konvention des Aktes leistete, was
sie in der sozialen Situation von 1959 zu leisten hatte: die soziale Ver-
sohnung zweier politisch unvereinbarer Haltungen zur Welt. Hier der
legitime rituelle Konventionalismus als Rechtfertigung sikularer Mo-
dernitit als individueller Lebensstil. Dort ein politischer Essentialis-
mus, der auf sozialer Einheit von Ritus und Lebensform pocht und
damit noch unbewufit einer religiosen Fundamentalisierung des Sozia-
len den Weg bereitet.

Am Beispiel des simulativen Innen- und Aulen-Verhaltens der bei-
den islamischen Notabeln verwickelt Gilsenan uns in das Bilderspiel
der Verwandlung einer magisch-religios verklirten arabischen Land-
schaft in die entzauberte Welt der Moderne. Bevor er uns, die Leser,
wissen 1aflt, was die andere Seite, der junge Student, aus seiner Unter-
werfungsgeste macht, erfahren wir, wie »tief« den Autor die listenrei-
che, ganz auf die Durchsetzung so primitiv materiellen Interesses ge-
richtete hiusliche Verwandlung der beiden Scherifen betroffen ge-
macht hat:

26

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

»Fir einen naiven Jiingling, der sich im Angesicht der Kultur dieser fremden
und wunderbaren Gesellschaft, die sich ithm gerade auftat, fromm um nicht zu
sagen frommelnd verhielt, war der Schock grof§. War die Straflenszene nur eine
Szene? Eine Heiligkeitsschau, eine blofle Fassade einer Elite, die sich hinter
den Zeichen und Pflichten ihrer Machtstellung zu verbergen hatte? Solche Zei-
chen der Religion und Hierarchie wurden dazu benutzt, andere zu beherrschen,
aber, fiir einige der jungen Scherifen zumindest, waren sie in der Isolierung
ithrer Hiuser sicher eine kaum mehr zu unterstiitzende Last.«

(Gilsenan 1982: 10)

Jetzt erst erfahren wir, daf§ der ehrerbietig den Handkuf§ darbringende
Student eine zweite, eine ganz private, interessengebundene Lesart fir
seine 6ffentlich vollzogene Geste hat:

»Einen Tag spiter traf ich den Studenten, ein Junge so wie ich knapp unter 20
Jahren. Er versetzte mir einen zweiten Schock, >wir kiissen heute ihre Hande,
aber warte nur auf morgen«. Er war ein Nasserist, ein Wort, das fur die briti-
schen und die scherifischen Behorden gleichbedeutend war mit Subversion,
Kommunismus und einem ganzlich zu widerstehenden Feind. Einer der ersten
jener Bauerngeneration, die Bildung genas. Er war Mitglied in einem Kultur-
club, in dem die meisten jungen Minner Sympathisanten des dgyptischen Pri-
sidenten waren, damals auf der Hohe seiner Macht. Nassers Anliegen galt als
dasjenige aller Araber gegen Imperialismus und die Kontrolle der reaktioniren
Krifte. Er sprach zu mir, aber ich war auch nur ein Teil des Apparats der Ko-
lonialverwaltung, eine Tatsache, die er sehr viel klarer sah als ich selbst. Der
Handkuf§ war eine Schau, aber es war eine Schau mit diametral entgegenge-
setzten Bedeutungen fir die Handelnden, mit geheimgehaltenen Interpretatio-
nen, Rickbindungen und Verneinungen.«

(Gilsenan 1982: 10£.)

Der praktische Interessengegensatz, den die sozialen Akteure in der —
in wie immer unterschiedlich vollzogenen Rollen — gemeinsamen Per-
formanz des offentlichen Aktes entwickeln, fithrt sie im »Innern« zu
ganz verschiedenen Ausdeutungen des Sinnzusammenhangs zwischen
dem »innen« konstituierten Interesse und dem »auflen« vollzogenen
symbolischen Akt:

27

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

»Beide Seiten verfiigten tiber starke Definitionen der wahren Religion. Die Po-
sition der Scherifen ruhte ganz auf ihrer Herkunft, rituellen Kompetenz, und
dem Glauben an ihre Fahigkeit, Segen zu bringen, auf Bildung und Kenntnis
des islamischen Rechts, die sich ganz in ihrer Kleidung symbolisierten. Fiir sie
stand der Student dem Unglauben gefahrlich nahe und war sicherlich dem So-
zialismus verfallen. Die Whisky-Trinker mochten zwar ihr eigenes unvoll-
kommenes Benehmen zugeben, aber darin jeden Zusammenhang mit dem Ver-
lust ihrer Autoritit leugnen. Fir den Studenten waren die Hinde des Mannes,
die er kiifite, nicht nur Hindernisse fiir die Unabhingigkeit, sondern hatten
auch nichts mit wahrem Islam zu tun, der der Scherifen nicht bedarf und eben-
sowenig auch des Respekts fiir reiche Kaufleute und Grundbesitzer in griinen
Turbanen oder der Akzeptanz religiéser Hierarchien. Der wahre Islam war frei
von solchen Vermittlungen zu Gott und wurde nur von Koran und Traditio-
nen verkorpert. Er stellte eine egalitare Kraft fir die Einheit aller Mitglieder
der Gemeinschaft dar und war Teil eines weltweiten Kampfes, ein Islam, der
Hand in Hand ging mit dem Kampf gegen die lokalen Quellen der Korruption
und gegen die Fremdherrschaft.«

(Gilsenan 1982: 11)

Gilsenan interpretiert hier einen Akt, den er 1959 erlebt hat, im Kon-
text des Zeitgeistes von 1982. Dafl und warum der separat gefiihrte
Disput tber die Interessenlage der Partizipanten nun in einem Dis-
kurs tiber »starke Definitionen wahrer Religion« ausgedeutet werden
kann, mag vielmehr Gilsenans und unser aller Problem sein, ein Prob-
lem, das sich eher mit dem Bewufitsein des sich wandelnden Charakters
religioser Glaubenssysteme im modernen Diskurs kulturiibergreifen-
der Kommunikation und Interaktion als aus der faktischen und be-
wufiten Erfahrung der Akteure von 1959 vermittelt. 1982 ist insofern
erst das Nachspiel von 1959, und in diesem Nachspiel erst erfahrt das
Erlebnis interkultureller Kommunikation seine eigentliche Essentiali-
sierung.

Die Bilder des bewuf3ten, aber auch unabsichtlichen Spiels mit dem
Heiligen und dem Profanen, mit den Wahrheiten des Lebenszyklus,
der Virtuositit des Wissens und der praktischen Vernunft des Interes-
ses, die uns Gilsenan aus dem Leben der islamischen Kultur vermittelt,
entsprechen denn auch so ganz dem Geschmack einer neuen Genera-
tion von Zivilisationsfliichtigen, die in der Wahrheit dieser Religion
ihre Sehnstichte nach einem innerlich bestimmten Kulturerlebnis zu

28

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

stillen suchen. Das Bediirfnis nach Innerlichkeit der Kulturerfahrung
einer neuen Anthropologengeneration entspricht hier durchaus dem
Bediirfnis nach innerlich bestimmter Welterfahrung einer jungen Ge-
neration politisch motivierter, global und universell denkender Intel-
lektueller, etwa der arabisch-islamischen Gesellschaften, die das
»Spiel« kennengelernt und verstanden haben. Im Gilsenanschen Werk
deutet sich eine postmoderne Synthese der kulturiibergreifenden Er-
fahrung, Kommunikation und Interaktion an. Das Mifiverstindnis,
dem sie unterliegt, eroffnet sich vielleicht grundlegend in den beiden
verschiedenen Formen der Essentialisierung, die eine solche Synthese
in sich birgt: hier die nicht mehr nostalgische, nach innen einschni-
rende, nach auflen korperbewufit beherrschende Perspektive des
postmodernen Intellektuellen, dort die nostalgisch-fundamentalistische
Essentialisierung von Kulturbestinden der Intellektuellenschicht einer
des Ubergangs harrenden vorindustriellen Gesellschaft.

Weniger spielerisch, eher ernst und finster stimmt das Bild, das uns
Bruno Etienne in seiner Studie zum »radikalen Islamismus« vermittelt.
Hier gewinnt jene neue Generation arabischer Intellektueller ihre mo-
derne legitimatorische Kraft aus einer neuen, okzidentalen Essentiali-
sierung der Geschichte: »Die Islamisten sind durch ihre Neuinterpre-
tation der Geschichte des Orients und des Okzidents radikal« (Etienne
1987: 22).

Wie schon in der Gilsenanschen Ausdeutung der inneren Lebens-
haltung des jungen unterprivilegierten Studenten, der sich der globalen
und lokalen Voraussetzungen des Prozesses politischer Emanzipation
bewuflt wird, bleibt auch Etiennes Bild vom Islam als »le seul véritable
instrument de mobilisation des masses«, als das einzig wahre Instru-
ment der Mobilisierung der Massen, an die Vorstellung vom Bediirfnis
nach »wahrer Religion« gekniipft: »Die Errichtung einer islamischen
Gesellschaft in Ubereinstimmung mit der religidsen Moral bleibt das
einzig erhaltbare zivilisatorische Projekt« (Etienne 1987: 25).°

Hier in der Arbeit Etiennes wird ein neuer Islam kreiert, ein Islam,
der auf einer neuen, modernen, lebenspraktischen Lektiire des Koran
aufbaut, der eine neue, moderne »Gemeinschaft« konstituiert (vgl.
Etienne 1987: 197) und darin eine neue Praxis. Diese Praxis

»beglinstigt die Heraufkunft von imaginierten im Verhiltnis zu wirklichen Er-
eignissen ...; der Koran lehrt, was dabei der wichtigste Moment ist, dieser letz-

29

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

te Tag, dem die vorhergesagten Katastrophen der Apokalypse vorhergehen.
Die aktuelle Bedeutung des Islamismus liegt gerade in der Verbindung dieses
eschatologischen Begriffs der Zeit, der angesichts dessen, was Weber die Ent-
zauberung der Welt nannte, den Prozef} des Verfalls der Welt und der Korrup-
tion beschleunigt.«

(Etienne 1987: 54)

Hier wird dem Islam eine neue Kraft der postmodernen Verzauberung
der Welt abgetrotzt. Es ist nun die Re-Lektiire des Korans und die
Analyse der raumzeitlichen Ordnungen, die der Islam errichtet hat
und in denen der Orient sich neu »comme pole mystique« (Etienne
1987: 57) konstituiert. Aus dieser neuen mystischen Kraft des Orients
leitet Etienne seine — ganz von postmoderner Einfithlsamkeit getrage-

ne — These ab, daf§

»die Islamisten sich einem Gesellschaftsprojekt widersetzen, das aus der Ent-
zifferung des historischen Sinus abgeleitet ist, d.h. symbolisch aus der Vor-
wegnahme der letzten Ziele, denn die moderne Welt versinkt in eschatologi-
scher Vulgarisierung dadurch, daf die Modernisierung zunehmend die Bedeu-
tung eines Bankrotts gewinnt, je mehr sie in der Realitit sich der Angeschla-
genheit des developmentalistischen Projekts versichert und die Interpretation
der Welt zu einer Verknappung des Sinns fiihrt.«

(Etienne 1987: 59)

Hier wird von einem westlichen Politologen der Mythos des Orients
gegen das gesellschaftliche Projekt der Moderne gewendet; es ist jetzt
plotzlich die islamische Praxis, entdeckt und neu »verlesen« von einem
westlichen Intellektuellen, von einem Gesellschaftstheoretiker da-
selbst. Dem gilt es als erstes Ziel, die »innere Logik« allen arabo-isla-
mischen Geschehens zu entschliisseln:

»Den Mythos der Einheit unterbewertend, haben sich die Abendlinder we-
sentlich in einem Punkt getiuscht: wir haben dem Diskurs der transkulturier-
ten Eliten zugehort (und geglaubt?), die nach unserer Vorstellung gebildet
wurden, an unseren Fakultiten, oft bei uns selbst. Ein Diskurs, der unserer
ideologischen Bequemlichkeit entgegenkam, so auch unseren Interessen: Fort-
schritt/ Entwicklung, Technologietransfer, Entwicklungshilfe, Zusammenar-
beit, als ob es dazu nicht Zweier bedarf. Um die interne Logik zu packen,

30

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

wenn nicht den Zusammenhang der arabischen und arabisch-islamischen Stra-
tegie, mufl man in der Tat dauernd den historischen Geist und die Geographie
prasent haben und darf niemals vergessen, dafl die Araber auf dieser Ebene
weder die gleiche Vision noch das gleiche Gedichtnis wie die Okzidentalen
haben.«

(Etienne 1987: 691.)

Hier wird jetzt die Betonung auf die unterschiedliche Idee der Ge-
schichte und das unterschiedliche Verstindnis von geographischem
Raum gelegt, auf die unterschiedliche Vision von Welt, auf unter-
schiedliche Formen des Gedichtnisses, das uns Européer von den Ori-
entalen trennt. In der Interpretation dieses westlich-rationalen Polito-
logen sind es nun erst die islamischen Massen und der islamistische
Radikalismus, die den Unterschied zwischen 6stlicher und westlicher
Kultur zum Ausdruck bringen. Und gerade darin kann sich der euro-
paische Intellektuelle erst so recht wieder mit der ihm sonst fremden
islamistischen Idee verbinden: Sie hat eine eigene Tiefe des Verstind-
nisses, eine »innere Logik«, die uns bisher nur deshalb verborgen
blieb, weil wir den Miflinterpretationen der westlich akkulturierten
Eliten aufsaflen — also unseren eigenen Geschdpfen — und ihnen, die ja
nur Begriffe benutzten, die mit dem sozialen und historischen Kon-
text, auf den sie sie bezogen, nichts zu tun hatten, glaubten (Etienne
1987: 85). Ebenso wie Gilsenan fiihrt uns auch Etienne weiter in die
orientalistischen Riume des »tieferen Verstindnisses«: »le salon ou,
mieux, >byt al-dhif«. Hier wird denn auch deutlich, wie sehr der mo-
dernistische Diskurs iiber Nationalstaat und Nationalismus die in der
Geschichte fulenden Ziige der materiellen Kultur des Orients ver-
wischt, sie vor dem »tieferen Auge« des partizipierenden Anthropolo-
gen verbergen will:

»Eine gewisse Ethnophobie selbst seitens der Kollegen meines Alters und eine
Verstimmtheit tiber meine Forschungen, so als ob ich mich mit etwas beschaf-
tige, was sie gerne in einem ausradierten Gedichtnis begraben hitten oder gar
doch auf dem Schutthaufen der Geschichte, einer unzeitgemifien Geschichte,
der sie gerne den Riicken zukehren wiirden. Aber die Schwiegermiitter bleiben
wach ...«

(Etienne 1987: 94)

3I

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

Dem auf seine Vertiefung der Fremdkultur eingestellten westlichen
Feldforscher wird mit einer »Ethnophobie« begegnet, mit der hier sei-
ne Gesprichspartner und Kollegen die lokalen Traditionen der materi-
ellen Kultur des Islams eher dem Millhaufen der Geschichte anver-
trauen als ihn selbst darin fischen zu lassen. Die westliche Interpreta-
tionsmacht wollen sich die lokalen Eliten so einfach nicht mehr neh-
men lassen. Etienne schliefft daraus seine bunt gewirkte, im Verlauf
des Werkes immer wieder aufgegriffene These von einem aktuellen
Prozef der Reversion, der Uberdrehung von Modernitit, einer Retra-
ditionalisierung, die zugleich einen Uberschufl an Modernitit hervor-
bringt (Etienne 1987: 95). In diesem Prozef sicht er die Islamisierung
der Modernitit begriindet, eine Zuriickweisung aller Bestrebungen,
den Islam zu modernisieren und statt dessen die Hervorbringung eines
Willens, eine neue islamische Modernitit zu begriinden.

Die Vorstellung von der »Islamisierung der Moderne« miindet an-
dererseits in eine anthropologische Vertiefung von Individuum, raum-
zeitlichen Beziehungen und einer Sakralisierung von Habitus, durch
die erst Handeln in dem »dahinter liegenden Sinn« (Eickelmann 1981:
71.) als Sinnhaftes erschlossen werden kann. Solche anthropologische
Vertiefung erschopft sich nicht nur in der Vermittlung anschaulicher
und sinnfilliger Bilder, in der Konstitution eines lesbaren und ent-
schliisselbaren Textes der Fremdkultur (vgl. Geertz 1986); sie arbeitet
auch an der Entwertung eben derselben Kultur mit, deren sie sich be-
michtigt. Gilsenans stilvolle Bilder arbeiten so an der von Etienne be-
schworenen Islamisierung der Moderne mit. Die Essentialisierung der
Schliisselsymbolik des Orients und seiner religiosen Ideenwelt — so
reizvoll sie fir den postmodernen, in universellen Spielen des symboli-
schen Tausches gefangenen Kulturmenschen sein mogen — entspricht
so ganz auch einer Essentialisierung der Tradition in iiberschieflender
Modernitit, wie Ftienne sie uns von den radikalen Islamisten vermit-
telt.

Anmerkungen
1 Dieser Diskurs wurde in seiner aktuellen Bedeutung durch einen
Aufsatz des in Paris lebenden igyptischen Soziologen Anwar Ab-

del-Malek (1963) eroffnet.
2 So werden von Politologen zum Beispiel wiederholt astrologisch

32

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE ESSENTIALISIERUNGEN DES ISLAMS

anmutende Skizzen angestellt von dem, was »Islam« oder »islami-
sche Religionsstiftung« sei, ohne noch einen inhaltlichen Bezug
zum islamwissenschaftlichen Diskurs tiber Gottesbegriff, Prophe-
tie und Dogmengeschichte herzustellen. Vgl. z.B. Tibi 1981: 76ff.,
1985: 30ff. Letztlich wieder Etienne 1987: 41ff., 62ff. Am offen-
sichtlichsten aber auch bei Soziologen wie Charnay (1977), die
beides ersetzen wollen: eine moderne muslimische Theologie und
eine islamwissenschaftliche Gesamtschau.

Zum Habermasschen Universalismusproblem unter Einbezug der
»Dritte-Welt-Perspektive« vgl. Schofthaler 1983. Eine interessante
sozialphilosophische Diskussion des Problems liefert A. Heller
(1984/85).

Impliziert ist damit eine kulturiibergreifende Erweiterung der
Adornoschen Fragestellung nach der Konstitution des modernen
Subjekts. So schreibt Adorno noch in der Vorrede zur »Negativen
Dialektik«: »Seitdem der Autor den eigenen geistigen Impulsen
vertraute, empfand er es als seine Aufgabe, mit der Kraft des Sub-
jekts den Trug konstitutiver Subjektivitit zu durchbrechen«
(Adorno 1966: 10). Der ideengeschichtliche Hintergrund der
Adornoschen Subjektproblematik wird in unserer Arbeit zum
Verhiltnis der modernen Gesellschaftstheorie zu Nietzsche niher
beleuchtet. Vgl. Stauth/ Turner (1988a).

Damit weisen wir auch kulturiibergreifend tiber den Zusammen-
hang von »Melancholie und Gesellschaft« und »nostalgischer Ge-
sellschaftstheorie« hinaus; vgl. etwa Lepenies 1981; Turner 1987.
Dennoch konnen die vorliegenden Studien ausgereifte Reflexionen
dartiber, welche Position »post-moderne Gesellschaftstheorien«
denn eigentlich »vor-modernen Gesellschaften« zuweisen miiflten,
nicht reflektieren. Hier erschliefit sich in der Tat ein neues Feld fiir
entwicklungssoziologische Theoriebildung.

Daf} die mit dem Ubergang von modernen zu postmodernen Kul-
turformen einhergehenden Essentialisierungsleistungen in den
Theologien der Weltreligionen nicht notwendig unilinear in Fun-
damentalismus enden, hat Bryan S. Turner jlingst in einem Biele-
felder Vortrag zum Thema »World Religions, Modernity and
Postmodernism — Some Issues in Max Weber’s Sociology« deutlich
gemacht. Mir geht es hier nicht um Fundamentalismus schlechthin,
sondern um die Ubertragung der essentialistischen Haltung zur

33

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

Welk, die sich in Reformismus ebensosehr niederschlagen kann wie
in Fundamentalismus, in Korporativismus ebensosehr wie in kog-
nitivistischem Individualismus.

»We need the kind of detailed knowledge of how people use their
cultural representations which to date has rarely been considered
necessary. There is evidence to suggest, for instance, that the Bali-
nese use their ideas of human nature in different ways than we
might be led to expect. The schemes they elaborate are not gene-
rally used to provide an efficient, or final, causal explanation of
particular actions. Instead the models are used to provide a general
account of the conditions under which actions take place. The Ba-
linese — suitably in the light of the recent Western tendencies in the
philosophy of mind and action — are inclined to treat the question
of intentions or the reasons for doing something, as private, if in-
deed knowable at all, where we develop evermore sophisticated
techniques for the examination and exposure of the person, under
psycho-analysis and legal definitions of responsibility, the Balinese
draw a polite veil. Some things they still leave to a person. There
may be good professional grounds for our doing the same. For our
illusion that we can explain the action of others is a product as
much of our tendency to essentialize and simplify, as it is of any
realistic possibility of being able to do so. Context is too complex
to allow such certainties. If I am right, then the business of explai-
ning others is likely to be much harder than we like to make out. If
I am wrong, then, like Monsignor Quichote’s illustrious ancestor,
I am tilting harmlessly at windmills« (Hobart 1986b: 151). Hier
sind die Grenzen einer von Clifford Geertz inspirierten kultur-
iibergreifenden Sozialforschung deutlich aufgezeigt. Uber das ei-
genartige Schutzverhalten der lokalen Partizipanten in interkultu-
reller Kommunikation gegeniiber kommunalen Werten vgl. mei-
nen Aufsatz in Stauth/Zubaida 1987.

Das gilt insbesondere auch fur den aktuellen Diskurs der »linken«
Islamisten in Agypten; vgl. etwa Roussillon 1987.

34

- am 14.02.2026, 08:25:01. oy —



https://doi.org/10.14361/9783839400470-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

