I. Das Bild und die Kontrolle
seiner Nicht-Diskursivitat

1. DAs BILD IM BEGRIFFSDENKEN

Die Vermutung, dass eine Gestaltungslosung der Philosophie jenseits der Schrift
ein besonderes, weitgehend unerschlossenes und noch nicht analysiertes Potenti-
al aufweist, ist im Verlauf dieser Arbeit mit konkreten Ziigen ausgestattet wor-
den. Schrift zeigte sich als Erméglichungsgrund der Philosophie, der begonnen
hat, sich zu tiberleben und immer weniger plausibel ist; im Sinne Derridas und
drastischer ausgedriickt: als sowohl lebenserhaltendes als auch todbringendes
pharmakon, so dass alles auf die richtige Dosierung ankommt. Der Ausgleich
zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit erwies sich jedoch als wenig
stabil und kaum je richtig zu dosieren — jedenfalls im Medium der Schrift.

Das Medium des Bildes scheint die ldngste Zeit und bis heute keine ernsthaf-
te Alternative darzustellen. Philosophen schreiben zumeist, sie zeichnen oder
malen in der Praxis sehr selten. Es gibt nicht einmal Maler-Philosophen, obwohl
immerhin »Dichter-Philosophen« leidlich anerkannt sind. Zudem ist das Bild
theoretisch marginalisiert, wofiir es erkenntnistheoretische und semiotische
Griinde gibt, die nicht schlecht sind. Bilder sind beriihmt und beriichtigt fiir ihre
suggestive Macht einer Evidenzerzeugung, die mit den Begriffen auch die Vor-
teile des Begriffsdenkens suspendiert.'

1 Dieter Mersch und Martina HeBler haben die »Evidenz und Affirmitét« von Bildern
unter anderen Eigenschaften in deren »Nichtnegativitit« und »Nichthypothetizitit«
(HeBler/Mersch (2009) S. 22f; vgl. auch Mersch (2006a) S. 413ff) ausgemacht, die
deren Eignung als Medien der Wissenschaft manchmal attraktiv, vor allem aber in den
Geisteswissenschaften fragwiirdig machen. Im Fokus ihrer Analysen stehen freilich
als Abbilder wahrgenommene Bilder, etwa »Wissenschaftsbilder« (vgl. ebd.). Eine

weniger auf Sprache ausgerichtete Wahrnehmung wiirde Bilder nicht in den Dienst

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

156 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Das erste Verdikt gegeniiber Bildern hat in der Philosophie Platon ausge-
sprochen. Im Staat werden Maler als »Nachbildner« bezeichnet, die sogar nur
»Nachbildnerei der Erscheinung« und nicht »der Wahrheit« trieben,” also »nur
ein Spiel [...] und kein Ernst«,’ ohne »Einsicht [...] noch richtige Vorstellung
[...] was Giite und Schlechtigkeit anlangt«.* Diese Nachbildnerei ist durch und
durch verderblich: »Selbst also schlecht, und mit schlechtem sich verbindend er-
zeugt die Nachbildnerei auch schlechtes.«’

Die Schirfe dieses Urteils ldsst eine undifferenzierte Eindeutigkeit vermuten,
die im platonischen Text tatsdchlich nicht gegeben ist. Im Kontext der oben zi-
tierten Bildkritik zeigt sich immerhin, dass sich Platons Urteil auf eine besondere
Art von Bild bezieht: auf das »nachbildende« Abbild, das sich im Gegensatz
zum Urbild konstituiert. Darauf verweist auch die Verwendung des Wortes
»eidolon« (Bild), des Diminutivs von »eidos« (Idee).® Wie Liebsch betont,
schopft Platon jedoch aus einem reichen begrifflichen Vokabular fiir »Bild«, das
neben »eidolon« auch »eikon«, »mimema«, »phantasma«, »typos« umfasst.”
Dabei ist die Semantik von »Bild« nicht ausdifferenziert und noch wenig entwi-
ckelt. Platon hat beispielsweise noch keinen Begriff fiir »Metapher«,® obwohl er
sprachliche Bilder durchaus kennt,” und auch isthetische Bilder sind bei ihm
noch nicht auf den Begriff gekommen. Er betont im Anschluss an seine Kritik
der nachbildenden Kunst fast resiimierend, dass sein Verdikt der »Nachbildne-
rei« — primér spricht er tiber die Dichtung — weder pauschal ist noch absolut:

»Dennoch sei ihr [der Dichtung; H.D.] gesagt, dass wir ja, wenn nur die der Lust dienende

Dichtung und Nachbildnerei etwas anzufithren weill, weshalb auch ihr ein Platz zukomme

des »Diskurses« oder in die schiere Opposition der »Aisthesis« (vgl. HeBler/Mersch
(2009) S. 29) dazu stellen, wie HeBler/Mersch betonen: »Bild und Logik, Denken und
Visualitdt gelten nicht mehr als unvereinbare Gegensitze, sondern versucht wird
vielmehr, ihren spezifischen Zusammenhang zu erkunden« (ebd. S. 8) Diese kurz zu-
sammengefasste Analyse von Bildlichkeit nimmt den weiteren Vorlauf der vorliegen-
den Arbeit vorweg, bis diese sich dem Diagramm zuwendet.

Vgl. Rep. 597e-598b.

Ebd. 602b.

Ebd. 602a.

Ebd. 603b.

Vegl. Scholz (2004) S. 10f.

Vegl. Liebsch (2012) S. 64.

Erst Aristoteles hat die Metapher definiert; vgl. Weinrich (1980) S. 1180.

Vegl. Scholz (2004) S. 11f.

O 00 9 &N L AW N

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 157

in einem wohlverwalteten Staate, sie mit Freuden aufnehmen wiirden, da wir es uns
bewusst sind, wie auch wir von ihr angezogen werden. [...]

Denn es wire ja unser eigner Vorteil, wenn sich zeigte, sie sei nicht nur angenehm son-
dern auch heilsam. [...]

So lange sie aber ihre Verteidigung nicht zu Stande bringt, wollen wir [...] als sicher
annchmen, dass man sich um diese Dichtkunst nicht ernsthaft bemiihen diirfe, als ob sie
selbst ernsthaft sei und die Wahrheit treffe.«'’

Die erhoffte Ehrenrettung scheint von Aristoteles durchgefiihrt zu werden, aller-
dings legt er dabei endgiiltig Bilder im Besonderen wie Kunstwerke insgesamt
auf ihre Abbildfunktion fest. In der Poetik werden sie als »nachahmend«'" cha-
rakterisiert. Damit erfahren sie eine Festlegung und Verengung, die der Festle-
gung und Verengung der Nicht-Diskursivitdt sowie der neuen Dominanz der
Diskursivitét bei Aristoteles — wie sie in A.6 dargestellt wurde — entspricht. In-
nerhalb dieser Grenzen wird Bildern und Kunstwerken jedoch eine Hochachtung
und Aufmerksamkeit entgegengebracht, wie sie bei Platon nicht zu finden ist.
Ein prominentes Aristotelisches Konzept ist die Katharsis, die Reinigung von
negativen Gefiihlen durch deren Erregung, die einen positiven emotionalen Ef-
fekt der Kunst benennt. Zudem nobilitiert Aristoteles die Rezeption von Kunst-
werken, ob als rein sinnlichen Genuss oder als durch den sinnlichen Genuss an-
" Noch groBere Wertschitzung
erfahren besondere, ndmlich sprachliche Bilder, die Metaphern: »Es ist aber bei

geregtes »Lernen«'” — eine Art SchlieBen.

weitem das Wichtigste, dass man Metaphern zu finden weiB.«'* Die Fahigkeit,
Metaphern zu finden, verbindet den Dichter sogar mit dem Philosophen, wie
Aristoteles in der Rhetorik ausfiihrt:

»Man muss aber Metaphern bilden, wie schon vorher gesagt wurde, von verwandten aber
auf den ersten Blick nicht offen zutage liegenden Dingen, wie es z.B. auch in der Philo-
sophie Charakteristikum eines richtig denkenden Menschen ist, das Ahnliche auch in weit

. . . 1
auseinander liegenden Dingen zu erkennen.«'®

10 Rep. 607c,d, 608a.
11 Poet. 1447a.

12 Ebd. 1448b.

13 Vgl. ebd.

14 Ebd. 1459a.

15 Rhet. 1412a.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

158 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

In der folgenden Passage der Rhetorik zeigt sich die Kehrseite dieser Wertschiit-
zung, wenn die Metapher als Hilfsmittel beschrieben wird, mit dem Plausibilitit
im Dienst von diskursiver Erkenntnis erreicht wird. Eine Tduschung wird einge-
sehen und durch eine richtige Erkenntnis ersetzt. Der Horer sagt zu sich: »Wie
richtig, doch befand ich mich im Irrtum. [...] Auch die wohlformulierten Ritsel
sind aus dem gleichen Grund angenehm; sie vermitteln ndmlich ein Lernen und
werden durch eine Metapher zum Ausdruck gebracht.«'®

Auf ein bloBles didaktisches Hilfsmittel reduziert, erscheint die epistemische
Maichtigkeit von Kunstwerken vergleichsweise diirftig. Mag der Kiinstler dem
Philosophen in der Fahigkeit gleichen, Ahnlichkeiten zu entdecken, so stehen
diesem mit der Logik doch weit stiarkere Mittel der Erkenntnis zu Gebote als es
die Metapher ist oder das Abbild. Mag die Rezeption von Abbildungen eine Art
Schlieflen sein, so ist es doch kein logisches Schlieen, das die Wahrheit {iber
einen Sachverhalt verbiirgt. So beginnt im Begriffsdenken die Regel zu greifen,
die spdter Thomas von Aquin formuliert: »Ex tropicis locutionibus non est
assumenda argumentatio.« (Den tropischen Reden ist keine Beweisfithrung zu
entnehmen.)"’

Wihrend sprachliche Bilder nach Aristoteles immerhin in der blithenden
Disziplin der Rhetorik — wenn auch abseits der epistemisch relevanten Diszipli-
nen — ihren Platz finden, spielen gemalte Bilder in der Philosophie eine maximal
marginale Rolle. Schon Aristoteles widmet der Malerei nur wenige, eher andeu-
tende Bemerkungen. Der fiir das Verstindnis von Bildern bedeutende Byzantini-
sche Bilderstreit ist wie andere Dispute um die Legitimitit von Abbildungen we-
niger epistemologisch als religids motiviert; und die Resultate solcher
Kontroversen blieben vorrangig theologisch von Belang und gewannen keine
epistemische Dignitét.

Mit der Distanzierung vom Begriffsdenken in der Moderne erfolgt eine Um-
gestaltung des Bildbegriffs. Wihrend das Bild im Begriffsdenken auf die Rolle
des Abbilds festgelegt und als Schmuck oder didaktisches Werkzeug wahrge-
nommen wurde und wird, gerit in der Distanzierung vom Begriffsdenken das ds-
thetische Bild in den Vordergrund. 1758 (gleichsam die Epochenschwelle um

16 Ebd.

17 Zit. nach Weinrich (1980) S. 1180. HeBler/Mersch rdumen ein, es gebe zwar »auch
eine Tradition der Beschiftigung mit nicht-diskursiven Symbolformen
(HeBler/Mersch (2009) S. 9) sowie die Anerkennung der Macht von Bildern, was
»lkonophilien nicht weniger als Ikonoklasmen« bezeugen (vgl. ebd. S. 8). Die Haupt-
stromung der Philosophie ist jedoch eine andere: »Dennoch rangierte das Bild philo-

sophisch stets unterhalb von Diskurs und Sprache.« (Ebd.)

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 159

1800 einleitend) macht Baumgarten mit der Publikation des 2. Bandes seiner
Aesthetica die von ihm begriindete, eigensténdige Disziplin bekannt, in der Sin-
neswahrnehmungen und Kunstwerken eine gemeinsame, eigenstidndige Erkennt-
nisart zugesprochen wird. Als niederes Erkenntnisvermogen ist das sinnliche
Erkennen immer noch der hoher eingestuften begrifflichen Erkenntnis unterge-
ordnet. Bei Kant wird diese Unterordnung schrittweise in Frage gestellt. War die
Urteilskraft in der Kritik der reinen Vernunfi immerhin schon die Schnittstelle
zwischen den beiden Stimmen der Erkenntnis, den Sinnen und dem Verstand, so
fungiert sie seit der Kritik der Urteilskraft auch als zentrale Schaltstelle zwischen
Theorie und Praxis und etabliert sich als Zentrum der Transzendentalphilosophie
tiberhaupt. In der Folge wird die &sthetische Distanzierung vom Begriffsdenken
radikal vorangetrieben, was bisweilen sogar zu einer triumphalistischen Umkeh-
rung der bisherigen Rangordnung der Erkenntnisvermdgen fiihrt: Asthetik, bis-
lang ein Nebenschauplatz des Erkennens, wird in Teilen des Sturm und Drang,
der Romantik und schlieBlich im Asthetizismus zu dessen Zentrum.

2. BOEHMS ICONIC TURN

Das zunehmende Interesse am Bild hat Gottfried Boehm 1994 prominent als
»iconic turn« bezeichnet.'® Die Wendung zum Ikonischen versteht er sowohl als
Abwendung von der Abbildlichkeit" als auch vom Begriffsdenken, in dessen
Dienst Abbilder stehen. Er stellt diese Wendung (unter anderem) in die
diskursivitdtskritische Tradition von Romantik, Hermeneutik, Phinomenologie
und in die iiberwindende Nachfolge des »linguistic turn«.”’ Die Wendung zum
Tkonischen ist nicht zuletzt eine Hinwendung zur Nicht-Diskursivitét:

»Bildsinn ist nicht-pradikativ, deshalb auch nicht auf die Ja/Nein-Logik von Aussage
sitzen zuriickzufithren. »Wahr« oder >falsch¢ sind Bilder nicht, wohl aber deutlich bzw.
dunkel. Ihre Evidenz ist nicht die des Satzes. Eher sollte man von einer Logik der Intensi-

tiit oder der Krifte sprechen.«’!

18 Vgl. Boehm (2007) S. 17.

19 Vgl. Boehm (1994a) S. 16f.

20 Vgl. ebd. S. 7ff und Boehm (2007) S. 43f.
21 Boehm (2007) S. 211.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

160 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Indem sich das Ikonische der Diskursivitit entzieht, 6ffnet es sich »dem Unbe-
stimmten, dem Potenziellen, Abwesenden oder Nichtigen«.” Das »Mannigfalti-
ge, das Vieldeutige, Sinnliche und Mehrwertige«,” die »produktive Vieldeutig-
keit«** deutet Boehm nun nicht als Makel, sondern als Merkmal einer
Bildlichkeit, die keine Abbildlichkeit ist. Um die »neue Rolle und Legitimitit«®
des Ikonischen zu beschreiben, verwendet er emphatische Begriffe wie »Zu-
wachs an Sein«,”® »Ereignis des Zeigens selbst«,”’ »Energie«,28 »Macht, imstan-
de, unsere Zuginge zur Welt vorzuentwerfen und damit zu entscheiden, wie wir
sie sehen, schlieBlich: was die Welt >ist«,*»Uberzeugungskraft, Suggestivitit,
Evidenz, Luziditit, Aura etc.«.”” Boehm bescheinigt damit dem Ikonischen einen
eigenen®’ »Uberschuss«’® oder »Uberhang«,”® mitunter anscheinend sogar iiber-
legenen Sinn im Gegensatz zum Logos der Sprache:

»Jenseits der Sprache existieren gewaltige Ridume von Sinn, ungeahnte Raume der
Visualitit, des Klanges, der Geste, der Mimik und der Bewegung. Sie benétigen keine
Nachbesserung oder nachtrigliche Rechtfertigung durch das Wort. Der Logos ist eben
nicht nur die Pradikation, die Verbalitit und die Sprache. Sein Umkreis ist bedeutend wei-

34
ter.«

Trotz emphatischer und beinahe triumphalistischer Abgrenzung des Ikonischen
gegeniiber der Sprachlichkeit verwahrt sich Boehm dagegen, Bildern eine
»romantische Urspriinglichkeit«’® zuzuschreiben oder ihren vieldeutigen Sinn
als Beliebigkeit misszuverstehen. Mit besonderer Vehemenz wendet er sich ge-
gen die »Bildeuphorie« der 1980er Jahre, die »frohliches Endzeitbewusstsein«

22 Ebd. S. 47.

23 Ebd.

24 Boehm (1994a) S. 28; vgl. auch Boehm (2007) S. 46f.
25 Boehm (1994a) S. 12.

26 Ebd. S. 33.

27 Boehm (2007) S. 32.

28 Ebd. S. 211.

29 Ebd. S. 14.

30 Ebd. S. 16.

31 Vgl. ebd. S. 208.

32 Ebd. S. 49.

33 Ebd. S. 52.

34 Ebd. S. 53.

35 Vgl. ebd. S. 15 und Boehm (1994b) S. 327.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 161

zelebrierend das Ende der »Gutenberg-Galaxie« und den »Beginn eines ikoni-
schen Zeitalters« ausrief.*® Postmodernen »Simulationstheorien« wie Baudrillards
»Agonie des Realen« bescheinigt er eine Verzeichnung des Bildes. Die Simula-
tion, auch wenn sie das Bild aus seiner Abbildfunktion befreien mochte, »iiber-
anstrengt« es »bis zur ikonoklastischen Aufhebung«.’’ Damit endet die Bild-
euphorie dort, wo das zur Illusion perfektionierte Abbild endet, denn »denkt man
diesen Gedanken zu Ende, stellt man iiberrascht fest, dass die vollendete
Abbildlichkeit, d.h. der lllusionismus, mit der perfekten Ilkonoklastik konver-
giert« ™

Der ungeziigelten Nicht-Diskursivitdt der Bilder begegnet Boehm mit Versu-
chen, einen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivitit und Diskursivitit zu schaf-
fen® — ohne jedoch diese Versuche als grundsitzliche Infragestellung der Unter-
scheidung zwischen Sprache und Bild zu thematisieren. Nichts anderes als die
Verschrinkung von Nicht-Diskursivitit und Diskursivitét versucht beispielswei-
se der Begriff der »ikonischen Differenz«, mit dem Boehm das Merkmal des
Tkonischen fasst. Sie meint den »Grundkontrast« zwischen »dem anschaulichen
Ganzen und dem, was es an Einzelbestimmungen (der Farbe, der Form, der Fi-
gur etc.) beinhaltet«™ — mithin zwischen »Inhalt« und »Materie«"' beziehungs-
weise zwischen dem, was das Bild darstellt (und was sich diskursiv sagen ldsst),
und seiner materiellen Beschaffenheit, die darin nicht aufgeht.*

Zum Ausdruck dieser Verschrinkung verwendet Boehm eine begriffliche
Strategie, die an Schleiermachers Retraktionen und vor allem an Derrida erin-
nert. Die ikonische Differenz ist »zugleich flach und tief, opak und transparent,
materiell und véllig ungreifbar«:* Die Wirkungsweise des Ikonischen wird be-
vorzugt als Paradox, Oxymoron oder Selbstreflexion beschrieben. Boehm spricht
von der »Selbstreflexion des Bildes«,** der »Implikation des Unsichtbaren im

36 Vgl. Boehm (1994a) S. 12 und 34f und Boehm (1994b) S. 325.

37 Ebd.

38 Boehm (1994b) S. 336.

39 Vgl. auch Boehm (2007) S. 15.

40 Boehm (1994a) S. 30.

41 Vgl. Boehm (1994a) S. 33 — oder »Substrat aus Material« und immateriellem »Sinn«,
vgl. Boehm (2007) S. 9.

42 Vgl. Boehm (1994a) S. 30ff.

43 Ebd. S. 35.

44 Boehm (1994b) S. 338.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

162 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Sichtbaren«,” der »Umwandlung des Faktischen ins Imaginire«,*® der »Verbin-
dung von Transparenz und Opazitit«,"”” von »Negation und Hervorbringung«,*
»Verhiillung und Enthiillung«,” »produktivem Oszillieren«.” Zudem versam-
melt er vergleichbare Begriffsfiguren anderer Bildtheoretiker und zitiert bei-
spielsweise Merleau-Pontys »leibhafte Uberkreuzung der Blicke«,”' Polanyis
»Integration von Inkompatiblem«’> und Husserls »unmégliche< Synthese von
Sichtbarem und Unsichtbarem, von thematisch identifizierbarem und unthema-
tischem Horizont«.” Das ITkonische lisst sich also nicht rein diskursiv bestim-
men, sondern seine diskursiven Bestimmungen miissen irgendwie durchkreuzt
werden.

Um den Ausgleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit, den sol-
che Begriffskonstruktionen markieren, ist Boehm auch mit zahlreichen »dich-
ten«, phdnomenologisch-hermeneutischen Bildbeschreibungen bemiiht. Immer
wieder wendet er sich Bildern beschreibend zu, um seine Anndherungen an die
Frage nach dem Ikonischen zu realisieren und zu formulieren. Zwei besonders
aufschlussreiche Beispiele sind Boehms beschreibende Analysen von René
Magrittes »La condition humaine« und Robert Delaunays »La fenétre simultanée
sur la ville«. An beiden Gemaélden soll sich die Wirkungsweise des ikonischen
Kontrasts zeigen.

»Magritte fiihrt ihn ein mit Mitteln der Paradoxie. Die Leinwand steht so vor dem Fenster,
dass sie selbst zum wirklichen Fenster wird, die dargestellte Realitét ersten und zweiten
Grades hebt sich wechselseitig auf, und leistet schlie8lich einem konventionellen Anblick
Vorschub, in dem wir doch niemals zur Ruhe kommen. Delaunays Verfahren benutzt eine
in der Moderne oft gebrauchte Zerlegung in Elemente, aus denen ein synchrones und
poietisches Sehen eine virtuelle Realitét entspringen lésst, die ihre Ausgangsbedingungen

. 54
nie verleugnet.«

45 Boehm (2007) S. 210.
46 Ebd.S.211.

47 Boehm (1994b) S. 338.
48 Ebd. S. 340.

49 Ebd. S.342.

50 Boehm (1994a) S. 32.

51 Ebd. S. 20.

52 Ebd. S. 32.

53 Boehm (2007) S. 210.

54 Boehm (1994b) S. 335f.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 163

Boehm beschreibt hier zwei verschiedene Gestaltungsweisen der ikonischen
Differenz, die den Gestaltungslosungen Kants und Wittgensteins, respektive
Rortys frithem und spéten Derrida analog sind. Delaunays Verfahren ist quasi
transzendentalistisch: Seine kubistische Zersplitterung des Dargestellten macht
die Bedingungen der Darstellung sichtbar. Magritte hingegen irritiert (wie der
frithe Wittgenstein) mit einem Paradox und hebt ironisch (wie der spéitere
Derrida) den Unterschied zwischen Darstellung und Dargestelltem in einem
Vexierbild auf.

Was weder aus Boehms begrifflichen Umschreibungen noch aus seinen
Bildbeschreibungen klar hervorgeht, ist, ob — oder unter welchen Umstéinden —
der Ausgleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt im jeweiligen Bild
oder im Bild iiberhaupt besonders stabil oder vielleicht besonders prekir ist.
Boehm geht meistenteils einfach davon aus, dass das Ikonische einen »eigenen«
Sinn und doch keinen Unsinn erzeugt, vieldeutig aber nicht beliebig ist. Als
nicht hinterfragtes Mittel der Kontrolle dient ihm das Paradigma des kiinstlerisch
gestalteten Bildes.

Die Kriterien von Kunst ldasst Boehm allerdings weitgehend offen. Er fasst
schon die Grenze des Ikonischen prinzipiell weit: Bilder gehéren »mit Musik,
Mimus, Gebérden oder Tanz«> zur »Sphire des Nicht-Propositionalen«;™® selbst
Bilder der Natur, selbst mentale, selbst sprachliche Bilder”’ konnen Bild sein, als
Bild wahrgenommen werden, die Funktion eines Bildes bewirken. Theoretisch
konnte sich die ikonische Differenz also iiberall zeigen; praktisch wird sie von
Boehm bevorzugt an kiinstlerisch gestalteten Bildern, insbesondere der moder-
nen Kunst aufgezeigt. Auch deren Spektrum ist breit, und Boehm weist darauf
hin, dass sich gerade moderne Kunst durch einen ungeahnten Formenreichtum
auszeichnet und dabei die Grenze der Kunst selbst infrage stellt. Immer wieder
greift Boehm das Wort von der »Entgrenzung der Kunst« auf.”® Und doch stam-
men seine bevorzugten Beispiele, mogen sie auch Beuys oder Duchamps umfas-
sen, nicht von au3erhalb des etablierten Kunstkanons.

Selbst wenn Boehm bisweilen Wissenschaftsbilder” oder Modelle und Sche-
mabilder® untersucht, die an der Grenze der Kunst sowie im Grenzbereich zwi-
schen Begriff und Bild angesiedelt sind: Sein Impetus, das Bild im Gegensatz

55 Boehm (2007) S. 14; vgl. auch Derridas »erste Schrift«.
56 Ebd. S. 15.

57 Vgl. Boehm (1994a) S. 11.

58 Vgl. Boehm (1994b) S. 326 und 332.

59 Vgl. Boehm (2007) S. 94ft.

60 Vgl ebd. S. 114ff.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

164 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

zur Sprache zu verstehen, richtet sein Interesse zundchst und zumeist auf das
»starke Bild«.’' In ihm wurde, wie Boehm behauptet, die ikonische Differenz
»vom Kiinstler auf irgendeine Weise optimiert«,” wobei der es verstanden habe
»die ikonische Spannung kontrolliert aufzubauen und dem Betrachter sichtbar
werden zu lassen«.” Diese Fokussierung auf das Kunstwerk jedoch verschleiert,
wie prekér die Trennung von dsthetischem Bild und Abbild sowie der Ausgleich
zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt ist. Sie thematisiert nicht, dass
das Oszillieren der ikonischen Differenz jederzeit zu erldschen und ins Abbild-
hafte umzuschlagen droht (wenn auch umgekehrt der Funke des Oszillierens je-
derzeit aus dem Abbild geschlagen werden kann).

Mit der Ausrichtung auf das sich von der Sprache abhebende Bild** stellt
sich Boehms &sthetische Bildbetrachtung in die Tradition der Hermeneutik und
liefert sich deren Risiko aus, in den Schwerkraftbereich des Diskursiven zuriick-
zufallen. Zwar betont Boehm verschiedentlich, nicht auf Philosophie oder theo-
retisches System zu zielen® und lediglich »Phéinomene mit Argumenten zu ver-
kniipfen«;*® doch sein Duktus hermeneutischer Abgeklartheit, der Kunstbild von
Abbild unterscheiden zu kénnen vorgibt, riskiert mutwillig, von jenem »Schatten
der Sprache« eingeholt zu werden, der das Ikonische seit jeher bedroht,”” und
dessen Dimension des Nicht-Diskursiven preiszugeben. Wo die Kontrolle des
Ausgleichs zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt so wiinschenswert
wie moglich scheint, und sich dabei nicht selbst aufs Spiel setzt, da macht sich
das Beharrungsvermdgen des Begriffsdenkens unhinterfragt geltend.

61 Vgl. Boehm (1994a) S. 35.

62 Ebd. S. 30; vgl. auch ebd. S. 29.

63 Ebd. S. 35.

64 Boehm gibt zu, sich vor allem mit der »Struktur des Bildes« und der »Logik des
Zeigens« zu beschiftigen. »Andere damit engstens verbundene Fragen, wie die Dis-
positive des betrachtenden Auges oder gesellschaftliche Kontexte, kommen nur mit-
telbar zur Geltung.« (Boehm (2007) S. 18) Diese Einschrinkung bezieht sich zwar nur
auf den Sammelband Wie Bilder Sinn erzeugen, sie kann aber durchaus fiir Boehms
ikonische Forschung insgesamt stehen.

65 Vgl. Boehm (2007) S. 16.

66 Ebd.

67 Vgl. ebd. S. 40.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 165

3. DAS ASTHETISCHE UND DAS DIAGRAMM
IN GOODMANS SEMIOTIK

Nelson Goodmans semiotischer Ansatz ist weniger stark auf den Kontrast zwi-
schen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt ausgerichtet und beschéftigt sich
eingehender mit der Frage, was Kunst sei. Goodman entwirft eine allgemeine
Semiotik, die sich nicht auf sprachliche Symbole im engeren Sinn beschrénkt.
Mit ihr zeigt sich, dass Wissenschaft nicht nur in einer einzigen Sprache, der
Diskursivitit, spricht; sondern die mannigfaltigen »Sprachen der Kunst« — so ein
titelgebender Terminus Goodmans — gehen als »Weisen der Welterzeugung« —
so ein weiterer Titel — nahtlos in das iiber, was Wissenschaft tut.

Passenderweise wihlt Goodman das Problem der Reprédsentation als Aus-
gangspunkt,” also die problematische Beziehung zwischen Urbild und Abbild
und damit auch zwischen Nicht-Diskursivitit und Diskursivitdt. Dabei stellt er
einem naiven Realismus einen analytisch disziplinierten Nominalismus entge-
gen. Symbole — so konnte seine These wiedergegeben werden — lassen sich
ebenso wenig auf die Rolle von Reprisentanten reduzieren wie Bilder oder sogar
Kunstwerke auf ihre mimetische Funktion. Hier liegt Goodmans Fokus: Tatsdch-
lich kénnen Symbole, Bilder beziehungsweise Kunstwerke repréisentieren; aller-
dings tun sie das auf sehr unterschiedliche, sozusagen pluralistische Weise, wenn
tiberhaupt. Es gilt zu differenzieren.

Goodman entwickelt sein semiotisches Differenzierungsvokabular in standi-
ger und kenntnisreicher Auseinandersetzung mit tiberwiegend zeitgendssischer
Kunst. Es hat inzwischen zu Recht fast kanonischen Charakter. Besonders fol-
genreich war Goodmans Absage an die Ubermichtigkeit des Begriffs der Repri-
sentation. Er subsumiert ihn in einem ersten Schritt unter den Begriff der »Deno-
tation«” und setzt diesem im néchsten Schritt den Begriff der »Exemplifikation«
entgegen. Denotation lieBe sich in der Begrifflichkeit der vorliegenden Arbeit als
»Abbildfunktion« verstehen, Exemplifikation als »Urbildfunktion«. Die erste
verlduft vom Zeichen zuriick zum Urbild, dessen Stellvertreter oder Kopie (oder
eben »Abbild«) es ist, indem es von ihm denotiert wird; die zweite bezieht sich —
wie bei einer Probe oder einem Muster — vom Zeichen gewissermallen voraus
auf etwas, das es denotieren kann oder soll (oder dessen »Urbild« es wire). Die
inverse Relation zwischen beiden nennt Goodman auch »Richtungswechsel«.”

68 Vgl. SAK S. 15.
69 Vgl. ebd. S. 50.
70 Vgl. ebd. S. 64.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

166 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Oliver Scholz hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der Exemplifikation
»nicht einfach um die Umkehrung der Denotationsrelation« handelt,”" sondern
um einen Sonderfall der Umkehrung (eine »Subrelation der Konversen der De-
notation«).”” Exemplifikation ist nimlich »eine sehr selektive Funktion: Aus den
vielen Pridikaten, die ein Gegenstand instantiiert, werden einige wenige umge-
bungs- und interessenabhiingig herausgehoben«.” Ein Sonderfall dieses Sonder-
falls wiederum ist die metaphorische Exemplifikation, die Abstraktes wie Stim-
mungen exemplifiziert und von Goodman auch als »Ausdruck« bezeichnet
wird.™ Nicht nur, dass sie nicht denotiert; mit ihr wird auch die Grenze zwischen
Zeichen und Bezeichnetem — wie das bei Metaphern eben geschieht — iiberschrit-
ten oder in Frage gestellt. Insofern ist die metaphorische Exemplifikation nicht
nur eine sehr spezielle, sondern auch eine besonders unscharfe” und schwer zu
kontrollierende Weise der Bezugnahme,76 die dem Rezipienten (und seiner vor-
handenen oder fehlenden Kompetenz) besonders viel Spielraum lésst. Als weite-
ren Sonderfall einer Exemplifikation lédsst sich die Anspielung verstehen: Sie be-
steht aus der Kombination mit wortlichen und metaphorischen Denotationen,
und weist insofern einen besonderen Komplexititsgrad auf.”’ Zeichenfunktionen
— so wire eine fiir die Gestaltung von Philosophie entscheidende Schlussfolge-
rung daraus — sind nicht gleichwertig, was Deutungsspielraum und Kompetenz
des Nutzers betrifft.”® Hierin liegt eine semiotische Erklirung dafiir, warum eini-
ge Zeichen leichter, andere schwerer zu verstehen sind, warum schwierig oder

71 Vgl. Scholz (2004) S. 183.

72 Vgl. ebd.

73 Vgl. ebd., vgl. auch WdW S. 83ff.

74 Vgl. SdK S. 88ff.

75 Vgl. ebd. S. 82f.

76 Vgl. ebd. S. 96.

77 Vgl. Scholz (2004) S. 186.

78 Mehrstufig aufgebaute Bildsemiotiken, die auf jeder Stufe eine hohere Nutzer-

=

—_—

=

kompetenz vorsehen, entwerfen zum Beispiel Scholz (2004) S. 169ff und Posner
(2004) S. 33ff. Scholz nennt seine Kompetenz-Stufen: 1. Perzeptuelles Verstehen,
2. Plastisches Verstehen, 3. Etwas als Zeichen verstehen, 4. Etwas als bildliches
Zeichen verstehen, 5. Verstehen des Bildinhalts, 6. Verstehen des denotativen Sach-
bezugs, 7. Verstehen nicht-denotativer Beziige: Exemplifikation und Ausdruck,
8. Modales Verstehen: Erfassen der kommunikativen Rolle des Bildes, 9. Verstehen
des indirekt Mitgeteilten. Posner spricht sehr dhnlich von 1. perzeptueller Kompetenz,
2. plastischer, 3. signitiver, 4. syntaktischer, 5. piktoraler, 6. referenzieller, 7. exempli-

fikationaler, 8. funktionaler, 9. pragmatischer, 10. modaler Kompetenz.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 167

unmoglich zu erkldren ist, was hoherstufige Zeichenfunktionen (wie eine Andeu-
tung oder ein Witz) bezeichnen, und warum sich die Effekte und Nutzungs-
weisen hoherstufiger Zeichenfunktionen nicht festlegen, sondern héchstens
nahelegen lassen.

Wenn Goodman die Effekte und Nutzungen von Exemplifikation beschreibt,
ruft er oft die voraussetzungsvollen Topoi &dsthetischer Wirkung auf. Beispiels-
weise klingt deutlich das »freie Spiel der Erkenntniskrifte« und die ruhelose
Tatigkeit der Urteilskraft an, wenn er hervorhebt, dass »stets eine Suche ohne
Ende vonnéten [ist], um das genau bestimmen zu kénnen, was exemplifiziert
wird oder zum Ausdruck gebracht wird«.” An anderer Stelle erklirt er das der
Kunst zugerechnete Gefiihl von »Unmittelbarkeit« zu einem Effekt von Exem-
plifikation.*® Oder er stellt die fiir Kunst typische Umkehrung der Hierarchie von
Form und Inhalt als Werk der Exemplifikation dar: »Was ein Portrait oder ein
Roman ausdriickt oder exemplifiziert, reorganisiert eine Welt oft drastischer als
das, was das Werk buchstéblich oder figurativ sagt oder abbildet; und manchmal
dient das Sujet bloB als Vehikel fiir das Ausgedriickte oder Exemplifizierte.«®'
Gelegentlich weist er darauf hin, dass der der Kunst zugeschriebene Zug von
Selbstreflexivitidt — beziehungsweise das Verweisen auf die eigene Gestaltung,
Materialitdt oder Medialitdt — nichts anderes als die Bezugnahme der Exemplifi-
kation meint.*” Diese Deutung findet sich emphatisch in der Diagrammatik von
Matthias Bauer und Christoph Ernst, die sich auf Eco beziehen und Iser zitieren:
»Wie die anderen Versionen von Welt, so ist auch das Kunstwerk nur eine
solche; doch es zielt nicht — wie die {ibrigen — auf eine bestimmte Praxis, ohne
dadurch schon weniger pragmatisch als die anderen zu sein. Seine Pragmatik ist,
die Operationen zu exemplifizieren, durch die Welten gemacht werden.«*’

Tatséchlich spielt die Exemplifikation fiir Goodman &sthetisch eine besonde-
re Rolle. Sie erklért nicht einfach nur die Symbolisierungsart der (urbildlichen)
Probe im Gegensatz zum Abbild. Sie ist vielmehr dazu geeignet, eine Frage zu
beantworten, die von der Asthetik und insbesondere angesichts moderner Kunst
mit Dringlichkeit gestellt wird.

»Die Frage »Was ist Kunst?« [...] spitzt sich zu im Fall des objet trouvé — wenn ein auf der

Stralle aufgelesener Stein in einem Museum ausgestellt wird —, und sie wird noch weiter

79 SdK S. 221f, vgl. auch ebd. S. 218.

80 Vgl ebd. S. 233.

81 WdWw S. 131f.

82 Vgl. ebd. S. 86f, SAK S. 239; vgl. auch Scholz (2004) S. 185f.
83 Zit. nach Bauer/Ernst (2010) S. 88.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

168 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

verschérft durch die Werbung fiir sogenannte Environment- und Konzeptkunst. Ist der
verbogene Automobilkotfliigel in einer Kunstgalerie ein Kunstwerk? Wie steht es mit
etwas, das nicht einmal ein Objekt ist und auch nicht in einer Galerie oder in einem Muse-
um ausgestellt wird — zum Beispiel dem Ausgraben und Wiederauffiillen eines Lochs im

Central Park, wie es von Oldenburg vorgeschricben wurde?«**

Goodmans Antwort lautet: In Kunst kdnnen ganz verschiedene Symbolisie-
rungsarten wirksam sein. Kunst muss nicht darstellen, um symbolisch Beziige
herzustellen. Kunst kann auch metaphorisch exemplifizieren (und tatsichlich tut
sie das sehr oft). Und sogar Kunst, die weder Darstellung ist noch Ausdruck hat
— Goodman nennt sie »puristische Kunst« — stellt immer noch symbolische Be-
ziige her: nimlich indem sie (nicht-metaphorisch) exemplifiziert."

Die Exemplifikation konstituiert einen dsthetisch relevanten Symbolprozess
und ist insofern ein »Symptom« des Asthetischen. Wenn Goodman sich dem
»Asthetischen« anhand von semiotischen Symptomen nihert, verweigert er sich
dem »mehrfach misslungene[n] Versuch« und »einfallslosen Ansatz«,*® »Kunst«
anhand von Kriterien oder gar mit einem Einheitskriterium zu definieren. Mit
seinem neuen Ansatz hingegen ldsst sich Kunst zwar von Wissenschaft trennen,
allerdings nicht umstandslos oder endgiiltig, und genau darauf kommt es Good-
man an. Statt der Frage »Was ist Kunst?« lasse sich allenfalls die Frage »Wann
ist Kunst?« beantworten — und zwar dergestalt, dass sie bestimmte semiotische
Symptome, wie zum Beispiel die Exemplifikation, aufweisen miisse.

Was nach Goodmans semiotischem Eingriff vom Unterschied zwischen
Kunst und Wissenschaft iibrigbleibt, ist »eher ein Unterschied in der Dominanz
bestimmter spezifischer Charakteristika von Symbolen«.”” An dem einen Pol des
nunmehr stark verbreiterten Spektrums sind mit den Symptomen des Astheti-
schen diejenigen Zeichensysteme angesiedelt, die zum Suchen und Entdecken —
oder: zur Nicht-Diskursivitdt — tauglich sind und zu einer ebensolchen Haltung
verleiten. Sie sind mit einer Haltung der Ruhelosigkeit und Erprobung verbun-

88

den,” erwecken den Eindruck von Unsagbarkeit,89 lenken — wie schon die

Exemplifikation — die Aufmerksamkeit vom Bezugsobjekt auf das Symbol

84 WdW S. 86f.

85 Vgl. ebd. S. 86.
86 SdAK S.232.

87 Ebd. S. 243.

88 Vgl. SdK S. 223.
89 Vgl ebd. S. 233.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 169

selbst™ und rufen die traditionellen Konnotationen von Kunst auf: Gefiihl, Ein-
gebung, Unmittelbarkeit, Schonheit.”’ Am anderen Pol sind mit den »Erken-
nungszeichen flir das Nichtisthetische« jene Zeichensysteme angesiedelt, die
eher nach Abschluss von Erkundungsphasen, wenn Ergebnisse formuliert wer-
den miissen,” niitzlich sind und zu diesem Gestus — der Diskursivitit — verleiten.
Neben den denotierenden befinden sich hier die artikulierten Zeichensysteme.
Mit anderen Worten: Neben Denotation ist Artikuliertheit ein weiteres Symptom
des Nichtdsthetischen — wéhrend neben Exemplifikation Dichte ein weiteres
Symptom des Asthetischen ist.”

Dichte und Artikuliertheit sind ein Gegensatzpaar, das sich auf den zwei
Ebenen der Semantik und der Syntax konstituiert. Semantische Dichte meint,
dass sich nicht einzelne Bedeutungseinheiten voneinander abgrenzen lassen,
wihrend semantische Artikuliertheit die Identifizierbarkeit von Bedeutungsein-
heiten bedeutet.”* Syntaktische Dichte beschreibt die Unmoglichkeit, Elemente
des Aufbaus voneinander abzugrenzen, wihrend syntaktische Artikuliertheit sich
auf ein bestimmtes Arsenal von Elementen bezieht, aus denen sich der Aufbau
zusammensetzt.

Mit diesem — hier nur ansatzweise wiedergegebenen — semiotischen Raster
lasst sich prézise und differenziert die Abneigung des Begriffsdenkens gegen das
Bild und seine Vorliebe fiir den Begriff erkldren (und diese semiotische Erkla-
rung passt zur Erklarung der Konstituierung des Begriffsdenkens aus der Schrift,
vgl. A.5-9): Die Marginalisierung von Bildern — im semiotisch prizisen Sinne
von »pikturalen Systemen« beziehungsweise »Skizzen« — ldsst sich auf deren
Dichte zuriickfiihren. Bilder eignen sich aufgrund ihrer Dichte nicht zur Proposi-
tion, noch auch zur Kontradiktion und schon gar nicht zur logischen Verkniip-
fung von Sitzen. Sie sind eher ein Mittel des Suchens als des Findens: »Wo es
Dichte in Symbolsystemen gibt, da ist Vertrautheit niemals vollkommen und

90 Vgl. S. WdW 891, SdK S. 239.

91 Vgl. SAK S. 243.

92 Vgl. ebd. S. 155.

93 Vgl. ebd. S. 234.

94 In diesem Absatz wird besonders deutlich, dass ich Goodmans Terminologie gelegent-
lich durch allgemeiner verstidndliche Begriffe ersetze. Schlielich geht es hier nicht
darum, Goodman bis in jedes Detail wiederzugeben, sondern darum, die Beziige deut-
lich zu machen, in die ich ihn stelle — was ich freilich mit dem Anspruch verbinde,
Goodman nicht zu verfilschen. Eine Definition der Symptome des Asthetischen in
Goodmans eigener Terminologie findet sich in SAK S. 232ff und noch besser in WdW
S. 88f.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

170 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

endgiiltig; ein weiteres Hinschauen kann stets entscheidende neue Subtilitdten
aufdecken.«” Bilder lassen sich dieses Moment des Suchens und Offnens nicht
nehmen: Es ist gerade ihre Dichte, worin sich »Skizzen« von begrifflichen Auf-
zeichnungen, von »Skripten« oder »Partituren« unterscheiden.”® Das Begriffs-
denken hat also allen semiotischen Grund, Wissen bevorzugt in Begriffen zu
konservieren und Bilder abzuwerten.

Bilder (»Skizzen«) unterscheiden sich jedoch nur auf syntaktischer Ebene
immer durch Dichte von begrifflichen Aufzeichnungen.” Auf semantischer
Ebene sind »natiirliche Sprachen«, die in Form von »Skripten« aufgezeichnet
werden, ndmlich selbst dicht. Das gilt nicht fiir »notationale Sprachen«, die in
Form von Notationen aufgezeichnet werden. Sie — beispielsweise die Formen-
sprache der Geometrie oder des logischen Syllogismus — sind (wie auch Partitu-
ren) sogar semantisch differenziert. Diese Arten von begrifflicher Aufzeichnung
sind also weder auf syntaktischer noch auf semantischer Ebene dicht. Wenn sie
damit auch Vorbildcharakter im Sinne des Begriffsdenkens haben: Wissenschaft
bedient sich in den meisten Féllen einer natiirlichen Sprache. Das Begriffsden-
ken versucht allerdings, deren semantische Dichte durch die Forderung von Ein-
deutigkeit und Kohidrenz zu disziplinieren und damit Notationen anzundhern.
Das ist der semiotisch formulierte Grund, weswegen ihm Metaphern (also
sprachliche Bilder) als anriichig oder irrelevant gelten und diskreditiert werden,
wo sie nicht zu tibersehen sind.

Wenn Goodmans Semiotik das Begriffsdenken gut erkldren kann, 16st sie
doch dessen zentralen Gegensatz von (nicht-diskursivem) Bild und (diskursi-
vem) Begriff auf, indem sie seine Dominanz in einer Vielfalt semiotischer Funk-
tionen zum Verschwinden bringt. Der Gegensatz von Nicht-Diskursivitit und
Diskursivitit scheint sich eher in Goodmans Gegeniiberstellung von Astheti-
schem und Nicht-Asthetischem durchzuhalten.

Das diskursive Wissen des Begriffsdenkens weist ndmlich moglichst viele
Symptome des Nichtisthetischen auf. Pikturale Systeme hingegen weisen immer
schon zwei der in Sprachen der Kunst aufgestellten vier Symptome des Astheti-
schen auf und bringen so gewissermaBen eine natiirliche Affinitit zum Astheti-
schen mit — was sie aus Sicht des Begriffsdenkens untauglich zur Wissenschaft
macht. Bilder und Kunst stehen also schon aufgrund ihrer semiotischen Eigen-
schaften dem Wissensbegriff des Begriffsdenkens entgegen.

95 SdK S. 239.
96 Vgl. ebd. S. 232.
97 Vgl. ebd. S. 157.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 171

Wie oben betont, distanziert sich Goodman vom Begriffsdenken nun nicht,
indem er dieses Entgegenstehen mit &sthetizistischem Triumphalismus hervor-
hebt, sondern indem er auf die Durchldssigkeit zwischen Kunst und Wissen-
schaft verweist. (Statt wie Boehm einen Gegensatz zu konstruieren versucht er
eher, einen Ausgleich zu schaffen.) Kunst weist nicht Kriterien, sondern nur
Symptome auf, Symptome, die je nach Kontext demselben Objekt zu- oder ab-
gesprochen werden.

»Der Stein ist normalerweise kein Kunstwerk, wihrend er auf der Strafle liegt, aber er
kann eines sein, wenn er in einem Kunstmuseum ausgestellt wird. Auf der StraBe erfiillt er
gewohnlich keine Symbolfunktion. [...] Andererseits kann ein Gemélde von Rembrandt
aufhoren, als Kunstwerk zu fungieren, wenn es als Ersatz fiir eine zerbrochene Fenster-
scheibe oder als Decke gebraucht wird. [...] Dinge fungieren nur dann als Kunstwerke,
wenn ihre Symbolfunktion gewisse Merkmale aufweist. Unser Stein in einem
Geologiemuseum iibernimmt eine Symbolfunktion, er steht ndmlich als Beispiel fur die
Gesteine eines bestimmten Erdzeitalters, einer bestimmten Herkunft oder Zusammen-

setzung, aber er fungiert nicht als Kunstwerk.«*®

Goodman wiegt sich allerdings oft, dhnlich wie Boehm, in der triigerischen
Sicherheit, ein unkontrolliertes ZusammenflieBen von Kunst und Wissenschaft
vermeiden zu konnen. Immerhin zeigt er sich an zahlreichen Stellen sehr
bewusst, dass er idealtypisch argumentiert und Uberginge, Problemzonen, Unsi-
cherheiten ausblendet. Darauf, dass hier eine Liicke zu schliefen wire, ist re-
gelmifBig angesprochen worden, nicht zuletzt von Oliver Scholz. Scholz geht mit
Goodman davon aus, dass die Gemeinsamkeit von Bildern darin besteht, dass sie
zu einem Zeichensystem mit bestimmten semiotischen Merkmalen gehoren.
Allerdings lasst sich nicht einfach anhand der Eigenschaften eines Objekts allein
bestimmen, zu welchem Zeichensystem es gehort, weil nicht ausgemacht ist,
welche Eigenschaften als relevant zu gelten haben. Je nachdem, welche Eigen-
schaften fiir relevant gehalten werden, kann ein Objekt auf verschiedenste Weise
benutzt, oder semiotisch gesprochen: als Symbol verschiedenster Art verwendet
werden. Deshalb kann ein Objekt auch ganz unterschiedlichen Symbolsystemen
zugeordnet werden. »Ob, wie und was ein Gebilde darstellt, hangt zumindest
teilweise davon ab, wie Menschen mit ihm umgehen. Zu selten wird dieser
Sachverhalt in philosophischen Bildtheorien gewiirdigt.«’’ Scholz zicht daraus

98 WdW S. 87.
99 Scholz (2004) S. 139, vgl. auch ebd. S. 103.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

172 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

die Konsequenz, in Richtung einer »Gebrauchstheorie der Bilder« weiterzuar-

beiten.'”

Tatsdchlich scheint Goodmans allgemeine Semiotik genau darauf, auf eine Bild-
pragmatik oder sogar auf eine allgemeine Symbolpragmatik, hinauszulaufen,
aber auch davor zuriickzuschrecken. Wie bei Boehm bleiben ndmlich die Fille
des Zweifels und des Konflikts ausgeblendet.'”' So bleibt unterbelichtet, dass ein
Objekt im selben Kontext von verschiedenen Personen wunterschiedlich verstan-
den und genutzt, und sogar von derselben Person im selben Kontext zu verschie-
denen Zeiten unter verschiedenen Aspekten gesehen werden kann oder dass diese
Person zu einem Zeitpunkt in ihrem Urteil hin- und hergerissen sein kann. Unter-
belichtet bleibt, dass ein Objekt nicht nur einen paradigmatischen Kontext haben
kann, sondern besonders versatil gebraucht werden kann. Und unterbelichtet
bleibt schlieBlich, dass ein Objekt absichtsvoll so vielseitig gestaltet sein kann.

Anschaulich wird diese Einseitigkeit an Goodmans Umgang mit dem Dia-
gramm. Das Diagramm scheint ein mustergiiltiges Anschauungsobjekt von
Goodmans These zu sein, dass Kunst und Wissenschaft ineinander iibergehen.
Dennoch untersucht er es eher beildufig und wenig ausfiihrlich. Vielleicht hat
das seinen Grund: denn es legt bloB, wie hilflos die semiotische Rasterung und
die Symptome des Asthetischen allein sein kénnen — und damit, wie vergeblich
der Versuch ist, den Ausgleich von Kunst und Wissenschaft kontrollieren zu
wollen. Mit seinem Ansatz bleibt Goodman gleichwohl (und gerade deswegen)
ein wichtiger Gewdhrsmann der Diagrammatik.

Gleich bei seiner ersten Erwédhnung in Sprachen der Kunst wiirdigt Good-
man das Diagramm in seiner ganzen symbolischen (beziehungsweise formalen)
Hybriditdt wie auch seiner pragmatischen Unterbestimmtheit:

»Einige [Diagramme], maf3stabsgerechte Zeichnungen fiir Maschinen etwa, sind in der Tat
analog, einige andere dagegen, Diagramme von Kohlenhydraten etwa, sind digital; und
wieder andere, gewohnliche Stralenkarten etwa, sind gemischt. Die blole Anwesenheit
oder Abwesenheit von Buchstaben oder Zahlen macht den Unterschied nicht aus. Bei

. . - 102
einem Diagramm kommt es [...] darauf an, wie wir es lesen.«

In dieser Eigenart von Diagrammen liegt eine besondere Qualitit, die Goodman
allerdings nicht wiirdigt. Jedes Objekt kann prinzipiell immer ganz verschiedenen

100 Vgl. ebd. S. 137.
101 Vgl. WdW S. 90f.
102 SdK S. 163.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 173

Symbolsystemen zugeordnet werden, wie oben anhand von Kotfliigel, Stein,
Rembrandt gezeigt wurde. In den meisten Féllen gibt es jedoch einen paradigma-
tischen Kontext, in dem ein Objekt auftritt, einen paradigmatischen Gebrauch,
dem es unterworfen wird, und insofern ein paradigmatisches Zeichensystem,
dem es zugeordnet wird. Der Kotfliigel etwa ist paradigmatisch ein Teil der
Automobilkarosserie, der gelegentlich zu Schaden kommt und repariert oder
ausgetauscht werden muss. Freilich gibt es den Ausnahmefall eines Kotfliigels
im Museum: Hier wird er gewohnlich als Kunst verstanden werden. Ein Stein ist
paradigmatisch ein Objekt aus dem »Natur« genannten Kontext, der gewohnlich
nicht symbolisch verstanden wird. Freilich gibt es Steine in einer groen Zahl
anderer Kontexte: etwa in Kunst- oder Naturkundemuseen. Hier wird der Stein
als Kunst oder als geologisches Exponat verstanden. Ein Gemélde von Rem-
brandt hingt gewohnlich im Museum, freilich kann es anders verwendet, zum
Beispiel als Baumaterial eingesetzt werden.

Was aber ist der paradigmatische Kontext eines Diagramms, wenn es schon
keine paradigmatische Gestalt des Diagramms gibt? Es kann beispielsweise Ma-
schinenzeichnung sein, chemische Formel, Karte, Infografik, Tortendiagramm
oder Graph. Wie Goodman — bezeichnenderweise an verschiedenen Stellen von
Sprachen der Kunst — schreibt, kann ein Diagramm als Modell gestaltet sein und
ist dann denotativ;'” es kann, in Gestalt eines Bauplans, »als digitales Diagramm
105

. 104 - . . . .
und als Partitur« verstanden werden; ~ ein »rein graphisches Diagramm« ~ wie-

derum wird als eine Art schematisches Bild verstanden werden und gehort damit
zu den »syntaktisch dichten Systemenc.'®

Selbst ein und dasselbe Diagramm — beispielsweise das Pentagramm — 14sst
sich nicht einem bestimmten paradigmatischen Kontext zuordnen. Es kann als
geometrische Zeichnung mathematische Sitze demonstrieren, als Ornament eine
dekorative Funktion einnehmen oder als heraldisches Emblem (»Drudenfufi«)
bestimmte oder weniger bestimmte Assoziationen hervorrufen. Bei Goodman
findet sich das Beispiel der »schwarzen Schlangenlinien auf weilem Hinter-
grund«.'”” Dabei kann es sich um den Ausschnitt eines Elektrokardiogramms
wie auch um ein Detail aus einer Zeichnung des Fudschijama von Hokusai han-
deln. Dasselbe graphische Element wird also einmal einem Bild, einmal einem

103 Vgl. ebd. S. 165.
104 Vgl ebd. S. 205.
105 Ebd.S.212.
106 Vgl. ebd. S. 212f.
107 Ebd. S.212.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

174 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Diagramm zugeordnet. Der Unterschied, so sieht es auch Goodman, liegt in der
Sichtweise, die vom Gebrauch bestimmt ist:

»Die einzig relevanten Merkmale des Diagramms sind die Ordinate und Abszisse von je-
dem der Punkte, durch die die Mitte der Linie hindurchgeht. Die Dicke der Linie, ihre
Farbe und Intensitt, die absolute GroBle des Diagramms etc. spielen keine Rolle [...]. Fiir
die Skizze trifft dies nicht zu. Jede Verdickung oder Verdiinnung der Linie, ihre Farbe, ihr
Kontrast mit dem Hintergrund, ihre GroBe, sogar die Eigenschaften des Papiers — nichts

. . . . 108
von all dem wird ausgeschlossen, nichts kann ignoriert werden.«

Goodman benennt nun diesen Unterschied des Gebrauchs in seinem semioti-
schen Vokabular als relative syntaktische Dichte (der Skizze) und relative syn-
taktische Abschwichung (des graphischen Diagramms). Eine Grafik gilt dann
als Diagramm — so konnte man sagen —, wenn von ihren dsthetischen Qualitdten
abgesehen wird, wenn sie abstrakt und schematisch verstanden wird.

Die formale Hybriditdt der Schlangenlinie, die dem Betrachter in besonde-
rem Male erlaubt, sie durch ihren Gebrauch bestimmen zu lassen, scheint bei
Goodman dadurch beriicksichtigt zu werden, dass Fiille und Abschwichung als

. . . . 109
relativ bezeichnet wird, als »eine Frage des Grades«.

Goodman geht aller-
dings nicht so weit, die Schlangenlinie im Vergleich zu Kotfliigel, Stein oder
Gemélde als formal besonders hybrid zu wiirdigen, und auch nicht als besonders
von ihrem Gebrauch, ihrer Anwendung oder Aneignung bestimmbar. Der Son-
derfall des Kotfliigels, der auch anders gebraucht werden kann, ist bei der
Schlangenlinie die Regel: Sie wird immer »anders« gebraucht, weil sie nicht
»eigentlich« gebraucht werden kann. Die Schlangenlinie macht besonders deut-
lich, dass eine Semiotik ohne pragmatische oder phdnomenologische Ziige hilf-
los ist. Umgekehrt: Weil Goodman primér Semiotik betreibt, kann bei ihm das
Diagramm nicht im Mittelpunkt stehen; er kann es nicht ausreichend wiirdigen.

108 Ebd. S. 212f.
109 Ebd. S. 213.

https://dol. 14,02.2026, 14:21:18. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

