
 

I.  Das Bild und die Kontrolle   
 seiner Nicht-Diskursivität 

 
 
 

1.  DAS BILD IM BEGRIFFSDENKEN 
 

Die Vermutung, dass eine Gestaltungslösung der Philosophie jenseits der Schrift 
ein besonderes, weitgehend unerschlossenes und noch nicht analysiertes Potenti-
al aufweist, ist im Verlauf dieser Arbeit mit konkreten Zügen ausgestattet wor-
den. Schrift zeigte sich als Ermöglichungsgrund der Philosophie, der begonnen 
hat, sich zu überleben und immer weniger plausibel ist; im Sinne Derridas und 
drastischer ausgedrückt: als sowohl lebenserhaltendes als auch todbringendes 
pharmakon, so dass alles auf die richtige Dosierung ankommt. Der Ausgleich 
zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität erwies sich jedoch als wenig 
stabil und kaum je richtig zu dosieren – jedenfalls im Medium der Schrift. 

Das Medium des Bildes scheint die längste Zeit und bis heute keine ernsthaf-
te Alternative darzustellen. Philosophen schreiben zumeist, sie zeichnen oder 
malen in der Praxis sehr selten. Es gibt nicht einmal Maler-Philosophen, obwohl 
immerhin »Dichter-Philosophen« leidlich anerkannt sind. Zudem ist das Bild 
theoretisch marginalisiert, wofür es erkenntnistheoretische und semiotische 
Gründe gibt, die nicht schlecht sind. Bilder sind berühmt und berüchtigt für ihre 
suggestive Macht einer Evidenzerzeugung, die mit den Begriffen auch die Vor-
teile des Begriffsdenkens suspendiert.1 
                                                             
1  Dieter Mersch und Martina Heßler haben die »Evidenz und Affirmität« von Bildern 

unter anderen Eigenschaften in deren »Nichtnegativität« und »Nichthypothetizität« 
(Heßler/Mersch (2009) S. 22f; vgl. auch Mersch (2006a) S. 413ff) ausgemacht, die 
deren Eignung als Medien der Wissenschaft manchmal attraktiv, vor allem aber in den 
Geisteswissenschaften fragwürdig machen. Im Fokus ihrer Analysen stehen freilich 
als Abbilder wahrgenommene Bilder, etwa »Wissenschaftsbilder« (vgl. ebd.). Eine 
weniger auf Sprache ausgerichtete Wahrnehmung würde Bilder nicht in den Dienst 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Das erste Verdikt gegenüber Bildern hat in der Philosophie Platon ausge-
sprochen. Im Staat werden Maler als »Nachbildner« bezeichnet, die sogar nur 
»Nachbildnerei der Erscheinung« und nicht »der Wahrheit« trieben,2 also »nur 
ein Spiel […] und kein Ernst«,3 ohne »Einsicht […] noch richtige Vorstellung 
[…] was Güte und Schlechtigkeit anlangt«.4 Diese Nachbildnerei ist durch und 
durch verderblich: »Selbst also schlecht, und mit schlechtem sich verbindend er-
zeugt die Nachbildnerei auch schlechtes.«5 

Die Schärfe dieses Urteils lässt eine undifferenzierte Eindeutigkeit vermuten, 
die im platonischen Text tatsächlich nicht gegeben ist. Im Kontext der oben zi-
tierten Bildkritik zeigt sich immerhin, dass sich Platons Urteil auf eine besondere 
Art von Bild bezieht: auf das »nachbildende« Abbild, das sich im Gegensatz 
zum Urbild konstituiert. Darauf verweist auch die Verwendung des Wortes 
»eidolon« (Bild), des Diminutivs von »eidos« (Idee).6 Wie Liebsch betont, 
schöpft Platon jedoch aus einem reichen begrifflichen Vokabular für »Bild«, das 
neben »eidolon« auch »eikon«, »mimema«, »phantasma«, »typos« umfasst.7 
Dabei ist die Semantik von »Bild« nicht ausdifferenziert und noch wenig entwi-
ckelt. Platon hat beispielsweise noch keinen Begriff für »Metapher«,8 obwohl er 
sprachliche Bilder durchaus kennt,9 und auch ästhetische Bilder sind bei ihm 
noch nicht auf den Begriff gekommen. Er betont im Anschluss an seine Kritik 
der nachbildenden Kunst fast resümierend, dass sein Verdikt der »Nachbildne-
rei« – primär spricht er über die Dichtung – weder pauschal ist noch absolut: 

 
»Dennoch sei ihr [der Dichtung; H.D.] gesagt, dass wir ja, wenn nur die der Lust dienende 
Dichtung und Nachbildnerei etwas anzuführen weiß, weshalb auch ihr ein Platz zukomme 

                                                                                                                                  
des »Diskurses« oder in die schiere Opposition der »Aisthesis« (vgl. Heßler/Mersch 
(2009) S. 29) dazu stellen, wie Heßler/Mersch betonen: »Bild und Logik, Denken und 
Visualität gelten nicht mehr als unvereinbare Gegensätze, sondern versucht wird 
vielmehr, ihren spezifischen Zusammenhang zu erkunden« (ebd. S. 8) Diese kurz zu-
sammengefasste Analyse von Bildlichkeit nimmt den weiteren Vorlauf der vorliegen-
den Arbeit vorweg, bis diese sich dem Diagramm zuwendet. 

2  Vgl. Rep. 597e-598b. 
3  Ebd. 602b. 
4  Ebd. 602a. 
5  Ebd. 603b. 
6  Vgl. Scholz (2004) S. 10f. 
7  Vgl. Liebsch (2012) S. 64. 
8  Erst Aristoteles hat die Metapher definiert; vgl. Weinrich (1980) S. 1180. 
9  Vgl. Scholz (2004) S. 11f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 157 

in einem wohlverwalteten Staate, sie mit Freuden aufnehmen würden, da wir es uns  
bewusst sind, wie auch wir von ihr angezogen werden. […] 
Denn es wäre ja unser eigner Vorteil, wenn sich zeigte, sie sei nicht nur angenehm son-
dern auch heilsam. […] 
So lange sie aber ihre Verteidigung nicht zu Stande bringt, wollen wir […] als sicher  
annehmen, dass man sich um diese Dichtkunst nicht ernsthaft bemühen dürfe, als ob sie 
selbst ernsthaft sei und die Wahrheit treffe.«10 

 
Die erhoffte Ehrenrettung scheint von Aristoteles durchgeführt zu werden, aller-
dings legt er dabei endgültig Bilder im Besonderen wie Kunstwerke insgesamt 
auf ihre Abbildfunktion fest. In der Poetik werden sie als »nachahmend«11 cha-
rakterisiert. Damit erfahren sie eine Festlegung und Verengung, die der Festle-
gung und Verengung der Nicht-Diskursivität sowie der neuen Dominanz der 
Diskursivität bei Aristoteles – wie sie in A.6 dargestellt wurde – entspricht. In-
nerhalb dieser Grenzen wird Bildern und Kunstwerken jedoch eine Hochachtung 
und Aufmerksamkeit entgegengebracht, wie sie bei Platon nicht zu finden ist. 
Ein prominentes Aristotelisches Konzept ist die Katharsis, die Reinigung von 
negativen Gefühlen durch deren Erregung, die einen positiven emotionalen Ef-
fekt der Kunst benennt. Zudem nobilitiert Aristoteles die Rezeption von Kunst-
werken, ob als rein sinnlichen Genuss oder als durch den sinnlichen Genuss an-
geregtes »Lernen«12 – eine Art Schließen.13 Noch größere Wertschätzung 
erfahren besondere, nämlich sprachliche Bilder, die Metaphern: »Es ist aber bei 
weitem das Wichtigste, dass man Metaphern zu finden weiß.«14 Die Fähigkeit, 
Metaphern zu finden, verbindet den Dichter sogar mit dem Philosophen, wie 
Aristoteles in der Rhetorik ausführt:  

 
»Man muss aber Metaphern bilden, wie schon vorher gesagt wurde, von verwandten aber 
auf den ersten Blick nicht offen zutage liegenden Dingen, wie es z.B. auch in der Philo-
sophie Charakteristikum eines richtig denkenden Menschen ist, das Ähnliche auch in weit 
auseinander liegenden Dingen zu erkennen.«15 

 

                                                             
10  Rep. 607c,d, 608a. 
11  Poet. 1447a. 
12  Ebd. 1448b. 
13  Vgl. ebd. 
14  Ebd. 1459a. 
15  Rhet. 1412a. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

In der folgenden Passage der Rhetorik zeigt sich die Kehrseite dieser Wertschät-
zung, wenn die Metapher als Hilfsmittel beschrieben wird, mit dem Plausibilität 
im Dienst von diskursiver Erkenntnis erreicht wird. Eine Täuschung wird einge-
sehen und durch eine richtige Erkenntnis ersetzt. Der Hörer sagt zu sich: »Wie 
richtig, doch befand ich mich im Irrtum. […] Auch die wohlformulierten Rätsel 
sind aus dem gleichen Grund angenehm; sie vermitteln nämlich ein Lernen und 
werden durch eine Metapher zum Ausdruck gebracht.«16 

Auf ein bloßes didaktisches Hilfsmittel reduziert, erscheint die epistemische 
Mächtigkeit von Kunstwerken vergleichsweise dürftig. Mag der Künstler dem 
Philosophen in der Fähigkeit gleichen, Ähnlichkeiten zu entdecken, so stehen 
diesem mit der Logik doch weit stärkere Mittel der Erkenntnis zu Gebote als es 
die Metapher ist oder das Abbild. Mag die Rezeption von Abbildungen eine Art 
Schließen sein, so ist es doch kein logisches Schließen, das die Wahrheit über 
einen Sachverhalt verbürgt. So beginnt im Begriffsdenken die Regel zu greifen, 
die später Thomas von Aquin formuliert: »Ex tropicis locutionibus non est 
assumenda argumentatio.« (Den tropischen Reden ist keine Beweisführung zu 
entnehmen.)17  

Während sprachliche Bilder nach Aristoteles immerhin in der blühenden 
Disziplin der Rhetorik – wenn auch abseits der epistemisch relevanten Diszipli-
nen – ihren Platz finden, spielen gemalte Bilder in der Philosophie eine maximal 
marginale Rolle. Schon Aristoteles widmet der Malerei nur wenige, eher andeu-
tende Bemerkungen. Der für das Verständnis von Bildern bedeutende Byzantini-
sche Bilderstreit ist wie andere Dispute um die Legitimität von Abbildungen we-
niger epistemologisch als religiös motiviert; und die Resultate solcher 
Kontroversen blieben vorrangig theologisch von Belang und gewannen keine 
epistemische Dignität. 

Mit der Distanzierung vom Begriffsdenken in der Moderne erfolgt eine Um-
gestaltung des Bildbegriffs. Während das Bild im Begriffsdenken auf die Rolle 
des Abbilds festgelegt und als Schmuck oder didaktisches Werkzeug wahrge-
nommen wurde und wird, gerät in der Distanzierung vom Begriffsdenken das äs-
thetische Bild in den Vordergrund. 1758 (gleichsam die Epochenschwelle um 

                                                             
16  Ebd. 
17  Zit. nach Weinrich (1980) S. 1180. Heßler/Mersch räumen ein, es gebe zwar »auch 

eine Tradition der Beschäftigung mit nicht-diskursiven Symbolformen« 
(Heßler/Mersch (2009) S. 9) sowie die Anerkennung der Macht von Bildern, was 
»Ikonophilien nicht weniger als Ikonoklasmen« bezeugen (vgl. ebd. S. 8). Die Haupt-
strömung der Philosophie ist jedoch eine andere: »Dennoch rangierte das Bild philo-
sophisch stets unterhalb von Diskurs und Sprache.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 159 

1800 einleitend) macht Baumgarten mit der Publikation des 2. Bandes seiner 
Aesthetica die von ihm begründete, eigenständige Disziplin bekannt, in der Sin-
neswahrnehmungen und Kunstwerken eine gemeinsame, eigenständige Erkennt-
nisart zugesprochen wird. Als niederes Erkenntnisvermögen ist das sinnliche  
Erkennen immer noch der höher eingestuften begrifflichen Erkenntnis unterge-
ordnet. Bei Kant wird diese Unterordnung schrittweise in Frage gestellt. War die 
Urteilskraft in der Kritik der reinen Vernunft immerhin schon die Schnittstelle 
zwischen den beiden Stämmen der Erkenntnis, den Sinnen und dem Verstand, so 
fungiert sie seit der Kritik der Urteilskraft auch als zentrale Schaltstelle zwischen 
Theorie und Praxis und etabliert sich als Zentrum der Transzendentalphilosophie 
überhaupt. In der Folge wird die ästhetische Distanzierung vom Begriffsdenken 
radikal vorangetrieben, was bisweilen sogar zu einer triumphalistischen Umkeh-
rung der bisherigen Rangordnung der Erkenntnisvermögen führt: Ästhetik, bis-
lang ein Nebenschauplatz des Erkennens, wird in Teilen des Sturm und Drang, 
der Romantik und schließlich im Ästhetizismus zu dessen Zentrum.  

 
 

2.  BOEHMS ICONIC TURN 
 

Das zunehmende Interesse am Bild hat Gottfried Boehm 1994 prominent als 
»iconic turn« bezeichnet.18 Die Wendung zum Ikonischen versteht er sowohl als 
Abwendung von der Abbildlichkeit19 als auch vom Begriffsdenken, in dessen 
Dienst Abbilder stehen. Er stellt diese Wendung (unter anderem) in die 
diskursivitätskritische Tradition von Romantik, Hermeneutik, Phänomenologie 
und in die überwindende Nachfolge des »linguistic turn«.20 Die Wendung zum 
Ikonischen ist nicht zuletzt eine Hinwendung zur Nicht-Diskursivität: 

 
»Bildsinn ist nicht-prädikativ, deshalb auch nicht auf die Ja/Nein-Logik von Aussage 
sätzen zurückzuführen. ›Wahr‹ oder ›falsch‹ sind Bilder nicht, wohl aber deutlich bzw. 
dunkel. Ihre Evidenz ist nicht die des Satzes. Eher sollte man von einer Logik der Intensi-
tät oder der Kräfte sprechen.«21  

 

                                                             
18  Vgl. Boehm (2007) S. 17. 
19  Vgl. Boehm (1994a) S. 16f. 
20  Vgl. ebd. S. 7ff und Boehm (2007) S. 43f. 
21  Boehm (2007) S. 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Indem sich das Ikonische der Diskursivität entzieht, öffnet es sich »dem Unbe-
stimmten, dem Potenziellen, Abwesenden oder Nichtigen«.22 Das »Mannigfalti-
ge, das Vieldeutige, Sinnliche und Mehrwertige«,23 die »produktive Vieldeutig-
keit«24 deutet Boehm nun nicht als Makel, sondern als Merkmal einer 
Bildlichkeit, die keine Abbildlichkeit ist. Um die »neue Rolle und Legitimität«25 
des Ikonischen zu beschreiben, verwendet er emphatische Begriffe wie »Zu-
wachs an Sein«,26 »Ereignis des Zeigens selbst«,27 »Energie«,28 »Macht, imstan-
de, unsere Zugänge zur Welt vorzuentwerfen und damit zu entscheiden, wie wir 
sie sehen, schließlich: was die Welt ›ist‹«,29»Überzeugungskraft, Suggestivität, 
Evidenz, Luzidität, Aura etc.«.30 Boehm bescheinigt damit dem Ikonischen einen 
eigenen31 »Überschuss«32 oder »Überhang«,33 mitunter anscheinend sogar über-
legenen Sinn im Gegensatz zum Logos der Sprache:  

 
»Jenseits der Sprache existieren gewaltige Räume von Sinn, ungeahnte Räume der 
Visualität, des Klanges, der Geste, der Mimik und der Bewegung. Sie benötigen keine 
Nachbesserung oder nachträgliche Rechtfertigung durch das Wort. Der Logos ist eben 
nicht nur die Prädikation, die Verbalität und die Sprache. Sein Umkreis ist bedeutend wei-
ter.«34 

 
Trotz emphatischer und beinahe triumphalistischer Abgrenzung des Ikonischen 
gegenüber der Sprachlichkeit verwahrt sich Boehm dagegen, Bildern eine  
»romantische Ursprünglichkeit«35 zuzuschreiben oder ihren vieldeutigen Sinn  
als Beliebigkeit misszuverstehen. Mit besonderer Vehemenz wendet er sich ge-
gen die »Bildeuphorie« der 1980er Jahre, die »fröhliches Endzeitbewusstsein« 

                                                             
22  Ebd. S. 47. 
23  Ebd. 
24  Boehm (1994a) S. 28; vgl. auch Boehm (2007) S. 46f. 
25  Boehm (1994a) S. 12. 
26  Ebd. S. 33. 
27  Boehm (2007) S. 32. 
28  Ebd. S. 211. 
29  Ebd. S. 14. 
30  Ebd. S. 16. 
31  Vgl. ebd. S. 208. 
32  Ebd. S. 49. 
33  Ebd. S. 52. 
34  Ebd. S. 53. 
35  Vgl. ebd. S. 15 und Boehm (1994b) S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 161 

zelebrierend das Ende der »Gutenberg-Galaxie« und den »Beginn eines ikoni-
schen Zeitalters« ausrief.36 Postmodernen »Simulationstheorien« wie Baudrillards 
»Agonie des Realen« bescheinigt er eine Verzeichnung des Bildes. Die Simula-
tion, auch wenn sie das Bild aus seiner Abbildfunktion befreien möchte, »über-
anstrengt« es »bis zur ikonoklastischen Aufhebung«.37 Damit endet die Bild-
euphorie dort, wo das zur Illusion perfektionierte Abbild endet, denn »denkt man 
diesen Gedanken zu Ende, stellt man überrascht fest, dass die vollendete 
Abbildlichkeit, d.h. der Illusionismus, mit der perfekten Ikonoklastik konver-
giert«.38 

 
Der ungezügelten Nicht-Diskursivität der Bilder begegnet Boehm mit Versu-
chen, einen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivität und Diskursivität zu schaf-
fen39 – ohne jedoch diese Versuche als grundsätzliche Infragestellung der Unter-
scheidung zwischen Sprache und Bild zu thematisieren. Nichts anderes als die 
Verschränkung von Nicht-Diskursivität und Diskursivität versucht beispielswei-
se der Begriff der »ikonischen Differenz«, mit dem Boehm das Merkmal des 
Ikonischen fasst. Sie meint den »Grundkontrast« zwischen »dem anschaulichen 
Ganzen und dem, was es an Einzelbestimmungen (der Farbe, der Form, der Fi-
gur etc.) beinhaltet«40 – mithin zwischen »Inhalt« und »Materie«41 beziehungs-
weise zwischen dem, was das Bild darstellt (und was sich diskursiv sagen lässt), 
und seiner materiellen Beschaffenheit, die darin nicht aufgeht.42  

Zum Ausdruck dieser Verschränkung verwendet Boehm eine begriffliche 
Strategie, die an Schleiermachers Retraktionen und vor allem an Derrida erin-
nert. Die ikonische Differenz ist »zugleich flach und tief, opak und transparent, 
materiell und völlig ungreifbar«:43 Die Wirkungsweise des Ikonischen wird be-
vorzugt als Paradox, Oxymoron oder Selbstreflexion beschrieben. Boehm spricht 
von der »Selbstreflexion des Bildes«,44 der »Implikation des Unsichtbaren im 

                                                             
36  Vgl. Boehm (1994a) S. 12 und 34f und Boehm (1994b) S. 325. 
37  Ebd. 
38  Boehm (1994b) S. 336. 
39  Vgl. auch Boehm (2007) S. 15. 
40  Boehm (1994a) S. 30. 
41  Vgl. Boehm (1994a) S. 33 – oder »Substrat aus Material« und immateriellem »Sinn«, 

vgl. Boehm (2007) S. 9. 
42  Vgl. Boehm (1994a) S. 30ff. 
43  Ebd. S. 35. 
44  Boehm (1994b) S. 338. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


162 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Sichtbaren«,45 der »Umwandlung des Faktischen ins Imaginäre«,46 der »Verbin-
dung von Transparenz und Opazität«,47 von »Negation und Hervorbringung«,48 
»Verhüllung und Enthüllung«,49 »produktivem Oszillieren«.50 Zudem versam-
melt er vergleichbare Begriffsfiguren anderer Bildtheoretiker und zitiert bei-
spielsweise Merleau-Pontys »leibhafte Überkreuzung der Blicke«,51 Polanyis 
»Integration von Inkompatiblem«52 und Husserls »›unmögliche‹ Synthese von 
Sichtbarem und Unsichtbarem, von thematisch identifizierbarem und unthema-
tischem Horizont«.53 Das Ikonische lässt sich also nicht rein diskursiv bestim-
men, sondern seine diskursiven Bestimmungen müssen irgendwie durchkreuzt 
werden. 

Um den Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität, den sol-
che Begriffskonstruktionen markieren, ist Boehm auch mit zahlreichen »dich-
ten«, phänomenologisch-hermeneutischen Bildbeschreibungen bemüht. Immer 
wieder wendet er sich Bildern beschreibend zu, um seine Annäherungen an die 
Frage nach dem Ikonischen zu realisieren und zu formulieren. Zwei besonders 
aufschlussreiche Beispiele sind Boehms beschreibende Analysen von René 
Magrittes »La condition humaine« und Robert Delaunays »La fenêtre simultanée 
sur la ville«. An beiden Gemälden soll sich die Wirkungsweise des ikonischen 
Kontrasts zeigen. 

 
»Magritte führt ihn ein mit Mitteln der Paradoxie. Die Leinwand steht so vor dem Fenster, 
dass sie selbst zum wirklichen Fenster wird, die dargestellte Realität ersten und zweiten 
Grades hebt sich wechselseitig auf, und leistet schließlich einem konventionellen Anblick 
Vorschub, in dem wir doch niemals zur Ruhe kommen. Delaunays Verfahren benutzt eine 
in der Moderne oft gebrauchte Zerlegung in Elemente, aus denen ein synchrones und 
poietisches Sehen eine virtuelle Realität entspringen lässt, die ihre Ausgangsbedingungen 
nie verleugnet.«54 

 

                                                             
45  Boehm (2007) S. 210. 
46  Ebd. S. 211. 
47  Boehm (1994b) S. 338. 
48  Ebd. S. 340. 
49  Ebd. S. 342. 
50  Boehm (1994a) S. 32. 
51  Ebd. S. 20. 
52  Ebd. S. 32. 
53  Boehm (2007) S. 210. 
54  Boehm (1994b) S. 335f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 163 

Boehm beschreibt hier zwei verschiedene Gestaltungsweisen der ikonischen 
Differenz, die den Gestaltungslösungen Kants und Wittgensteins, respektive 
Rortys frühem und späten Derrida analog sind. Delaunays Verfahren ist quasi 
transzendentalistisch: Seine kubistische Zersplitterung des Dargestellten macht 
die Bedingungen der Darstellung sichtbar. Magritte hingegen irritiert (wie der 
frühe Wittgenstein) mit einem Paradox und hebt ironisch (wie der spätere  
Derrida) den Unterschied zwischen Darstellung und Dargestelltem in einem 
Vexierbild auf. 

Was weder aus Boehms begrifflichen Umschreibungen noch aus seinen 
Bildbeschreibungen klar hervorgeht, ist, ob – oder unter welchen Umständen – 
der Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität im jeweiligen Bild 
oder im Bild überhaupt besonders stabil oder vielleicht besonders prekär ist. 
Boehm geht meistenteils einfach davon aus, dass das Ikonische einen »eigenen« 
Sinn und doch keinen Unsinn erzeugt, vieldeutig aber nicht beliebig ist. Als 
nicht hinterfragtes Mittel der Kontrolle dient ihm das Paradigma des künstlerisch 
gestalteten Bildes. 

Die Kriterien von Kunst lässt Boehm allerdings weitgehend offen. Er fasst 
schon die Grenze des Ikonischen prinzipiell weit: Bilder gehören »mit Musik, 
Mimus, Gebärden oder Tanz«55 zur »Sphäre des Nicht-Propositionalen«;56 selbst 
Bilder der Natur, selbst mentale, selbst sprachliche Bilder57 können Bild sein, als 
Bild wahrgenommen werden, die Funktion eines Bildes bewirken. Theoretisch 
könnte sich die ikonische Differenz also überall zeigen; praktisch wird sie von 
Boehm bevorzugt an künstlerisch gestalteten Bildern, insbesondere der moder-
nen Kunst aufgezeigt. Auch deren Spektrum ist breit, und Boehm weist darauf 
hin, dass sich gerade moderne Kunst durch einen ungeahnten Formenreichtum 
auszeichnet und dabei die Grenze der Kunst selbst infrage stellt. Immer wieder 
greift Boehm das Wort von der »Entgrenzung der Kunst« auf.58 Und doch stam-
men seine bevorzugten Beispiele, mögen sie auch Beuys oder Duchamps umfas-
sen, nicht von außerhalb des etablierten Kunstkanons.  

Selbst wenn Boehm bisweilen Wissenschaftsbilder59 oder Modelle und Sche-
mabilder60 untersucht, die an der Grenze der Kunst sowie im Grenzbereich zwi-
schen Begriff und Bild angesiedelt sind: Sein Impetus, das Bild im Gegensatz 

                                                             
55  Boehm (2007) S. 14; vgl. auch Derridas »erste Schrift«. 
56  Ebd. S. 15. 
57  Vgl. Boehm (1994a) S. 11. 
58  Vgl. Boehm (1994b) S. 326 und 332. 
59  Vgl. Boehm (2007) S. 94ff. 
60  Vgl. ebd. S. 114ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


164 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

zur Sprache zu verstehen, richtet sein Interesse zunächst und zumeist auf das 
»starke Bild«.61 In ihm wurde, wie Boehm behauptet, die ikonische Differenz 
»vom Künstler auf irgendeine Weise optimiert«,62 wobei der es verstanden habe 
»die ikonische Spannung kontrolliert aufzubauen und dem Betrachter sichtbar 
werden zu lassen«.63 Diese Fokussierung auf das Kunstwerk jedoch verschleiert, 
wie prekär die Trennung von ästhetischem Bild und Abbild sowie der Ausgleich 
zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität ist. Sie thematisiert nicht, dass 
das Oszillieren der ikonischen Differenz jederzeit zu erlöschen und ins Abbild-
hafte umzuschlagen droht (wenn auch umgekehrt der Funke des Oszillierens je-
derzeit aus dem Abbild geschlagen werden kann). 

Mit der Ausrichtung auf das sich von der Sprache abhebende Bild64 stellt 
sich Boehms ästhetische Bildbetrachtung in die Tradition der Hermeneutik und 
liefert sich deren Risiko aus, in den Schwerkraftbereich des Diskursiven zurück-
zufallen. Zwar betont Boehm verschiedentlich, nicht auf Philosophie oder theo-
retisches System zu zielen65 und lediglich »Phänomene mit Argumenten zu ver-
knüpfen«;66 doch sein Duktus hermeneutischer Abgeklärtheit, der Kunstbild von 
Abbild unterscheiden zu können vorgibt, riskiert mutwillig, von jenem »Schatten 
der Sprache« eingeholt zu werden, der das Ikonische seit jeher bedroht,67 und 
dessen Dimension des Nicht-Diskursiven preiszugeben. Wo die Kontrolle des 
Ausgleichs zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität so wünschenswert 
wie möglich scheint, und sich dabei nicht selbst aufs Spiel setzt, da macht sich 
das Beharrungsvermögen des Begriffsdenkens unhinterfragt geltend. 

 
 

                                                             
61  Vgl. Boehm (1994a) S. 35. 
62  Ebd. S. 30; vgl. auch ebd. S. 29. 
63  Ebd. S. 35. 
64  Boehm gibt zu, sich vor allem mit der »Struktur des Bildes« und der »Logik des  

Zeigens« zu beschäftigen. »Andere damit engstens verbundene Fragen, wie die Dis-
positive des betrachtenden Auges oder gesellschaftliche Kontexte, kommen nur mit-
telbar zur Geltung.« (Boehm (2007) S. 18) Diese Einschränkung bezieht sich zwar nur 
auf den Sammelband Wie Bilder Sinn erzeugen, sie kann aber durchaus für Boehms 
ikonische Forschung insgesamt stehen. 

65  Vgl. Boehm (2007) S. 16. 
66  Ebd. 
67  Vgl. ebd. S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 165 

3.  DAS ÄSTHETISCHE UND DAS DIAGRAMM   
 IN GOODMANS SEMIOTIK 

 
Nelson Goodmans semiotischer Ansatz ist weniger stark auf den Kontrast zwi-
schen Diskursivität und Nicht-Diskursivität ausgerichtet und beschäftigt sich 
eingehender mit der Frage, was Kunst sei. Goodman entwirft eine allgemeine 
Semiotik, die sich nicht auf sprachliche Symbole im engeren Sinn beschränkt. 
Mit ihr zeigt sich, dass Wissenschaft nicht nur in einer einzigen Sprache, der 
Diskursivität, spricht; sondern die mannigfaltigen »Sprachen der Kunst« – so ein 
titelgebender Terminus Goodmans – gehen als »Weisen der Welterzeugung« – 
so ein weiterer Titel – nahtlos in das über, was Wissenschaft tut. 

Passenderweise wählt Goodman das Problem der Repräsentation als Aus-
gangspunkt,68 also die problematische Beziehung zwischen Urbild und Abbild 
und damit auch zwischen Nicht-Diskursivität und Diskursivität. Dabei stellt er 
einem naiven Realismus einen analytisch disziplinierten Nominalismus entge-
gen. Symbole – so könnte seine These wiedergegeben werden – lassen sich 
ebenso wenig auf die Rolle von Repräsentanten reduzieren wie Bilder oder sogar 
Kunstwerke auf ihre mimetische Funktion. Hier liegt Goodmans Fokus: Tatsäch-
lich können Symbole, Bilder beziehungsweise Kunstwerke repräsentieren; aller-
dings tun sie das auf sehr unterschiedliche, sozusagen pluralistische Weise, wenn 
überhaupt. Es gilt zu differenzieren. 

Goodman entwickelt sein semiotisches Differenzierungsvokabular in ständi-
ger und kenntnisreicher Auseinandersetzung mit überwiegend zeitgenössischer 
Kunst. Es hat inzwischen zu Recht fast kanonischen Charakter. Besonders fol-
genreich war Goodmans Absage an die Übermächtigkeit des Begriffs der Reprä-
sentation. Er subsumiert ihn in einem ersten Schritt unter den Begriff der »Deno-
tation«69 und setzt diesem im nächsten Schritt den Begriff der »Exemplifikation« 
entgegen. Denotation ließe sich in der Begrifflichkeit der vorliegenden Arbeit als 
»Abbildfunktion« verstehen, Exemplifikation als »Urbildfunktion«. Die erste 
verläuft vom Zeichen zurück zum Urbild, dessen Stellvertreter oder Kopie (oder 
eben »Abbild«) es ist, indem es von ihm denotiert wird; die zweite bezieht sich – 
wie bei einer Probe oder einem Muster – vom Zeichen gewissermaßen voraus 
auf etwas, das es denotieren kann oder soll (oder dessen »Urbild« es wäre). Die 
inverse Relation zwischen beiden nennt Goodman auch »Richtungswechsel«.70 

                                                             
68  Vgl. SdK S. 15. 
69  Vgl. ebd. S. 50. 
70  Vgl. ebd. S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


166 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Oliver Scholz hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der Exemplifikation 
»nicht einfach um die Umkehrung der Denotationsrelation« handelt,71 sondern 
um einen Sonderfall der Umkehrung (eine »Subrelation der Konversen der De-
notation«).72 Exemplifikation ist nämlich »eine sehr selektive Funktion: Aus den 
vielen Prädikaten, die ein Gegenstand instantiiert, werden einige wenige umge-
bungs- und interessenabhängig herausgehoben«.73 Ein Sonderfall dieses Sonder-
falls wiederum ist die metaphorische Exemplifikation, die Abstraktes wie Stim-
mungen exemplifiziert und von Goodman auch als »Ausdruck« bezeichnet 
wird.74 Nicht nur, dass sie nicht denotiert; mit ihr wird auch die Grenze zwischen 
Zeichen und Bezeichnetem – wie das bei Metaphern eben geschieht – überschrit-
ten oder in Frage gestellt. Insofern ist die metaphorische Exemplifikation nicht 
nur eine sehr spezielle, sondern auch eine besonders unscharfe75 und schwer zu 
kontrollierende Weise der Bezugnahme,76 die dem Rezipienten (und seiner vor-
handenen oder fehlenden Kompetenz) besonders viel Spielraum lässt. Als weite-
ren Sonderfall einer Exemplifikation lässt sich die Anspielung verstehen: Sie be-
steht aus der Kombination mit wörtlichen und metaphorischen Denotationen, 
und weist insofern einen besonderen Komplexitätsgrad auf.77 Zeichenfunktionen 
– so wäre eine für die Gestaltung von Philosophie entscheidende Schlussfolge-
rung daraus – sind nicht gleichwertig, was Deutungsspielraum und Kompetenz 
des Nutzers betrifft.78 Hierin liegt eine semiotische Erklärung dafür, warum eini-
ge Zeichen leichter, andere schwerer zu verstehen sind, warum schwierig oder 

                                                             
71  Vgl. Scholz (2004) S. 183. 
72  Vgl. ebd. 
73  Vgl. ebd., vgl. auch WdW S. 83ff. 
74  Vgl. SdK S. 88ff. 
75  Vgl. ebd. S. 82f. 
76  Vgl. ebd. S. 96. 
77  Vgl. Scholz (2004) S. 186. 
78  Mehrstufig aufgebaute Bildsemiotiken, die auf jeder Stufe eine höhere Nutzer-

kompetenz vorsehen, entwerfen zum Beispiel Scholz (2004) S. 169ff und Posner 
(2004) S. 33ff. Scholz nennt seine Kompetenz-Stufen: 1. Perzeptuelles Verstehen,  
2. Plastisches Verstehen, 3. Etwas als Zeichen verstehen, 4. Etwas als bildliches  
Zeichen verstehen, 5. Verstehen des Bildinhalts, 6. Verstehen des denotativen Sach-
bezugs, 7. Verstehen nicht-denotativer Bezüge: Exemplifikation und Ausdruck,  
8. Modales Verstehen: Erfassen der kommunikativen Rolle des Bildes, 9. Verstehen 
des indirekt Mitgeteilten. Posner spricht sehr ähnlich von 1. perzeptueller Kompetenz, 
2. plastischer, 3. signitiver, 4. syntaktischer, 5. piktoraler, 6. referenzieller, 7. exempli-
fikationaler, 8. funktionaler, 9. pragmatischer, 10. modaler Kompetenz. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 167 

unmöglich zu erklären ist, was höherstufige Zeichenfunktionen (wie eine Andeu-
tung oder ein Witz) bezeichnen, und warum sich die Effekte und Nutzungs-
weisen höherstufiger Zeichenfunktionen nicht festlegen, sondern höchstens  
nahelegen lassen. 

Wenn Goodman die Effekte und Nutzungen von Exemplifikation beschreibt, 
ruft er oft die voraussetzungsvollen Topoi ästhetischer Wirkung auf. Beispiels-
weise klingt deutlich das »freie Spiel der Erkenntniskräfte« und die ruhelose  
Tätigkeit der Urteilskraft an, wenn er hervorhebt, dass »stets eine Suche ohne 
Ende vonnöten [ist], um das genau bestimmen zu können, was exemplifiziert 
wird oder zum Ausdruck gebracht wird«.79 An anderer Stelle erklärt er das der 
Kunst zugerechnete Gefühl von »Unmittelbarkeit« zu einem Effekt von Exem-
plifikation.80 Oder er stellt die für Kunst typische Umkehrung der Hierarchie von 
Form und Inhalt als Werk der Exemplifikation dar: »Was ein Portrait oder ein 
Roman ausdrückt oder exemplifiziert, reorganisiert eine Welt oft drastischer als 
das, was das Werk buchstäblich oder figurativ sagt oder abbildet; und manchmal 
dient das Sujet bloß als Vehikel für das Ausgedrückte oder Exemplifizierte.«81 
Gelegentlich weist er darauf hin, dass der der Kunst zugeschriebene Zug von 
Selbstreflexivität – beziehungsweise das Verweisen auf die eigene Gestaltung, 
Materialität oder Medialität – nichts anderes als die Bezugnahme der Exemplifi-
kation meint.82 Diese Deutung findet sich emphatisch in der Diagrammatik von 
Matthias Bauer und Christoph Ernst, die sich auf Eco beziehen und Iser zitieren: 
»Wie die anderen Versionen von Welt, so ist auch das Kunstwerk nur eine  
solche; doch es zielt nicht – wie die übrigen – auf eine bestimmte Praxis, ohne  
dadurch schon weniger pragmatisch als die anderen zu sein. Seine Pragmatik ist, 
die Operationen zu exemplifizieren, durch die Welten gemacht werden.«83 

Tatsächlich spielt die Exemplifikation für Goodman ästhetisch eine besonde-
re Rolle. Sie erklärt nicht einfach nur die Symbolisierungsart der (urbildlichen) 
Probe im Gegensatz zum Abbild. Sie ist vielmehr dazu geeignet, eine Frage zu 
beantworten, die von der Ästhetik und insbesondere angesichts moderner Kunst 
mit Dringlichkeit gestellt wird. 

 
»Die Frage ›Was ist Kunst?‹ […] spitzt sich zu im Fall des objet trouvé – wenn ein auf der 
Straße aufgelesener Stein in einem Museum ausgestellt wird –, und sie wird noch weiter 

                                                             
79  SdK S. 221f, vgl. auch ebd. S. 218. 
80  Vgl. ebd. S. 233. 
81  WdW S. 131f. 
82  Vgl. ebd. S. 86f, SdK S. 239; vgl. auch Scholz (2004) S. 185f. 
83  Zit. nach Bauer/Ernst (2010) S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


168 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

verschärft durch die Werbung für sogenannte Environment- und Konzeptkunst. Ist der 
verbogene Automobilkotflügel in einer Kunstgalerie ein Kunstwerk? Wie steht es mit  
etwas, das nicht einmal ein Objekt ist und auch nicht in einer Galerie oder in einem Muse-
um ausgestellt wird – zum Beispiel dem Ausgraben und Wiederauffüllen eines Lochs im 
Central Park, wie es von Oldenburg vorgeschrieben wurde?«84 

 
Goodmans Antwort lautet: In Kunst können ganz verschiedene Symbolisie-
rungsarten wirksam sein. Kunst muss nicht darstellen, um symbolisch Bezüge 
herzustellen. Kunst kann auch metaphorisch exemplifizieren (und tatsächlich tut 
sie das sehr oft). Und sogar Kunst, die weder Darstellung ist noch Ausdruck hat 
– Goodman nennt sie »puristische Kunst« – stellt immer noch symbolische Be-
züge her: nämlich indem sie (nicht-metaphorisch) exemplifiziert.85 

Die Exemplifikation konstituiert einen ästhetisch relevanten Symbolprozess 
und ist insofern ein »Symptom« des Ästhetischen. Wenn Goodman sich dem 
»Ästhetischen« anhand von semiotischen Symptomen nähert, verweigert er sich 
dem »mehrfach misslungene[n] Versuch« und »einfallslosen Ansatz«,86 »Kunst« 
anhand von Kriterien oder gar mit einem Einheitskriterium zu definieren. Mit 
seinem neuen Ansatz hingegen lässt sich Kunst zwar von Wissenschaft trennen, 
allerdings nicht umstandslos oder endgültig, und genau darauf kommt es Good-
man an. Statt der Frage »Was ist Kunst?« lasse sich allenfalls die Frage »Wann 
ist Kunst?« beantworten – und zwar dergestalt, dass sie bestimmte semiotische 
Symptome, wie zum Beispiel die Exemplifikation, aufweisen müsse. 

Was nach Goodmans semiotischem Eingriff vom Unterschied zwischen 
Kunst und Wissenschaft übrigbleibt, ist »eher ein Unterschied in der Dominanz 
bestimmter spezifischer Charakteristika von Symbolen«.87 An dem einen Pol des 
nunmehr stark verbreiterten Spektrums sind mit den Symptomen des Ästheti-
schen diejenigen Zeichensysteme angesiedelt, die zum Suchen und Entdecken – 
oder: zur Nicht-Diskursivität – tauglich sind und zu einer ebensolchen Haltung 
verleiten. Sie sind mit einer Haltung der Ruhelosigkeit und Erprobung verbun-
den,88 erwecken den Eindruck von Unsagbarkeit,89 lenken – wie schon die 
Exemplifikation – die Aufmerksamkeit vom Bezugsobjekt auf das Symbol 

                                                             
84  WdW S. 86f. 
85  Vgl. ebd. S. 86. 
86  SdK S. 232. 
87  Ebd. S. 243. 
88  Vgl. SdK S. 223. 
89  Vgl. ebd. S. 233. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 169 

selbst90 und rufen die traditionellen Konnotationen von Kunst auf: Gefühl, Ein-
gebung, Unmittelbarkeit, Schönheit.91 Am anderen Pol sind mit den »Erken-
nungszeichen für das Nichtästhetische« jene Zeichensysteme angesiedelt, die 
eher nach Abschluss von Erkundungsphasen, wenn Ergebnisse formuliert wer-
den müssen,92 nützlich sind und zu diesem Gestus – der Diskursivität – verleiten. 
Neben den denotierenden befinden sich hier die artikulierten Zeichensysteme. 
Mit anderen Worten: Neben Denotation ist Artikuliertheit ein weiteres Symptom 
des Nichtästhetischen – während neben Exemplifikation Dichte ein weiteres 
Symptom des Ästhetischen ist.93 

Dichte und Artikuliertheit sind ein Gegensatzpaar, das sich auf den zwei 
Ebenen der Semantik und der Syntax konstituiert. Semantische Dichte meint, 
dass sich nicht einzelne Bedeutungseinheiten voneinander abgrenzen lassen, 
während semantische Artikuliertheit die Identifizierbarkeit von Bedeutungsein-
heiten bedeutet.94 Syntaktische Dichte beschreibt die Unmöglichkeit, Elemente 
des Aufbaus voneinander abzugrenzen, während syntaktische Artikuliertheit sich 
auf ein bestimmtes Arsenal von Elementen bezieht, aus denen sich der Aufbau 
zusammensetzt. 

Mit diesem – hier nur ansatzweise wiedergegebenen – semiotischen Raster 
lässt sich präzise und differenziert die Abneigung des Begriffsdenkens gegen das 
Bild und seine Vorliebe für den Begriff erklären (und diese semiotische Erklä-
rung passt zur Erklärung der Konstituierung des Begriffsdenkens aus der Schrift, 
vgl. A.5-9): Die Marginalisierung von Bildern – im semiotisch präzisen Sinne 
von »pikturalen Systemen« beziehungsweise »Skizzen« – lässt sich auf deren 
Dichte zurückführen. Bilder eignen sich aufgrund ihrer Dichte nicht zur Proposi-
tion, noch auch zur Kontradiktion und schon gar nicht zur logischen Verknüp-
fung von Sätzen. Sie sind eher ein Mittel des Suchens als des Findens: »Wo es 
Dichte in Symbolsystemen gibt, da ist Vertrautheit niemals vollkommen und 

                                                             
90  Vgl. S. WdW 89f, SdK S. 239. 
91  Vgl. SdK S. 243. 
92  Vgl. ebd. S. 155. 
93  Vgl. ebd. S. 234. 
94  In diesem Absatz wird besonders deutlich, dass ich Goodmans Terminologie gelegent-

lich durch allgemeiner verständliche Begriffe ersetze. Schließlich geht es hier nicht 
darum, Goodman bis in jedes Detail wiederzugeben, sondern darum, die Bezüge deut-
lich zu machen, in die ich ihn stelle – was ich freilich mit dem Anspruch verbinde, 
Goodman nicht zu verfälschen. Eine Definition der Symptome des Ästhetischen in 
Goodmans eigener Terminologie findet sich in SdK S. 232ff und noch besser in WdW 
S. 88f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


170 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

endgültig; ein weiteres Hinschauen kann stets entscheidende neue Subtilitäten 
aufdecken.«95 Bilder lassen sich dieses Moment des Suchens und Öffnens nicht 
nehmen: Es ist gerade ihre Dichte, worin sich »Skizzen« von begrifflichen Auf-
zeichnungen, von »Skripten« oder »Partituren« unterscheiden.96 Das Begriffs-
denken hat also allen semiotischen Grund, Wissen bevorzugt in Begriffen zu 
konservieren und Bilder abzuwerten. 

Bilder (»Skizzen«) unterscheiden sich jedoch nur auf syntaktischer Ebene 
immer durch Dichte von begrifflichen Aufzeichnungen.97 Auf semantischer 
Ebene sind »natürliche Sprachen«, die in Form von »Skripten« aufgezeichnet 
werden, nämlich selbst dicht. Das gilt nicht für »notationale Sprachen«, die in 
Form von Notationen aufgezeichnet werden. Sie – beispielsweise die Formen-
sprache der Geometrie oder des logischen Syllogismus – sind (wie auch Partitu-
ren) sogar semantisch differenziert. Diese Arten von begrifflicher Aufzeichnung 
sind also weder auf syntaktischer noch auf semantischer Ebene dicht. Wenn sie 
damit auch Vorbildcharakter im Sinne des Begriffsdenkens haben: Wissenschaft 
bedient sich in den meisten Fällen einer natürlichen Sprache. Das Begriffsden-
ken versucht allerdings, deren semantische Dichte durch die Forderung von Ein-
deutigkeit und Kohärenz zu disziplinieren und damit Notationen anzunähern. 
Das ist der semiotisch formulierte Grund, weswegen ihm Metaphern (also 
sprachliche Bilder) als anrüchig oder irrelevant gelten und diskreditiert werden, 
wo sie nicht zu übersehen sind. 

Wenn Goodmans Semiotik das Begriffsdenken gut erklären kann, löst sie 
doch dessen zentralen Gegensatz von (nicht-diskursivem) Bild und (diskursi-
vem) Begriff auf, indem sie seine Dominanz in einer Vielfalt semiotischer Funk-
tionen zum Verschwinden bringt. Der Gegensatz von Nicht-Diskursivität und 
Diskursivität scheint sich eher in Goodmans Gegenüberstellung von Ästheti-
schem und Nicht-Ästhetischem durchzuhalten. 

Das diskursive Wissen des Begriffsdenkens weist nämlich möglichst viele 
Symptome des Nichtästhetischen auf. Pikturale Systeme hingegen weisen immer 
schon zwei der in Sprachen der Kunst aufgestellten vier Symptome des Ästheti-
schen auf und bringen so gewissermaßen eine natürliche Affinität zum Ästheti-
schen mit – was sie aus Sicht des Begriffsdenkens untauglich zur Wissenschaft 
macht. Bilder und Kunst stehen also schon aufgrund ihrer semiotischen Eigen-
schaften dem Wissensbegriff des Begriffsdenkens entgegen. 

                                                             
95  SdK S. 239. 
96  Vgl. ebd. S. 232. 
97  Vgl. ebd. S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 171 

Wie oben betont, distanziert sich Goodman vom Begriffsdenken nun nicht, 
indem er dieses Entgegenstehen mit ästhetizistischem Triumphalismus hervor-
hebt, sondern indem er auf die Durchlässigkeit zwischen Kunst und Wissen-
schaft verweist. (Statt wie Boehm einen Gegensatz zu konstruieren versucht er 
eher, einen Ausgleich zu schaffen.) Kunst weist nicht Kriterien, sondern nur 
Symptome auf, Symptome, die je nach Kontext demselben Objekt zu- oder ab-
gesprochen werden. 

 
»Der Stein ist normalerweise kein Kunstwerk, während er auf der Straße liegt, aber er 
kann eines sein, wenn er in einem Kunstmuseum ausgestellt wird. Auf der Straße erfüllt er 
gewöhnlich keine Symbolfunktion. […] Andererseits kann ein Gemälde von Rembrandt 
aufhören, als Kunstwerk zu fungieren, wenn es als Ersatz für eine zerbrochene Fenster-
scheibe oder als Decke gebraucht wird. […] Dinge fungieren nur dann als Kunstwerke, 
wenn ihre Symbolfunktion gewisse Merkmale aufweist. Unser Stein in einem 
Geologiemuseum übernimmt eine Symbolfunktion, er steht nämlich als Beispiel für die 
Gesteine eines bestimmten Erdzeitalters, einer bestimmten Herkunft oder Zusammen-
setzung, aber er fungiert nicht als Kunstwerk.«98 

 
Goodman wiegt sich allerdings oft, ähnlich wie Boehm, in der trügerischen  
Sicherheit, ein unkontrolliertes Zusammenfließen von Kunst und Wissenschaft 
vermeiden zu können. Immerhin zeigt er sich an zahlreichen Stellen sehr  
bewusst, dass er idealtypisch argumentiert und Übergänge, Problemzonen, Unsi-
cherheiten ausblendet. Darauf, dass hier eine Lücke zu schließen wäre, ist re-
gelmäßig angesprochen worden, nicht zuletzt von Oliver Scholz. Scholz geht mit 
Goodman davon aus, dass die Gemeinsamkeit von Bildern darin besteht, dass sie 
zu einem Zeichensystem mit bestimmten semiotischen Merkmalen gehören.  
Allerdings lässt sich nicht einfach anhand der Eigenschaften eines Objekts allein 
bestimmen, zu welchem Zeichensystem es gehört, weil nicht ausgemacht ist, 
welche Eigenschaften als relevant zu gelten haben. Je nachdem, welche Eigen-
schaften für relevant gehalten werden, kann ein Objekt auf verschiedenste Weise 
benutzt, oder semiotisch gesprochen: als Symbol verschiedenster Art verwendet 
werden. Deshalb kann ein Objekt auch ganz unterschiedlichen Symbolsystemen 
zugeordnet werden. »Ob, wie und was ein Gebilde darstellt, hängt zumindest 
teilweise davon ab, wie Menschen mit ihm umgehen. Zu selten wird dieser 
Sachverhalt in philosophischen Bildtheorien gewürdigt.«99 Scholz zieht daraus 

                                                             
98  WdW S. 87.  
99  Scholz (2004) S. 139, vgl. auch ebd. S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


172 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

die Konsequenz, in Richtung einer »Gebrauchstheorie der Bilder« weiterzuar-
beiten.100 
 
Tatsächlich scheint Goodmans allgemeine Semiotik genau darauf, auf eine Bild-
pragmatik oder sogar auf eine allgemeine Symbolpragmatik, hinauszulaufen, 
aber auch davor zurückzuschrecken. Wie bei Boehm bleiben nämlich die Fälle 
des Zweifels und des Konflikts ausgeblendet.101 So bleibt unterbelichtet, dass ein 
Objekt im selben Kontext von verschiedenen Personen unterschiedlich verstan-
den und genutzt, und sogar von derselben Person im selben Kontext zu verschie-
denen Zeiten unter verschiedenen Aspekten gesehen werden kann oder dass diese 
Person zu einem Zeitpunkt in ihrem Urteil hin- und hergerissen sein kann. Unter-
belichtet bleibt, dass ein Objekt nicht nur einen paradigmatischen Kontext haben 
kann, sondern besonders versatil gebraucht werden kann. Und unterbelichtet 
bleibt schließlich, dass ein Objekt absichtsvoll so vielseitig gestaltet sein kann. 

Anschaulich wird diese Einseitigkeit an Goodmans Umgang mit dem Dia-
gramm. Das Diagramm scheint ein mustergültiges Anschauungsobjekt von 
Goodmans These zu sein, dass Kunst und Wissenschaft ineinander übergehen. 
Dennoch untersucht er es eher beiläufig und wenig ausführlich. Vielleicht hat 
das seinen Grund: denn es legt bloß, wie hilflos die semiotische Rasterung und 
die Symptome des Ästhetischen allein sein können – und damit, wie vergeblich 
der Versuch ist, den Ausgleich von Kunst und Wissenschaft kontrollieren zu 
wollen. Mit seinem Ansatz bleibt Goodman gleichwohl (und gerade deswegen) 
ein wichtiger Gewährsmann der Diagrammatik. 

Gleich bei seiner ersten Erwähnung in Sprachen der Kunst würdigt Good-
man das Diagramm in seiner ganzen symbolischen (beziehungsweise formalen) 
Hybridität wie auch seiner pragmatischen Unterbestimmtheit:  

 
»Einige [Diagramme], maßstabsgerechte Zeichnungen für Maschinen etwa, sind in der Tat 
analog, einige andere dagegen, Diagramme von Kohlenhydraten etwa, sind digital; und 
wieder andere, gewöhnliche Straßenkarten etwa, sind gemischt. Die bloße Anwesenheit 
oder Abwesenheit von Buchstaben oder Zahlen macht den Unterschied nicht aus. Bei  
einem Diagramm kommt es […] darauf an, wie wir es lesen.«102 

 
In dieser Eigenart von Diagrammen liegt eine besondere Qualität, die Goodman 
allerdings nicht würdigt. Jedes Objekt kann prinzipiell immer ganz verschiedenen 

                                                             
100  Vgl. ebd. S. 137. 
101  Vgl. WdW S. 90f. 
102  SdK S. 163. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 173 

Symbolsystemen zugeordnet werden, wie oben anhand von Kotflügel, Stein, 
Rembrandt gezeigt wurde. In den meisten Fällen gibt es jedoch einen paradigma-
tischen Kontext, in dem ein Objekt auftritt, einen paradigmatischen Gebrauch, 
dem es unterworfen wird, und insofern ein paradigmatisches Zeichensystem, 
dem es zugeordnet wird. Der Kotflügel etwa ist paradigmatisch ein Teil der  
Automobilkarosserie, der gelegentlich zu Schaden kommt und repariert oder 
ausgetauscht werden muss. Freilich gibt es den Ausnahmefall eines Kotflügels 
im Museum: Hier wird er gewöhnlich als Kunst verstanden werden. Ein Stein ist 
paradigmatisch ein Objekt aus dem »Natur« genannten Kontext, der gewöhnlich 
nicht symbolisch verstanden wird. Freilich gibt es Steine in einer großen Zahl 
anderer Kontexte: etwa in Kunst- oder Naturkundemuseen. Hier wird der Stein 
als Kunst oder als geologisches Exponat verstanden. Ein Gemälde von Rem-
brandt hängt gewöhnlich im Museum, freilich kann es anders verwendet, zum 
Beispiel als Baumaterial eingesetzt werden.  

Was aber ist der paradigmatische Kontext eines Diagramms, wenn es schon 
keine paradigmatische Gestalt des Diagramms gibt? Es kann beispielsweise Ma-
schinenzeichnung sein, chemische Formel, Karte, Infografik, Tortendiagramm 
oder Graph. Wie Goodman – bezeichnenderweise an verschiedenen Stellen von 
Sprachen der Kunst – schreibt, kann ein Diagramm als Modell gestaltet sein und 
ist dann denotativ;103 es kann, in Gestalt eines Bauplans, »als digitales Diagramm 
und als Partitur« verstanden werden;104 ein »rein graphisches Diagramm«105 wie-
derum wird als eine Art schematisches Bild verstanden werden und gehört damit 
zu den »syntaktisch dichten Systemen«.106  

Selbst ein und dasselbe Diagramm – beispielsweise das Pentagramm – lässt 
sich nicht einem bestimmten paradigmatischen Kontext zuordnen. Es kann als 
geometrische Zeichnung mathematische Sätze demonstrieren, als Ornament eine 
dekorative Funktion einnehmen oder als heraldisches Emblem (»Drudenfuß«) 
bestimmte oder weniger bestimmte Assoziationen hervorrufen. Bei Goodman 
findet sich das Beispiel der »schwarzen Schlangenlinien auf weißem Hinter-
grund«.107 Dabei kann es sich um den Ausschnitt eines Elektrokardiogramms  
wie auch um ein Detail aus einer Zeichnung des Fudschijama von Hokusai han-
deln. Dasselbe graphische Element wird also einmal einem Bild, einmal einem 

                                                             
103  Vgl. ebd. S. 165. 
104  Vgl. ebd. S. 205. 
105  Ebd. S. 212. 
106  Vgl. ebd. S. 212f. 
107  Ebd. S. 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Diagramm zugeordnet. Der Unterschied, so sieht es auch Goodman, liegt in der 
Sichtweise, die vom Gebrauch bestimmt ist:  

 
»Die einzig relevanten Merkmale des Diagramms sind die Ordinate und Abszisse von je-
dem der Punkte, durch die die Mitte der Linie hindurchgeht. Die Dicke der Linie, ihre 
Farbe und Intensität, die absolute Größe des Diagramms etc. spielen keine Rolle […]. Für 
die Skizze trifft dies nicht zu. Jede Verdickung oder Verdünnung der Linie, ihre Farbe, ihr 
Kontrast mit dem Hintergrund, ihre Größe, sogar die Eigenschaften des Papiers – nichts 
von all dem wird ausgeschlossen, nichts kann ignoriert werden.«108 

 
Goodman benennt nun diesen Unterschied des Gebrauchs in seinem semioti-
schen Vokabular als relative syntaktische Dichte (der Skizze) und relative syn-
taktische Abschwächung (des graphischen Diagramms). Eine Grafik gilt dann 
als Diagramm – so könnte man sagen –, wenn von ihren ästhetischen Qualitäten 
abgesehen wird, wenn sie abstrakt und schematisch verstanden wird.  

Die formale Hybridität der Schlangenlinie, die dem Betrachter in besonde-
rem Maße erlaubt, sie durch ihren Gebrauch bestimmen zu lassen, scheint bei 
Goodman dadurch berücksichtigt zu werden, dass Fülle und Abschwächung als 
relativ bezeichnet wird, als »eine Frage des Grades«.109 Goodman geht aller-
dings nicht so weit, die Schlangenlinie im Vergleich zu Kotflügel, Stein oder 
Gemälde als formal besonders hybrid zu würdigen, und auch nicht als besonders 
von ihrem Gebrauch, ihrer Anwendung oder Aneignung bestimmbar. Der Son-
derfall des Kotflügels, der auch anders gebraucht werden kann, ist bei der 
Schlangenlinie die Regel: Sie wird immer »anders« gebraucht, weil sie nicht 
»eigentlich« gebraucht werden kann. Die Schlangenlinie macht besonders deut-
lich, dass eine Semiotik ohne pragmatische oder phänomenologische Züge hilf-
los ist. Umgekehrt: Weil Goodman primär Semiotik betreibt, kann bei ihm das 
Diagramm nicht im Mittelpunkt stehen; er kann es nicht ausreichend würdigen. 

 

                                                             
108  Ebd. S. 212f. 
109  Ebd. S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008 - am 14.02.2026, 14:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

