Was sich noch nie ereignet hat

Wir treten in die Barbarei ein. Gewil} ist es nicht das
erste Mal, da8 die Menschheit in die Nacht eintaucht.
Es 148t sich sogar denken, daB3 dieses bittere Ereignis
ihr schon oftmals zugestoBen ist, und die Historiker
oder Archéologen verzeichnen mit zugeschniirter Keh-
le die Spuren einer untergegangenen Zivilisation. Auf
den Ruinen alter Heiligtiimer erheben sich neue Tem-
pel, die méchtiger oder edler sind. Die Landstriche, die
durch aufgegebene Bewdsserungssysteme in verpestete
Siimpfe verwandelt wurden, werden eines Tages wieder
entwéssert und ausgetrocknet, so da3 eine blithendere
Landwirtschaft hier Fu3 fa3t. Auf diese Weise konnte
man sich die Geschichte unter einer zyklischen Gestalt
vorstellen. Jeder Ausdehnungsphase folgt eine Unter-
gangsphase, aber hier oder anderswo ergibt sich ein
neues Aufblithen, wodurch die Entwicklung des Lebens
weiter vorwarts getragen wird.

Diese Entwicklung tritt als ein Gesamt auf. Indem sich
die im Menschen gelegenen Kréfte untereinander stiit-
zen und verstdrken, entfalten sie sich gemeinsam; die
wirtschaftlichen, handwerklichen, kiinstlerischen, intel-
lektuellen, moralischen und religidsen Tatigkeiten ge-
héren zusammen. Und welche von ihnen der Interpre-
tierende auch immer bevorzugt, so stellt er das gleich-
zeitige Hervorbrechen von praktischen, technischen

75

24012026, 22:26:12. it [ —

p.7

p.-8


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie theoretischen Wissensformen fest, deren Ergebnis
Sumer, Assur, Persien, Agypten, Griechenland, Rom,
Byzanz, Mittelalter und Renaissance heiBt. Dort in die-
sen bevorzugten "Raumen” bliihte jedesmal die Ge-
samtheit jener Werte gleichzeitig auf, die fir uns die
Menschheit als Humanitas ausmachen.

Was sich vor unseren Augen vollzieht, ist davon ganz
verschieden. Seit Beginn des modernen Zeitalters woh-
nen wir einer beispiellosen Entwicklung jener Wissens-
formen bei, welche "die Wissenschaft" bilden und iibri-
gens nachdriicklich diesen Titel beanspruchen. Darun-
ter wird eine strenge, objektive, unbestreitbare und
wahre Erkenntnis verstanden. Von allen annéherungs-
haften bzw. fragwiirdigen Formen der Erkenntnis oder
des Glaubens wie Aberglaubens, die ihr vorangegangen
waren, unterscheidet sich die Wissenschaft in der Tat
durch die Macht ihrer evidenten Einsichten, Demon-
strationen und "Beweise". AuBerdem betrifft dieser Un-
terschied zugleich die auBerordentlichen Ergebnisse, zu
denen das wissenschaftliche Erkennen gefiihrt hat und
die das Angesicht der Erde erschiittern.

Ungliicklicherweise ist eine solche Erschiitterung auch
diejenige des Menschen selbst. Wenn die immer umfas-
sendere Erkenntnis des Universums unzweifelhaft et-
was Gutes ist, warum geht sie dann mit dem Zusam-
mensturz aller anderen Werte einher, und zwar mit
einem Zusammensturz, der unsere Existenz selbst in
Frage stellt? Denn es dndert sich in der Tat nicht nur
das Angesicht der Erde, um so grauenvoll zu werden,
daB das Leben auf ihr nicht mehr ertréglich ist. Viel-
mehr stellt sich auf diese Weise heraus, daB die Schon-

76

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit - alles, was die Menschen so geduldig erarbeitet
und erobert hatten - nicht nur ein mit den Dingen ver-
bundener Aspekt ist, sondern eine innere Bedingung
dieses Lebens, die von diesem erzeugt und gewollt wird.
Weil das Leben selbst getroffen ist, schwanken all diese
Werte: nicht nur die Asthetik, sondern auch die Ethik,
das Sakrale, und mit ihnen die Méglichkeit, jeden Tag
zu leben.

Die Kulturkrise, die heute kaum mehr verschleiert
werden kann, wurde zum Gegenstand mehr oder weni-
ger verddchtiger Analysen. Die am meisten anerkannte
"Erkldarung" ist folgende: Mit der modernen Wissen-
schaft hat das Wissen ungeheure Fortschritte gemacht,
und zu diesem Zweck hat es sich wucherartig in For-
schungen zerteilen miissen, wovon jede ihre Metho-
dologien, Begriffsapparaturen und Gegenstdnde be-
sitzt. Niemandem ist es von nun an mehr moglich, sie
alle zu beherrschen, auch nicht einmal einige wenige
oder sogar eine einzige. Was in Frage steht, ist die Ein-
heit des Wissens und mit ihr die Aufdeckung eines
Prinzips, das die Ubereinstimmung und so die Giiltig-
keit der Haltungen wie Bewertungen in allen Bereichen
einschlieBlich des Denkens selbst sicherstellt. Unsere
alltdgliche Verhaltensweise ist in dieser Hinsicht be-
zeichnend: Vor jedem besonderen Problem rufen wir
nach einem Spezialisten. Aber wenn diese Handlungs-
weise sich fiir Zahnweh oder die Reparatur einer Ma-
schine als brauchbar erweist, so liefert sie noch keiner-
lei Gesamtsicht fiir die menschliche Existenz und deren
Bestimmung. Ohne eine solche Sicht ist es jedoch un-
mdglich zu entscheiden, was in jedem Fall zu tun ist, in-

77

24012026, 22:26:12. it [ —

p-9


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 10

sofern dies eben unsere Existenz und keine Sache be-
trifft.

Mit der Interpretation der Kulturkrise als Ergebnis der
unabdingbaren Vermehrung der Wissensformen, die
dem Willen nach Strenge und Objektivitdt in der Wis-
senschaft gehorchen, bleibt eine unbemerkte Voraus-
setzung bestehen, weil diese selbstverstindlich er-
scheint. So unterschiedlich diese Wissensformen auch
sein konnen, sie bilden das einzig mogliche Wissen, das
einzige Fundament, das einem rationalen Verhalten in
allen Erfahrungsbereichen zugewiesen werden kann.
Wie geschieht es dann, daB anstelle dieses angemesse-
nen und selbstsicheren Verhaltens in jedem Ordnungs-
bereich des sinnlichen, affektiven wie geistigen und
auch spezifisch intellektuellen oder kognitiven Lebens
iberall dieselbe Unsicherheit und Verwirrung zu beob-
achten ist - nicht bloB die Erschiitterung der Werte der
Kunst, der Ethik und Religion, sondern im eigentlichen
Sinne ihre brutale oder fortschreitende Vernichtung?
In Wirklichkeit handelt es sich nicht um eine Kultur-
krise, sondern ausdriicklich um die Zerstérung der Kul-
tur.

Somit hat die Uberentwicklung eines Uberwissens, des-
sen theoretische und praktische Mittel einen vollkom-
menen Bruch mit den traditionellen Kenntnissen der
Menschheit bedeuten, nicht nur zur Folge, diese gege-
benen Kenntnisse als Tduschungen eben niederzu-
reiflen, sondern die Menschheit selbst. Den Wogen des
Ozeans vergleichbar, stiegen und fielen bisher die Her-
vorbringungen der Zivilisation in der Vergangenheit
zusammen, und zwar wie aus einer gemeinsamen Uber-

78

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einkunft heraus, ohne sich zu entzweien, wobei das
Wissen das Gute hervorbrachte, das seinerseits das
Schone erzeugte, wiahrend das Sakrale alle Dinge er-
leuchtete. Jetzt aber vollzieht sich vor uns, was sich in
der Tat noch nie ereignet hat: die wissenschaftliche Ex-
plosion und der Untergang des Menschen. Dies ist die
neue Barbarei, von der es diesmal nicht sicher ist, ob sie
iberwunden werden kann.

Warum und wie ein bestimmter Wissenstyp, der zur
Zeit Galileis entstand und seitdem als das einzige Wis-
sen betrachtet wurde, auf Wegen, deren Notwendigkeit
feststellbar und voll verstiandlich ist, den Umsturz aller
anderen Werte hervorbringt - und damit den Umsturz
der Humanitas des Menschen sowie der Kultur, das
kann ganz und gar einsichtig werden. Es geniigt, eine
Theorie eines jeden moglichen Wissens und eines letz-
ten Fundaments zu besitzen. Denn dieses Fundament
ist auch dasjenige der Werte, der Kultur, der Mensch-
heit und all ihrer Leistungen. Und weil auf unglaubliche
Weise dieses Fundament von der modernen Wissen-
schaft beseitigt wird, stiirzt sie diese unsere Welt in den
Abgrund, ohne es zu wissen. Indem wir noch das Licht
einer eigenartigen Erkenntnis in Hinden halten, die die
Menschheit begleitet, seitdem sie auf Erden ist, und es
ihr erlaubt hat, zu iiberleben und sodann den Zyklus
der Zivilisationen und Geisteshaltungen zu durchlau-
fen, konnen wir noch in der Situation am Rande des
Abgruntds wenigstens die letzten Helligkeiten eines
Lichts in ihn hineinwerfen, das uns die Bedrohung, die
groBen Briiche und die Zerriittungen enthiillt.

79

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 13

p. 14

1. Kultur und Barbarei

Die Barbarei ist kein Anfang. Sie folgt immer auf einen
Kulturzustand, der ihr notwendigerweise vorausgeht,
und nur in bezug auf diesen kann sie als eine Verar-
mung und Entartung erscheinen. Die Barbarei, sagt Jo-
seph de Maistre,! ist eine Ruine und keine Ausgangs-
grundlage. Folglich ist die Kultur immer zuerst da.
Selbst die rohesten Formen gesellschaftlicher Aktivitat
und Organisation, wie man sie beispielsweise den primi-
tiven Menschenhorden zusprechen kann, sind bereits
Kulturweisen. Sie enthalten eben schon eine Organisa-
tion, implizite Gesetze und Verhaltenstypen, die dazu
bestimmt sind, die Existenz der Gruppe und ihr Uber-
leben zu ermdglichen. Eher wiére zu sagen, daf diese
Krifte auf der Lauer liegen und - nicht zufrieden mit
der Bewahrung des Bestehenden - mit einer Geduld
nach dem MaBe von Jahrtausenden, die sie durchque-
ren, auf die Gelegenheit warten, einen Sprung nach
vorne zu tun, wobei sie sich auf den bisherigen Erwerb

4 Vgl. z. B. Les Soirées de Saint-Pétersbourg ou Entretiens sur le
Gouvernement temporel de la Providence (1821), Paris: Vitte
1924, 75 f., 84 f. (Neuaufl. Paris: Maisnie 1980); Essai sur le Prin-
cipe Générateur des Constitutions, Paris 1924, 95 ff. - Nachdruck
der Ges. Werke von J. de Maistre (1753-1821) in 14 Bde., Genf-
Hildesheim: Slatkine-Olms 1979-1983. Vgl. auBerdem A. Lebrun,
J. de Maistre. An Intellectual Militant, Montreal: McGill-Queen’s
Universtity Press 1988 (Anm. d. Ubers.).

80

https://dol.org/10.5771/9783495093675-80 - am 24.01.2026, 22:2612. O



https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stiitzen. Als Kriéfte wollen sie noch unerkannte Beziige
entdecken, ein Werkzeug erfinden, eine Idee, damit
eine neue Welt anbricht.

Was also ist die Kultur? Jegliche Kultur ist eine Kultur
des Lebens im doppelten Sinne, wonach das Leben
sowohl das Subjekt wie das Objekt dieser Kultur bildet.
Es ist ein Tun, das das Leben an sich selbst ausiibt und
wodurch es sich selbst verdndert, indem es selbst das Ver-
dndernde wie das Verdnderte ist. "Kultur" bezeichnet
nichts anderes. "Kultur" bezeichnet die Selbstveridnde-
rung des Lebens, jene Bewegung, durch die es nicht
aufhort, sich selbst zu dndern, um héhere Verwirkli-
chungs- und Vollendungsformen zu erreichen, um sich
zu steigern. Doch wenn das Leben diese unaufhorliche
Bewegung der Selbstverdnderung und -verwirklichung
ist, dann ist es die Kultur selbst oder zumindest trégt es
diese so in sich, wie sie in das Leben eingeschrieben
und von ihm als das gewollt wird, was es selbst ist.

Von welchem Leben sprechen wir hier? Welches ist
diese Kraft, die nicht aufhért, sich zu erhalten und zu
steigern? Auf keinen Fall handelt es sich um das Leben,
das Thema der Biologie und Gegenstand einer Wissen-
schaft ist, das heiBt jene Molekiile und Teilchen, die der
Wissenschaftler durch seine Mikroskope hindurch zu
erreichen versucht und deren Natur er auf dem Wege
zahlreicher Verfahren herausarbeitet, um miihsam
einen Begriff davon zu bilden, der immer angemesse-
ner, aber auch immer der Uberpriifung unterworfen ist.
Infolgedessen wird man dieses Leben, das die Biologen
untersuchen, niemals ganz so kennen, wie es ist, es sei
denn als ideale Endgroe des wissenschaftlichen Fort-

81

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 15

schritts, die als solche von diesem nie erreicht wird.
Aber wenn wir sogar heute nur eine unvollkommene
Vorstellung davon haben, was das biologische Leben
ist, so ist festzuhalten, daB die Menschheit auf jeden
Fall Jahrtausende hindurch gelebt hat, ohne die gering-
ste Idee davon zu besitzen, ohne seine Existenz zu ken-
nen. Mithin hat eindeutig keine der Verinderungen des
menschlichen Lebens, dessen Erhaltung, Steigerung und
Kultur, etwas dieser biologischen Lebensvorstellung zu
verdanken. So erahnen wir bereits jene erste Wahrheit,
iiber die nicht ohne Nutzen am Ende des 20. Jahrhun-
derts nachzudenken ist: daB ndmlich die Kultur ur-
spriinglich und an sich nichts mit der Wissenschaft zu tun
hat und keineswegs aus ihr hervorgeht.

Das Leben, von dem wir sprechen, verschmilzt also
nicht mit dem Gegenstand wissenschaftlicher Kenntnis,
das heit mit einem Gegenstand, dessen Erkenntnis
denjenigen vorbehalten wire, die im Besitz dieses Wis-
sens sind und es sich aneignen muBten. Vielmehr ist es
das Leben, das jeder kennt, da es genau das ist, was wir
sind. Aber wie kann "jedermann” - némlich jeder, inso-
fern er ein Lebender ist - wissen, was das Leben ist,
wenn nicht in dem MaBe, wie das Leben sich selbst
kennt und dieses urspriingliche Selbstwissen sein ihm
eigentiimliches Wesen bildet? Denn das Leben fiihlt
und erfahrt sich selbst, so daB3 nichts in ihm ist, was es
nicht erfahrt oder fiihlt. Und dies aus dem Grunde, weil
die Tatsache, sich selbst zu fiihlen, genau das ist, was
aus ihm das Leben macht. Auf diese Weise ist alles le-
bendig, was in sich diese wunderbare Eigenschaft trégt,
sich selbst zu fiihlen, wihrend alles davon Ausgenom-

82

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mene nur der Tod ist. Der Stein zum Beispiel empfin-
det sich nicht selbst; man sagt, er sei ein "Ding". Die
Erde, das Meer, die Sterne sind Dinge. Die Pflanzen,
die Béume, die Gewiéchse sind im allgemeinen eben-
falls Dinge, es sei denn, man 148t in ihnen eine Sinn-
lichkeit im transzendentalen Sinne erscheinen, das heif3t
jene Fahigkeit, sich selbst zu erfahren und sich selbst zu
fiihlen, die aus ihnen lebendige Wesen macht; und zwar
nicht im Sinne der Biologie, sondern im Sinne eines
wirklichen Lebens, welches das absolute phidnomenolo-
gische Leben ist, dessen Wesen in der Tatsache selbst be-
steht, sich zu fiihlen oder sich selbst zu erfahren, und
nichts anderes ist - was wir auch eine Subjektivitit nen-
nen werden.

Wenn wir jetzt sagen, daB diese auBerordentliche
Eigenschaft, sich selbst zu erfahren, ein Wissen und
ganz sicher das Wissen in seiner tiefsten Gestalt sei und
so das Leben als lebendiges dieses urspriingliche Wis-
sen darstelle, so wie ebenfalls und besonders im Hin-
blick auf die Wissenschaft von einem Wissen gespro-
chen wird, dann ist es wichtig klarzulegen, um welche
Art Wissen es sich in beiden Féllen handelt und wie
sich das eine vom anderen unterscheidet. Andernfalls
verlore sich ndmlich die Debatte um Kultur und Bar-
barei, die in einem wesenhaften Verhéltnis positiver
oder negativer Art zum Wissen im allgemeinen stehen,
im Unbestimmten.

Das Wissenschaftswissen ist grundsétzlich objektiv.
Aber darunter werden zwei Dinge verstanden, die man
gewohnlich verwechselt. "Objektiv" will zundchst besa-
gen, daB das Wissen der Wissenschaft rational ist, das

83

24012026, 22:26:12. it [ —

p. 16


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p-17

heiBt allgemein giiltig und von allen als solches aner-
kannt. Es ist das wahre Wissen im Gegensatz zu den
verdnderlichen Meinungen der Individuen, den parti-
kularen Gesichtspunkten, zu allem, was nur "subjektiv"
ist. Nun muB} dieser Anspruch, die Partikularitdt und
die Relativitiat des "Subjektiven" zu iibersteigen, in sei-
ner vollen Bedeutung erfat werden. Da dieser An-
spruch um vieles die bloBe Abweisung der individuellen
Unterschiede iibertrifft, verweist er auf die tiefe Natur
der Erfahrung sowie der conditio humana und kann nur
von ihr aus verstanden werden. In dieser Hinsicht hat
der genannte Anspruch zur Zeit Galileis eine entschei-
dende Rolle bei der Geburt der modernen Wissen-
schaft gespielt, das hei3t fiir die Entstehung der ma-
thematischen Naturwissenschaft.

Denn die Welt gibt sich uns unter sinnlichen Erschei-
nungen, die verdnderlich und kontingent sind und nur
erst einen Heraklitischen Flul bilden: jenen FluB, in
dem man sich nie zweimal badet, wo nichts Bestand
hat, keinerlei fester Anhaltspunkt fiir eine zuverlds-
sige Erkenntnis vorhanden ist. Gema3 der erwahnten
Galileischen Naturwissenschaft, die die Denkweise des
europdischen Menschen erschiittern und aus ihm das
machen sollte, was er ist, bleibt es jedoch mdglich,
iiber die Relativitdt der subjektiven Naturerscheinun-
gen hinaus ein wahres Sein der Welt, eine Welt an sich,
vorzuzeigen; und dies insoweit, als in der Welterkennt-
nis eben von den sinnlichen Qualitdten abstrahiert wird
sowie allgemein von allem, was von der Subjektivitat
abhéngt, um als wahrhaft Seiendes nur die abstrakten
Formen des raumzeitlichen Universums zuriickzube-

84

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halten. Diese Formen bieten sich dann fiir eine geo-
metrische Bestimmung an, die fiir jeden menschli-
chen Geist dieselbe ist. So wird anstelle der indivi-
duellen Eindriicke und der verdnderlichen Meinun-
gen, welche sie hervorrufen, eine eindeutige Welter-
kenntnis unterbreitet - die Welt, wie sie in Wahrheit
ist.

Die Sphére der Subjektivitdt, der Empfindungen, Mei-
nungen, personlichen Gedanken usw., was man die
Welt des Geistes oder der menschlichen Spiritualitét
nennen konnte, beruht auf jener Natur, deren wahrhaf-
tes Sein von der Wissenschaft klargestellt wird und sich
schlieilich durch sie erkldren 1d8t. Die "Geisteswis-
senschaften" oder - wie man heute sagt - die "Human-
wissenschaften" haben folglich keinerlei Selbsténdig-
keit. Sie stehen nicht symmetrisch zu den Naturwissen-
schaften; ihre Forschungen erscheinen als etwas Vor-
laufiges, dazu verurteilt, frither oder spiter einem an-
deren Wissen Platz zu machen. Letzteres 148t die psy-
chische Realitdt beiseite, das heit die Ebene der
menschlichen Erfahrung, und richtet sich auf die ver-
borgenen Grundmauern aus, ndmlich auf das Univer-
sum der Molekiile und Atome. Wenn die Kultur jene
Sphédre der menschlichen Spiritualitdt zu ihrem Ge-
genstand hétte, dann wiche sie mit gutem Recht je-
den Tag zugunsten angemessenerer Disziplinen zu-
riick, die man die Fundamentalwissenschaften nennen
konnte.

Es 1aBt sich der auB3erordentliche Umsturz dieser wohl-
bekannten Thesen, die die szientistische und positivisti-
sche Ideologie unserer Epoche stiitzen, durch die Hus-

85

24012026, 22:26:12. it [ —

p- 18


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

serlsche Phinomenologie nicht ve:rschweigen.2 Die geo-
metrischen Bestimmungen, auf die die Galileische Wis-
senschaft das Sein der Dinge zu reduzieren versucht,
sind Idealitditen. Ohne zwar die sinnliche, subjektive
und relative Welt im geringsten einsichtig machen zu
konnen, in der sich unser alltdgliches Tatigsein abspielt,
beziehen sich diese Idealitdten doch notwendigerweise
auf diese Lebenswelt. Nur in bezug auf diese besitzen
sie einen Sinn, denn sie sind auf dem Boden dieser un-
umgénglichen Welt errichtet. Wenn man unter diesem
Gesichtspunkt die Erde nicht als einen Planeten be-
trachtet, der in den theoretischen Wissenschaftskon-
struktionen um die Sonne kreist, sondern als diesen Bo-
den jeglicher Erfahrung, auf den die wissenschaftlichen
Idealitdten unausweichlich zuriickverweisen, so ist die
ungeheuere Aussage Husserls aufzugreifen und mit ihm
zu sagen: "Die Ur-Arche Erde bewegt sich nicht."3

Zum anderen setzen die geometrischen und mathema-
tischen Bestimmungen als Idealititen, die von den Na-
turwissenschaften benutzt werden, die sie hervorbrin-
gende subjektive Leistung voraus, ohne welche sie nicht
wiren. Es gibt in der Natur weder Zahl noch Berech-

4 Vgl. hieriiber Edmund Husserl, Die Krisis der européischen
Wissenschaften und die transzendentale Phidnomenologie. Eine
Einleitung in die phﬁnomenologlsche Philosophie (Husserliana
VI), Den Haag: thoff 1976.

3 Manuskript E. Husserls vom 7.-9. Mai 1934. Veroffentlicht
unter dem Titel "Grundlegende Untersuchungen zum phénome-
nologischen Ursprung der Rdumlichkeit der Natur", in: Marvin
Farber (Hg.), Philosophical Essays. In Memory of Edmund Hus-
serl, New York: Greenwood Press 21968, 307-325, hier zit. 307
Anm. 1.

86

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung, weder Addition noch Substraktion, weder Ge-
rade noch Kurve. Dies sind ideale Bedeutungen, die
ihren absoluten Ursprung im BewuBtsein finden, das sie
im buchstéblichen Sinn des Wortes erschafft und mit
Hinblick auf sie ein transzendentales BewuBtsein ge-
nannt werden kann. Wenn mithin die geometrischen
und mathematischen Idealisierungen von der Subjekti-
vitdt herriihren, dann deshalb, weil die Welt der Wis-
senschaft, anstatt die Subjektivitdt nur auf ein scheinba-
res Sein zu reduzieren, in dieser im Gegenteil jenes
Prinzip findet, von dem sie bestéindig als die dauerhafte
Bedingung ihrer eigenen Moglichkeit erzeugt wird.

In dem MaBe schlieBlich, wie die Welt des Geistes mit
ihren Gesetzen und eigenen Schopfungen auf einer Na-
tur beruht, auf einer menschlichen oder tierischen
Leiblichkeit, wie es scheint, ist diese Natur gerade nicht
die Welt der Wissenschaft mit deren abstrakten Ideali-
taten. Es ist die des Lebens: eine Welt, zu der man nur
innerhalb einer Sinnlichkeit wie der unsrigen Zugang
hat und die sich uns immer nur durch das endlose Spiel
ihrer subjektiven Erscheinungen gibt, indem diese sich
stdndig &ndern und erneuern. Die Illusion Galileis wie
all jener, die in seiner Nachfolge die Wissenschaft als
ein absolutes Wissen betrachten, bestand eben darin,
die mathematische und geometrische Welt, deren Be-
stimmung die Bereitstellung einer eindeutigen Er-
kenntnis der realen Welt war, fiir diese reale Welt
selbst gehalten zu haben, das heift fir jene Welt, die
wir nur in den konkreten Weisen unseres subjektiven
Lebens intuitionieren und erfahren kénnen.

87

24012026, 22:26:12. it [ —

p-19


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 20

Dieses subjektive Leben erschafft nicht nur die Idealité-
ten und Abstraktionen der Wissenschaft (wie eines je-
den Begriffsdenkens im allgemeinen), es gestaltet
iiberhaupt diese Lebenswelt, worin sich unsere kon-
krete Existenz abspielt. Denn eine noch so einfache
Realitdt wie ein Wiirfel oder ein Haus ist kein Ding, das
aufBlerhalb von uns und ohne uns gleichsam durch sich
selbst als das Substrat seiner Eigenschaften existiert.
Eine solche Realitdt ist, was sie ist, nur dank einer
komplexen Wahrnehmungstitigkeit, die iiber die Ab-
folge der sinnlichen Gegebenheiten hinaus, die wir da-
von haben, den Wiirfel oder das Haus als einen idealen
Identitétspol setzt, auf den sich all diese subjektiven Er-
scheinungen beziehen. Jede Wahrnehmung einer Wiir-
felseite oder einer Hauswand verweist in einem Spiel
unendlicher Beziige auf die mdglichen Wahrnehmun-
gen der anderen noch nicht wahrgenommenen Seiten.
Ebenso verhilt es sich fiir jedes Objekt im allgemeinen,
fiir jede tranzendente Bildung, die jedesmal eine spezi-
fische synthetische Leistung der transzendentalen Sub-
jektivitdt beinhaltet, ohne die sie nicht wire.

GewiB schenken wir in unserem alltdglichen Leben die-
sem BewuBtsein keine Aufmerksamkeit, das die Welt
unserer gewohnlichen Umgebung bildet. Wir nehmen
das Haus wahr und sind gegeniiber der Hauswahrneh-
mung selbst unaufmerksam. Immer haben wir Weltbe-
wufltsein, aber nie ein BewuBtsein unseres Weltbe-
wufltseins. Es ist die Aufgabe der Philosophie, diese
unaufhorliche Aktivitdt des BewuBtseins einsichtig zu
machen, das die Welt wahrnimmt, die Idealititen und
Abstraktionen der Wissenschaft konzipiert, Einbildun-

88



https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, Erinnerungen usw. hat und so all jene irreellen
Vorstellungen hervorbringt, die nicht aufhdren, den
Verlauf unseres realen Lebens zu begleiten.

Es ist wahr, daB gewisse Gelehrte sich nicht gescheut
haben, die Existenz selbst dieses BewuBtseins in Zwei-
fel zu ziehen, das die klassische Philosophie ins Zen-
trum der Wissenschaft wie einer jeden Erkenntnis im
allgemeinen verlegte - und vor allem in die Mitte der
sinnlichen Erkenntnis der uns umgebenden Welt. So
verlangten die Begriinder des Behaviorismus, man solle
sie dieses angebliche BewuBtsein so "sehen lassen", wie
die iibrigen Wissenschaften imstande sind, in ihren
Reagenzgldsern und am Ende ihrer Mikroskope jene
Objekte zu zeigen, von denen sie sprechen.? Sie be-
merken nicht, da8 das BewuBtsein genau jenes Vermo-
gen ist, "sehen zu lassen", auf das sie sich selbst wie die
anderen Wissenschaften und jede Erkenntnisart im all-
gemeinen stindig berufen.

Wenn man daraufhin fragt, worin dieses BewufBtsein
besteht, dessen transzendentale Leistungen die
perzeptiven Weltgegenstidnde konstituieren, bevor die
Idealitdten der wissenschaftlichen Welt geschaffen
werden, so ist zundchst festzustellen, daB das betref-
fende Vermogen in beiden Féllen dasselbe ist. In der
einfachsten und unmittelbarsten Wahrnehmung wie im
ausgearbeitesten wissenschaftlichen Plan handelt es
sich genau um das Vermdgen des Sehenlassens, des
Sichtbarmachens, um das Hineinversetzen in die Be-

4 Vgl. John B. Watson, The Ways of Behaviorisme, New York und
London: Harpes and Brothers 1928, 7.

89

24012026, 22:26:12. it [ —

p.-21


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.- 22

dingung der Anwesenheit. Dieses Sichtbarmachen ist
selbst ein Ins-Vor-bringen als ein in die Bedingung des
Ob-jekts Kommenlassen, so da} die Sichtbarkeit, in der
jedes Ding sichtbar wird, nichts anderes als die Objek-
tivitdt als solche ist, das heit der Vorder-grund des
Lichts, wo sich alles zeigt, was sich uns zeigt: sinnliche
Realitdt oder wissenschaftliche Idealitdt. Traditionel-
lerweise wird das BewulB3tsein als "Subjekt" verstanden,
aber das Subjekt ist die Bedingung des Objekts, was be-
wirkt, daB die Dinge fiir uns Objekte werden und sich
uns auf diese Weise zeigen, so dal wir sie erkennen
konnen.

Folglich 148t sich dieses implizite BewuBtseinsverstand-
nis, das hei8t der Phdnomenalitdt der Phdnomene, als
Hintergrund der meisten Philosophien wie der Wissen-
schaft selbst wiederfinden; bei Kant beispielsweise, der
die Moglichkeit der Erfahrung klarzustellen versucht,
nidmlich die Gesamtheit der Bedingungen (die An-
schauungen von Raum und Zeit sowie die Verstandes-
kategorien), durch die uns die Objekte gegeben werden
kénnen und wodurch wir uns infolgedessen auf sie be-
ziehen und eine Erfahrung von ihnen haben kdnnen.
Diese Moglichkeit, sich auf Objekte zu beziehen, sich
auf sie hin zu iibersteigen, um sie zu erreichen, ist in der
Husserlschen Phidnomenologie die Intentionalitédt, die
die Grundlage des BewuBtseins selbst, dessen Vermo-
gen des Sehenlassens und Aufweisens, definiert, das
heilt die Phédnomenalitdt selbst. Es ist sehr bemer-
kenswert, da8 in den Philosophien, die vorgaben, die
Begriffe von BewuBtsein oder Subjektivitdt zu verwer-
fen (oder auch im antiken Denken, das diese Begriffe

90



https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht benutzte), dieselben Voraussetzugen heimlich am
Werk sind. Wissen ist immer Sehen; Sehen heiBt das
Gesehene sehen. Dieses Gesehene ist, was sich im "Da"
vor uns befindet. Und was vor uns gestellt ist, ist das
Objekt. Genau in dem MaBe, wie es vor uns gesetzt
wird, ist es Ob-jekt, wird es gesehen und erkannt, so
daB das Wissen, das BewuBtsein, dieses Setzen ins
"Vor" oder Vor-stellen als solches ist, das hei8t die Ob-
jektivitdt und was diese letztlich begriindet. Die Aus-
schaltung der Begriffe von "Subjektivitat" und "BewuBt-
sein" durch die Posthusserlsche, Heideggersche und be-
sonders Postheideggersche Phdnomenologie ist genau
die Abweisung von allem, was sich nicht auf dieses ur-
spriingliche Hervorbrechen des "AuBen" reduzieren
14Bt, in dem sich das Objekt schlechthin hélt.

Wir sagten, daB8 das Unterscheidungsmerkmal des Wis-
senschaftswissens dessen Objektivitét ist, und darunter
wurde sein Uber-subjektiver und iiber-individueller
Charakter, seine Universalitdt, verstanden. Was wissen-
schaftlich wahr ist, ist derart, daB es von jedem mensch-
lichen Geist anerkannt wird (wenn dieser nur die erfor-
derliche Kompetenz dazu besitzt). Aber die Objektivi-
tdt des Wissenschaftswissens im Sinne seiner Universa-
litat beruht auf der ontologischen Objektivitdt, von der
soeben die Rede war. Das heif3t auf der Tatsache, daf
das Wahre muB3 bewiesen werden konnen, also letztlich
aufzuzeigen ist, in die Bedingung versetzt wird, im
"Vor" da zu sein - in jener Bedingung des Ob-jekts, das
jeder Blick entdecken und sehen kann, damit er vom
Gesehenen iiberzeugt ist. Dadurch ist das Wissen-
schaftswissen dem BewuBtseinswissen im allgemeinen

91

24012026, 22:26:12. it [ —

p-23


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

homogen und verlidngert es einfach, da es wie letzteres
dem Telos der Evidenz gehorcht, das heiBt einer selben
Anstrengung, um vor dem Blick in das hellste Licht zu
stellen, was in diesem Licht klar festgestellt wird und
auf diese Weise unzweifelhaft ist.)

Das Problem der Kultur wird - wie das korrelative
Problem der Barbarei - philosophisch nur dann ver-
stdndlich, wenn es iiberlegt auf eine Seinsdimension be-
zogen wird, wo weder das Wissen des Bewufitseins noch
die davon ausgearbeitete Form des Wissenschaftswissens
auftreten, sondern wenn es mit dem Leben, und aus-
schlieBlich mit dem Leben, in Zusammenhang gebracht
wird. Dies ist die erste Implikation der Behauptung,
wonach die Kultur die Kultur des Lebens sei. Sie be-
deutet nicht nur, da8 die Kultur die Selbstverdnderung
des Lebens ist. Diese Selbstverdnderung kann in der
Tat nicht blind sein; sie muB3 sich, insoweit sie auf eine
Steigerung abzielt, auf ein Wissen stiitzen. Mithin be-
ruht Kultur auf einem anderen Wissen als dem der Wis-
senschaft und des Bewuftseins. Dieses Wissen ist genau
jenes des Lebens, das vom Wesen her ein solches Wis-
sen bildet, wie wir es zu verstehen gegeben haben, denn
das Leben besteht in der Tatsache selbst, sich an jedem
Punkt seines Seins selbst zu erfahren und somit die
Selbsterfahrung zu sein, womit das Leben beginnt und
aufhort. Worin besteht nun genauer dieses urspriingli-

5 Die Verdnderung der Objektivitdtsbedingungen in der moder-
nen Wissenschaft und insbesondere auf der Ebene der Mikrophy-
sik dndert nichts an dieser letzten Erfordernis einer Gebung in der
Anwesenheit, ohne die kein Experiment und keine Theoriebildung
moglich wire.

92

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che Wissen des Lebens, auf dem die Kultur beruht?
Worin unterscheidet sich das Wissen des Lebens von
dem des BewuBtseins und der Wissenschaft, und zwar
so sehr, daB es diese unwiderruflich aus sich aus-
schlieBt?

Betrachten wir einen Biologiestudenten, der damit be-
schéftigt ist, ein Buch iiber den genetischen Code zu le-
sen. Seine Lektiire ist mittels eines Akts seines eigenen
Bewufitseins die Wiederholung von komplexen Vor-
géngen der Konzeptualisierung und Theoriebildung,
die in dem Buch enthalten sind, das heit durch ge-
druckte Buchstaben bezeichnet werden. Aber wéhrend
der Lektiire und damit diese moglich ist, bldttert er die
Seiten seines Buches mit seinen Hinden um, er bewegt
seine Augen, um eine Zeile nach der anderen des Textes
mit dem Blick zu durcheilen und in sich aufzunehmen.
Sobald er von seiner Anstrengung ermiidet ist, wird er
aufstehen, die Bibliothek verlassen und eine Treppe
benutzen, um sich in die Cafeteria zu begeben, wo er
sich etwas ausruht, it und trinkt. Das in dem Biologie-
handbuch enthaltene Wissen, das sich der Student im
Laufe seiner Lektiire angeeignet hat, ist das Wissen-
schaftswissen. Die Lektiire selbst des Buches ist die
Anwendung eines BewuBtseinswissens, denn die Lek-
tiire besteht einerseits in der Wortwahrnehmung, das
heilt in der Sinnesintuition von Zeichenstrichen auf
dem Papier, und andererseits im geistigen Erfassen von
idealen Bedeutungen, deren Tréger die Worter sind.
Dabei bilden die Bedeutungen zusammen den Buch-
sinn, ndmlich das hierin beschlossene Wissenschaftswis-
sen. Das Wissen, das die Bewegung der Hande sowie

93

24012026, 22:26:12. it [ —

p.24


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 25

der Augen ermoglicht hat, den Akt des Aufstehens,
Treppensteigens, Essens und Trinkens wie auch der
Ruhe selbst, ist das Wissen des Lebens.

Wenn man sich fragt, welches dieser drei Wissen fun-
damental ist, mu man mit einem Schlag die Gesamt-
heit der Vorurteile unserer Zeit verwerfen, ndmlich den
Glauben, da3 das Wissenschaftswissen nicht nur das
wichtigste sei, sondern in Wirklichkeit das einzig wahre
Wissen, und daB Wissen Wissenschaft bedeute, das
heiBt jenen Typ mathematischen Naturwissens, das zur
Zeit Galileis eingefiihrt wurde. Zu verwerfen bleibt
auch der Glaube, daB alles, was diesem Aufkommen
der strengen Wissenschaft vorausgegangen ist, nur eine
Anhéufung von in sich nicht organischen Kenntnissen
gewesen sei, unklare Vorahnungen, um nicht zu sagen
Vorurteile und Illusionen. Allerdings kann man nicht
vergessen, daf3 die Anfidnge immer das Schwierigste
darstellen. Denn wie hétte die vorwissenschaftliche
Menschheit, der in der Tat all jene Mittel fehlten, wel-
che die moderne Technik ihr dann verschaffen sollte,
wohl nicht nur iiberleben und sich entwickeln, sondern
auch noch in zahlreichen Bereichen - wie beispielsweise
in der Kunst und in der Religion - auBerordentliche Er-
gebnisse hervorbringen kdnnen, die die Menschen un-
serer Zeit nicht zu erreichen imstande wiren, wenn
jene Menschheit nicht iiber jenes fundamentale Wissen
verfiigt hétte; welches das des Lebens ist?

Betrachten wir unseren Biologiestudenten. Es ist nicht
das Wissenschaftswissen, das ihm erlaubt, jenes im
Buch enthaltene Wissenschaftswissen zu erwerben; es
geschieht nicht kraft eines solchen Wissens, daB er

94

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Hdnde oder seine Augen bewegt oder seinen
Geist konzentriert. Das Wissenschaftswissen ist ab-
strakt, es ist die intellektuelle Intuition einer gewissen
Anzahl von idealen Bedeutungen. Aber der Bewe-
gungsakt der Hénde hat nichts Abstraktes. Das Wissen-
schaftswissen ist in jenem Sinne zundchst objektiv, da3
es die Erkenntnis einer Objektivitdt ist. Diese wird nur
wahrgenommen, insoweit sie sich in der Bedingung be-
findet, "vor" uns da zu sein, sich so zu zeigen und auf
diese Weise von unserem Blick erreicht wie erkannt
werden zu konnen. Aber das Wissen, die-Hinde-zu-be-
wegen; das Wissen, die-Augen-zu-wenden - das heifit das
Lebenswissen - hat auf keinerlei Weise noch in irgend-
einer Hinsicht etwas Objektives. Es besitzt kein Objekz,
weil es in sich keinen Bezug zum Objekt trigt, weil sein
Wesen nicht dieser Bezug ist.

Wenn das Wissen, das in der Bewegungsmdglichkeit
der Hédnde enthalten ist, ein Objekt besdBe, namlich im
vorliegenden Fall diese Hédnde und ihren potentiellen
Ortswechsel, dann wiirde sich diese Bewegung der
Hénde nicht ereignen. Das Wissen hielte sich vor ihr
wie vor etwas Objektivem, von dem es fiir immer durch
die Distanz der Objektivitdt getrennt wiirde, nicht im-
stande, es jemals einzuholen. In genau dem MafRe, wie
die Bewegung der Hénde als etwas Objektives an-
gesehen wird und solange dies geschieht, erscheint - fiir
denjenigen, der diese Bewegung als ein Objekt betrach-
tet - die Moglichkeit, auf dieselbe einzuwirken und vor
allem sie auszulOsen, als ritselhaft und mit Magie zu-
sammenhédngend. Nur indem man in das Leben ein-
dringt und erkennt, daB in ihm jenes Wesen vorliegt,

95

24012026, 22:26:12. it [ —

p. 26


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 27

das jede AuBerlichkeit aus sich ausschlieBt, weil es je-
den Bezug zum Objekt aus sich ausschlieBt, mithin jede
Intentionalitdt und jede Ek-stasis - nur dann gelangt
man dazu, dieses Rétsel zu heben. Die Fahigkeit, sich
tatsdchlich mit dem Koénnen der Hidnde zu vereinen
und sich mit ihm zu identifizieren; zu sein, was es ist,
und zu tun, was es tut, solch eine Fahigkeit liegt allein
bei einem Wissen, das mit diesem Kénnen verschmilzi,
weil es nichts anderes als die Selbsterfahrung ist, die letz-
teres bestindig in sich erfihrt, das heifit seine radikale
Subjektivitdt. Nur in und durch die Immanenz seiner ra-
dikalen Subjektivitit ist das Kénnen der Hande sowie
eines beliebigen Konnens im allgemeinen mdglich,
denn es ist so im Besitz seiner selbst und kann sich auf
diese Weise zu jedem Augenblick entfalten. Ein solches
Wissen ist genau das Lebenswissen, da dieses die Ek-
stase der Objektivitdt aus sich ausschlieBt. Es ist ein
Wissen, das nichts sieht und fiir das es nichts zu sehen
gibt; es besteht im Gegenteil in der immanenten Sub-
jektivitdt seiner reinen Selbsterfahrung und im Pathos
dieser Erfahrung.

Nun ist das Lebenswissen (ein Ausdruck, der uns von
jetzt ab tautologisch erscheint) nicht nur die &ufBere
Bedingung des Wissenschaftswissens in dem Sinne, da3
der Wissenschaftler wissen muf}, wie er die Seiten sei-
nes Buches umblattert, sondern es ist auch die innere
Bedingung dazu. Das Wissenschaftswissen, so sagten
wir, ist nur eine Modalitidt des BewuBtseinswissens, das
heiBt des Bezugs zum Objekt. Aber dieser Bezug ist
selbst nur auf dem Grund des Lebens in ihm moglich.
Der Bezug zum Objekt ist die Schau des Objekts, ob es

96

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich dabei um die sinnliche Schau des sinnlichen Ob-
jekts oder um die intellektuelle Schau eines intelligiblen
Objekts handelt wie beispielsweise Zahl, abstraktes
Verhiltnis, Idealitdt jeder Art usw. Folglich erschopft
sich das in der Schau des Objekts enthaltene Wissen
keineswegs im Wissen des Objekts. Es schlieBt das Wis-
sen der Schau selbst ein, die nicht mehr das BewuBtsein
ist, der intentionale Bezug zum Objekt, sondern das
Leben.

Dies geht aus Descartes’ Cogito hervor, das eine der
beriihmtesten Analysen des philosophischen Denkens
darstellt und trotz des Uberreichtums an Kommentaren
nichtsdestoweniger meistens unverstanden bleibt. Der
Hauptgrund dieser Fehlinterpretation ist interessant,
weil er ein bemerkenswertes Beispiel dafiir bietet, was
sicherlich die Illusion des theoretischen Wissens ge-
nannt werden muB. Diese Illusion erhélt ihre &duBerste
Zuspitzung in der modernen Kultur mittels der Substi-
tution des Referenzgehalts durch die Diskursivitdt und
der eigenen Weise, wie ein solcher Gehalt sich von
selbst in der Erscheinung des Seins setzt und darin fort-
schreitet, ndmlich mittels der Substitution durch einen
entsprechenden Diskurs, das heit durch einen Text
und seine objektive Gegebenheitsweise. Das Cogito
tritt in der Tat in einem Text auf, und zwar in den bei-
den ersten "Meditationen", so daB man es als einen Teil
dieses Textes, als eine Aussage ansehen kann: "Ich
denke, also bin ich." Dies ist evident. Ich sehe sehr
wohl, daB ich existieren muf3, um zu denken, so wie ich
sehe, dafl zwei und drei fiinf sind, usw. Was hierbei evi-
dent ist, was das BewuBtsein in einem klaren und deut-

97

24012026, 22:26:12. it [ —

p-28


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen Sehen sieht, ist das Objekt des Denkens, im vor-
liegenden Fall meine Existenz, sofern sie in meinem
Denken einbeschlossen ist. Das so verstandene und
vergegenwartigte Cogito ist ein Moment des theoreti-
schen Wissens, dessen erstes Moment und zugleich das
Modell eines jeden mdglichen theoretischen Wissens.
Vorausgesetzt, daB letzteres sich dieser Bedingung des
klaren und deutlichen Sehens unterwirft, wird es ein si-
cheres und gefestigtes Wissen sein. Was diese Aktuali-
sierung des theoretischen Wissens in der Evidenz be-
trifft, so handelt es sich um eine Modalitdt des
BewuBtseinswissens im allgemeinen, das hei3t um ein
GegenstandsbewuBtsein.

Wenn also der Text des Cogito eine Evidenz innerhalb
des theoretischen Wissens ist, so ist seine Bedeutung
freilich davon verschieden. Es handelt sich um das
AuBerspielsetzen und um den Ausschlul eines jeden
Wissens dieses Typs, des Wissenschafts- wie Bewuft-
seinswissens im allgemeinen, und zwar zugunsten eines
Wissens von anderer Natur. Dessen unterscheidende
Haupteigenschaft besteht eben darin, jeden Bezug zum
Objekt und jede mogliche Objektivitdt aus sich auszu-
schlieBen, folglich jede Evidenz sowie insbesondere je-
des wissenschaftliche und theoretische Wissen. Und
dies geschieht so:

Descartes stellt das Sehen im allgemeinen als Quelle
und Grundlage einer jeden Erkenntnis in Frage, welche
diese auch immer sei. "Im allgemeinen" heiBt: gleich ob
es sich um die sinnliche Intuition der sinnlichen Welt
handelt oder um die intellektuelle Intuition rationaler
Wahrheiten. Falls ndmlich die sinnliche Welt vielleicht

98

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht existiert (da sie nur ein Traum ist) und die Ge-
samtheit rationaler Wahrheiten falsch ist (da irgendein
boser Geist mich tduschen kann, wenn ich glaube, dafl
zwei und drei fiinf sind, oder: "damit ich denke, muf ich
gewiB existieren"), dann ist dies nur so, weil die Schau,
jede denkbare Schau, triigerisch ist - die klarste ebenso
wie die undeutlich verbleibende. Die scheinbar am mei-
sten unzweifelhafte Evidenz wie beispielsweise die des
Cogito kann einem Zweifel nicht entgehen, der die
Evidenz als solche trifft. Aber falls die Schau in sich
selbst triigerisch ist, falls das Medium der Sichtbarkeit,
worin Jegliches sichtbar wird, keines ist, das heif3t kein
Erscheinen- oder Sehenlassen, sondern ein In-Irrtum-
fiihren, ein Verbergen und Téuschen, und falls die tran-
szendentale Bedingung einer jeden moglichen Er-
kenntnis an sich, in Wirklichkeit, ein Prinzip der
Falschheit und des Irrtums ist - wie kann dann irgend-
ein theoretischer Diskurs fortgesetzt werden, und wie
kann vor allem das Leben der Menschen ganz einfach
weitergehen?

Es kann weitergehen, weil es iiber ein anderes Wissen
als jenes verfiigt, das in der ersten "Meditation" wegge-
trieben wird. Dieses zweite Wissen ist das Leben, sein
Sich-selbst-empfinden und sein Sich-selbst-erfahren-in-
jedem-Punkt-seines-Seins. In diesem "Empfinden" und
"Erfahren" gibt es weder Bezug zum Objekt noch Ob-
jekt, weder Ek-stase einer Welt noch Welt iiberhaupt.
"Empfinden" und "Erfahren" sind hier dem Los dieses
Bezugs zur Welt sowie dem der Welt selbst gegeniiber
vollig indifferent, so beispielsweise, was deren Existenz
oder Nichtexistenz betrifft. Wenn ich mithin trdume, so

99

24012026, 22:26:12. it [ —

p.- 29


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 30

existieren das Zimmer, das ich zu sehen glaube, und die
Personen, zu denen ich zu sprechen glaube, moglicher-
weise nicht. Aber falls ich wihrend dieses Traums einen
Schrecken verspiire, so ist dieser absolut, was er ist: un-
beriihrt und unverdndert in seinem Sein von der Ent-
stellung durch die Schau, durch die Triibung des eksta-
tischen Mediums der Sichtbarkeit, worin alles sichtbar
wird, was mir zu sehen gegeben ist. Wenn jedoch der
Schrecken trotz der Entartung des Weltbezugs und des
Zusammenbruchs jeder Objektivitdt unversehrt bleibt,
dann in dem MaBe, wie dieser intentionale Bezug zu
einer Welt nicht mehr im Schrecken selbst auftritt und
keinen Platz in ihm hat. Das heiflt in dem MaBe, wie
sich der Schrecken nie sich selbst mittels dieses Bezugs
gibt noch durch irgendeine Schau oder durch die Ek-
stase, in der jede Schau griindet. Wie gibt sich aber der
Schrecken sich selbst? Insofern er sich selbst empfindet,
im Sich-selbst-empfinden als solchem, das das Wesen
der Affektivitit bildet. Die transzendentale Affektivitat
ist die urspriingliche Weise der Offenbarung, und durch
diese Weise offenbart sich das Leben sich selbst, wo-
durch es als das moglich ist, was es ist - als das Leben.

Dadurch widersetzt sich das Lebenswissen radikal dem
BewuBtseins- und Wissenschaftswissen, das heift dem,
was im allgemeinen Erkenntnis genannt wird. In der
Cogitatio, wie sie von fast allen Kommentatoren Des-
cartes’ verstanden wird, insbesondere von Husserl und
Heidegger, gibt es ein Cogitatum. Das BewuBtsein ist
immer BewuBtsein von etwas, es offenbart anderes als
sich selbst. Durch die Sinnesempfindung wird bei-
spielsweise etwas empfunden, folglich in und durch

100

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Empfindung offenbart. Ebenso offenbart die
Wahrnehmung das wahrgenommene Objekt, die Ein-
bildung einen Phantasiegehalt, das Gedéchtnis eine
Erinnerung, der Verstand einen Begriff usw. In seinem
ihm eigentiimlichen Wissen offenbart das Leben hinge-
gen nichts anderes, keine Andersheit, keine Objektivi-
tdt, nichts von ihm Verschiedenes oder Fremdes. Und
eben deshalb ist es das Leben, denn was es urspriinglich
empfindet, ist es selbst; was es urspriinglich erfihrt, ist
es selbst; wovon es urspriinglich affiziert wird, ist es
selbst. Weil alles, was in sich dieses Wesen des Sich-
selbst-affizierens im Sinne des Selbstaffiziertseins und
des Selbstaffizierenden trégt, lebendig ist und dies
allein ist. Aber die Selbstaffektion ist kein leerer oder
formaler Begriff, keine spekulative Aussage, sondern
sie definiert die phdnomenologische Realitdt des Le-
bens selbst, das heilt eine Realitét, deren Substantiali-
tat ihre reine Phdnomenalitét ist und deren reine Phi-
nomenalitdt die transzendentale Affektivitdt bildet.
Weil der Schrecken nichts anderes als die Affektivitit
seiner Selbstaffektion ausmacht, ist er absolut und wére
nicht weniger, wenn es auf der Welt nichts anderes
gdbe als ihn oder vielmehr wenn es iiberhaupt keine
Welt gidbe: Auf jeden Fall gibe es diese reine Selbster-
fahrung, die der Schrecken stumm in sich als sein Erlei-
den erféhrt - es wére das Leben.

Was vom Schrecken wahr ist, der in seinem ihm eige-
nen Sein, im Fleisch seiner Affektivitdt, unversehrt ist,
selbst wenn die ihn im Traum der Welt begleitenden
Vorstellungen sich als tduschend erweisen sollten, gilt
nicht weniger von der Schau selbst, wenn wir in ihr nur

101

24012026, 22:26:12. it [ —

p-31


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 32

von allem absehen, was sie sieht, sowie vom Sehen
selbst als dem Vermdogen, sich auf das Gesehene zu be-
ziehen, das heit als Sehenlassen. Denn falls dieses
Sehenlassen in Wirklichkeit ein Verbergen, Entstellen
und In-Irrtum-fiihren ist, so existierte es dennoch in
seiner reinen Selbsterfahrung weiter als ein Sehen, das
sich in jedem Punkt seines Seins selbst empfindet und
erfahrt; es existierte weiter als lebendige Schau. Senti-
mus nos videre, sagt Descartes.® Mithin gibt es ein blei-
bendes Sich-selbst-empfinden, das absolut "wahr" ist,
selbst wenn das Sehen dieser Schau und alles, was sie
sieht, falsch wire.

Allerdings ist zu beachten, unter welcher Bedingung
dies gilt. Die subjektive Erfahrung der Schau kann nur
dann absolut "wahr" sein - wihrend sowohl die Schau
als auch das von ihr Gesehene falsch sind -, falls das Of-
fenbarungsvermogen, das die Schau sich selbst offen-
bart, grundsétzlich von jenem Offenbarungsvermégen
verschieden ist, in dem die Schau das Gesehene ent-
deckt, da das zweite Vermogen zweifelhaft ist. Das Of-
fenbarungsvermégen, worin sich die Schau sich selbst
offenbart, ist das Lebenswissen, das hei8t das Leben.
Das Offenbarungswissen, worin die Schau ihr Objekt,
das Gesehene, entdeckt, ist das BewuBtseinswissen,
worin sich ihrerseits die Wissenschaft, jede Erkenntnis
im allgemeinen, griindet. Diese beiden Vermogen sind
grundlegend darin verschieden, daB das zweite Vermo-
gen sich im Bezug zum Objekt und in dessen letzter

S Brief an Plempius vom 3. Oktober 1637, in: Ders., Oeuvres I:
Correspondance (ed. Adam/Tannery), Paris: Vrin 1974, 413: "Wir
empfinden, daB wir sehen.”

102

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriindung erschopft: im Hervorbrechen eines ersten
Abstands, in der Distanzierung eines Horizonts, in
einer Ek-stase. Die Phinomenalitét, die dieses Vermo-
gen stiftet, ist die der transzendentalen AuBerlichkeit,
in der jede Form von AuBerlichkeit und Objektivitit
wurzelt, insbesondere die Objektivitdt der Wissen-
schaftswelt. Im Offenbarungsvermdgen des Lebens
hingegen gibt es weder Abstand noch Differenz, denn
das Leben ist ein Sich-selbst-erfahren ohne Distanz,
und die Phdnomenalitdt, worin diese Erfahrung be-
steht, ist die Affektivitit.

Descartes hat an der Wahrheit der Wissenschaft nie-
mals gezweifelt und noch weniger wollte er sie kritisie-
ren. Seine Absicht ist es im Gegenteil, die Wissenschaft
zu legitimieren, genauer gesagt die gerade aufkom-
mende mathematische Naturwissenschaft, die er vor
seinen Augen mit Verwunderung entdeckt und deren
auBergewohnliche Entwicklungen er feststellt. Aber es
war Descartes’ Genie vorauszuahnen, daf sich dieses
Wissen nicht selbst geniigt und ein anderes Wissen von
anderer Art voraussetzt. Der Zweifel, der in der ersten
"Meditation" jede sinnliche oder intelligible Wissens-
form trifft, jeden Bezug zum Objekt und somit jede
mogliche Welt, welche auch immer es sei, hat zum Ziel,
das geheime Wissen erscheinen zu lassen, das der ge-
nannte Bezug in sich birgt, indem dieser, das heifit jede
bis dahin bekannte Wissensform, durchgestrichen wird.
Denn Descartes behauptet nicht nur, da3 es zwei hete-
rogene Wissensformen gibt, die er einerseits die Er-
kenntnis der Seele oder auch die Idee des Geistes und
andererseits die Erkenntnis des Korpers, das heift den

103

24012026, 22:26:12. it [ —

p-33


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bezug zum Objekt nennt. Vielmehr hat die zweite
"Meditation" ausdriicklich folgenden Aufweis zum
Thema: 1) Die Erkenntnis der Seele ist grundlegender
und gewisser als die Erkenntnis des Korpers (Titel der
"Meditation": "Uber die Natur des menschlichen Gei-
stes und daB er leichter als der K&rper zu erkennen
ist"). 2) Auf diesem absolut sicheren Lebenswissen be-
ruht die Erkenntnis des Korpers, das heilt der Welt,
und folglich das BewuBtsein und die Wissenschaft im
allgemeinen.

Die erste Beweisfiihrung erfolgt durch die radikale Un-
terscheidung der Idee des Geistes (der Erkenntnis der
Seele) von allen anderen Ideen,’ die Ideen realer oder
idealer Objekte sind. Der Unterschied besteht darin,
daB die Idee des Geistes kein Cogitatum hat, das heif3t
gerade kein Objekt. Die Idee des Geistes ist das ur-
spriingliche Offenbarungsvermégen, kraft dessen die
Cogitatio (die Seele, das Leben) ihre eigene Offenba-
rung und nicht die irgendeiner Objektivitat, eines Cogi-
tatum ist. So offenbart der Schrecken sich selbst, und in
sich selbst, in seiner Affektivitit, offenbart er nichts an-
deres. DaB3 das Lebenswissen (die Erkenntnis der
Seele) nunmehr die Erkenntnis des Korpers, jede Ob-
jekterkenntnis, griindet, rithrt daher, daB sich die Idee
des Geistes nicht nur allen anderen Ideen widersetzt,
sondern auch deren gemeinsames Wesen bildet. Auf
diese Weise kann jede Idee, die in sich ein Cogitatum
trégt (die Idee eines Menschen, eines Dreiecks, eines

7 Vgl. Sixiemes Objections, in: Descartes, Oeuvres IX-1 (ed.
Adam/Tannery), Paris: Vrin 1973, 241 f.

104



https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottes), nur dann zum Sein gelangen, wenn sie eine
Idee des Geistes und als Idee des Geistes zuerst die
reine und bloBe Selbsterfahrung ist, die sie sich selbst so
offenbart, wie sie in sich als Cogitatio, als Modalitit des
Lebens oder der Seele, ist, das heiBt selbst dann, wenn
es auch keinen Menschen, kein Dreieck und keinen
Gott gibe.

Die Schau des Objekts setzt das Wissen der Schau
selbst voraus, und dieses Wissen der Schau ist ihr eige-
nes Pathos, ndmlich die Selbstaffektion der absoluten
Subjektivitét in ihrer transzendentalen Affektivitét, wo-
bei transzendental heilt: was sie als Subjektivitit, als
Leben, ermdglicht. Im Mafle dieser Voraussetzung ist
dann diese Schau des Objekts nie eine bloBe Schau,
sondern sie ist eine Sinnlichkeit, weil sie sich stdndig
selbstaffiziert und nur in dieser Selbstaffektion ihrer
selbst sieht. Und deshalb ist die Welt kein bloBes
Schauspiel, das einem unpersonlichen und leeren Blick
dargeboten wire, sondern sie ist eine sinnliche Welt,
keine Welt des BewuBtseins, sondern eine Lebenswelt:
mithin eine Welt, die nur dem Leben gegeben ist, die
fiir, in und durch das Leben existiert. Denn das, worin
sich jede mdgliche "Welt" bildet: die Erdffnung eines
Aufen, die urspriingliche Ent-Auferung irgendeiner
AuBenheit (wie beispielsweise die einer Zahl), kann nur
insoweit hervorgebracht werden, wie sich diese Her-
vorbringung selbstaffiziert, folglich in und durch die Af-
fektivitit dieser Hervorbringung. Auf diese Weise sind
die Dinge nicht erst nachtréglich sinnlich. Sie nehmen
jene Tonalitdten, mit denen sie vor uns als drohend
oder heiter, traurig oder indifferent emportauchen,

105

24012026, 22:26:12. it [ —

p. 34


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 35

nicht aufgrund von Beziigen an, die sie in einer Ge-
schichte mit unseren Wiinschen und mit dem endlosen
Spiel unserer eigenen Interessen kniipfen. Vielmehr
tun die Dinge nur all dies und sind dazu nur imstande,
weil sie von Geburt an affektiv sind, weil es ein Pathos
ihres Zum-sein-kommens gibt, und zwar als das Zu-
sich-selbst-kommen des Seins in der Trunkenheit und
im Leiden des Lebens.

Die Abstraktion, die die Wissenschaft vornimmt, ist da-
her eine zweifache. Es handelt sich zundchst um die
Abstraktion, die die wissenschaftliche Welt als solche
definiert, als eine Welt, die im Sein der Natur die sinnli-
chen Qualititen und die affektiven Pridikate auBer
Spiel setzt, die diesem a priori zugehéren, um nur die
Formen davon zuriickzubehalten, die sich fiir eine
ideale Bestimmung eignen. Das AuBerachtlassen der
subjektiven Eigenschaften einer jeden moglichen Welt
ist vom methodologischen Standpunkt aus in dem
MaBe unabdingbar, wie es die Definition von Verfah-
rensweisen wie zum Beispiel die quantitative Messung
erlaubt, wodurch das Erreichen von sonst unzugéngli-
chen Erkenntnissen ermdglicht wird. Aber die im iibri-
gen unendliche Entwicklung dieses idealen Wissens
kann in ihrer Legitimitdt nur insoweit fortgesetzt wer-
den, wie sie sich der Grenzen ihres Forschungsfeldes
klar bewuBt ist, wobei diese Grenzen von dieser Ent-
wicklung selbst gezogen werden. Es kann letzterer in
der Tat nicht entgehen, da die Ausklammerung der
sinnlichen und affektiven Eigenschaften die Ausklam-
merung des Lebens selbst voraussetzt, das heift dessen,
was die Humanitas des Menschen ausmacht. Es handelt

106

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich um diese zweite Abstraktion, die die Wissenschaft
nunmehr in dem Sinn vornimmt, den wir heute diesem
Wort geben: um die Abstraktion vom Leben schlecht-
hin, das heiBt vom allein MaBgeblichen.

Hierbei ist der Ausdruck Abstraktion noch sehr
schwach gewihlt und trifft im tbrigen nicht ganz zu.
Denn wenn die Wissenschaft auch von den sinnlichen
Naturpriadikaten "abstrahiert", insofern sie diese in
ihren Methodologien und Berechnungen nicht weiter
beachtet, so entwickelt sie sich nichtsdestoweniger von
dieser Natur aus, von der sie nur die ihr wichtigen
Eigenschaften zuriickbehélt und ohne die Naturer-
kenntnis im letzten aufzugeben, die sie mittels der von
ihr gewidhlten Wege verfolgt. Was hingegen das Leben
ist, davon hat die Wissenschaft keinerlei Idee und sorgt
sich keineswegs darum; sie hat und wird niemals ir-
gendeinen Bezug zu ihm haben. Denn einen Zugang zum
Leben gibt es nur innerhalb und durch das Leben, wenn
zutrifft, daB3 allein das Leben sich in der Affektivitit
seiner Selbstaffektion auf sich bezieht. Aber im "Sich-
beziehen-auf" des Lebens gibt es keinen "Bezug", keine
Ek-stase, kein "BewuBtsein", wiahrend die Wissenschaft
sich insgesamt und ausschlieflich innerhalb des Welt-
bezugs bewegt und nur ihn sowie Objekte kennt. Des-
halb ist sie im Prinzip aufgrund ihrer letzten ontologi-
schen Fundamente objektiv. Und deshalb verkennt sie
und wird fiir immer verkennen, was sich durch eigenes
Selbst-erfahren und eigenes Selbst-affizieren in der ra-
dikalen Immanenz seiner Affektivitdt - und in dieser
allein - in sich selbst als das Leben gegenwirtigt und
verwesentlicht.

107

24012026, 22:26:12. it [ —

p- 36


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 37

Denn die Welt ist ein Medium reiner AuBerlichkeit.
Alles, was in ihr die Bedingung seines Seins findet, bie-
tet sich immer nur als AuBen-sein an, als Wand der
AuBerlichkeit, als Oberfliche, als ein Strand, der sich
dem Blick antrdgt und iiber den dieser Blick endlos
hinweggleitet, ohne jemals in das Innere davon eindrin-
gen zu konnen, was sich ihm hinter einem neuen
Aspekt, einer neuen Vorderseite oder einer neuen
Blende entzieht. Da nimlich dieses Sein nur AuBerlich-
keit ist und kein Inneres besitzt, ist sein Gesetz das
Werden, das unaufhérliche Emportauchen neuer Sei-
ten wie Flachen, und die Erkenntnis stellt der spuren-
haften Abfolge all dieser Kéder nach, von denen ein je-
der sich ihr nur als anwesend erweist, um sogleich sein
Sein heimlich verschwinden zu lassen, das er nicht hat,
und um die Erkenntnis an ein anderes Sein zu verwei-
sen, das mit ihr dasselbe Spiel treibt. Kein Inneres, das
heiBt nichts Lebendiges, das in seinem eigenen Namen
sprechen kénnte, im Namen des von ihm Erfahrenen, im
Namen dessen, was es gibt. Es gibt nur "Dinge", es gibt
nur den Tod, denn im Vor-aus der Welt und in ihrem
ekstatischen Entbergen zeigt sich und ex-poniert sich
nur das immerwiahrende "Vor", das immerwihrende
"AuBlen", anders gesagt: das Objekt.

Auf diese Weise tritt das Spiel eines Wissens, das nicht
nur die Lebenswelt auer Spiel setzt, sondern schlim-
mer noch das Leben selbst bzw. was wir sind, von vorn-
herein mit schwerwiegenden Folgen auf. Wenn die Kul-
tur, deren Selbstverdnderung und Steigerung, Angele-
genheit des Lebens ist, so erscheint das von uns bisher
nur kurz Angedeutete in einer bedrohlichen Evidenz:

108

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da die Wissenschaft keinerlei Verhaltnis zur Kultur be-
sitzt, hat die wissenschaftliche Entwicklung nichts mit
der kulturellen Entwicklung zu tun. Im Grenzfall 148t
sich eine Uberentwicklung des Wissenschaftswissens
denken, die mit einem Schwund der Kultur einhergeht,
mit einer Riickbildung der Kultur in gewissen Berei-
chen oder in allen Bereichen gleichzeitig, wobei am
Ende dieses Prozesses die Vernichtung der Kultur ste-
hen kann. Eine solche Darstellung ist weder ideal noch
abstrakt; sie ist die Gestalt der Welt, in der wir leben -
einer Welt, worin ein neuer Typ von Barbarei em-
portaucht, der ernster als alle vorausgegangenen ist und
dessen Gefahr darin besteht, daB der Mensch heute
tatsdchlich daran zugrunde gehen kann.

Das Lebenswissen als ein Wissen, worin das Leben
sowohl das erkennende Vermdgen wie das von ihm Er-
kannte bildet und auf diese ausschlieBliche Weise sei-
nen "Gehalt" empféngt, nenne ich Praxis. Was ein sol-
ches Wissen kennzeichnet, haben wir gesehen, daB es
namlich in Abwesenheit jeder Ekstase in ihm keinerlei
Bezug zu einer moglichen "Welt" gibt, welche auch im-
mer es sei. Das Wissen, das im Gegenteil diesen Bezug
definiert, nenne ich Theorie. Zur Theorie gehort
grundsétzlich, da sie die Theorie eines Objekts ist. Bei
allen passenden und unpassenden Gelegenheiten spre-
chen wir immer von einem praktischen und einem
theoretischen Gesichtspunkt sowie vom Unterschied
zwischen beiden, als ob dies selbstverstindlich wire.
Allerdings bleibt dieser Unterschied hinsichtlich seines
Prinzips dunkel, weil er in den Letztstrukturen des
Seins {iberhaupt wurzelt und endurséchlich in dessen

109

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 38

unsichtbarem Grund. Und nur in diesem tiefsten Grund
kann der Unterschied erhellt werden.

Insofern die Kultur die Kultur des Lebens ist und auf
dem ihr eigenen Wissen beruht, ist sie wesentlich prak-
tisch. Sie besteht in der Selbstentwicklung der subjekti-
ven Potentialitdten, die dieses Leben bilden. Handelt es
sich um die Schau, die in unserer Analyse als Beispiel
gewdhlt wurde, um uns die Natur dieses urspriinglichen
Lebenswissens verstdndlich zu machen, so wird jeder
leicht den folgenden Unterschied mitvollziehen. In sei-
nen "Okonomisch-philosophischen Manuskripten" von
1844 spricht Marx® einerseits von jenem "rohen” Auge,
das keiner deutlichen Wahrnehmung des von ihm Be-
trachteten féhig ist und auch keineswegs dasselbe
kiinstlerisch wiirdigen kann, sowie andererseits vom
"ausgebildeten" Auge, dessen verfeinerter Gebrauch als
solcher in seinem Pathos, im dsthetischen Genuf3 be-
ruht. Und wenn es sich um die subjektiven Bewegungs-
potentialitdten handelt, so wird jeder auf &hnliche
Weise den Unterschied zwischen dem Korper eines
Ténzers machen, der fahig ist, seine Kraft zu beherr-
schen und offensichtlich zu mehren, und dem Kérper
eines Individuums, das ungeiibt und ungeschickt ist.
Dasselbe gilt fiir die Sprechweise eines Schauspielers,
die Atmung eines Séngers usw. Wir werden Gelegen-
heit haben, ausfiihrlich vom Lebenswissen zu sprechen
und zu verstehen, warum die Kultur nicht nur die einfa-
che Verwirklichung von ein fiir allemal definierten

8 In: Marx-Engels Werke (Ergdnzungsband Schriften bis 1844,
L. Teil), Berlin 1973, 540 ff. (Anm. d. Ubers.).

110

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vermogen ist, sondern gerade deren "Entwicklung"
oder "Weiterbildung".

In praktischer Hinsicht nimmt die Kultur verschiedene
Formen an. Zunichst die Elementarformen, die die
konkreten Modalitdten des unmittelbaren Lebensvoll-
zugs sind. So zeichnet sich jede Kultur durch ein spezifi-
sches Tun beziiglich der aktiven Herstellung der niitzli-
chen Lebensgiiter und ihres Verbrauchs aus: Nahrung,
Kleidung, Wohnung usw. Hinzu tritt das spontan selb-
standige Spiel des Lebens selbst: die Feier seines Ge-
schicks, die Erotik, der Bezug zum Tod. Ein solches
"Tun" driickt sich in verschiedenen Riten aus, die jeder
Gesellschaft die ihr eigene Physiognomie verleihen. Die
gesellschaftliche Organisationsform mit ihrer scheinbar
objektiven Strukturierung ist im theoretischen Sehen
nur die &uBere Darstellung dessen, was in sich Praxis ist
und im Leben der absoluten Subjektivitdt - und in ihm
allein - den Ort seiner Realitét als Prinzip seiner Ent-
wicklung sowie der "Gesetze" findet, die letztere leiten.
Diese Gesetze sind nicht die Gesetze des Bewuftseins; es
sind nicht die theoretischen Gesetze, die an die Weise ge-
bunden sind, wie wir uns die Dinge vorstellen und sie den-
ken. Es sind praktische Gesetze, die Gesetze des Lebens.
Als solche haben sie ihren Ursprung in der Subjektivi-
tdt, bieten sich an und handeln unter der Form von Be-
dirfnissen, und zwar in dem Sinn, den wir diesem Wort
geben, ndmlich als Bediirfnisse, die genau vom Wesen
des Lebens her verstanden werden, das hei8t von die-
sem Wesen vorgeschrieben und gewollt sind. Auf diese
Weise sind Bediirfnis und Arbeit zwei elementare Mo-
dalitdten der Praxis, wobei sich die eine jeweils in der

111

24012026, 22:26:12. it [ —

p. 39


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 40

Verldngerung der anderen ansiedelt. Die Arbeit oder
eher das Tétigsein als "Aktivitat" in seiner spontan selb-
standigen Form ist nichts anderes als die Steigerung, als
die Verwirklichung des Bediirfnisses zu seiner Vollen-
dung.

Aber die Subjektivitdt insgesamt ist Bediirfnis. Die ho-
heren Bediirfnisse, die aus der Natur des Bediirfnisses
selbst folgen, ergeben die ausgebildeten Kulturformen,
die in der Kunst, Ethik und Religion vorliegen. Die
Anwesenheit dieser "hoheren" Formen in jeder bekann-
ten Zivilisation ist nicht nur eine einfache empirische
Gegebenheit, mit deren Existenzfeststellung man sich
begniigen sollte. Kunst, Ethik und Religion wurzeln
vielmehr im Wesen des Lebens, so daB der Grund ihres
Auftauchens demjenigen verstindlich wird, der in die-
sem Wesen zu lesen weil3.

Ebenso ist die Barbarei, das heiflt die Riickbildung der
Verwirklichungsweisen des Lebens, der SchluBpunkt
seiner Steigerung, kein unverstdndliches und unheil-
volles Ereignis, das von auflen her eine Kultur auf dem
Hohepunkt ihrer Entfaltung trifft. Die Art und Weise,
wie die Barbarei nach und nach jeden Bereich der ge-
sellschaftlichen Aktivitdt ansteckt, sowie das allméahli-
che Verschwinden der asthetischen, ethischen und reli-
giosen Dimensionen aus der organischen Gesamtheit
einer menschlichen "Welt" sind gleichfalls von einem
Vorgang her zu verstehen, der das Wesen des Seins af-
fiziert. Dieses Sein wird dabei als jenes Prinzip aufge-
faBt, aus dem alle Kultur mit ihren konkreten Verwirk-
lichungsmodalitdten hervorgeht, insbesondere was de-
ren hochste Form betrifft. Ein solches von der Barbarei

112



https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

affiziertes Sein ist daher eine Krankheit des Lebens
selbst.

Die Fragen, die die Barbarei in ihrer historialen Her-
kunft aus der Kultur heraus betreffen sowie diese Kul-
tur selbst, sofern sie als die Voraussetzung der ganzen
Entwicklung gefaBt wird, gliedern sich wie folgt:

1) Wie ist die Moglichkeit der Kultur selbst zu ver-
stehen, das heiBt letztlich das Wesen des Lebens? Was
muB dieses sein, um a priori und notwendigerweise die
Entwicklung einer Kultur méglich zu machen?

2) Wie verwirklicht sich eine solche Entwicklung, um
jene Formen zu erreichen, die sich als "hdhere" geben?
Warum kleiden sich solche Formen in die konkreten,
bestimmten Modalitdten, wie es die Kunst, die Ethik
und die Religion sind?

3) Wenn das Leben notwendigerweise die Kultur als
Bewegung seiner Selbstverdnderung mit dem Ziel sei-
ner Selbststeigerung hervorbringt, wie ist es dann im
Gegenzug hierzu imstande, sich in Prozesse der Entar-
tung und Verkiimmerung umzukehren? Nicht die Bar-
barei selbst ist befremdlich, solange man sich mit ihrer
Feststellung begniigt. Thre Moglichkeit selbst st es,
das heif3t ihre Herkunft aus einem Wesen heraus, das
innerlich als Selbststeigerung errichtet ist und ge-
rade die Kultur beinhaltet. Man muB wirklich das ab-
solute phanomenologische Leben mit dem biologischen
Leben verwechseln und naiverweise das erstere vom
letzteren her verstehen, um die Gesamtheit der Ver-
fallsphdnomene, die die lebendigen Organismen st6-
ren, auf die Ebene der gesellschaftlichen Strukturen zu
verlegen und den Niedergang und dann den Zusam-

113

p-41


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p-42

menfall dieser Strukturen ganz "natiirlich" zu finden:
Wie die Individuen sind die Zivilisationen sterblich, das
ist alles!

Wie die biologischen Individuen! Denn was die Indivi-
duen betrifft, von denen in der Sphére der Kultur oder
der Barbarei die Rede sein kann, so haben sie nichts
mit den Molekiileinheiten zu tun, deren Zerfall sich am
Ende eines objektiven Prozesses beobachten 1aft. Weil
die Individuen Weisen des absoluten Lebens sind und
in sich dessen Wesen tragen, das heiflit das Wesen der
Selbststeigerung, wird der Gedanke ihres Verschwin-
dens oder ihres Verfalls von ihnen nicht nur wie ein
Skandal erlebt. In den Augen des Philosophen, der im-
stande ist, in das Wesen einzudringen, das aus den Indi-
viduen Lebende macht, offenbart sich dieser Gedanke
als eine Unméglichkeit von apriorischer Natur. Es ist
Nietzsches geniale Sicht, diese Aporie bemerkt zu ha-
ben und dadurch zu auBerordentlichen Analysen geno-
tigt worden zu sein, um einen Ldsungsversuch zu unter-
nehmen.

Auf Erden wichst alles und nimmt wieder ab. Der von
oben herab geworfene Blick auf das Gesamt des duf3er-
lichen Seins verinnerlicht, was er von den Dingen ge-
lernt hat, und versucht, so gut er kann, sich daran zu
gewohnen. Dies nennt man die Weisheit: jene der Hi-
storiker, Soziologen, Ethnologen und Biologen sowie
aller, die sich dem anvertrauen, was sie sehen. Nur weif3
man noch nichts vom Leben, wenn auf diese Weise
"philosophiert" wird. Deshalb findet man das Leben in
sich wie ein wildes Prinzip wieder, das mit dem Wissen
nichts zu tun hat, welches nicht das seine ist, und, inso-

114

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fern es weil3, was es ist, anderen Gesetzen als jenen ge-
horcht, die man ihm in den Handbiichern der positiven
Wissenschaften beizubringen versucht. Das Leben setzt
diesen keine blofen Anwandlungen oder Trdume ent-
gegen, sondern die reine und einfache Realitit. Diese
bringt die Paare und Sozietdten hervor und hort nicht
auf, sie hervorzubringen, indem sie dieselben auf ihre
eigene Kultur hin vorwirtstreibt, die jene des Verlan-
gens schlechthin ist. Dieses Verlangen besitzt keinerlei
Modell in den Dingen, weil es das Verlangen des Le-
bens und folglich das Verlangen des Sich ist.

Die Frage, die wir in diesem Buch aufwerfen, kann jene
anderen nicht aussparen, die zuvor genannt wurden.
Das Verstdndnis des unserer Epoche eigentiimlichen
Verfalls schlieBt ein, dal man weif, wie der Niedergang
des Lebens im allgemeinen mdglich ist. Aber die Frage
ist noch genauer. Es handelt sich darum, den besonde-
ren Charakter der kommenden Barbarei klarzustellen,
in deren Schatten wir bereits Blinden gleich taumeln.
Die Behauptung, wonach die Verwirrung des moder-
nen Zeitalters eine Folge der Uberentwicklung des
Wissenschaftswissens und der Techniken sei, die diese
Uberentwicklung zusammen mit der Abweisung des
Lebenswissens erzeugt hat, konnte als zu allgemein wie
zugleich als zu iibertrieben erscheinen. Von daher ist es
wichtig, die Beweisfilhrung an deutlichen Beispielen
vorzunehmen. Zunichst soll an die Kunst erinnert wer-
den, was kein Zufall ist, denn sie wird als Offenbarerin
dafiir dienen, was hier vorldufig die Barbarei der Wis-
senschaft heifBt.

115

24012026, 22:26:12. it [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

