
Was sich noch nie ereignet hat

Wir treten in die Barbarei ein. Gewiß ist es nicht das P- 7 
erste Mal, daß die Menschheit in die Nacht eintaucht.
Es läßt sich sogar denken, daß dieses bittere Ereignis 
ihr schon oftmals zugestoßen ist, und die Historiker 
oder Archäologen verzeichnen mit zugeschnürter Keh­
le die Spuren einer untergegangenen Zivilisation. Auf 
den Ruinen alter Heiligtümer erheben sich neue Tem­
pel, die mächtiger oder edler sind. Die Landstriche, die 
durch aufgegebene Bewässerungssysteme in verpestete 
Sümpfe verwandelt wurden, werden eines Tages wieder 
entwässert und ausgetrocknet, so daß eine blühendere 
Landwirtschaft hier Fuß faßt. Auf diese Weise konnte 
man sich die Geschichte unter einer zyklischen Gestalt 
vorstellen. Jeder Ausdehnungsphase folgt eine Unter­
gangsphase, aber hier oder anderswo ergibt sich ein 
neues Aufblühen, wodurch die Entwicklung des Lebens 
weiter vorwärts getragen wird.
Diese Entwicklung tritt als ein Gesamt auf. Indem sich 
die im Menschen gelegenen Kräfte untereinander stüt­
zen und verstärken, entfalten sie sich gemeinsam; die P- 8 
wirtschaftlichen, handwerklichen, künstlerischen, intel­
lektuellen, moralischen und religiösen Tätigkeiten ge­
hören zusammen. Und welche von ihnen der Interpre­
tierende auch immer bevorzugt, so stellt er das gleich­
zeitige Hervorbrechen von praktischen, technischen 

75

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie theoretischen Wissensformen fest, deren Ergebnis 
Sumer, Assur, Persien, Ägypten, Griechenland, Rom, 
Byzanz, Mittelalter und Renaissance heißt. Dort in die­
sen bevorzugten ''Räumen” blühte jedesmal die Ge­
samtheit jener Werte gleichzeitig auf, die für uns die 
Menschheit als Humanitas ausmachen.
Was sich vor unseren Augen vollzieht, ist davon ganz 
verschieden. Seit Beginn des modernen Zeitalters woh­
nen wir einer beispiellosen Entwicklung jener Wissens­
formen bei, welche "die Wissenschaft” bilden und übri­
gens nachdrücklich diesen Titel beanspruchen. Darun­
ter wird eine strenge, objektive, unbestreitbare und 
wahre Erkenntnis verstanden. Von allen annäherungs- 
haften bzw. fragwürdigen Formen der Erkenntnis oder 
des Glaubens wie Aberglaubens, die ihr vorangegangen 
waren, unterscheidet sich die Wissenschaft in der Tat 
durch die Macht ihrer evidenten Einsichten, Demon­
strationen und "Beweise”. Außerdem betrifft dieser Un­
terschied zugleich die außerordentlichen Ergebnisse, zu 
denen das wissenschaftliche Erkennen geführt hat und 
die das Angesicht der Erde erschüttern.
Unglücklicherweise ist eine solche Erschütterung auch 
diejenige des Menschen selbst. Wenn die immer umfas­
sendere Erkenntnis des Universums unzweifelhaft et­
was Gutes ist, warum geht sie dann mit dem Zusam­
mensturz aller anderen Werte einher, und zwar mit 
einem Zusammensturz, der unsere Existenz selbst in 
Frage stellt? Denn es ändert sich in der Tat nicht nur 
das Angesicht der Erde, um so grauenvoll zu werden, 
daß das Leben auf ihr nicht mehr erträglich ist. Viel­
mehr stellt sich auf diese Weise heraus, daß die Schön­

76

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit - alles, was die Menschen so geduldig erarbeitet 
und erobert hatten - nicht nur ein mit den Dingen ver­
bundener Aspekt ist, sondern eine innere Bedingung 
dieses Lebens, die von diesem erzeugt und gewollt wird.
Weil das Leben selbst getroffen ist, schwanken all diese P- 9 
Werte: nicht nur die Ästhetik, sondern auch die Ethik, 
das Sakrale, und mit ihnen die Möglichkeit, jeden Tag 
zu leben.
Die Kulturkrise, die heute kaum mehr verschleiert 
werden kann, wurde zum Gegenstand mehr oder weni­
ger verdächtiger Analysen. Die am meisten anerkannte 
"Erklärung” ist folgende: Mit der modernen Wissen­
schaft hat das Wissen ungeheure Fortschritte gemacht, 
und zu diesem Zweck hat es sich wucherartig in For­
schungen zerteilen müssen, wovon jede ihre Metho­
dologien, Begriffsapparaturen und Gegenstände be­
sitzt. Niemandem ist es von nun an mehr möglich, sie 
alle zu beherrschen, auch nicht einmal einige wenige 
oder sogar eine einzige. Was in Frage steht, ist die Ein­
heit des Wissens und mit ihr die Aufdeckung eines 
Prinzips, das die Übereinstimmung und so die Gültig­
keit der Haltungen wie Bewertungen in allen Bereichen 
einschließlich des Denkens selbst sicherstellt. Unsere 
alltägliche Verhaltensweise ist in dieser Hinsicht be­
zeichnend: Vor jedem besonderen Problem rufen wir 
nach einem Spezialisten. Aber wenn diese Handlungs­
weise sich für Zahnweh oder die Reparatur einer Ma­
schine als brauchbar erweist, so liefert sie noch keiner­
lei Gesamtsicht für die menschliche Existenz und deren 
Bestimmung. Ohne eine solche Sicht ist es jedoch un­
möglich zu entscheiden, was in jedem Fall zu tun ist, in­

77

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sofern dies eben unsere Existenz und keine Sache be­
trifft.
Mit der Interpretation der Kulturkrise als Ergebnis der 
unabdingbaren Vermehrung der Wissensformen, die 
dem Willen nach Strenge und Objektivität in der Wis­
senschaft gehorchen, bleibt eine unbemerkte Voraus­
setzung bestehen, weil diese selbstverständlich er­
scheint. So unterschiedlich diese Wissensformen auch 
sein können, sie bilden das einzig mögliche Wissen, das 
einzige Fundament, das einem rationalen Verhalten in 
allen Erfahrungsbereichen zugewiesen werden kann, 

p. 10 Wie geschieht es dann, daß anstelle dieses angemesse­
nen und selbstsicheren Verhaltens in jedem Ordnungs­
bereich des sinnlichen, affektiven wie geistigen und 
auch spezifisch intellektuellen oder kognitiven Lebens 
überall dieselbe Unsicherheit und Verwirrung zu beob­
achten ist - nicht bloß die Erschütterung der Werte der 
Kunst, der Ethik und Religion, sondern im eigentlichen 
Sinne ihre brutale oder fortschreitende Vernichtung? 
In Wirklichkeit handelt es sich nicht um eine Kultur­
krise, sondern ausdrücklich um die Zerstörung der Kul­
tur.
Somit hat die Überentwicklung eines Überwissens, des­
sen theoretische und praktische Mittel einen vollkom­
menen Bruch mit den traditionellen Kenntnissen der 
Menschheit bedeuten, nicht nur zur Folge, diese gege­
benen Kenntnisse als Täuschungen eben niederzu­
reißen, sondern die Menschheit selbst. Den Wogen des 
Ozeans vergleichbar, stiegen und fielen bisher die Her­
vorbringungen der Zivilisation in der Vergangenheit 
zusammen, und zwar wie aus einer gemeinsamen Über­

78

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einkunft heraus, ohne sich zu entzweien, wobei das 
Wissen das Gute hervorbrachte, das seinerseits das 
Schöne erzeugte, während das Sakrale alle Dinge er­
leuchtete. Jetzt aber vollzieht sich vor uns, was sich in 
der Tat noch nie ereignet hat: die wissenschaftliche Ex­
plosion und der Untergang des Menschen. Dies ist die 
neue Barbarei, von der es diesmal nicht sicher ist, ob sie 
überwunden werden kann.
Warum und wie ein bestimmter Wissenstyp, der zur 
Zeit Galileis entstand und seitdem als das einzige Wis­
sen betrachtet wurde, auf Wegen, deren Notwendigkeit 
feststellbar und voll verständlich ist, den Umsturz aller 
anderen Werte hervorbringt - und damit den Umsturz 
der Humanitas des Menschen sowie der Kultur, das 
kann ganz und gar einsichtig werden. Es genügt, eine 
Theorie eines jeden möglichen Wissens und eines letz­
ten Fundaments zu besitzen. Denn dieses Fundament 
ist auch dasjenige der Werte, der Kultur, der Mensch­
heit und all ihrer Leistungen. Und weil auf unglaubliche 
Weise dieses Fundament von der modernen Wissen­
schaft beseitigt wird, stürzt sie diese unsere Welt in den 
Abgrund, ohne es zu wissen. Indem wir noch das Licht 
einer eigenartigen Erkenntnis in Händen halten, die die 
Menschheit begleitet, seitdem sie auf Erden ist, und es 
ihr erlaubt hat, zu überleben und sodann den Zyklus 
der Zivilisationen und Geisteshaltungen zu durchlau­
fen, können wir noch in der Situation am Rande des 
Abgrunds wenigstens die letzten Helligkeiten eines 
Lichts in ihn hineinwerfen, das uns die Bedrohung, die 
großen Brüche und die Zerrüttungen enthüllt.

p.ll

79

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kultur und Barbarei

p. 13 Die Barbarei ist kein Anfang. Sie folgt immer auf einen 
Kulturzustand, der ihr notwendigerweise vorausgeht, 
und nur in bezug auf diesen kann sie als eine Verar­
mung und Entartung erscheinen. Die Barbarei, sagt Jo­
seph de Maistre,1 ist eine Ruine und keine Ausgangs­
grundlage. Folglich ist die Kultur immer zuerst da. 
Selbst die rohesten Formen gesellschaftlicher Aktivität 
und Organisation, wie man sie beispielsweise den primi­
tiven Menschenhorden zusprechen kann, sind bereits 
Kulturweisen. Sie enthalten eben schon eine Organisa­
tion, implizite Gesetze und Verhaltenstypen, die dazu 
bestimmt sind, die Existenz der Gruppe und ihr Über­
leben zu ermöglichen. Eher wäre zu sagen, daß diese 

p. 14 Kräfte auf der Lauer liegen und - nicht zufrieden mit 
der Bewahrung des Bestehenden - mit einer Geduld 
nach dem Maße von Jahrtausenden, die sie durchque­
ren, auf die Gelegenheit warten, einen Sprung nach 
vorne zu tun, wobei sie sich auf den bisherigen Erwerb 

1 Vgl. z. B. Les Soiröes de Saint-Pdtersbourg ou Entretiens sur le 
Gouvernement temporel de la Providence (1821), Paris: Vitte 
1924,75 f., 84 f. (Neuaufl. Paris: Maisnie 1980); Essai sur le Prin­
cipe Gdndrateur des Constitutions, Paris 1924, 95 ff. - Nachdruck 
der Ges. Werke von J. de Maistre (1753-1821) in 14 Bde., Genf- 
Hildesheim: Slatkine-Olms 1979-1983. Vgl. außerdem A Lebrun, 
J. de Maistre. An Intellectual Militant, Montreal: McGill-Queen’s 
Universtity Press 1988 (Anm. d. Übers.).

80

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stützen. Als Kräfte wollen sie noch unerkannte Bezüge 
entdecken, ein Werkzeug erfinden, eine Idee, damit 
eine neue Welt anbricht.
Was also ist die Kultur? Jegliche Kultur ist eine Kultur 
des Lebens im doppelten Sinne, wonach das Leben 
sowohl das Subjekt wie das Objekt dieser Kultur bildet. 
Es ist ein Tun, das das Leben an sich selbst ausübt und 
wodurch es sich selbst verändert, indem es selbst das Ver­
ändernde wie das Veränderte ist. "Kultur” bezeichnet 
nichts anderes. ”Kultur” bezeichnet die Selbstverände­
rung des Lebens, jene Bewegung, durch die es nicht 
aufhört, sich selbst zu ändern, um höhere Verwirkli- 
chungs- und Vollendungsformen zu erreichen, um sich 
zu steigern. Doch wenn das Leben diese unaufhörliche 
Bewegung der Selbstveränderung und -Verwirklichung 
ist, dann ist es die Kultur selbst oder zumindest trägt es 
diese so in sich, wie sie in das Leben eingeschrieben 
und von ihm als das gewollt wird, was es selbst ist.
Von welchem Leben sprechen wir hier? Welches ist 
diese Kraft, die nicht aufhört, sich zu erhalten und zu 
steigern? Auf keinen Fall handelt es sich um das Leben, 
das Thema der Biologie und Gegenstand einer Wissen­
schaft ist, das heißt jene Moleküle und Teilchen, die der 
Wissenschaftler durch seine Mikroskope hindurch zu 
erreichen versucht und deren Natur er auf dem Wege 
zahlreicher Verfahren herausarbeitet, um mühsam 
einen Begriff davon zu bilden, der immer angemesse­
ner, aber auch immer der Überprüfung unterworfen ist. 
Infolgedessen wird man dieses Leben, das die Biologen 
untersuchen, niemals ganz so kennen, wie es ist, es sei 
denn als ideale Endgröße des wissenschaftlichen Fort­

81

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schritts, die als solche von diesem nie erreicht wird. 
Aber wenn wir sogar heute nur eine unvollkommene 
Vorstellung davon haben, was das biologische Leben 

p. 15 ist, so ist festzuhalten, daß die Menschheit auf jeden 
Fall Jahrtausende hindurch gelebt hat, ohne die gering­
ste Idee davon zu besitzen, ohne seine Existenz zu ken­
nen. Mithin hat eindeutig keine der Veränderungen des 
menschlichen Lebens, dessen Erhaltung Steigerung und 
Kultur, etwas dieser biologischen Lebensvorstellung zu 
verdanken. So erahnen wir bereits jene erste Wahrheit, 
über die nicht ohne Nutzen am Ende des 20. Jahrhun­
derts nachzudenken ist: daß nämlich die Kultur ur­
sprünglich und an sich nichts mit der Wissenschaft zu tun 
hat und keineswegs aus ihr hervorgeht.
Das Leben, von dem wir sprechen, verschmilzt also 
nicht mit dem Gegenstand wissenschaftlicher Kenntnis, 
das heißt mit einem Gegenstand, dessen Erkenntnis 
denjenigen vorbehalten wäre, die im Besitz dieses Wis­
sens sind und es sich aneignen mußten. Vielmehr ist es 
das Leben, das jeder kennt, da es genau das ist, was wir 
sind. Aber wie kann "jedermann" - nämlich jeder, inso­
fern er ein Lebender ist - wissen, was das Leben ist, 
wenn nicht in dem Maße, wie das Leben sich selbst 
kennt und dieses ursprüngliche Selbstwissen sein ihm 
eigentümliches Wesen bildet? Denn das Leben fühlt 
und erfährt sich selbst, so daß nichts in ihm ist, was es 
nicht erfährt oder fühlt. Und dies aus dem Grunde, weil 
die Tatsache, sich selbst zu fühlen, genau das ist, was 
aus ihm das Leben macht. Auf diese Weise ist alles le­
bendig, was in sich diese wunderbare Eigenschaft trägt, 
sich selbst zu fühlen, während alles davon Ausgenom­

82

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mene nur der Tod ist. Der Stein zum Beispiel empfin­
det sich nicht selbst; man sagt, er sei ein "Ding”. Die 
Erde, das Meer, die Sterne sind Dinge. Die Pflanzen, 
die Bäume, die Gewächse sind im allgemeinen eben­
falls Dinge, es sei denn, man läßt in ihnen eine Sinn­
lichkeit im transzendentalen Sinne erscheinen, das heißt 
jene Fähigkeit, sich selbst zu erfahren und sich selbst zu 
fühlen, die aus ihnen lebendige Wesen macht; und zwar 
nicht im Sinne der Biologie, sondern im Sinne eines 
wirklichen Lebens, welches das absolute phänomenolo- p. 16 
gische Leben ist, dessen Wesen in der Tatsache selbst be­
steht, sich zu fühlen oder sich selbst zu erfahren, und 
nichts anderes ist - was wir auch eine Subjektivität nen­
nen werden.
Wenn wir jetzt sagen, daß diese außerordentliche 
Eigenschaft, sich selbst zu erfahren, ein Wissen und 
ganz sicher das Wissen in seiner tiefsten Gestalt sei und 
so das Leben als lebendiges dieses ursprüngliche Wis­
sen darstelle, so wie ebenfalls und besonders im Hin­
blick auf die Wissenschaft von einem Wissen gespro­
chen wird, dann ist es wichtig klarzulegen, um welche 
Art Wissen es sich in beiden Fällen handelt und wie 
sich das eine vom anderen unterscheidet. Andernfalls 
verlöre sich nämlich die Debatte um Kultur und Bar­
barei, die in einem wesenhaften Verhältnis positiver 
oder negativer Art zum Wissen im allgemeinen stehen, 
im Unbestimmten.
Das Wissenschaftswissen ist grundsätzlich objektiv. 
Aber darunter werden zwei Dinge verstanden, die man 
gewöhnlich verwechselt. "Objektiv” will zunächst besa­
gen, daß das Wissen der Wissenschaft rational ist, das 

83

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heißt allgemein gültig und von allen als solches aner­
kannt. Es ist das wahre Wissen im Gegensatz zu den 
veränderlichen Meinungen der Individuen, den parti­
kularen Gesichtspunkten, zu allem, was nur "subjektiv" 
ist. Nun muß dieser Anspruch, die Partikularität und 
die Relativität des "Subjektiven" zu übersteigen, in sei­
ner vollen Bedeutung erfaßt werden. Da dieser An­
spruch um vieles die bloße Abweisung der individuellen 
Unterschiede übertrifft, verweist er auf die tiefe Natur 
der Erfahrung sowie der conditio humana und kann nur 
von ihr aus verstanden werden. In dieser Hinsicht hat 
der genannte Anspruch zur Zeit Galileis eine entschei­
dende Rolle bei der Geburt der modernen Wissen­
schaft gespielt, das heißt für die Entstehung der ma­
thematischen Naturwissenschaft.
Denn die Welt gibt sich uns unter sinnlichen Erschei­
nungen, die veränderlich und kontingent sind und nur 

p. 17 erst einen Heraklitischen Fluß bilden: jenen Fluß, in 
dem man sich nie zweimal badet, wo nichts Bestand 
hat, keinerlei fester Anhaltspunkt für eine zuverläs­
sige Erkenntnis vorhanden ist. Gemäß der erwähnten 
Galileischen Naturwissenschaft, die die Denkweise des 
europäischen Menschen erschüttern und aus ihm das 
machen sollte, was er ist, bleibt es jedoch möglich, 
über die Relativität der subjektiven Naturerscheinun­
gen hinaus ein wahres Sein der Welt, eine Welt an sich, 
vorzuzeigen; und dies insoweit, als in der Welterkennt­
nis eben von den sinnlichen Qualitäten abstrahiert wird 
sowie allgemein von allem, was von der Subjektivität 
abhängt, um als wahrhaft Seiendes nur die abstrakten 
Formen des raumzeitlichen Universums zurückzube­

84

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halten. Diese Formen bieten sich dann für eine geo­
metrische Bestimmung an, die für jeden menschli­
chen Geist dieselbe ist. So wird anstelle der indivi­
duellen Eindrücke und der veränderlichen Meinun­
gen, welche sie hervorrufen, eine eindeutige Welter­
kenntnis unterbreitet - die Welt, wie sie in Wahrheit 
ist.
Die Sphäre der Subjektivität, der Empfindungen, Mei­
nungen, persönlichen Gedanken usw., was man die 
Welt des Geistes oder der menschlichen Spiritualität 
nennen könnte, beruht auf jener Natur, deren wahrhaf­
tes Sein von der Wissenschaft klargestellt wird und sich 
schließlich durch sie erklären läßt. Die "Geisteswis­
senschaften" oder - wie man heute sagt - die "Human­
wissenschaften" haben folglich keinerlei Selbständig­
keit. Sie stehen nicht symmetrisch zu den Naturwissen­
schaften; ihre Forschungen erscheinen als etwas Vor­
läufiges, dazu verurteilt, früher oder später einem an­
deren Wissen Platz zu machen. Letzteres läßt die psy­
chische Realität beiseite, das heißt die Ebene der 
menschlichen Erfahrung, und richtet sich auf die ver­
borgenen Grundmauern aus, nämlich auf das Univer­
sum der Moleküle und Atome. Wenn die Kultur jene 
Sphäre der menschlichen Spiritualität zu ihrem Ge­
genstand hätte, dann wiche sie mit gutem Recht je­
den Tag zugunsten angemessenerer Disziplinen zu­
rück, die man die Fundamentalwissenschaften nennen 
könnte.
Es läßt sich der außerordentliche Umsturz dieser wohl­
bekannten Thesen, die die szientistische und positivisti­
sche Ideologie unserer Epoche stützen, durch die Hus- 

p. 18

85

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


serlsche Phänomenologie nicht verschweigen.2 Die geo­
metrischen Bestimmungen, auf die die Galileische Wis­
senschaft das Sein der Dinge zu reduzieren versucht, 
sind Idealitäten. Ohne zwar die sinnliche, subjektive 
und relative Welt im geringsten einsichtig machen zu 
können, in der sich unser alltägliches Tätigsein abspielt, 
beziehen sich diese Idealitäten doch notwendigerweise 
auf diese Lebenswelt. Nur in bezug auf diese besitzen 
sie einen Sinn, denn sie sind auf dem Boden dieser un­
umgänglichen Welt errichtet. Wenn man unter diesem 
Gesichtspunkt die Erde nicht als einen Planeten be­
trachtet, der in den theoretischen Wissenschaftskon­
struktionen um die Sonne kreist, sondern als diesen Bo­
den jeglicher Erfahrung, auf den die wissenschaftlichen 
Idealitäten unausweichlich zurückverweisen, so ist die 
ungeheuere Aussage Husserls aufzugreifen und mit ihm 
zu sagen: "Die Ur-Arche Erde bewegt sich nicht."3 
Zum anderen setzen die geometrischen und mathema­
tischen Bestimmungen als Idealitäten, die von den Na­
turwissenschaften benutzt werden, die sie hervorbrin­
gende subjektive Leistung voraus, ohne welche sie nicht 
wären. Es gibt in der Natur weder Zahl noch Berech-

2 Vgl. hierüber Edmund Husserl, Die Krisis der europäischen 
Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine 
Einleitung in die phänomenologische Philosophie (Husserliana 
VI), Den Haag: Nijhoff 21976.
3 Manuskript E. Husserls vom 7.-9. Mai 1934. Veröffentlicht 
unter dem Titel "Grundlegende Untersuchungen zum phänome­
nologischen Ursprung der Räumlichkeit der Natur", in: Marvin 
Färber (Hg.), Philosophical Essays. In Memory of Edmund Hus­
serl, New York: Greenwood Press 21968, 307-325, hier zit. 307 
Anm. 1.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung, weder Addition noch Substraktion, weder Ge­
rade noch Kurve. Dies sind ideale Bedeutungen, die 
ihren absoluten Ursprung im Bewußtsein finden, das sie 
im buchstäblichen Sinn des Wortes erschafft und mit 
Hinblick auf sie ein transzendentales Bewußtsein ge­
nannt werden kann. Wenn mithin die geometrischen 
und mathematischen Idealisierungen von der Subjekti­
vität herrühren, dann deshalb, weil die Welt der Wis­
senschaft, anstatt die Subjektivität nur auf ein scheinba­
res Sein zu reduzieren, in dieser im Gegenteil jenes 
Prinzip findet, von dem sie beständig als die dauerhafte 
Bedingung ihrer eigenen Möglichkeit erzeugt wird.
In dem Maße schließlich, wie die Welt des Geistes mit 
ihren Gesetzen und eigenen Schöpfungen auf einer Na­
tur beruht, auf einer menschlichen oder tierischen 
Leiblichkeit, wie es scheint, ist diese Natur gerade nicht 
die Welt der Wissenschaft mit deren abstrakten Ideali­
täten. Es ist die des Lebens: eine Welt, zu der man nur 
innerhalb einer Sinnlichkeit wie der unsrigen Zugang 
hat und die sich uns immer nur durch das endlose Spiel 
ihrer subjektiven Erscheinungen gibt, indem diese sich 
ständig ändern und erneuern. Die Illusion Galileis wie 
all jener, die in seiner Nachfolge die Wissenschaft als 
ein absolutes Wissen betrachten, bestand eben darin, 
die mathematische und geometrische Welt, deren Be­
stimmung die Bereitstellung einer eindeutigen Er­
kenntnis der realen Welt war, für diese reale Welt 
selbst gehalten zu haben, das heißt für jene Welt, die 
wir nur in den konkreten Weisen unseres subjektiven 
Lebens intuitionieren und erfahren können.

p. 19

87

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses subjektive Leben erschafft nicht nur die Idealitä­
ten und Abstraktionen der Wissenschaft (wie eines je­
den Begriffsdenkens im allgemeinen), es gestaltet 
überhaupt diese Lebenswelt, worin sich unsere kon­
krete Existenz abspielt. Denn eine noch so einfache 
Realität wie ein Würfel oder ein Haus ist kein Ding, das 
außerhalb von uns und ohne uns gleichsam durch sich 
selbst als das Substrat seiner Eigenschaften existiert. 
Eine solche Realität ist, was sie ist, nur dank einer 

p. 20 komplexen Wahrnehmungstätigkeit, die über die Ab­
folge der sinnlichen Gegebenheiten hinaus, die wir da­
von haben, den Würfel oder das Haus als einen idealen 
Identitätspol setzt, auf den sich all diese subjektiven Er­
scheinungen beziehen. Jede Wahrnehmung einer Wür­
felseite oder einer Hauswand verweist in einem Spiel 
unendlicher Bezüge auf die möglichen Wahrnehmun­
gen der anderen noch nicht wahrgenommenen Seiten. 
Ebenso verhält es sich für jedes Objekt im allgemeinen, 
für jede tranzendente Bildung, die jedesmal eine spezi­
fische synthetische Leistung der transzendentalen Sub­
jektivität beinhaltet, ohne die sie nicht wäre.
Gewiß schenken wir in unserem alltäglichen Leben die­
sem Bewußtsein keine Aufmerksamkeit, das die Welt 
unserer gewöhnlichen Umgebung bildet. Wir nehmen 
das Haus wahr und sind gegenüber der Hauswahrneh­
mung selbst unaufmerksam. Immer haben wir Weltbe­
wußtsein, aber nie ein Bewußtsein unseres Weltbe­
wußtseins. Es ist die Aufgabe der Philosophie, diese 
unaufhörliche Aktivität des Bewußtseins einsichtig zu 
machen, das die Welt wahrnimmt, die Idealitäten und 
Abstraktionen der Wissenschaft konzipiert, Einbildun­

88

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, Erinnerungen usw. hat und so all jene irreellen 
Vorstellungen hervorbringt, die nicht aufhören, den 
Verlauf unseres realen Lebens zu begleiten.
Es ist wahr, daß gewisse Gelehrte sich nicht gescheut 
haben, die Existenz selbst dieses Bewußtseins in Zwei­
fel zu ziehen, das die klassische Philosophie ins Zen­
trum der Wissenschaft wie einer jeden Erkenntnis im 
allgemeinen verlegte - und vor allem in die Mitte der 
sinnlichen Erkenntnis der uns umgebenden Welt. So 
verlangten die Begründer des Behaviorismus, man solle 
sie dieses angebliche Bewußtsein so "sehen lassen", wie 
die übrigen Wissenschaften imstande sind, in ihren 
Reagenzgläsern und am Ende ihrer Mikroskope jene 
Objekte zu zeigen, von denen sie sprechen.4 Sie be- P- 21 
merken nicht, daß das Bewußtsein genau jenes Vermö­
gen ist, "sehen zu lassen", auf das sie sich selbst wie die 
anderen Wissenschaften und jede Erkenntnisart im all­
gemeinen ständig berufen.
Wenn man daraufhin fragt, worin dieses Bewußtsein 
besteht, dessen transzendentale Leistungen die 
perzeptiven Weltgegenstände konstituieren, bevor die 
Idealitäten der wissenschaftlichen Welt geschaffen 
werden, so ist zunächst festzustellen, daß das betref­
fende Vermögen in beiden Fällen dasselbe ist. In der 
einfachsten und unmittelbarsten Wahrnehmung wie im 
ausgearbeitesten wissenschaftlichen Plan handelt es 
sich genau um das Vermögen des Sehenlassens, des 
Sichtbarmachens, um das Hineinversetzen in die Be­

4 Vgl. John B. Watson, The Ways of Behaviorisme, New York und 
London: Harpes and Brothers 1928,7.

89

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dingung der Anwesenheit. Dieses Sichtbarmachen ist 
selbst ein Ins-Vor-bringen als ein in die Bedingung des 
Ob-jekts Kommenlassen, so daß die Sichtbarkeit, in der 
jedes Ding sichtbar wird, nichts anderes als die Objek­
tivität als solche ist, das heißt der Vorder-grund des 
Lichts, wo sich alles zeigt, was sich uns zeigt: sinnliche 
Realität oder wissenschaftliche Idealität. Traditionel­
lerweise wird das Bewußtsein als "Subjekt" verstanden, 
aber das Subjekt ist die Bedingung des Objekts, was be­
wirkt, daß die Dinge für uns Objekte werden und sich 
uns auf diese Weise zeigen, so daß wir sie erkennen 
können.
Folglich läßt sich dieses implizite Bewußtseinsverständ­
nis, das heißt der Phänomenalität der Phänomene, als 
Hintergrund der meisten Philosophien wie der Wissen­
schaft selbst wiederfinden; bei Kant beispielsweise, der 
die Möglichkeit der Erfahrung klarzustellen versucht, 
nämlich die Gesamtheit der Bedingungen (die An- 

p. 22 schauungen von Raum und Zeit sowie die Verstandes­
kategorien), durch die uns die Objekte gegeben werden 
können und wodurch wir uns infolgedessen auf sie be­
ziehen und eine Erfahrung von ihnen haben können. 
Diese Möglichkeit, sich auf Objekte zu beziehen, sich 
auf sie hin zu übersteigen, um sie zu erreichen, ist in der 
Husserlschen Phänomenologie die Intentionalität, die 
die Grundlage des Bewußtseins selbst, dessen Vermö­
gen des Sehenlassens und Aufweisens, definiert, das 
heißt die Phänomenalität selbst. Es ist sehr bemer­
kenswert, daß in den Philosophien, die vorgaben, die 
Begriffe von Bewußtsein oder Subjektivität zu verwer­
fen (oder auch im antiken Denken, das diese Begriffe 

90

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht benutzte), dieselben Voraussetzugen heimlich am 
Werk sind. Wissen ist immer Sehen; Sehen heißt das 
Gesehene sehen. Dieses Gesehene ist, was sich im "Da" 
vor uns befindet. Und was vor uns gestellt ist, ist das 
Objekt. Genau in dem Maße, wie es vor uns gesetzt 
wird, ist es Ob-jekt, wird es gesehen und erkannt, so 
daß das Wissen, das Bewußtsein, dieses Setzen ins 
"Vor" oder Vor-stellen als solches ist, das heißt die Ob­
jektivität und was diese letztlich begründet. Die Aus­
schaltung der Begriffe von "Subjektivität" und "Bewußt­
sein" durch die Posthusserlsche, Heideggersche und be­
sonders Postheideggersche Phänomenologie ist genau 
die Abweisung von allem, was sich nicht auf dieses ur­
sprüngliche Hervorbrechen des "Außen" reduzieren 
läßt, in dem sich das Objekt schlechthin hält.
Wir sagten, daß das Unterscheidungsmerkmal des Wis­
senschaftswissens dessen Objektivität ist, und darunter 
wurde sein über-subjektiver und über-individueller 
Charakter, seine Universalität, verstanden. Was wissen­
schaftlich wahr ist, ist derart, daß es von jedem mensch­
lichen Geist anerkannt wird (wenn dieser nur die erfor­
derliche Kompetenz dazu besitzt). Aber die Objektivi­
tät des Wissenschaftswissens im Sinne seiner Universa­
lität beruht auf der ontologischen Objektivität, von der 
soeben die Rede war. Das heißt auf der Tatsache, daß 
das Wahre muß bewiesen werden können, also letztlich 
aufzuzeigen ist, in die Bedingung versetzt wird, im 
"Vor" da zu sein - in jener Bedingung des Ob-jekts, das 
jeder Blick entdecken und sehen kann, damit er vom 
Gesehenen überzeugt ist. Dadurch ist das Wissen­
schaftswissen dem Bewußtseinswissen im allgemeinen 

p. 23

91

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


homogen und verlängert es einfach, da es wie letzteres 
dem Telos der Evidenz gehorcht, das heißt einer selben 
Anstrengung, um vor dem Blick in das hellste Licht zu 
stellen, was in diesem Licht klar festgestellt wird und 
auf diese Weise unzweifelhaft ist.5
Das Problem der Kultur wird - wie das korrelative 
Problem der Barbarei - philosophisch nur dann ver­
ständlich, wenn es überlegt auf eine Seinsdimension be­
zogen wird, wo weder das Wissen des Bewußtseins noch 
die davon ausgearbeitete Form des Wissenschaftswissens 
auftreten, sondern wenn es mit dem Leben, und aus­
schließlich mit dem Leben, in Zusammenhang gebracht 
wird. Dies ist die erste Implikation der Behauptung, 
wonach die Kultur die Kultur des Lebens sei. Sie be­
deutet nicht nur, daß die Kultur die Selbstveränderung 
des Lebens ist. Diese Selbstveränderung kann in der 
Tat nicht blind sein; sie muß sich, insoweit sie auf eine 
Steigerung abzielt, auf ein Wissen stützen. Mithin be­
ruht Kultur auf einem anderen Wissen als dem der Wis­
senschaft und des Bewußtseins. Dieses Wissen ist genau 
jenes des Lebens, das vom Wesen her ein solches Wis­
sen bildet, wie wir es zu verstehen gegeben haben, denn 
das Leben besteht in der Tatsache selbst, sich an jedem 
Punkt seines Seins selbst zu erfahren und somit die 
Selbsterfahrung zu sein, womit das Leben beginnt und 
aufhört. Worin besteht nun genauer dieses ursprüngli-

5 Die Veränderung der Objektivitätsbedingungen in der moder­
nen Wissenschaft und insbesondere auf der Ebene der Mikrophy­
sik ändert nichts an dieser letzten Erfordernis einer Gebung in der 
Anwesenheit, ohne die kein Experiment und keine Theoriebildung 
möglich wäre.

92

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ehe Wissen des Lebens, auf dem die Kultur beruht? 
Worin unterscheidet sich das Wissen des Lebens von 
dem des Bewußtseins und der Wissenschaft, und zwar 
so sehr, daß es diese unwiderruflich aus sich aus­
schließt?
Betrachten wir einen Biologiestudenten, der damit be­
schäftigt ist, ein Buch über den genetischen Code zu le­
sen. Seine Lektüre ist mittels eines Akts seines eigenen 
Bewußtseins die Wiederholung von komplexen Vor­
gängen der Konzeptualisierung und Theoriebildung, 
die in dem Buch enthalten sind, das heißt durch ge­
druckte Buchstaben bezeichnet werden. Aber während 
der Lektüre und damit diese möglich ist, blättert er die 
Seiten seines Buches mit seinen Händen um, er bewegt 
seine Augen, um eine Zeile nach der anderen des Textes 
mit dem Blick zu durcheilen und in sich aufzunehmen. 
Sobald er von seiner Anstrengung ermüdet ist, wird er 
aufstehen, die Bibliothek verlassen und eine Treppe 
benutzen, um sich in die Cafeteria zu begeben, wo er 
sich etwas ausruht, ißt und trinkt. Das in dem Biologie­
handbuch enthaltene Wissen, das sich der Student im 
Laufe seiner Lektüre angeeignet hat, ist das Wissen­
schaftswissen. Die Lektüre selbst des Buches ist die 
Anwendung eines Bewußtseinswissens, denn die Lek­
türe besteht einerseits in der Wortwahrnehmung, das 
heißt in der Sinnesintuition von Zeichenstrichen auf 
dem Papier, und andererseits im geistigen Erfassen von 
idealen Bedeutungen, deren Träger die Wörter sind. 
Dabei bilden die Bedeutungen zusammen den Buch­
sinn, nämlich das hierin beschlossene Wissenschaftswis­
sen. Das Wissen, das die Bewegung der Hände sowie 

p. 24

93

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Augen ermöglicht hat, den Akt des Aufstehens, 
Treppensteigens, Essens und Trinkens wie auch der 
Ruhe selbst, ist das Wissen des Lebens.
Wenn man sich fragt, welches dieser drei Wissen fun­
damental ist, muß man mit einem Schlag die Gesamt­
heit der Vorurteile unserer Zeit verwerfen, nämlich den 
Glauben, daß das Wissenschaftswissen nicht nur das 

p. 25 wichtigste sei, sondern in Wirklichkeit das einzig wahre 
Wissen, und daß Wissen Wissenschaft bedeute, das 
heißt jenen Typ mathematischen Naturwissens, das zur 
Zeit Galileis eingeführt wurde. Zu verwerfen bleibt 
auch der Glaube, daß alles, was diesem Aufkommen 
der strengen Wissenschaft vorausgegangen ist, nur eine 
Anhäufung von in sich nicht organischen Kenntnissen 
gewesen sei, unklare Vorahnungen, um nicht zu sagen 
Vorurteile und Illusionen. Allerdings kann man nicht 
vergessen, daß die Anfänge immer das Schwierigste 
darstellen. Denn wie hätte die vorwissenschaftliche 
Menschheit, der in der Tat all jene Mittel fehlten, wel­
che die moderne Technik ihr dann verschaffen sollte, 
wohl nicht nur überleben und sich entwickeln, sondern 
auch noch in zahlreichen Bereichen - wie beispielsweise 
in der Kunst und in der Religion - außerordentliche Er­
gebnisse hervorbringen können, die die Menschen un­
serer Zeit nicht zu erreichen imstande wären, wenn 
jene Menschheit nicht über jenes fundamentale Wissen 
verfügt hätte; welches das des Lebens ist?
Betrachten wir unseren Biologiestudenten. Es ist nicht 
das Wissenschaftswissen, das ihm erlaubt, jenes im 
Buch enthaltene Wissenschaftswissen zu erwerben; es 
geschieht nicht kraft eines solchen Wissens, daß er 

94

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Hände oder seine Augen bewegt oder seinen 
Geist konzentriert. Das Wissenschaftswissen ist ab­
strakt, es ist die intellektuelle Intuition einer gewissen 
Anzahl von idealen Bedeutungen. Aber der Bewe­
gungsakt der Hände hat nichts Abstraktes. Das Wissen­
schaftswissen ist in jenem Sinne zunächst objektiv, daß 
es die Erkenntnis einer Objektivität ist. Diese wird nur 
wahrgenommen, insoweit sie sich in der Bedingung be­
findet, "vor" uns da zu sein, sich so zu zeigen und auf 
diese Weise von unserem Blick erreicht wie erkannt 
werden zu können. Aber das Wissen, die-Hände-zu-be- 
wegen; das Wissen, die-Augen-zu-wenden - das heißt das 
Lebenswissen - hat auf keinerlei Weise noch in irgend­
einer Hinsicht etwas Objektives. Es besitzt kein Objekt, 
weil es in sich keinen Bezug zum Objekt trägt, weil sein 
Wesen nicht dieser Bezug ist.
Wenn das Wissen, das in der Bewegungsmöglichkeit 
der Hände enthalten ist, ein Objekt besäße, nämlich im 
vorliegenden Fall diese Hände und ihren potentiellen 
Ortswechsel, dann würde sich diese Bewegung der 
Hände nicht ereignen. Das Wissen hielte sich vor ihr 
wie vor etwas Objektivem, von dem es für immer durch 
die Distanz der Objektivität getrennt würde, nicht im­
stande, es jemals einzuholen. In genau dem Maße, wie 
die Bewegung der Hände als etwas Objektives an­
gesehen wird und solange dies geschieht, erscheint - für 
denjenigen, der diese Bewegung als ein Objekt betrach­
tet - die Möglichkeit, auf dieselbe einzuwirken und vor 
allem sie auszulösen, als rätselhaft und mit Magie zu­
sammenhängend. Nur indem man in das Leben ein­
dringt und erkennt, daß in ihm jenes Wesen vorliegt, 

p. 26

95

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das jede Äußerlichkeit aus sich ausschließt, weil es je­
den Bezug zum Objekt aus sich ausschließt, mithin jede 
Intentionalität und jede Ek-stasis - nur dann gelangt 
man dazu, dieses Rätsel zu heben. Die Fähigkeit, sich 
tatsächlich mit dem Können der Hände zu vereinen 
und sich mit ihm zu identifizieren; zu sein, was es ist, 
und zu tun, was es tut, solch eine Fähigkeit liegt allein 
bei einem Wissen, das mit diesem Können verschmilzt, 
weil es nichts anderes als die Selbsterfahrung ist, die letz­
teres beständig in sich erfährt, das heißt seine radikale 
Subjektivität. Nur in und durch die Immanenz seiner ra­
dikalen Subjektivität ist das Können der Hände sowie 
eines beliebigen Könnens im allgemeinen möglich, 
denn es ist so im Besitz seiner selbst und kann sich auf 
diese Weise zu jedem Augenblick entfalten. Ein solches 
Wissen ist genau das Lebenswissen, da dieses die Ek­
stase der Objektivität aus sich ausschließt. Es ist ein 
Wissen, das nichts sieht und für das es nichts zu sehen 
gibt; es besteht im Gegenteil in der immanenten Sub­
jektivität seiner reinen Selbsterfahrung und im Pathos 
dieser Erfahrung.
Nun ist das Lebenswissen (ein Ausdruck, der uns von 
jetzt ab tautologisch erscheint) nicht nur die äußere 

p. 27 Bedingung des Wissenschaftswissens in dem Sinne, daß 
der Wissenschaftler wissen muß, wie er die Seiten sei­
nes Buches umblättert, sondern es ist auch die innere 
Bedingung dazu. Das Wissenschaftswissen, so sagten 
wir, ist nur eine Modalität des Bewußtseinswissens, das 
heißt des Bezugs zum Objekt. Aber dieser Bezug ist 
selbst nur auf dem Grund des Lebens in ihm möglich. 
Der Bezug zum Objekt ist die Schau des Objekts, ob es 

96

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich dabei um die sinnliche Schau des sinnlichen Ob­
jekts oder um die intellektuelle Schau eines intelligiblen 
Objekts handelt wie beispielsweise Zahl, abstraktes 
Verhältnis, Idealität jeder Art usw. Folglich erschöpft 
sich das in der Schau des Objekts enthaltene Wissen 
keineswegs im Wissen des Objekts. Es schließt das Wis­
sen der Schau selbst ein, die nicht mehr das Bewußtsein 
ist, der intentionale Bezug zum Objekt, sondern das 
Leben.
Dies geht aus Descartes’ Cogito hervor, das eine der 
berühmtesten Analysen des philosophischen Denkens 
darstellt und trotz des Überreichtums an Kommentaren 
nichtsdestoweniger meistens unverstanden bleibt. Der 
Hauptgrund dieser Fehlinterpretation ist interessant, 
weil er ein bemerkenswertes Beispiel dafür bietet, was 
sicherlich die Illusion des theoretischen Wissens ge­
nannt werden muß. Diese Illusion erhält ihre äußerste 
Zuspitzung in der modernen Kultur mittels der Substi­
tution des Referenzgehalts durch die Diskursivität und 
der eigenen Weise, wie ein solcher Gehalt sich von 
selbst in der Erscheinung des Seins setzt und darin fort­
schreitet, nämlich mittels der Substitution durch einen 
entsprechenden Diskurs, das heißt durch einen Text 
und seine objektive Gegebenheitsweise. Das Cogito 
tritt in der Tat in einem Text auf, und zwar in den bei­
den ersten "Meditationen", so daß man es als einen Teil 
dieses Textes, als eine Aussage ansehen kann: "Ich 
denke, also bin ich." Dies ist evident. Ich sehe sehr 
wohl, daß ich existieren muß, um zu denken, so wie ich 
sehe, daß zwei und drei fünf sind, usw. Was hierbei evi­
dent ist, was das Bewußtsein in einem klaren und deut­

p. 28

97

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liehen Sehen sieht, ist das Objekt des Denkens, im vor­
liegenden Fall meine Existenz, sofern sie in meinem 
Denken einbeschlossen ist. Das so verstandene und 
vergegenwärtigte Cogito ist ein Moment des theoreti­
schen Wissens, dessen erstes Moment und zugleich das 
Modell eines jeden möglichen theoretischen Wissens. 
Vorausgesetzt, daß letzteres sich dieser Bedingung des 
klaren und deutlichen Sehens unterwirft, wird es ein si­
cheres und gefestigtes Wissen sein. Was diese Aktuali­
sierung des theoretischen Wissens in der Evidenz be­
trifft, so handelt es sich um eine Modalität des 
Bewußtseinswissens im allgemeinen, das heißt um ein 
Gegenstandsbewußtsein.
Wenn also der Text des Cogito eine Evidenz innerhalb 
des theoretischen Wissens ist, so ist seine Bedeutung 
freilich davon verschieden. Es handelt sich um das 
Außerspielsetzen und um den Ausschluß eines jeden 
Wissens dieses Typs, des Wissenschafts- wie Bewußt­
seinswissens im allgemeinen, und zwar zugunsten eines 
Wissens von anderer Natur. Dessen unterscheidende 
Haupteigenschaft besteht eben darin, jeden Bezug zum 
Objekt und jede mögliche Objektivität aus sich auszu­
schließen, folglich jede Evidenz sowie insbesondere je­
des wissenschaftliche und theoretische Wissen. Und 
dies geschieht so:
Descartes stellt das Sehen im allgemeinen als Quelle 
und Grundlage einer jeden Erkenntnis in Frage, welche 
diese auch immer sei. "Im allgemeinen" heißt: gleich ob 
es sich um die sinnliche Intuition der sinnlichen Welt 
handelt oder um die intellektuelle Intuition rationaler 
Wahrheiten. Falls nämlich die sinnliche Welt vielleicht

98

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht existiert (da sie nur ein Traum ist) und die Ge­
samtheit rationaler Wahrheiten falsch ist (da irgendein 
böser Geist mich täuschen kann, wenn ich glaube, daß 
zwei und drei fünf sind, oder: "damit ich denke, muß ich 
gewiß existieren"), dann ist dies nur so, weil die Schau, 
jede denkbare Schau, trügerisch ist - die klarste ebenso 
wie die undeutlich verbleibende. Die scheinbar am mei­
sten unzweifelhafte Evidenz wie beispielsweise die des 
Cogito kann einem Zweifel nicht entgehen, der die 
Evidenz als solche trifft. Aber falls die Schau in sich 
selbst trügerisch ist, falls das Medium der Sichtbarkeit, 
worin Jegliches sichtbar wird, keines ist, das heißt kein 
Erscheinen- oder Sehenlassen, sondern ein In-Irrtum­
führen, ein Verbergen und Täuschen, und falls die tran­
szendentale Bedingung einer jeden möglichen Er­
kenntnis an sich, in Wirklichkeit, ein Prinzip der 
Falschheit und des Irrtums ist - wie kann dann irgend­
ein theoretischer Diskurs fortgesetzt werden, und wie 
kann vor allem das Leben der Menschen ganz einfach 
weitergehen?
Es kann weitergehen, weil es über ein anderes Wissen 
als jenes verfügt, das in der ersten "Meditation" wegge­
trieben wird. Dieses zweite Wissen ist das Leben, sein 
Sich-selbst-empfinden und sein Sich-selbst-erfahren-in- 
jedem-Punkt-seines-Seins. In diesem "Empfinden" und 
"Erfahren" gibt es weder Bezug zum Objekt noch Ob­
jekt, weder Ek-stase einer Welt noch Welt überhaupt. 
"Empfinden" und "Erfahren" sind hier dem Los dieses 
Bezugs zur Welt sowie dem der Welt selbst gegenüber 
völlig indifferent, so beispielsweise, was deren Existenz 
oder Nichtexistenz betrifft. Wenn ich mithin träume, so 

p. 29

99

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existieren das Zimmer, das ich zu sehen glaube, und die 
Personen, zu denen ich zu sprechen glaube, möglicher­
weise nicht. Aber falls ich während dieses Traums einen 
Schrecken verspüre, so ist dieser absolut, was er ist: un­
berührt und unverändert in seinem Sein von der Ent­
stellung durch die Schau, durch die Trübung des eksta­
tischen Mediums der Sichtbarkeit, worin alles sichtbar 
wird, was mir zu sehen gegeben ist. Wenn jedoch der 
Schrecken trotz der Entartung des Weltbezugs und des 
Zusammenbruchs jeder Objektivität unversehrt bleibt, 
dann in dem Maße, wie dieser intentionale Bezug zu 
einer Welt nicht mehr im Schrecken selbst auftritt und 
keinen Platz in ihm hat. Das heißt in dem Maße, wie 

P- 30 sich der Schrecken nie sich selbst mittels dieses Bezugs 
gibt noch durch irgendeine Schau oder durch die Ek­
stase, in der jede Schau gründet. Wie gibt sich aber der 
Schrecken sich selbst? Insofern er sich selbst empfindet, 
im Sich-selbst-empfinden als solchem, das das Wesen 
der Affektivität bildet. Die transzendentale Affektivität 
ist die ursprüngliche Weise der Offenbarung, und durch 
diese Weise offenbart sich das Leben sich selbst, wo­
durch es als das möglich ist, was es ist - als das Leben.
Dadurch widersetzt sich das Lebenswissen radikal dem 
Bewußtseins- und Wissenschaftswissen, das heißt dem, 
was im allgemeinen Erkenntnis genannt wird. In der 
Cogitatio, wie sie von fast allen Kommentatoren Des­
cartes’ verstanden wird, insbesondere von Husserl und 
Heidegger, gibt es ein Cogitatum. Das Bewußtsein ist 
immer Bewußtsein von etwas, es offenbart anderes als 
sich selbst. Durch die Sinnesempfindung wird bei­
spielsweise etwas empfunden, folglich in und durch

100

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Empfindung offenbart. Ebenso offenbart die 
Wahrnehmung das wahrgenommene Objekt, die Ein­
bildung einen Phantasiegehalt, das Gedächtnis eine 
Erinnerung, der Verstand einen Begriff usw. In seinem 
ihm eigentümlichen Wissen offenbart das Leben hinge­
gen nichts anderes, keine Andersheit, keine Objektivi­
tät, nichts von ihm Verschiedenes oder Fremdes. Und 
eben deshalb ist es das Leben, denn was es ursprünglich 
empfindet, ist es selbst; was es ursprünglich erfährt, ist 
es selbst; wovon es ursprünglich affiziert wird, ist es 
selbst. Weil alles, was in sich dieses Wesen des Sich- 
selbst-affizierens im Sinne des Selbstaffiziertseins und 
des Selbstaffizierenden trägt, lebendig ist und dies 
allein ist. Aber die Selbstaffektion ist kein leerer oder 
formaler Begriff, keine spekulative Aussage, sondern 
sie definiert die phänomenologische Realität des Le­
bens selbst, das heißt eine Realität, deren Substantiali- 
tät ihre reine Phänomenalität ist und deren reine Phä­
nomenalität die transzendentale Affektivität bildet. 
Weil der Schrecken nichts anderes als die Affektivität 
seiner Selbstaffektion ausmacht, ist er absolut und wäre 
nicht weniger, wenn es auf der Welt nichts anderes 
gäbe als ihn oder vielmehr wenn es überhaupt keine 
Welt gäbe: Auf jeden Fall gäbe es diese reine Selbster­
fahrung, die der Schrecken stumm in sich als sein Erlei­
den erfährt - es wäre das Leben.
Was vom Schrecken wahr ist, der in seinem ihm eige­
nen Sein, im Fleisch seiner Affektivität, unversehrt ist, 
selbst wenn die ihn im Traum der Welt begleitenden 
Vorstellungen sich als täuschend erweisen sollten, gilt 
nicht weniger von der Schau selbst, wenn wir in ihr nur 

p. 31

101

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von allem absehen, was sie sieht, sowie vom Sehen 
selbst als dem Vermögen, sich auf das Gesehene zu be­
ziehen, das heißt als Sehenlassen. Denn falls dieses 
Sehenlassen in Wirklichkeit ein Verbergen, Entstellen 
und In-Irrtum-führen ist, so existierte es dennoch in 
seiner reinen Selbsterfahrung weiter als ein Sehen, das 
sich in jedem Punkt seines Seins selbst empfindet und 
erfährt; es existierte weiter als lebendige Schau. Senti- 
mus nos videre, sagt Descartes.6 Mithin gibt es ein blei­
bendes Sich-selbst-empfinden, das absolut "wahr" ist, 
selbst wenn das Sehen dieser Schau und alles, was sie 
sieht, falsch wäre.
Allerdings ist zu beachten, unter welcher Bedingung 
dies gilt. Die subjektive Erfahrung der Schau kann nur 
dann absolut "wahr" sein - während sowohl die Schau 
als auch das von ihr Gesehene falsch sind -, falls das Of­
fenbarungsvermögen, das die Schau sich selbst offen­
bart, grundsätzlich von jenem Offenbarungsvermögen 

p. 32 verschieden ist, in dem die Schau das Gesehene ent­
deckt, da das zweite Vermögen zweifelhaft ist. Das Of­
fenbarungsvermögen, worin sich die Schau sich selbst 
offenbart, ist das Lebenswissen, das heißt das Leben. 
Das Offenbarungswissen, worin die Schau ihr Objekt, 
das Gesehene, entdeckt, ist das Bewußtseinswissen, 
worin sich ihrerseits die Wissenschaft, jede Erkenntnis 
im allgemeinen, gründet. Diese beiden Vermögen sind 
grundlegend darin verschieden, daß das zweite Vermö­
gen sich im Bezug zum Objekt und in dessen letzter 

6 Brief an Plempius vom 3. Oktober 1637, in: Ders., Oeuvres I: 
Correspondance (ed. Adam/Tannery), Paris: Vrin 1974, 413: "Wir 
empfinden, daß wir sehen."

102

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begründung erschöpft: im Hervorbrechen eines ersten 
Abstands, in der Distanzierung eines Horizonts, in 
einer Ek-stase. Die Phänomenalität, die dieses Vermö­
gen stiftet, ist die der transzendentalen Äußerlichkeit, 
in der jede Form von Äußerlichkeit und Objektivität 
wurzelt, insbesondere die Objektivität der Wissen­
schaftswelt. Im Offenbarungsvermögen des Lebens 
hingegen gibt es weder Abstand noch Differenz, denn 
das Leben ist ein Sich-selbst-erfahren ohne Distanz, 
und die Phänomenalität, worin diese Erfahrung be­
steht, ist die Affektivität.
Descartes hat an der Wahrheit der Wissenschaft nie­
mals gezweifelt und noch weniger wollte er sie kritisie­
ren. Seine Absicht ist es im Gegenteil, die Wissenschaft 
zu legitimieren, genauer gesagt die gerade aufkom­
mende mathematische Naturwissenschaft, die er vor 
seinen Augen mit Verwunderung entdeckt und deren 
außergewöhnliche Entwicklungen er feststellt. Aber es 
war Descartes’ Genie vorauszuahnen, daß sich dieses 
Wissen nicht selbst genügt und ein anderes Wissen von 
anderer Art voraussetzt. Der Zweifel, der in der ersten 
‘'Meditation” jede sinnliche oder intelligible Wissens­
form trifft, jeden Bezug zum Objekt und somit jede 
mögliche Welt, welche auch immer es sei, hat zum Ziel, 
das geheime Wissen erscheinen zu lassen, das der ge­
nannte Bezug in sich birgt, indem dieser, das heißt jede 
bis dahin bekannte Wissensform, durchgestrichen wird. 
Denn Descartes behauptet nicht nur, daß es zwei hete­
rogene Wissensformen gibt, die er einerseits die Er­
kenntnis der Seele oder auch die Idee des Geistes und 
andererseits die Erkenntnis des Körpers, das heißt den

p. 33

103

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bezug zum Objekt nennt. Vielmehr hat die zweite 
'‘Meditation” ausdrücklich folgenden Aufweis zum 
Thema: 1) Die Erkenntnis der Seele ist grundlegender 
und gewisser als die Erkenntnis des Körpers (Titel der 
"Meditation”: "Über die Natur des menschlichen Gei­
stes und daß er leichter als der Körper zu erkennen 
ist”). 2) Auf diesem absolut sicheren Lebenswissen be­
ruht die Erkenntnis des Körpers, das heißt der Welt, 
und folglich das Bewußtsein und die Wissenschaft im 
allgemeinen.
Die erste Beweisführung erfolgt durch die radikale Un­
terscheidung der Idee des Geistes (der Erkenntnis der 
Seele) von allen anderen Ideen,7 die Ideen realer oder 
idealer Objekte sind. Der Unterschied besteht darin, 
daß die Idee des Geistes kein Cogitatum hat, das heißt 
gerade kein Objekt. Die Idee des Geistes ist das ur­
sprüngliche Offenbarungsvermögen, kraft dessen die 
Cogitatio (die Seele, das Leben) ihre eigene Offenba­
rung und nicht die irgendeiner Objektivität, eines Cogi­
tatum ist. So offenbart der Schrecken sich selbst, und in 
sich selbst, in seiner Affektivität, offenbart er nichts an­
deres. Daß das Lebenswissen (die Erkenntnis der 
Seele) nunmehr die Erkenntnis des Körpers, jede Ob­
jekterkenntnis, gründet, rührt daher, daß sich die Idee 
des Geistes nicht nur allen anderen Ideen widersetzt, 
sondern auch deren gemeinsames Wesen bildet. Auf 
diese Weise kann jede Idee, die in sich ein Cogitatum 
trägt (die Idee eines Menschen, eines Dreiecks, eines

7 Vgl. Sixiömes Objections, in: Descartes, Oeuvres IX-1 (ed. 
Adam/Tannery), Paris: Vrin 1973,241 f.

104

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes), nur dann zum Sein gelangen, wenn sie eine 
Idee des Geistes und als Idee des Geistes zuerst die 
reine und bloße Selbsterfahrung ist, die sie sich selbst so 
offenbart, wie sie in sich als Cogitatio, als Modalität des 
Lebens oder der Seele, ist, das heißt selbst dann, wenn 
es auch keinen Menschen, kein Dreieck und keinen 
Gott gäbe.
Die Schau des Objekts setzt das Wissen der Schau 
selbst voraus, und dieses Wissen der Schau ist ihr eige­
nes Pathos, nämlich die Selbstaffektion der absoluten 
Subjektivität in ihrer transzendentalen Affektivität, wo­
bei transzendental heißt: was sie als Subjektivität, als 
Leben, ermöglicht. Im Maße dieser Voraussetzung ist 
dann diese Schau des Objekts nie eine bloße Schau, 
sondern sie ist eine Sinnlichkeit, weil sie sich ständig 
selbstaffiziert und nur in dieser Selbstaffektion ihrer 
selbst sieht. Und deshalb ist die Welt kein bloßes 
Schauspiel, das einem unpersönlichen und leeren Blick 
dargeboten wäre, sondern sie ist eine sinnliche Welt, 
keine Welt des Bewußtseins, sondern eine Lebenswelt: 
mithin eine Welt, die nur dem Leben gegeben ist, die 
für, in und durch das Leben existiert. Denn das, worin 
sich jede mögliche "Welt" bildet: die Eröffnung eines 
Außen, die ursprüngliche Ent-Außerung irgendeiner 
Außenheit (wie beispielsweise die einer Zahl), kann nur 
insoweit hervorgebracht werden, wie sich diese Her­
vorbringung selbstaffiziert, folglich in und durch die Af­
fektivität dieser Hervorbringung. Auf diese Weise sind 
die Dinge nicht erst nachträglich sinnlich. Sie nehmen 
jene Tonalitäten, mit denen sie vor uns als drohend 
oder heiter, traurig oder indifferent emportauchen, 

p. 34

105

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht aufgrund von Bezügen an, die sie in einer Ge­
schichte mit unseren Wünschen und mit dem endlosen 
Spiel unserer eigenen Interessen knüpfen. Vielmehr 
tun die Dinge nur all dies und sind dazu nur imstande, 
weil sie von Geburt an affektiv sind, weil es ein Pathos 
ihres Zum-sein-kommens gibt, und zwar als das Zu- 
sich-selbst-kommen des Seins in der Trunkenheit und 
im Leiden des Lebens.

p. 35 Die Abstraktion, die die Wissenschaft vornimmt, ist da­
her eine zweifache. Es handelt sich zunächst um die 
Abstraktion, die die wissenschaftliche Welt als solche 
definiert, als eine Welt, die im Sein der Natur die sinnli­
chen Qualitäten und die affektiven Prädikate außer 
Spiel setzt, die diesem a priori zugehören, um nur die 
Formen davon zurückzubehalten, die sich für eine 
ideale Bestimmung eignen. Das Außerachtlassen der 
subjektiven Eigenschaften einer jeden möglichen Welt 
ist vom methodologischen Standpunkt aus in dem 
Maße unabdingbar, wie es die Definition von Verfah­
rensweisen wie zum Beispiel die quantitative Messung 
erlaubt, wodurch das Erreichen von sonst unzugängli­
chen Erkenntnissen ermöglicht wird. Aber die im übri­
gen unendliche Entwicklung dieses idealen Wissens 
kann in ihrer Legitimität nur insoweit fortgesetzt wer­
den, wie sie sich der Grenzen ihres Forschungsfeldes 
klar bewußt ist, wobei diese Grenzen von dieser Ent­
wicklung selbst gezogen werden. Es kann letzterer in 
der Tat nicht entgehen, daß die Ausklammerung der 
sinnlichen und affektiven Eigenschaften die Ausklam­
merung des Lebens selbst voraussetzt, das heißt dessen, 
was die Humanitas des Menschen ausmacht. Es handelt 

106

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich um diese zweite Abstraktion, die die Wissenschaft 
nunmehr in dem Sinn vornimmt, den wir heute diesem 
Wort geben: um die Abstraktion vom Leben schlecht­
hin, das heißt vom allein Maßgeblichen.
Hierbei ist der Ausdruck Abstraktion noch sehr 
schwach gewählt und trifft im übrigen nicht ganz zu. 
Denn wenn die Wissenschaft auch von den sinnlichen 
Naturprädikaten "abstrahiert", insofern sie diese in 
ihren Methodologien und Berechnungen nicht weiter 
beachtet, so entwickelt sie sich nichtsdestoweniger von 
dieser Natur aus, von der sie nur die ihr wichtigen 
Eigenschaften zurückbehält und ohne die Naturer­
kenntnis im letzten aufzugeben, die sie mittels der von 
ihr gewählten Wege verfolgt. Was hingegen das Leben 
ist, davon hat die Wissenschaft keinerlei Idee und sorgt 
sich keineswegs darum; sie hat und wird niemals ir­
gendeinen Bezug zu ihm haben. Denn einen Zugang zum 
Leben gibt es nur innerhalb und durch das Leben, wenn 
zutrifft, daß allein das Leben sich in der Affektivität 
seiner Selbstaffektion auf sich bezieht. Aber im "Sich- 
beziehen-auf des Lebens gibt es keinen "Bezug", keine 
Ek-stase, kein "Bewußtsein", während die Wissenschaft 
sich insgesamt und ausschließlich innerhalb des Welt­
bezugs bewegt und nur ihn sowie Objekte kennt. Des­
halb ist sie im Prinzip aufgrund ihrer letzten ontologi­
schen Fundamente objektiv. Und deshalb verkennt sie 
und wird für immer verkennen, was sich durch eigenes 
Selbst-erfahren und eigenes Selbst-affizieren in der ra­
dikalen Immanenz seiner Affektivität - und in dieser 
allein - in sich selbst als das Leben gegenwärtigt und 
verwesentlicht.

p. 36

107

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn die Welt ist ein Medium reiner Äußerlichkeit. 
Alles, was in ihr die Bedingung seines Seins findet, bie­
tet sich immer nur als Außen-sein an, als Wand der 
Äußerlichkeit, als Oberfläche, als ein Strand, der sich 
dem Blick anträgt und über den dieser Blick endlos 
hinweggleitet, ohne jemals in das Innere davon eindrin­
gen zu können, was sich ihm hinter einem neuen 
Aspekt, einer neuen Vorderseite oder einer neuen 
Blende entzieht. Da nämlich dieses Sein nur Äußerlich­
keit ist und kein Inneres besitzt, ist sein Gesetz das 
Werden, das unaufhörliche Emportauchen neuer Sei­
ten wie Flächen, und die Erkenntnis stellt der spuren­
haften Abfolge all dieser Köder nach, von denen ein je­
der sich ihr nur als anwesend erweist, um sogleich sein 
Sein heimlich verschwinden zu lassen, das er nicht hat, 
und um die Erkenntnis an ein anderes Sein zu verwei­
sen, das mit ihr dasselbe Spiel treibt. Kein Inneres, das 
heißt nichts Lebendiges, das in seinem eigenen Namen 
sprechen könnte, im Namen des von ihm Erfahrenen, im 
Namen dessen, was es gibt. Es gibt nur "Dinge”, es gibt 
nur den Tod, denn im Vor-aus der Welt und in ihrem 
ekstatischen Entbergen zeigt sich und ex-poniert sich 
nur das immerwährende ”Vor”, das immerwährende 
”Außen”, anders gesagt: das Objekt.

p. 37 Auf diese Weise tritt das Spiel eines Wissens, das nicht 
nur die Lebenswelt außer Spiel setzt, sondern schlim­
mer noch das Leben selbst bzw. was wir sind, von vorn­
herein mit schwerwiegenden Folgen auf. Wenn die Kul­
tur, deren Selbstveränderung und Steigerung, Angele­
genheit des Lebens ist, so erscheint das von uns bisher 
nur kurz Angedeutete in einer bedrohlichen Evidenz: 

108

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da die Wissenschaft keinerlei Verhältnis zur Kultur be­
sitzt, hat die wissenschaftliche Entwicklung nichts mit 
der kulturellen Entwicklung zu tun. Im Grenzfall läßt 
sich eine Überentwicklung des Wissenschaftswissens 
denken, die mit einem Schwund der Kultur einhergeht, 
mit einer Rückbildung der Kultur in gewissen Berei­
chen oder in allen Bereichen gleichzeitig, wobei am 
Ende dieses Prozesses die Vernichtung der Kultur ste­
hen kann. Eine solche Darstellung ist weder ideal noch 
abstrakt; sie ist die Gestalt der Welt, in der wir leben - 
einer Welt, worin ein neuer Typ von Barbarei em­
portaucht, der ernster als alle vorausgegangenen ist und 
dessen Gefahr darin besteht, daß der Mensch heute 
tatsächlich daran zugrunde gehen kann.
Das Lebenswissen als ein Wissen, worin das Leben 
sowohl das erkennende Vermögen wie das von ihm Er­
kannte bildet und auf diese ausschließliche Weise sei­
nen "Gehalt" empfängt, nenne ich Praxis. Was ein sol­
ches Wissen kennzeichnet, haben wir gesehen, daß es 
nämlich in Abwesenheit jeder Ekstase in ihm keinerlei 
Bezug zu einer möglichen "Welt" gibt, welche auch im­
mer es sei. Das Wissen, das im Gegenteil diesen Bezug 
definiert, nenne ich Theorie. Zur Theorie gehört 
grundsätzlich, daß sie die Theorie eines Objekts ist. Bei 
allen passenden und unpassenden Gelegenheiten spre­
chen wir immer von einem praktischen und einem 
theoretischen Gesichtspunkt sowie vom Unterschied 
zwischen beiden, als ob dies selbstverständlich wäre. 
Allerdings bleibt dieser Unterschied hinsichtlich seines 
Prinzips dunkel, weil er in den Letztstrukturen des 
Seins überhaupt wurzelt und endursächlich in dessen 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 38 unsichtbarem Grund. Und nur in diesem tiefsten Grund 
kann der Unterschied erhellt werden.
Insofern die Kultur die Kultur des Lebens ist und auf 
dem ihr eigenen Wissen beruht, ist sie wesentlich prak­
tisch. Sie besteht in der Selbstentwicklung der subjekti­
ven Potentialitäten, die dieses Leben bilden. Handelt es 
sich um die Schau, die in unserer Analyse als Beispiel 
gewählt wurde, um uns die Natur dieses ursprünglichen 
Lebenswissens verständlich zu machen, so wird jeder 
leicht den folgenden Unterschied mitvollziehen. In sei­
nen "Ökonomisch-philosophischen Manuskripten" von 
1844 spricht Marx8 einerseits von jenem "rohen" Auge, 
das keiner deutlichen Wahrnehmung des von ihm Be­
trachteten fähig ist und auch keineswegs dasselbe 
künstlerisch würdigen kann, sowie andererseits vom 
"ausgebildeten" Auge, dessen verfeinerter Gebrauch als 
solcher in seinem Pathos, im ästhetischen Genuß be­
ruht. Und wenn es sich um die subjektiven Bewegungs- 
potentialitäten handelt, so wird jeder auf ähnliche 
Weise den Unterschied zwischen dem Körper eines 
Tänzers machen, der fähig ist, seine Kraft zu beherr­
schen und offensichtlich zu mehren, und dem Körper 
eines Individuums, das ungeübt und ungeschickt ist. 
Dasselbe gilt für die Sprechweise eines Schauspielers, 
die Atmung eines Sängers usw. Wir werden Gelegen­
heit haben, ausführlich vom Lebenswissen zu sprechen 
und zu verstehen, warum die Kultur nicht nur die einfa­
che Verwirklichung von ein für allemal definierten

Q
In: Marx-Engels Werke (Ergänzungsband Schriften bis 1844, 

I. Teil), Berlin 1973,540 ff. (Anm. d. Übers.).

110

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vermögen ist, sondern gerade deren "Entwicklung” 
oder "Weiterbildung”.
In praktischer Hinsicht nimmt die Kultur verschiedene 
Formen an. Zunächst die Elementarformen, die die 
konkreten Modalitäten des unmittelbaren Lebensvoll­
zugs sind. So zeichnet sich jede Kultur durch ein spezifi­
sches Tun bezüglich der aktiven Herstellung der nützli­
chen Lebensgüter und ihres Verbrauchs aus: Nahrung, 
Kleidung, Wohnung usw. Hinzu tritt das spontan selb­
ständige Spiel des Lebens selbst: die Feier seines Ge­
schicks, die Erotik, der Bezug zum Tod. Ein solches 
"Tun” drückt sich in verschiedenen Riten aus, die jeder 
Gesellschaft die ihr eigene Physiognomie verleihen. Die 
gesellschaftliche Organisationsform mit ihrer scheinbar 
objektiven Strukturierung ist im theoretischen Sehen 
nur die äußere Darstellung dessen, was in sich Praxis ist 
und im Leben der absoluten Subjektivität - und in ihm 
allein - den Ort seiner Realität als Prinzip seiner Ent­
wicklung sowie der "Gesetze” findet, die letztere leiten. 
Diese Gesetze sind nicht die Gesetze des Bewußtseins; es 
sind nicht die theoretischen Gesetze, die an die Weise ge­
bunden sind, wie wir uns die Dinge vorstellen und sie den­
ken. Es sind praktische Gesetze, die Gesetze des Lebens. 
Als solche haben sie ihren Ursprung in der Subjektivi­
tät, bieten sich an und handeln unter der Form von Be­
dürfnissen, und zwar in dem Sinn, den wir diesem Wort 
geben, nämlich als Bedürfnisse, die genau vom Wesen 
des Lebens her verstanden werden, das heißt von die­
sem Wesen vorgeschrieben und gewollt sind. Auf diese 
Weise sind Bedürfnis und Arbeit zwei elementare Mo­
dalitäten der Praxis, wobei sich die eine jeweils in der 

p. 39

111

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlängerung der anderen ansiedelt. Die Arbeit oder 
eher das Tätigsein als "Aktivität” in seiner spontan selb­
ständigen Form ist nichts anderes als die Steigerung, als 
die Verwirklichung des Bedürfnisses zu seiner Vollen­
dung.
Aber die Subjektivität insgesamt ist Bedürfnis. Die hö­
heren Bedürfnisse, die aus der Natur des Bedürfnisses 
selbst folgen, ergeben die ausgebildeten Kulturformen, 
die in der Kunst, Ethik und Religion vorliegen. Die 
Anwesenheit dieser “höheren” Formen in jeder bekann­
ten Zivilisation ist nicht nur eine einfache empirische 
Gegebenheit, mit deren Existenzfeststellung man sich 
begnügen sollte. Kunst, Ethik und Religion wurzeln 
vielmehr im Wesen des Lebens, so daß der Grund ihres 
Auftauchens demjenigen verständlich wird, der in die­
sem Wesen zu lesen weiß.
Ebenso ist die Barbarei, das heißt die Rückbildung der 
Verwirklichungsweisen des Lebens, der Schlußpunkt 

p. 40 seiner Steigerung, kein unverständliches und unheil­
volles Ereignis, das von außen her eine Kultur auf dem 
Höhepunkt ihrer Entfaltung trifft. Die Art und Weise, 
wie die Barbarei nach und nach jeden Bereich der ge­
sellschaftlichen Aktivität ansteckt, sowie das allmähli­
che Verschwinden der ästhetischen, ethischen und reli­
giösen Dimensionen aus der organischen Gesamtheit 
einer menschlichen "Welt” sind gleichfalls von einem 
Vorgang her zu verstehen, der das Wesen des Seins af- 
fiziert. Dieses Sein wird dabei als jenes Prinzip aufge­
faßt, aus dem alle Kultur mit ihren konkreten Verwirk­
lichungsmodalitäten hervorgeht, insbesondere was de­
ren höchste Form betrifft. Ein solches von der Barbarei 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


affiziertes Sein ist daher eine Krankheit des Lebens 
selbst.
Die Fragen, die die Barbarei in ihrer historialen Her­
kunft aus der Kultur heraus betreffen sowie diese Kul­
tur selbst, sofern sie als die Voraussetzung der ganzen 
Entwicklung gefaßt wird, gliedern sich wie folgt:
1) Wie ist die Möglichkeit der Kultur selbst zu ver­
stehen, das heißt letztlich das Wesen des Lebens? Was 
muß dieses sein, um a priori und notwendigerweise die 
Entwicklung einer Kultur möglich zu machen?
2) Wie verwirklicht sich eine solche Entwicklung, um 
jene Formen zu erreichen, die sich als "höhere" geben? 
Warum kleiden sich solche Formen in die konkreten, 
bestimmten Modalitäten, wie es die Kunst, die Ethik 
und die Religion sind?
3) Wenn das Leben notwendigerweise die Kultur als 
Bewegung seiner Selbstveränderung mit dem Ziel sei­
ner Selbststeigerung hervorbringt, wie ist es dann im 
Gegenzug hierzu imstande, sich in Prozesse der Entar­
tung und Verkümmerung umzukehren? Nicht die Bar­
barei selbst ist befremdlich, solange man sich mit ihrer 
Feststellung begnügt. Ihre Möglichkeit selbst ist es, 
das heißt ihre Herkunft aus einem Wesen heraus, das 
innerlich als Selbststeigerung errichtet ist und ge­
rade die Kultur beinhaltet. Man muß wirklich das ab­
solute phänomenologische Leben mit dem biologischen 
Leben verwechseln und naiverweise das erstere vom 
letzteren her verstehen, um die Gesamtheit der Ver­
fallsphänomene, die die lebendigen Organismen stö­
ren, auf die Ebene der gesellschaftlichen Strukturen zu 
verlegen und den Niedergang und dann den Zusam­

p. 41

113

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menfall dieser Strukturen ganz ''natürlich” zu finden: 
Wie die Individuen sind die Zivilisationen sterblich, das 
ist alles!
Wie die biologischen Individuen! Denn was die Indivi­
duen betrifft, von denen in der Sphäre der Kultur oder 
der Barbarei die Rede sein kann, so haben sie nichts 
mit den Moleküleinheiten zu tun, deren Zerfall sich am 
Ende eines objektiven Prozesses beobachten läßt. Weil 
die Individuen Weisen des absoluten Lebens sind und 
in sich dessen Wesen tragen, das heißt das Wesen der 
Selbststeigerung, wird der Gedanke ihres Verschwin­
dens oder ihres Verfalls von ihnen nicht nur wie ein 
Skandal erlebt. In den Augen des Philosophen, der im­
stande ist, in das Wesen einzudringen, das aus den Indi­
viduen Lebende macht, offenbart sich dieser Gedanke 
als eine Unmöglichkeit von apriorischer Natur. Es ist 
Nietzsches geniale Sicht, diese Aporie bemerkt zu ha­
ben und dadurch zu außerordentlichen Analysen genö­
tigt worden zu sein, um einen Lösungsversuch zu unter­
nehmen.
Auf Erden wächst alles und nimmt wieder ab. Der von 
oben herab geworfene Blick auf das Gesamt des äußer­
lichen Seins verinnerlicht, was er von den Dingen ge­
lernt hat, und versucht, so gut er kann, sich daran zu 
gewöhnen. Dies nennt man die Weisheit: jene der Hi­
storiker, Soziologen, Ethnologen und Biologen sowie 
aller, die sich dem anvertrauen, was sie sehen. Nur weiß 
man noch nichts vom Leben, wenn auf diese Weise 
"philosophiert” wird. Deshalb findet man das Leben in 

p. 42 sich wie ein wildes Prinzip wieder, das mit dem Wissen 
nichts zu tun hat, welches nicht das seine ist, und, inso­

114

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fern es weiß, was es ist, anderen Gesetzen als jenen ge­
horcht, die man ihm in den Handbüchern der positiven 
Wissenschaften beizubringen versucht. Das Leben setzt 
diesen keine bloßen Anwandlungen oder Träume ent­
gegen, sondern die reine und einfache Realität. Diese 
bringt die Paare und Sozietäten hervor und hört nicht 
auf, sie hervorzubringen, indem sie dieselben auf ihre 
eigene Kultur hin vorwärtstreibt, die jene des Verlan­
gens schlechthin ist. Dieses Verlangen besitzt keinerlei 
Modell in den Dingen, weil es das Verlangen des Le­
bens und folglich das Verlangen des Sich ist.
Die Frage, die wir in diesem Buch aufwerfen, kann jene 
anderen nicht aussparen, die zuvor genannt wurden. 
Das Verständnis des unserer Epoche eigentümlichen 
Verfalls schließt ein, daß man weiß, wie der Niedergang 
des Lebens im allgemeinen möglich ist. Aber die Frage 
ist noch genauer. Es handelt sich darum, den besonde­
ren Charakter der kommenden Barbarei klarzustellen, 
in deren Schatten wir bereits Blinden gleich taumeln. 
Die Behauptung, wonach die Verwirrung des moder­
nen Zeitalters eine Folge der Überentwicklung des 
Wissenschaftswissens und der Techniken sei, die diese 
Überentwicklung zusammen mit der Abweisung des 
Lebenswissens erzeugt hat, könnte als zu allgemein wie 
zugleich als zu übertrieben erscheinen. Von daher ist es 
wichtig, die Beweisführung an deutlichen Beispielen 
vorzunehmen. Zunächst soll an die Kunst erinnert wer­
den, was kein Zufall ist, denn sie wird als Offenbarerin 
dafür dienen, was hier vorläufig die Barbarei der Wis­
senschaft heißt.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80 - am 24.01.2026, 22:26:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

