Kapitel 10
Zusammenfassung:
eine Grounded Theory of Dis/abling Religion

Das Verhiltnis zwischen Religion und »geistiger Behinderung« kommt in vielen ver-
schiedenen Phinomenen zum Ausdruck. Im Hauptteil der vorliegenden Arbeit wurden
diese Phinomene detailliert diskutiert; es wurde gezeigt, wie sich diese Phinomene
in Konzepten zusammenfassen lassen und diese wurden schlieflich drei verschie-
denen Wirkungskategorien zugeordnet: zu den Kategorien der Enabling Religion, der
Disabling Religion und der Releasing Religion. Des Weiteren wurden drei Ebenen von-
einander unterschieden, auf die sich diese Wirkungen gemif} dem analysierten Inter-
viewmaterial beziehen: die Ebene der Gesellschaft, die Ebene der religiosen Gemeinschaft
und die Ebene von transzendenzbezogenen Vorstellungen. Um die drei unterschiedlichen
Wirkungen auf jeweils einer dieser Ebenen zu verdeutlichen, wurden sie fiir die Ana-
lyse und deren Prisentation im Hauptteil der vorliegenden Arbeit isoliert voneinander
betrachtet. Die Beziehungen zwischen den verschiedenen Wirkungen und Ebenen
wurden dabei zunichst nur angedeutet. Doch diese Beziehungen miissen ebenfalls
in den Blick genommen werden, um das komplexe Verhiltnis zwischen Religion und
»geistiger Behinderung, also um die Wechselwirkungen zwischen verschiedenen re-
ligiosen Zusammenhingen und der Konstruktion von Unfihigkeit und Fihigkeit (Dis/
ability) zu erfassen. So kann an dem untersuchten Beispiel schlieRlich gezeigt werden,
inwiefern religiése Zusammenhinge auf die soziale Stellung von Personen, d.h. auf
das In- und Exklusionsprofil von Personen, das sich aus den ihnen zugeschrieben Un-/
Fihigkeiten ergibt, reagieren und inwiefern sich innerhalb von und durch religiése
Zusammenhinge eine soziale Positionierung ergibt, indem sich religiése Zusammen-
hinge auf Un-/Fahigkeitskonstruktionen — und damit auf In- und Exklusion — aus-
wirken.

Eine gegenstandsverankerte Theorie tiber das Verhiltnis zwischen Religion und
Dis/ability, eine Grounded Theory of Dis/abling Religion, muss entsprechend auf diese Be-
ziehungen zwischen den verschiedenen Wirkungs- und Ebenenkategorien eingehen.
Die folgende Darstellung einer Grounded Theory of Dis/abling Religion fasst die obenste-
hende Analyse zusammen und legt dabei den Fokus auf das Verhiltnis der Kategorien
zueinander. Neben den Ergebnissen der Interviewanalyse zieht die Grounded Theory
of Dis/abling Religion punktuell einige der oben angefithrten Befunde historischer For-
schung sowie Aspekte aus der Diskussion religiéser Literatur erginzend hinzu und
fithrt damit die verschiedenen Teile dieser Arbeit zusammen. Des Weiteren wird da-

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316

Religion und Disability

rauf hingewiesen, welchen Mehrwert Religionswissenschaft und Disability Studies
aus dem Bezug aufeinander ziehen konnen. Diesen Mehrwert zu illustrieren, ist ein
zentrales Anliegen der vorliegenden Arbeit.

Am Beginn der Arbeit wurde festgehalten, dass das Verhiltnis zwischen Religion
und Dis/ability mit Blick auf religiése Organisationen/Einrichtungen, Praktiken/Ritu-
ale und Lehren/Vorstellungen, wie sie in dem erhobenen Interviewmaterial dargestellt
werden, rekonstruiert werden soll. Die Analyse und Interpretation konzentrierte sich
entsprechend auf diese drei religiosen Kontexte. Die Grounded Theory of Dis/abling Re-
ligion, die im Folgenden die Ergebnisse der Untersuchung zusammenfasst, fokussiert
daher auf die Beziehungen zwischen den verschiedenen Wirkungs- und Ebenenkate-
gorien in diesen drei Kontexten, so wie sie sich gemif3 der Schilderungen der Befrag-
ten darstellen. Dabei wird in der Zusammenfassung so weit wie moglich auf typisch
systemtheoretische Formulierungen verzichtet, um die allgemeine Verstindlichkeit,
wie sie Strauss und Corbin fiir gegenstandsverankerte Theorien fordern, zu erhdhen.

10.1 Dis/ability im Kontext religiéser Einrichtungen

Evangelische und katholische Einrichtungen, in denen Menschen wohnen und/oder
arbeiten, die heute u.a. als »geistig behindert« bezeichnet werden, gibt es in Deutsch-
land seit etwa 160 Jahren; anthroposophische seit etwa 100 Jahren. Zusammen stel-
len sie aktuell die Mehrzahl der entsprechenden Einrichtungen. Ihre Entstehung
und Gestaltung erfolgt zu allen Zeiten stets in wechselseitiger Beeinflussung mit
gesellschaftspolitischen, wohlfahrtsstaatlichen, pidagogischen, medizinischen und
theologischen Entwicklungen. Als Organisationen zeichnen sich die Einrichtungen
dadurch aus, dass sie nicht deckungsgleich mit einem bestimmten Bereich von Gesell-
schaft sind und dass ihre Vorginge nicht nur einem einzelnen Bereich der Gesellschaft
entsprechen (z.B. Religion, (Wohlfahrts-)Politik oder Wirtschaft). Vielmehr sind meh-
rere Aspekte der Gesellschaft in ihnen prisent und sie haben Anteil an unterschied-
lich konnotierten gesellschaftlichen Vorgingen (z.B. Religion, (Wohlfahrts-)Politik
und Wirtschaft). So inkludieren sie z.B. als Wohlfahrtsorganisationen bestimmte
Personen als EmpfiangerInnen wohlfahrtsstaatlicher Leistungen (Betreute); als Wirt-
schaftsorganisationen inkludieren sie andere als Angestellte/ArbeitnehmerInnen (Be-
treuende); gleichzeitig stellen die Einrichtungen einen Teil organisierter religioser
Strukturen dar und sind Kontexte, in denen z.B. religiose Vorstellungen entstehen
und plausibilisiert sowie religiése Rituale praktiziert werden und religiose Gemein-
schaft konstituiert wird.

Charakteristisch fiir religiés gebundene Einrichtungen fiir »geistig behinderte«
Menschen als Wohlfahrtsorganisationen ist wie fiir nicht-religiése Wohlfahrtsein-
richtungen auch, dass sie gegen Bezahlung durch den Staat diejenigen als Betreute
inkludieren, die aus mehreren sozialen Zusammenhingen exkludiert werden (wie z.B.
aus der Regelschule, dem reguliren Arbeitsmarkt, familiidren Beziehungen und/oder
medizinisch-psychologischer Behandlung). Ausgangspunkt fiir die Inklusion in die
Einrichtungen als Wohlfahrtsorganisationen ist demnach, dass multiple, vor allem
nicht-religiése Exklusion erfolgt und beobachtet wird, und das bedeutet, dass eine
Person oder Personengruppe als unfihig erachtet wird, an verschiedenen sozialen Zu-
sammenhingen teilzunehmen. Mit den Einrichtungen als Wohlfahrtsorganisationen

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 10 — Zusammenfassung: eine Grounded Theory of Dis/abling Religion

bzw. mit der entsprechenden Inklusion in diese wird auf beobachtete Exklusion bzw.
Unfihigkeit und damit auf eine prekire soziale Stellung reagiert. Die Inklusion in die
Einrichtungen ersetzt diejenige Inklusion, die aufgrund der unter den gegebenen Be-
dingungen entstandenen Unfihigkeit nicht zustande kommt, die aber als Normalfall
gilt. Die Einrichtungen akzeptieren damit die éiblichen Un-/Fihigkeits- und Normal-
itats-/Abweichungskonstruktionen. Sie entlasten eine Gesellschaft, indem sie die In-
klusion der »Behinderten« — also derer, die in Bezug zu bestimmten Erwartungen als
unfihig und abweichend markiert wurden - ibernehmen. Verinderungen von gesell-
schaftlichen In-/Exklusionsvorgingen werden dadurch unnétig. Oder anders gesagt:
Eine Gesellschaft nutzt die Einrichtungen, um ihre gingige Funktionsweise und >ihre
Normalitit« zu stabilisieren.! Wie »geistige Behinderung« selbst sind die Wohlfahrts-
organisationen Teil einer Strategie, mit der Konflikte gelost werden, die aus einer
Diskrepanz zwischen Erwartungen und Eigenschaften entstehen, indem sie eine spe-
zielle soziale Position schaffen, iiber die Exkludierte inkludiert werden, nimlich die
der EinrichtungsbewohnerInnen oder EmpfingerInnen sozialer Hilfsleistungen (Be-
treute). Weiterfithrend konnte gepriift werden, inwiefern ein solches Verhiltnis von
Religion bzw. religios gebundener Organisationen und Gesellschaft in anderen (z.B.
auflereuropiischen) Kontexten festgestellt werden kann.

So gesehen ist es erwartbar, dass die Inklusion in die Einrichtungen nicht zu einer
gesellschaftlichen (Re-)Inklusion fithrt, sondern die erfolgte Exklusion verstetigt; oder,
dass gesellschaftliche (Re-)Inklusion tiber den Weg durch die Einrichtungen nur erfol-
gen kann, insofern sie die »Behinderten« zu ausreichend Befihigten macht. Erreicht
werden kann Letzteres entweder dadurch, dass die Einrichtungen die betreffenden
Individuen entsprechend modelliert — z.B. durch Erziehung oder Therapie — oder dass
von den Einrichtungen doch Verinderungen gesellschaftlicher Erwartungs- und Ord-
nungsstrukturen ausgehen.

Gepriagt von den aktuellen sozialprogrammatischen Debatten um »Inklusion«
stellen viele Betreuende religiés gebundene Einrichtungen der Behindertenhilfe und
Sozialtherapie vor allem als Moderatorinnen von »Inklusion« dar. Dabei verstehen sie
unter »Inklusion« ein Zusammensein von Menschen mit und ohne »Behinderungenc,
bei dem sich alle Beteiligten gegenseitig wertschitzen und die gegebenen Unterschie-
de als Bereicherung wahrnehmen. Auflerdem verbinden sie mit »Inklusions, dass »be-
hinderte« und nicht-»behinderte« Menschen gleiche Zugangsméglichkeiten zu den
verschiedenen Bereichen einer Gesellschaft haben. Um diese »Inklusion« herzustellen
und zu moderieren, soll, so schildern es evangelische und katholische Betreuende in
leitenden Positionen, zum einen der Umstand genutzt werden, dass die Einrichtungen
als Organisationen Zugang zu unterschiedlichen Bereichen der Gesellschaft haben:
Ausgehend von den Organisationen, sollen von den Angestellten gleichsam Briicken
gebaut werden, tber die die Betreuten in Gesellschaftsbereiche auflerhalb der Ein-
richtungen gelangen kénnen. Die religiose Orientierung ist dieser Darstellung nach
dabei ausschlaggebend fur die Motivation, sich fiir »Inklusion« zu engagieren. »Inklu-

1 Diesist keine neue Feststellung. Generell (iberholt ist sie dennoch nicht. Zwar verdndern sich im Zuge
der Umsetzung von»Inklusion«die Strukturen seit einigen Jahren dahingehend, dass z.B. eine gréfRere
Bandbreite an Kindern Regelschulen besuchen. Doch immer dann, wenn die Inklusion in Sonderein-
richtungen geschieht, hat sie den skizzierten Effekt. Wie auch immer die Un-/Fahigkeitskonstruktio-
nen aussehen, werden diese durch Sondereinrichtungen gleichzeitig bedingt und bestitigt.

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -

317


https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318

Religion und Disability

sion« wird damit aus emischer Sicht zumindest mittelbar ein religiéses Unternehmen.
Nicht-religiés gebundene Organisationen wiirden, so die Ansicht einiger Betreuender,
»Inklusion« daher weniger nachdriicklich verfolgen. Damit wird — vor allem auf der
Ebene evangelischer und katholischer Einrichtungsleitungen — der Anspruch erhoben,
als religiése Organisation die gesellschaftliche Ordnung grundlegend zu gestalten
bzw. unverzichtbar fiir die Umsetzung von »Inklusion« zu sein. Die Vision von »In-
klusion« in der allgemeinen Gesellschaft durch Religion bzw. religiés gebundene Ein-
richtungen geht z.T. so weit, dass eine Diskriminierung von »behinderten« Menschen
in der Gesellschaft itberhaupt nicht mehr stattfinden soll. Religion fithrt in dieser
Sichtweise zu einer Abschaffung von Behinderung. Sie spielt fir die Rechtfertigung
und Motivation dieses Unternehmens die zentrale Rolle. Die Aktivititen, die fiir die
Abschaffung von Behinderung nétig werden, sind dabei jedoch selbst nicht unmit-
telbar als religios markiert. Sie sind vielmehr Teil des sozialpolitischen Engagements
der Organisation. Diese Vision zeichnet sich dadurch aus, dass sie an gesellschaft-
lichen Strukturen ansetzt und Behinderung als soziales und losbares Problem wahr-
nimmt. Sie nimmt damit implizit auf ein soziales Modell von Behinderung Bezug. In
der Folge werden religits gebundene Einrichtungen als sozialpolitische Akteurinnen
konzeptualisiert. Vom Betreuungs- und Pflegepersonal in evangelischen und katholi-
schen Einrichtungen sowie im Kontext der Anthroposophie richtet sich der Fokus eher
auf das religiése und nicht-religiése Zusammenleben innerhalb der Einrichtung, das
als »inklusiver« Gegenentwurf zur »exkludierenden« Gesamtgesellschaft verstanden
wird. Eine allgemeine Umsetzung von »Inklusion« wird dort zwar als wiinschenswert,
aber wenig realistisch betrachtet. Sie kann aus ihrer Sicht hochstens punktuell an den
Stellen erfolgen, an denen »die Normalen« die Anwesenheit von »geistig behinderten«
Menschen akzeptieren oder »geistig behinderte« Menschen ausreichende Fihigkeiten
aufweisen. Die unterschiedlichen Perspektiven scheinen in Korrelation mit den sozi-
alstrukturellen Positionen der jeweiligen Personen zu stehen.

Die Einrichtungen werden also nicht nur als sozialpolitische Akteurinnen prasen-
tiert. Betreute und Betreuende stellen die Einrichtungen auch als Kontexte dar, in
denen »geistig behinderte« Menschen durch Erziehung mehr Fihigkeiten erlangen
und damit >inkludierbar< gemacht werden. In diesem Punkt stimmen die Ansichten
der Befragten unabhingig ihrer religiésen Zugehorigkeit und sozialstrukturellen
Position weitgehend iiberein. Die Konzeptualisierung religios gebundener Einrich-
tungen fiir Menschen mit »geistiger Behinderung« als Erziehungskontext beruht auf
mehreren, miteinander verkniipften Voraussetzungen: Sie geht zunichst davon aus,
das bestimmte Menschen (namlich »geistig behinderte« Menschen) von weitreichen-
der Exklusion betroffen sind und dass dieser prekiren sozialstrukturellen Position
entgegenzuwirken ist. Die Ursache der Exklusion wird hauptsichlich im mangelnden
Passungsvermogen von bestimmten Individuen gesehen, also in deren Unfihigkeit,
bestimmte Anforderungen zu erfiillen. Dieser Ansatz basiert damit auf einem indi-
viduellen Modell von Behinderung. Der Unfihigkeit wird folglich mit Mafinahmen
begegnet, die unmittelbar auf die Modifikation des Individuums und seiner Hand-
lungen zielen. So soll mittelbar Exklusion »geistig behinderter« Menschen entgegen-
gewirkt bzw. deren Einbindung und Teilhabe ermoglicht werden. Teilweise werden
diese Erziehungsmafinahmen innerhalb der Einrichtungen mit religiésen Lehren und
Praktiken verbunden oder religiése Lehren und Praktiken werden selbst als Mittel der
Erziehung genutzt.

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 10 — Zusammenfassung: eine Grounded Theory of Dis/abling Religion

Des Weiteren wird auch der Kontakt zu Transzendentem als Ressource fiir die
Entwicklung eines sozialen Passungsvermogens geschildert. Den entsprechenden
Darstellungen nach geben personale Transzendenzreprisentationen wie Gott, Chris-
tus und Engel Hinweise auf ein angemessenes Verhalten oder fordern dieses ein. Mog-
lich erscheint dies vor dem Hintergrund der religiésen Anbindung der Einrichtungen:
Visionen und Auditionen werden dort nicht (unbedingt oder ausschliefilich) z.B. als
psychotische Zustinde gedeutet, sondern als religiose Transzendenzerfahrungen
bzw. zumindest als Ressource zur Befihigung genutzt.

Konzeptualisierungen von religiés gebundenen Einrichtungen als sozialpoliti-
sche Akteurinnen, denen ein soziales Modell von Behinderung zugrunde liegt, und
als Erziehungskontext, der sich auf Exklusion als individuelles Problem bezieht, wer-
den teilweise — vor allem in evangelischen und katholischen Einrichtungen sowie von
Personen in leitenden Positionen — kombiniert. Dies ist insofern plausibel, als dass
auch im sozialen Modell nicht nur von einer sozialen Problematik, sondern auch von
einer objektiv gegebenen Beeintrichtigung von Individuen ausgegangen wird. Dem-
entsprechend kann sowohl die Gesellschaft als auch das Individuum Ansatzpunkt von
Mafnahmen sein. Religion wird damit nicht nur zur Quelle des Engagements fiir »In-
klusion«, sondern auch zum Instrument, um in den Einrichtungen >Inkludierbarkeit
von Individuen zu erzeugen, und d.h. aus der Sicht der Befragten, die soziale Stellung
von »geistig behinderten« Menschen zu verbessern.

Die Inklusion in die religiése Gemeinschaft, die sich in den jeweiligen religios ge-
bundenen Einrichtungen formiert, kann fir die Befragten ein wichtiges Ziel sein. Zum
einen stellt Religion aus ihrer Sicht, wie aufgezeigt, Motivationsquelle und erzieheri-
sches Instrument zur Herstellung von individueller Fihigkeit und damit >Inkludier-
barkeit« dar. Religiose Inklusion muss diesem logischerweise vorausgehen. Zum ande-
ren kann die Inklusion in eine religidse Gemeinschaft selbst eine zusitzliche Adresse
im Inklusionsprofil einer Person darstellen und als solche Bedeutung haben. Insbe-
sondere dann, wenn die Hiufigkeit von Inklusion einer Person erh6ht werden soll und/
oder wenn religiése Inklusion als generell wichtig, aufierhalb der Einrichtung aber
als mangelhaft eingeschitzt wird, erscheint religiés-gemeinschaftliche Inklusion als
ein zentrales Ziel. Hinzu kommt, dass der Zweck der Einrichtungen die Eingliederung
»behinderter« Menschen in eine Gemeinschaftist. Dabei muss es sich nicht unbedingt
um eine Gemeinschaft aulerhalb der Einrichtungen handeln, sondern auch die Ein-
gliederung in die Gemeinschaft innerhalb der Einrichtung (quasi als Ersatzinklusion)
ist vor dem Hintergrund rechtlicher Bestimmungen legitim? und nach Vorstellungen
einiger der befragten Betreuenden und Betreuten — trotz des Ideals der »Inklusion«
— das einzige realistische Ziel. Wird Religion oder genauer: eine bestimmte Religion
als gemeinschaftsstiftend empfunden bzw. Gemeinschaft iiber eine einheitlich reli-
gios konnotierte Einheitssemantik erzeugt, erscheint eine Inklusion in »die Religion
der Einrichtung« unabdingbar. Dies fithrt (zumindest potenziell) zu (unbewussten)
Einschrinkungen sichtbarer religiéser Heterogenitit und Indifferenz gegeniiber re-
ligiosen Zusammenhingen sowie zur Missbilligung und Einschrinkung von Hand-
lungsweisen, die im Widerspruch zu den dominierenden religiésen Vorstellungen und
Handlungsweisen stehen. Die Befihigung durch Religion setzt — wenn auch implizit

- eine gewisse Einschrinkung und Herausldsung aus bestimmten anderen Zusam-

2 Dies gilt mindestens fiir den Zeitpunkt der Erhebung.

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -

319


https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Religion und Disability

menhingen voraus. Religiése Gemeinschaft hat demnach bildlich gesprochen eine in-
kludierende Vorder- und eine exkludierende Riickseite. Unter den Bedingungen, dass
»Inklusion« forciert werden soll und ein Bild von Religion quasi als Inklusion per se
oder als Mittel zur »Inklusion« und des gesellschaftlichen Zusammenbhalts schlecht-
hin besteht — so wie es auch in aktueller evangelisch- und katholisch-theologischer Li-
teratur zum Ausdruck kommt —, ist es emisch schwierig, iiber diese Exklusionseffekte
(neutral) zu sprechen oder diese iberhaupt zu erkennen. Dies gilt sicherlich nicht nur
im Zusammenhang der »Inklusion« von »geistig behinderten« Menschen. So werden
die Exklusionseffekte der Einrichtung als Wohlfahrtsorganisation von einigen Be-
treuenden zwar erahnt und erwihnt und von den meisten Betreuten werden sie zwar
alltiglich erfahren und geschildert; sie werden aber nicht mit Religion in Verbindung
gebracht. Die einschrinkenden und exkludierenden Effekte von Religion werden im
Sample nur von wenigen Betreuten und hochstens andeutungsweise problematisiert.

Dariiber hinaus kann festgestellt werden, dass religios gebundene Einrichtungen
der Behindertenhilfe und Sozialtherapie die physischen Orte sind, an denen gesell-
schaftliche Erwartungen, Behinderungserfahrungen und religiése Vorstellungen,
Praktiken und Gemeinschaftsstrukturen aufeinandertreffen. Damit werden sie zum
zentralen Zusammenhang, in dem religiése Vorstellungen iiber »geistige Behinde-
rung«, soziale Exklusion und eine ideale soziale Ordnung entstehen, plausibilisiert
oder verworfen werden. Dadurch werden religiés gebundene Einrichtungen fiir
Menschen mit »geistiger Behinderung« zu religiésen Zusammenhingen — nicht nur
dadurch, dass sie Teil religiéser Organisationsstrukturen wie der evangelischen und
katholischen Kirche oder einer Sektion am Goetheanum sind. Vor allem fiir die be-
fragten AnthroposophlInnen, KatholikInnen und ProtestantInnen, die als Betreuende
in den Einrichtungen arbeiten, werden sie zu Orten, an denen sie (individuelle) reli-
giose Vorstellungen entwickeln, eine Plausibilisierung (ihrer) religiosen Vorstellungen
erfahren und an denen sie (ihren) religiésen Idealen gerecht werden kénnen.

Religion entsteht an diesen Orten auch dadurch, dass es dort eine gewisse Bereit-
schaft gibt, Auferungen, Handlungen und Vorginge als religiés zu deuten. Dies ist
insbesondere fiir Betreute, die Einordnung ihrer Erfahrungen und ihre Einbindung
in eine religiése Gemeinschaft bedeutsam sowie fiir die Aufrechterhaltung von Re-
ligion in Situationen, in denen nicht alle Vorginge eindeutig religiés oder eindeutig
einer bestimmten Religion zuzuordnen sind. Begiinstigt wird dies vermutlich durch
die Anbindung der Einrichtungen an religiose Organisationsstrukturen. So erhalten
Auerungen, Handlungen und Vorginge, die in anderen Zusammenhingen aufRer-
halb der religiés gebundenen Einrichtungen nicht unbedingt als Ausdruck von Re-
ligiosem verstanden werden, innerhalb der Einrichtungen eine religiése Bedeutung.
Insgesamt erscheint der Einbezug von verschiedensten Vorgingen als ein wichtiges
Element bei der Konstitution und Aufrechterhaltung von Gemeinschaft: Wichtiger als
eine religidse Intention erscheint die religiése Deutung von Vorgingen, denn durch
die Deutung verschiedenster Vorginge als religiése Aufierung und Teil der religiésen
Gemeinschaft kann eine religiose Gemeinschaft als solche reproduziert werden, wenn
sie mit der Heterogenitit an Intentionen und Deutungsoptionen oder Unsicherheiten
in Bezug auf Intentionen konfrontiert ist. So wird es z.B. moglich, bestimmte Erfah-
rungen nicht als Psychosen zu deuten, sondern als religigse Erlebnisse und sie als sol-
che zur Ressource von Befihigung zu machen. Des Weiteren konnen auf diese Weise
Menschen, denen aufgrund der Form ihrer Auferungen die Fihigkeit abgesprochen

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 10 — Zusammenfassung: eine Grounded Theory of Dis/abling Religion

wird, Teil einer religiosen Gemeinschaft zu sein, in eine solche eingebunden werden,
da im Kontext der Einrichtungen ihre Auerungen als Ausdruck von Religiositit be-
trachtet werden.

Insofern die Aufgabe der Einrichtungen darin gesehen wird, einer gegebenen reli-
gios- gemeinschaftlichen Exklusion mit einer gesonderten religiésen Ersatzinklusion
zu begegnen, nehmen die Einrichtungen innerhalb von Religion die gleiche Position
ein, die sie auch innerhalb der Gesellschaft einnehmen: Sie nehmen diejenigen auf
und versorgen sie, die fiir die >normalen« Zusammenhinge als nicht ausreichend fi-
hig befunden und daher von diesen ausgeschlossen werden. Der Unterschied zu z.B.
Einrichtungen und speziellen Praktiken fir Kinder, die ebenfalls in gewisser Weise
als (voriibergehend) nicht ausreichend fihig erachtet werden, an den >normalen< Zu-
sammenhingen (fir Erwachsene) zu partizipieren, besteht dann insofern, als dieser
Einschluss auf Dauer angelegt und damit die gingigen religiésen Un-/Fihigkeits- und
Normalititskonstruktionen aufrechterhilt.

Die Einrichtungen beobachten also Exklusion und die ihr zugrundeliegende Kons-
truktion von Unfihigkeit. Sie nehmen die als Unfihige Exkludierten auf und ver-
suchen Fihigkeit und Inklusion herzustellen. Dabei kommt Religion zumindest fiir
einige eine zentrale Rolle zu. Die Rolle, die Religion dabei einnimmt, kann durchaus
unterschiedlich sein. Die Einrichtungen sind in jedem Fall von grofRer Bedeutung fiir
die gesellschaftliche Stellung derjenigen, die von Exklusion betroffen sind. Die Her-
stellung von Fihigkeit und Inklusion gelingt jedoch nicht durchgehend, sondern es
werden auch in den und durch die Einrichtungen wiederum Unfihigkeit, Einschrin-
kung und Exklusion erzeugt. Gerade deshalb, weil die Einrichtungen als Organisatio-
nen Schnittstellen von verschiedenen gesellschaftlichen Zusammenhingen sind, istin
ihnen viel Potenzial fir die Herstellung von Inklusion enthalten. Gleichzeitig erscheint
es gerade wegen ihrer Bedeutung fir die soziale Stellung Exkludierter besonders fatal,
wenn Inklusion, die vor dem Hintergrund der UN-BRK erwiinscht ist, durch die Or-
ganisation nicht zustande kommt, sondern Einrichtungen diese Exklusion bestitigen
oder sogar verstirken.

10.2 Dis/ability im Kontext religioser Praktiken

Religiose Rituale spielen in den untersuchten religios gebundenen Einrichtungen fir
Menschen mit »geistiger Behinderung« eine zentrale Rolle fiir die Herstellung von Fi-
higkeit — und auch fir die Herstellung von Unfihigkeit. Die zentrale Rolle religioser
Rituale ergibt sich zum einen aus dem Umstand, dass die jeweilige religiése Anbin-
dung einer Einrichtung dadurch sichtbar gemacht werden kann, dass wiederkehren-
de Handlungen entsprechend einer bestimmten religiésen Tradition gestaltet werden.
Zum anderen kommt rituellen Handlungen im Umgang mit Menschen, die als »geistig
behindert« gelten, bzw. im Zusammenleben von »geistig behinderten« und nicht-»be-
hinderten« Menschen eine zentrale Bedeutung zu: Einrichtungen fiir Menschen mit
»geistiger Behinderung« nehmen diejenigen Menschen auf, die als unfihig befun-
den wurden, an alltiglichen Situationen verschiedener gesellschaftlicher Bereiche
angemessen teilzunehmen, und die fiir Krisen und Konflikte bei gesellschaftlichen
Abliufen verantwortlich gemacht werden. Auch im Alltag innerhalb der Einrichtun-
gen gelten die Anforderungen und Erwartungen einer Gesellschaft und so kommt es

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -

3N


https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Religion und Disability

auch dort, z.B. in der Interaktion zwischen Betreuten und Betreuenden sowie auch
zwischen Betreuten und Betreuenden untereinander, immer wieder zu krisenhaften
Situationen, die gelést werden miissen. Die Einrichtungen sind nicht vollig losgeldst
von der Gesellschaft, sondern sind Teil von ihr. Dementsprechend werden die Unfi-
higkeitskonstruktionen aufierhalb der Einrichtungen in ihrem Inneren aktualisiert.
Es gilt also auch oder sogar gerade innerhalb der Einrichtungen, die der Aufgabe der
Eingliederung oder dem Anspruch der »Inklusion« gerecht werden sollen, reibungs-
lose Alltagsinteraktionen und d.h. eine Ubereinstimmung zwischen Handlungen und
Erwartungen herzustellen. Da es aufgrund der gegebenen Erwartungsstrukturen
aber immer wieder zu krisenhaften Situationen kommt und da aufgrund eben dieser
Erwartungs- sowie der allgemeinen Machtstrukturen die Zuschreibung von Unfihig-
keit immer wieder die gleiche Gruppe von Personen trifft, nehmen sich die beteilig-
ten Personen als Angehorige einer bestimmten Gruppe und als grundsitzlich unter-
schiedlich wahr.

Rituale sind mit ihrer spezifischen Struktur in der Lage, Handlungen und Erwar-
tungen in Ubereinstimmung zu bringen und ein Gefiihl der Zusammengehérigkeit
von Personen zu erzeugen. Sie kénnen demnach dazu dienen, krisenhafte Alltagssitu-
ationen zu befrieden. Dieser Effekt von Ritualen und damit die Rituale selbst gewin-
nen dann weiter an Relevanz, wenn »Inklusion« das visionire Ziel fiir die Arbeit mit
»geistig behinderten« Menschen darstellt.

Rituale zeichnen sich, wie erliutert, dadurch aus, dass ihr Ablauf festgelegt ist.
Bei Interaktionen auflerhalb von Ritualen ist dies nicht im gleichen Ausmaf der Fall:
Bei diesen gibt es generell immer mehrere Moglichkeiten, wie ein Ereignis (z.B. eine
verbale Auerung oder eine Handlung) verstanden werden kann, d.h., es bestehen
verschiedene Moglichkeiten, auf ein Ereignis zu reagieren. Unabhingig von der In-
tention, die z.B. mit einer Auflerung oder Handlung verbunden ist, erhilt ein Ereignis
durch die Reaktion, die schliefilich auf das Ereignis folgt, eine konkrete, wirkméchti-
ge Bedeutung. Rituale reduzieren die moglichen Anschlussreaktionen fiir Ereignisse
in extremer Weise — nimlich auf genau eine Moglichkeit —, indem die Reihenfolge von
bestimmten AufRerungen oder Handlungen feststeht. Sie geben damit die Bedeutung
von Ereignissen innerhalb von Ritualen vor und verhindern so weitgehend, dass Un-
sicherheiten in Bezug auf die Deutung von Ereignissen entsteht.

Die Kategorisierung »Behinderung« ist ebenfalls eine Strategie, um Anschluss-
unsicherheiten zu bewiltigen. Anschlussunsicherheiten werden in diesem Fall damit
erklirt, dass eine Person oder Gruppe unfihig sei, sich anschlussfihig zu duflern oder
angemessen zu handeln, dass also eine Person oder Gruppe nicht in der Lage sei, den
Anforderungen fir sinnvolle Anschliisse zu entsprechen. Auf die Person oder Gruppe
wird folglich nicht in einer von vielen normalen Weisen«reagiert, sondern in spezieller
Weise. Folglich wird sie exkludiert oder tiber die Sonderposition der >Abweichenden<
inkludiert. Ein als unangemessen empfundenes Verhalten wird dadurch — zum Preis
der >Normalinklusion« — entschuldigt. Dies kann auch in Ritualen und Gemeinschaf-
ten der Fall sein. Die Konfliktlosungsstrategie »Behinderung« kann also auch inner-
halb von Ritualen angewendet werden. Rituale haben aber auch — aufgrund ihres cha-
rakteristischen Merkmals der Anschlussfestlegung — das Potenzial, »Behinderung«
als Strategie zur Bewiltigung von Anschlussunsicherheiten obsolet zu machen. Da der
eindeutige Anschluss an eine Auerung oder Handlung immer dadurch, dass er fest-
gelegt ist, méglich ist, ist eine Auflerung oder Handlung in einem Ritual, zugespitzt

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 10 — Zusammenfassung: eine Grounded Theory of Dis/abling Religion

formuliert, immer anschlussfihig — nahezu egal, wie sie ausfillt oder ob sie iiberhaupt
stattfindet. Es gibt dann keine Vorkommnisse, die auf diese Weise entschuldigt wer-
den miissten. Sie treten entweder nicht auf oder werden durch andere Mechanismen
als die Konfliktlsungsstrategie »Behinderung« zu anschlussfihigen Vorkommnissen.
In der Konsequenz ist eine Person, die sich duflert oder handelt, in einem Ritual fahig,
»normal an einer Interaktion teilzunehmen. Diese Herstellung der >normalen Fahig-
keit« kann, wie gezeigt, von den Beteiligten als Auflosung der »Behinderung« einer
Person, d.h. als Verwandlung eines »behinderten« in einen nicht-»behinderten« Men-
schen im Ritual erlebt werden. Erfahrungen von solchen Verwandlungen sowie der
Umstand, dass diese an eine spezifische Situation, nimlich das Ritual, gebunden sind,
machen deutlich, dass Un-/Fihigkeitskonstruktionen hochgradig kontextabhingig
und d.h., abhingig von den Erwartungen, die in einem jeweiligen Kontext bestehen,
sind und nicht von konkreten Eigenschaften einzelner Personen. Damit wird ein
Kernanliegen der Disability Studies durch eine religionswissenschaftlich-ritualtheo-
retische Analyse erfitllt.

Der Eindruck von der Fihigkeit von Menschen, deren Kompetenz sonst (z.T. um-
fassend) infrage gestellt wird, kann sich auf alltagliche Situationen auflerhalb des Ri-
tuals auswirken. Zumindest wird erkennbar, dass einige Befragte darauf hoffen, dass
sich aus dem ritualgebundenen Eindruck positive Effekte iiber das Ritual hinaus er-
geben. So gehen einige Betreuende davon aus, dass durch die stindige Wiederholung
von bestimmten Verhaltensweisen in den wiederkehrenden Ritualen diese erlernt und
in anderen Situationen angewendet werden kénnen. Damit dies zu weiterer Inklusion
fithrt, miissen aber diese Verhaltensweisen, auf die die Beteiligten in den religiésen
Ritualen konditioniert werden, auch in anderen, nicht-religiésen Zusammenhingen
angemessen sein. Verliert (eine bestimmte) Religion ihre gesellschaftsprigende Kraft,
funktioniert diese Befihigungsstrategie nicht oder kann sich sogar in ihr Gegenteil
verkehren und zu Behinderung und Exklusion fithren. Einige Betreute hoffen, dass
ihre Kompetenz, die sie in Ritualen unter Beweis stellen, auch unabhingig von Ritua-
len anerkannt wird und diese Anerkennung wiederum dazu fithrt, dass sie Zugang zu
verschiedenen, nicht-religiésen Bereichen der Gesellschaft erhalten oder sogar iiber-
haupt nicht mehr als »geistig behindert« betrachtet werden, dass also ihre Identifika-
tion als »geistig behinderter« Mensch aufgrund der sichtbaren Fihigkeit zur religio-
sen Partizipation aufgehoben wird. Auch dem Erfolg dieser Strategie ist die positive
Anerkennung religioser Sachverhalte in auerreligisen Bereichen vorausgesetzt.

Bereits die Anwesenheit bei einem Ritual kann als Ausdruck der Gemeinsambkeit
und Zugehorigkeit zur Gemeinschaft gedeutet werden. Der erfolgreiche Verlauf eines
Rituals kann auflerdem als Bestitigung oder Beleg dafiir empfunden werden, dass
die Uberzeugungen, dass jeder Mensch iiber Fihigkeiten verfiigt (also Menschen nicht
wvollstandig behindert« sind), dass »Inklusion« machbar ist oder — wenn es sich um
religiose Rituale handelt — dass religiose Zusammenhinge per se »inklusiv« sind usw.,
richtig sind. Dieser Erfahrungsbeweis kann aufierhalb von Ritualen erinnert oder
angefithrt werden und damit die entsprechenden Uberzeugungen im Alltag stirken.
Sie konnen moglicherweise zur Grundlage z.B. fiir die Konzeptualisierung religios
gebundener Organisationen als sozialpolitische Akteurinnen fiir »Inklusion« werden.
Dies ist jedoch insbesondere in Bezug auf das Ideal der »Inklusion« einigermafien
paradox: Die Uberzeugung und Inszenierung von religiésen Zusammenhingen als
solche, die unterschiedliche, d.h. fihige und unfihige, privilegierte und benachteilig-

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -

323


https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Religion und Disability

te Menschen zusammenbringt, gleichwertig einbindet und diese Unterschiede tiber-
windet, setzt das Bestehen dieser Unterschiede voraus. So gesehen kénnte implizit ein
Interesse daran bestehen, diese unterschiedlichen sozialen Stellungen gerade nicht
aufzuheben — wie es aber teilweise als Anliegen formuliert wird —, sondern ihre Auf-
hebung als Vision bis in die jenseitige Welt oder zumindest bis zu einer mehr oder
weniger fernen Zukunft, die mafigeblich durch Religion(en) gestaltet wird, aufrecht-
zuerhalten. Wiirden diese Unterschiede nicht mehr bestehen, konnte Religion ihre
»Inklusivitit« nicht mehr unter Beweis stellen.

Damit die beschriebenen Befihigungseffekte von Ritualen eintreten, miissen
die Rituale erfolgreich sein und diirfen nicht gestort werden oder scheitern. Die Be-
schiftigung mit dem Phinomen »geistige Behinderungx, das als Hinweis darauf ver-
standen werden kann, dass Interaktionsverldufe als gestort wahrgenommen werden,
macht deutlich, dass der Erfolg von Ritualen auf unterschiedliche Weise sichergestellt
werden kann: Einerseits kann die Breite dessen, was als anschlussfihig gilt, erhoht
werden; andererseits konnen Mafinahmen ergriffen werden, die ausschliefien, dass
es zu nichtanschlussfihigen Ereignissen kommt. Festzustellen ist, dass die Breite
dessen, was als anschlussfihig gilt, durchaus unterschiedlich ausfallen kann. Geht es
fur Befragte oder in bestimmten Kontexten um die Umsetzung des sozialpolitischen
Programms der »Inklusion« oder um die religiose Re- oder Ersatzinklusion von »geis-
tig behinderten« Menschen (z.B. in speziell fiir Betreute angebotenen Ritualen), wird
eine héhere Bandbreite von Aufierungen und Handlungen als anschlussfihig akzep-
tiert als von Befragten, fiir die die Debatten um »Inklusion« weniger Bedeutung ha-
ben oder im Zusammenhang mit Ritualen, die sich an eine allgemeine und zumeist
nicht-»behinderte« Teilnehmerschaft richten. In beiden Fillen - stirker aber im letz-
teren — wird bereits im Vorfeld von Ritualen gepriift, wer nicht zu sehr stért und wes-
sen Auflerungen und Handlungen in einem jeweiligen Ritual noch als anschlussfihig
akzeptiert werden kénnen und wer fiir welche Position innerhalb einer Gemeinschaft
infrage kommt. Dabei spielen nicht-religiose Kategorisierungen wie auch religions-
interne Anforderungen eine Rolle, wobei zwischen beiden wiederum Wechselwirkun-
gen bestehen konnen. So werden soziale Kategorisierungen und Stellungen bei der
Positionszuweisung in den Gemeinschaften beriicksichtigt. Im Fall des Befunds der
»geistigen Behinderung« kann dies innerhalb von religiésen Gemeinschaften zu er-
schwerten Priiffungsbedingungen fithren; es kann z.B. Inklusion in die religiose Ge-
meinschaft, aber nicht in eine religiose Organisation, als Laie oder Virtuosln, aber
nicht als ordinierteR SpezialistIn erfolgen usw. Hinzu kommen ungewollte Unfihig-
keitskonstruktionen oder Exklusionseffekte, wie sie z.B. durch riumliche und zeit-
liche Bedingungen entstehen, die Einfluss auf die Zusammensetzung der Ritual-
teilnehmerschaft ausiiben. Die Herstellung von Fahigkeit und gemeinschaftlicher
Inklusion durch Rituale setzt also in gewisser Weise Exklusion voraus. Die Zusam-
mensetzung und Ordnung der Gemeinschaft ist, so zeigt sich, nicht bedingungslos
— egal wie nachdriicklich bedingungslose Einbindung proklamiert wird: Rituale ha-
ben zwar das Potenzial, Heterogenitit zu integrieren — aber nur in gewissen Grenzen
bzw. auf der Grundlage von Exklusion. Fiir diejenigen, die nicht durch Rituale befi-
higt werden oder fiir die aus emischer Sicht aktive Positionen in der Gemeinschaft
nicht infrage kommen, gibt es spezielle Positionen im Rahmen religioser Vorstellun-
gen wie die derjenigen, die trotz allem wiedergeboren werden, die bedingungslos von
Gott oder Christus geliebt werden oder die Position religiéser Virtuosen. Um all das

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 10 — Zusammenfassung: eine Grounded Theory of Dis/abling Religion

zu erkennen, ist ein Blick hinter die Kulissen von Ritualen nétig: So sind z.B. nicht
nur Initiationsrituale in den Blick zu nehmen, sondern es ist auch darauf zu schauen,
was vor Ritualen und in ihrer Peripherie geschieht; es sind diejenigen Personen und
Gruppen in die Forschung einzubeziehen, die nicht initiiert und nicht Teil einer be-
stimmten Gemeinschaft oder nicht in Amt und Wiirden innerhalb einer Gemeinschaft
sind. Religionswissenschaft muss, um das Funktionieren von religiésen Zusammen-
hingen und ihr Verhiltnis zu anderen, nicht-religiésen Bereichen der Gesellschaft zu
kldren, also auch auf diejenigen, die in religiéser Perspektive als abweichend gelten,
die in religiosen Zusammenhingen nicht beriicksichtigt oder durch diese marginali-
siert werden, blicken. Disability Studies lenken den Blick auf diese und ihre Konzepte
tragen dazu bei, Un-/Fihigkeitskonstruktionen und die mit ihnen verbundenen ge-
sellschaftlichen Positionen zu erkliren.

Fir die gemeinschaftsbildenden Effekte von Ritualen ist es von Bedeutung, dass
alle oder moglichst viele, die zur Gemeinschaft dazugehéren sollen, an denselben Ri-
tualen teilnehmen oder die gleichen Symbole nutzen. Vor diesem Hintergrund kann
vermutet werden, dass es als problematisch oder zumindest als nicht ideal aufgefasst
werden kdnnte, wenn eine Heterogenitit von (rituellen) Praktiken und Symbolen oder
eine Indifferenz gegeniiber rituellen Praktiken in den Einrichtungen, deren Aufgabe
die Befihigung und die Eingliederung in eine Gemeinschaft ist, sichtbar werden. Ins-
besondere im Zuge einer Zunahme religioser Diversitit einerseits und der Abnahme
eindeutiger religioser Bindung andererseits in den religios gebundenen Einrichtun-
gen der Behindertenhilfe und Sozialtherapie, in denen Rituale entsprechend einer
bestimmten religiésen Tradition konnotiert werden, aber auch in den Gesellschaften
insgesamt kann die Frage nach der Teilnahme an den Ritualen einer bestimmten Ge-
meinschaft virulent werden. Der Zusammenhang religis-gemeinschaftlicher und
gesellschaftlicher Befihigung und Inklusion ist also nicht nur mit Blick auf »Behin-
derung« und »geistige Behinderung« relevant, sondern immer dann, wenn es um ge-
sellschaftliche Kohision in Anbetracht von Heterogenitit geht.

Sowohl die befihigenden als auch die behindernden Effekte von Ritualen sind auf
die Charakteristik von Ritualen, den Verlauf von Interaktionen festzulegen, zuriick-
zufithren und daher auch von nicht-religiésen Ritualen zu erwarten. Dariiber hinaus
kann angenommen werden, dass dhnliche voriibergehende Befihigungseffekte nicht
nur in (religiosen) Ritualen, sondern in jeder Situation auftreten konnen, in der Er-
wartungen und Handlungen, ohne dass »Behinderung« als Konfliktlosungsstrategie
eingesetzt werden muss, spontan iibereinstimmen. Obwohl also aus etischer Sicht
Religion nicht zwingend notwendig ist, um Befihigung zu erreichen, wird in den
religios gebundenen Einrichtungen grofler Wert darauf gelegt, dass Rituale entspre-
chend einer bestimmten religiosen Tradition gestaltet werden oder Maximen einer
bestimmten religiésen Tradition vermitteln. Dies bietet sich an, da religiose Tradi-
tionen iiber ein grofRes Repertoire an Ritualen verfiigen, dessen man sich bedienen
kann. Vermutet werden kann auch, dass eine religiose Rahmung oder Aufladung von
Ritualen, die Verbindlichkeit, an ihnen teilzunehmen, steigert, indem sie dadurch in
einen existenziellen Zusammenhang gestellt werden. Wie erldutert, kann dadurch
auflerdem die religiose Anbindung einer Einrichtung oder Gemeinschaft und damit
die Relevanz einer bestimmten religiésen Tradition fiir die soziale Ordnung, auf de-
ren Gestaltung religiose Personen und Gemeinschaften Anspruch erheben, sichtbar
gemacht werden.

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -

325


https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Religion und Disability

10.3 Dis/ability im Kontext religioser Vorstellungen

Der Begriff »geistige Behinderung« ist verhiltnismiflig jung und gilt heute bereits
wieder als unangemessen. Er setzte sich in Deutschland im Zuge grundlegender
sozialpolitischer Reformen ab den 1960er-Jahren durch. Dementsprechend kommt
dieser Begriff in den traditionellen autoritativen Texten von Katholizismus und Pro-
testantismus wie der Bibel, Schriften der Kirchenviter oder des Reformators Martin
Luther nicht vor.*

Eine Kategorisierung, die mit der heutigen von Menschen als »geistig behindert«
vergleichbar ist, wird ab dem 19. Jahrhundert greifbar. Diese Kategorisierung ist eng
verkniipft mit der Griitndung von speziellen nicht-religiésen und religiésen Einrich-
tungen fiir die so kategorisierten Menschen sowie mit medizinischen, pidagogischen
und theologischen Deutungen ihrer Konstitution. So gibt es seit dieser Zeit Schriften
evangelischer und katholischer Theologen, die sich mit einer Gruppe von Menschen
beschiftigen, die sie als aufderhalb christlicher Gemeinschaften, religiosen Heils und
am Rand der Gesellschaft stehend betrachteten. Strukturell dhnlich wie z.B. medi-
zinische Ansitze sahen diese Theologen die Ursache der prekiren sozialen Stellung
dieser Menschen darin, dass ihre individuelle Konstitution gestort sei und darauf ab-
wertend und ausschlieflend reagiert werde (individuelles oder rudimentires soziales
Modell von Behinderung). Als Theologen betteten sie die Ursache dieser Stérung wie-
derum - anders als z.B. medizinische Ansitze — in einen religiésen, auf Gott bezoge-
nen Zusammenhang. Aus dieser Deutung zogen sie schliefilich Schliisse fiir die geeig-
nete soziale Stellung dieser »beeintrichtigten« Personengruppe: Sie sollte zumindest
voritbergehend — wenn nétig aber auch auf Dauer - fern ihrer Familien und abseits der
Stidte in speziellen Einrichtungen versorgt und behandelt, am besten auch geheilt/
normalisiert werden.

Ein starker Anstieg evangelischer und katholischer Publikationen zum Thema »Be-
hinderung« und insbesondere mit Bezug zur »geistigen Behinderung« ist seit 2008,
dem Jahr, in dem die UN-Behindertenrechtskonvention in Kraft trat, zu verzeichnen.
Evangelisch- und katholisch-theologische Texte und die theologischen Konzeptuali-
sierungen von »geistiger Behinderung«, die diese Texte vornehmen, sind unter den
Betreuten und Betreuenden der untersuchten evangelischen und katholischen Ein-
richtungen fiir Menschen mit »geistiger Behinderung« weitgehend unbekannt. Die
religiosen Deutungen »geistiger Behinderung«, die in diesen Einrichtungen — vor al-
lem von Betreuenden — vorgenommen werden, resultieren vielmehr aus individuellen
religiésen Uberlegungen als aus der Kenntnis allgemein verbindlicher Lehren oder von
Aussagen theologischer Autorititen. Die Betreuten, die in evangelischen und katholi-
schen Einrichtungen befragt wurden, haben keine religiésen Konzeptualisierungen
von »geistiger Behinderung« entwickelt. Hierfir scheint ihnen keine Gelegenheit ge-
boten zu werden.

Die autoritativen Texte der Anthroposophie von ihrem Griinder Rudolf Steiner, die
zu Beginn des 20. Jahrhunderts verfasst wurden, gehen auf eine Kategorisierung von
Menschen ein, die derjenigen in »geistig behindert« in etwa entspricht. Innerhalb der
Anthroposophie wird die Bezeichnung »Seelenpflege-Bediirftigkeit« verwendet, die
auf Steiner zuriickgefithrt wird. Bis heute sind u.a. die Texte Steiners und diese Be-

3 Inwiefern diese dquivalente Kategorisierungen enthalten, ist diskussionswiirdig.

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 10 — Zusammenfassung: eine Grounded Theory of Dis/abling Religion

zeichnung Grundlage der anthroposophischen Deutung der Zustinde, die auferhalb
der Anthroposophie »geistige Behinderung« genannt werden und fiir den anthropo-
sophischen Umgang mit dieser Personengruppe. Dies trifft sowohl auf neuere Publi-
kationen von AnthroposophInnen zum Thema als auch auf die Betreuten und Betreu-
enden in den untersuchten anthroposophischen Einrichtungen zu. Im Vergleich der
Konzeptualisierungen von Betreuenden und Betreuten lassen sich in anthroposophi-
schen Einrichtungen keine wesentlichen Unterschiede feststellen.

Der wesentliche Unterschied zwischen Anthroposophie auf der einen und Katholi-
zismus und Protestantismus auf der anderen Seite besteht hinsichtlich ihres Verhalt-
nisses zur »geistigen Behinderung« in ihren inhaltlichen Konzeptualisierungen dieses
Phinomens und darin, welche Bedeutung autoritativen Texten bei diesen Konzeptu-
alisierungen zukommt: In den untersuchten anthroposophischen Einrichtungen sind
solche Texte fiir die religiose Deutung »geistiger Behinderung, wie erliutert, grund-
legend; fir die Betreuten und Betreuenden in evangelischen und katholischen Ein-
richtungen spielen sie hingegen keine erkennbare Rolle.

Die inhaltlichen Unterschiede in der Deutung von »geistiger Behinderung« zwi-
schen Anthroposophie einerseits und Katholizismus und Protestantismus anderer-
seits sind auf ihre unterschiedlichen transzendenzbezogenen und theologisch-anthro-
pologischen Konzepte zuriickzufithren. Transzendenzkonzepte und soziale Praktiken
wie die Konstruktion von »Behinderung« stehen, so zeigt das untersuchte Beispiel, in
unmittelbarer Wechselwirkung miteinander. In anthroposophischer Perspektive han-
delt es sich bei einer »geistigen Behinderung« um eine gestorte Verbindung zwischen
den verschiedenen Bestandteilen des Menschen (physischer Leib, Atherleib, Astralleib
und Ich), die sich wihrend des Inkarnationsprozesses des Ichs in der geistigen Welt
zwischen Sterben und Geburt unter den Einwirkungen von Taten (Karma) aus den vo-
rangegangenen Leben (Inkarnationen des Ichs) ereignet. Dieser Vorstellung nach ist
nicht das Ich oder der Geist eines Menschen eingeschrinkt, sondern die Méglichkeiten
des Ichs, sich durch den Kérper, an den das Ich fiir ein Leben gebunden ist, zu dufern.
Da die Seele zwischen Ich bzw. Geist und Korper vermittelt, ist sie zu pflegen, um
ein besseres Ineinandergreifen der einzelnen Bestandteile des Menschen zu férdern.
Vor diesem Hintergrund wird im anthroposophischen Kontext die Bezeichnung »geis-
tige Behinderung« sowie die aktuell gingigen medizinischen Bestimmungen dieser
abgelehnt und stattdessen der Begriff der »Seelenpflege-Bediirftigkeit« bevorzugt.
Des Weiteren wird im Auftreten dieser Inkarnationsstérung der Zweck gesehen, dass
sich das Ich des betreffenden Menschen weiterentwickelt. Der Zustand der »Behinde-
rung«/»Seelenpflege-Bediirftigkeit« ist an ein Leben gebunden und l6st sich nach dem
Sterben, wenn sich die verschiedenen Bestandteile des Menschen wieder voneinander
trennen und vergehen und das Ich sich auf eine weitere Inkarnation vorbereitet, auf.

In evangelischer und katholischer Perspektive wird »geistige Behinderung« als
Schopfung Gottes verstanden, die auf einen den Menschen weitgehend unbekann-
ten Plan Gottes zuriickgeht. Einen spezifischen Begriff oder ein einheitlich tradiertes
Konzept wie in der Anthroposophie gibt es in evangelischen und katholischen Kon-
texten nicht. Dort werden vielmehr zusammen mit dem Begriff »geistige Behinde-
rung« im Wesentlichen auch die mit ihm verbundenen medizinischen und rechtlichen
Konzeptualisierungen sowie das Narrativ des umfassend sozial exkludierten »geistig
behinderten« Menschen iibernommen und im Prozess individueller Uberlegungen in
religiose Gottes-, Welt- und Menschenbilder eingefiigt. Der Blick auf christlich-theo-

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -

3217


https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Religion und Disability

logische Literatur zeigt, dass christliche mainline-Theologie eher von einer Auflésung
leidvoller »Behinderung« im Leben nach dem Tod ausgeht; pfingstliche und Theolo-
glnnen mit eigenen Behinderungserfahrungen gehen hingegen zwar von einer Trans-
formation, aber von einer prinzipiellen Bestindigkeit von »Behinderung« als indivi-
duelles Merkmal iiber den Tod hinaus, aus. Die Funktion oder zumindest ein Effekt
des Auftretens von »geistiger Behinderung« wird innerhalb der individuell vollzoge-
nen religiésen Rahmung darin gesehen, dass es fiir Nicht-»Behinderte« lehrreich ist,
wenn sie Menschen mit »geistiger Behinderung« begegnen. Die Vorstellung der nicht
intendierten und auch eher unbewussten Mentorenschaft »geistig behinderter« Men-
schen findet sich auch im anthroposophischen Kontext. Sie ist stets mit der Assozia-
tion von »geistiger Behinderung« mit Eigenschaften wie Unvollstindigkeit, Leid und
Hilfsbedurftigkeit verbunden. Bestimmte Menschen als per se unvollstindig, leidend
und hilfsbediirftig und andere, z.B. sich selbst, als im Vergleich dazu vollkommen an-
ders wahrzunehmen, hat zur Folge, dass beide Zustinde als kontingent erlebt werden.
Durch die Erklirung dieser als disparat gedeuteten Zustinde durch Transzendentes
wird jedoch diese Kontingenz wieder aufgehoben. Gleichzeitig stellt sich das Gefiihl
der Dankbarkeit fiir den (eigenen) nicht-»behinderten« Zustand gegeniiber dem Tran-
szendenten ein. Im Zuge dieser Erfahrung wird die Vorstellung des Transzendenten,
das die als in sich disparat erscheinende Immanenz zu einer sinnvollen Einheit zu-
sammentfiigt, plausibilisiert. Diesem vorausgesetzt ist logischerweise, dass Menschen,
denen eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird, als vollkommen Andere
wahrgenommen werden und nicht Teil normaler, d.h. erwartbarer Abliufe sind. Die
Verdringung von Eigenschaften, die als »Behinderungen« gelten, aus der alltiglichen
Wahrnehmung macht die Wahrnehmung dieser Eigenschaften zu einem aufleralltag-
lichen, iiberraschenden Moment sowie zum Ausgangspunkt fiir Kontingenzerfahrun-
gen und damit fir religiose Deutungen, die diese Kontingenz bewiltigen. Dazu tragen
nicht zuletzt die soziale und ortliche Separation dieser Gruppe und ihr Einschluss in
spezielle Einrichtungen bei, die vor allem zu Beginn auch oder gerade religios begriin-
det wurde. In diesem Zusammenhang zeigt sich, dass nicht objektiv eindeutig oder
statisch festgelegt ist, welche Eigenschaften als Kennzeichen »geistiger Behinderung«
gedeutet werden. Vielmehr handelt es sich dabei, wer wem als »geistig behindert« gilt,
um eine — wenn auch vom sozialen Umfeld beeinflusste — subjektive Angelegenheit.
Am eindriicklichsten wird dies in den Fillen, in denen Personen, die in Einrichtungen
fir »geistig behinderte« Menschen wohnen und damit ganz offensichtlich von ihrem
Umfeld als »geistig behindert« wahrgenommen werden, sich selbst nicht als »geistig
behindert« empfinden, aber anderen Menschen eine »geistige Behinderung« zuschrei-
ben.

Ahnlich bei den herausgearbeiteten anthroposophisch- und evangelisch-/katho-
lisch-religiosen Konzepten »geistiger Behinderung« ist weiterhin, dass sie in struktu-
reller Hinsicht ein soziales Modell von Behinderung darstellen, bei dem die objektive
Gegebenheiteinerindividuellen Beeintrichtigung (Impairment) als solche betont wird.:
Die Konzepte beruhen auf der Annahme, dass im Fall von »geistiger Behinderung« die
individuelle Konstitution eines Menschen gestort oder beeintrichtigt ist und dass das
Umfeld beeintrichtigte Menschen meistens abwertet und benachteiligt — in seltene-
ren Fillen aber auch besonders schitzt und in ihnen (hinsichtlich einiger bestimmter
Aspekte) Vorbilder erkennt. Im Sinne eines sozialen Modells von Behinderung wird die
Deutung von Beeintrichtigung und der Umgang mit ihr als variabel aufgefasst. Inner-

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 10 — Zusammenfassung: eine Grounded Theory of Dis/abling Religion

halb der religios gebundenen Argumentationen wird der Umgang der nicht-religiosen
Gesellschaft (in der theologischen Literatur auch unter »Kultur« gefasst) als tenden-
ziell abwertend und benachteiligend, also als schlecht identifiziert und der richtige,
religi6s geprigte — z.B. dem Willen Gottes entsprechende — Umgang als gut. Das Auf-
treten der Stérungen oder Beeintrichtigungen, die als objektiv gegeben verstande-
nen werden, wird wie dargelegt durch den Bezug auf Transzendentes erklirt. Ihr Ur-
sprung liegt in dieser Perspektive nicht im Sozialen und damit Variablen, sondern im
Bereich des Absoluten. Damit werden in religiésen oder religiés gebundenen Zusam-
menhingen die aktuell gingigen medizinischen und rechtlichen Kategorisierungen
von Menschen in »behindert« und nicht-»behindert« nicht nur iitbernommen, sondern
dadurch, dass sie religiés — und damit unhinterfragbar — erklirt werden, verobjek-
tiviert. Religiose Vorstellungen losen also die Kontingenz sozialer Kategorisierungen
durch ihre transzendenzbezogenen Erklirungen auf und reifizieren diese damit zu-
gleich. Die Konfliktlgsungsstrategie »Behinderung« und religise Vorstellungen ste-
hen folglich in einem symbiotischen Verhiltnis zueinander: Menschen als »behindert«
zu kategorisieren, macht es moéglich, akut gestérte Vorgiange unter anderem Vorzei-
chen — nimlich unter dem Vorzeichen »Behinderung« — fortzusetzen; diese praktische
Losung eines Konflikts erklirt aber nicht, wieso diese Storung auftritt:* Das Auftre-
ten — und auch das Ausbleiben — einer Stérung bleibt kontingent. Die Erklirung tiber-
nehmen religiose Vorstellungen, indem sie individuelle Merkmale, die als Ursache von
Stérungen identifiziert werden, auf Transzendentes (z.B. Gott, Karma) zuriickfithren.
Bei diesen unhinterfragbaren Erklirungen von »Behinderung« handelt es sich um das
Verhiltnis zu Dis/ability bzw. »Behinderungs, das spezifisch fiir Religion - verstanden
als Kontingenzbewiltigungskommunikation - ist. Ein eigenes religioses Modell von
Behinderung begriindet dies jedoch nicht. Vielmehr setzt die religiése Erklirung von
Dis/ability bzw. »Behinderung« an einem individuellen oder sozialen Modell an.

Eine soziale Position, die auf religiosen Vorstellungen beruht und tiber die dieje-
nigen, die als vollkommen Andere konstruiert werden, in religiose Zusammenhin-
ge eingebunden werden kénnen, ist die der religiosen Virtuosen. Menschen, denen
eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird, kénnen insofern als religiose Vir-
tuosen gedeutet werden, als sie emisch als besonders fihig gelten, Zugang zu Trans-
zendentem zu haben. Gebunden ist dies an die Vorstellung, die von einigen wenigen
Befragten in leitenden Positionen vertreten wird, dass eine intensive intellektuelle
Betitigung und eine zu grofle Beachtung von gesellschaftlichen und gemeinschaft-
lichen Konventionen den Zugang zu Transzendentem behindere. Beides sprechen sie
Menschen mit »geistiger Behinderung« ab. »Behinderte« Menschen gelten ihnen so-
zusagen dem Naturzustand niher als der Kultur (Gesellschaft/Zivilisation), die den
Menschen von der natiirlichen Verbundenheit mit dem Transzendenten entfernt. Eine
Skepsis gegeniiber dem Kulturellen (Gesellschaftlichen) kann allgemein und nicht nur
im Zusammenhang mit »geistiger Behinderung« dazu fithren, dass Phinomenen, die
im Widerspruch zu (vermeintlich gingigen) sozialen Vorgingen zu stehen scheinen,
das Potenzial zugeschrieben wird, dem Transzendenten nahe zu sein. Der Einbezug
von »geistig behinderten« Menschen oder anderer als religiése Virtuosen ist damit in
zweifacher Weise zwingend mit einer Auflenseiterposition verkniipft: Sie kann nur

4 Esseinocheinmal daran erinnert, dass mit Stérung nicht ein individuelles Merkmal gemeint ist, son-
dern eine Unsicherheit beim Verstehen einer Handlung oder Auerung.

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -

329


https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

Religion und Disability

auf der Grundlage der Distanz zu gesellschaftlichen und gemeinschaftlichen Zusam-
menhingen entstehen und verstetigt diese Distanz, weil die Fihigkeit, dem Trans-
zendenten nahe zu sein, sich nur in Auerungen oder Handlungen zeigen kann, die
immer wieder die Unfihigkeit, sozialen Erwartungen zu entsprechen, demonstrie-
ren. Diese soziale Unfihigkeit wird damit als religiose Fahigkeit (um-)gedeutet. Lisst
sich die soziale Distanz nicht erkennen, erfolgt keine Zuschreibung transzendenz-
bezogener Fihigkeit. In dieser Perspektive gelten dann z.B. auch erwachsene, sozial
privilegierte, rationale Menschen als nicht oder zumindest weniger fihig, selbst und
unmittelbar Transzendentes zu erfahren. Der Kontakt zu den transzendenznahen,
sozialen AuflenseiterInnen, die als Zeichen transzendenter Wirkmachtigkeit oder
als religiose Virtuosen verstanden werden, eroffnet aber den Rationalen und sozial
Privilegierten die Moglichkeit, dem Transzendenten niherzukommen. Vermutlich
kommen solche Deutungen von »geistig behinderten« Menschen als Virtuosen, die ein
bestimmtes Ideal verkorpern, nicht nur in religiésen Kontexten vor. Es ist davon aus-
zugehen, dass weiterfithrende Analysen auch im Zusammenhang mit anderen, z.B.
politischen Idealvorstellungen, die eine Skepsis gegeniiber gingigen gesellschaftli-
chen Mechanismen beinhalten, solche Idealisierungen von »behinderten« Menschen
oder anderen AuflenseiterInnen finden wiirden. Es zeigt sich auch an diesem Punkt
die Kontextabhingigkeit dessen, was als Einschrinkung gilt, sowie die Komplementa-
ritdt von Fahigkeit und Unfihigkeit und ihre Bedeutung fiir soziale Positionen.

Der Kontext Religion wird emisch an verschiedenen Stellen und aus verschiedenen
Griinden als grundsitzlich unterschiedlich zu nicht-religiosen Gesellschaftsbereichen
prisentiert.” Vor diesem Hintergrund kénnen potenziell diejenigen Eigenschaften,
die in nicht-religiosen Bereichen als Einschrinkungen gelten, im Kontext Religion
als Fahigkeiten gedeutet werden und die Personen, die tatsichlich oder vermeintlich
Aufenseiterpositionen besetzen, besondere Wertschitzung erfahren. Umgekehrt be-
trachtet: Religiose Zusammenhinge kénnen dadurch, dass in thnen — im Verhiltnis
zu nicht-religiosen Gesellschaftsbereichen — Eigenschaften umgedeutet und soziale
Ordnung umgestaltet wird, als distinkter Bereich sui generis inszeniert werden. Dies
gilt auch dann, wenn diese Umgestaltung auch nur vordergriindig, situationsgebun-
den oder auf Erzihlungen und Beschreibungen beschrinkt ist. Im Zusammenhang
mit der sozialpolitischen Debatte um »Inklusion« verbinden sich dieses Bild von Reli-
gion und die Vision einer grundlegenden Umgestaltung der Gesellschaft, die mit der
»Inklusions«-Debatte verbunden ist: Vor allem religiés gebundenen Menschen mag
Religion (einschliefilich ihrer Sondereinrichtungen) in Anbetracht dieser Debatte als
der Kontext erscheinen, in dem die Vision einer alternativen, »inklusiven« Gesell-
schaft — zumindest dem Selbstverstindnis nach — bereits umgesetzt ist oder kiinftig
realisiert werden kann. Daraus wiederum resultiert das Verstindnis von Religion und
ihren Einrichtungen als einzigem Ort, an dem es »Inklusion« geben kann, als Vorbild
fiir die Gesamtgesellschaft oder als unverzichtbare sozialpolitische Akteurin.

Aktuell fiirchten religiés gebundene Menschen, dass religiése Organisationen zu-
nehmend an gesellschaftlicher Bedeutung verlieren. Inklusionsbezogenen Konzeptu-
alisierungen von Religion erscheinen vor diesem Hintergrund geeignet, um auf der
Notwendigkeit zu bestehen, dass Religion und ihre Organisationen in der Gesellschaft
prasent sind, Einfluss nehmen und durch 6ffentliche Gelder unterstiitzt werden. So

5 Gleiches kann mitanderen Zusammenhingen geschehen.

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 10 — Zusammenfassung: eine Grounded Theory of Dis/abling Religion 331

wird die Auseinandersetzung mit der sozialen Stellung der Menschen, denen eine
»geistige Behinderung« zugeschrieben wird, fir religiose Personen, Gemeinschaften
und Organisationen zum Ausgangspunkt, itber die eigene soziale Position zu verhan-

deln.

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839456217-012 - am 14.02.2026, 18:55:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

