
119

Lukas Nehlsen

Chatten mit Nirgendwo? 
Der Leib als Ausdruck und die Sprache der KI1

Eines der frühesten Anwendungsgebiete und weiterhin so etwas wie 
der heilige Gral der KI-Forschung ist die Konversation einer KI mit ei-
nem Menschen. Alan Turings disziplingebender Essay Computing Ma-
chinery and Intelligence hatte die Idee propagiert, dass wir dann da-
von sprechen sollten, dass Maschinen denken können, wenn Sie das 
»imitation game« bestehen. Wenn Sie also in einer verblindeten, text-
basierten Kommunikation für eine Interviewerin2 genauso (un)unter-
scheidbar von einem Menschen sind wie Männer von Frauen, wenn 
diese versuchen, die Interviewerin in die Irre zu führen.3 Dieses Spiel, 
später als Turing-Test bekannt geworden, basierte also auf dem Ver-
such der Täuschung. Maschinen sollten als denkend angesehen wer-
den, wenn sie einen Menschen so gut täuschen können, dass dieser sie 
oft genug als Mensch und den echten Menschen als Maschine ansieht 
(Turing 1950). 

Auf Grundlage dieser Idee entwickelte sich eine breite Diskussion in 
der Philosophie der KI. Die Kritik an Turings Äquivalenz-These lässt sich 
dabei in zwei Lager aufteilen (vgl. McCarthy 2007, 1180). Das erste La-
ger argumentiert, dass wir eine KI selbst dann nicht als wirklich intelli-
gent ansehen sollten, wenn sie den Turing-Test besteht, beziehungsweise 
wenn ihre intelligente Aktivität von der des Menschen ununterscheid-
bar geworden ist (sogenannte »human level performance«). Das klas-
sische Argument für diese Art des Angriffs wurde von John Searle in 
seinem berühmten »Chinese Room Argument« (CRA) formuliert 
(Searle 1980). Das zweite Lager argumentiert hingegen, dass »human 
level performance« unmöglich ist. Klassisch dafür steht Hubert Drey-
fus’ Angriff auf das Programm der KI-Forschung, hauptsächlich formu-
liert in den 70er Jahren in What Computers Can’t Do (Dreyfus 1992).  
Die zwei Positionen müssen sich nicht gegenseitig ausschließen, da sie 

1		  Ich danke Thiemo Breyer, Erik Dzwiza-Ohlsen, Christian Grüny und Mar-
tin Schnell sowie den Mitgliedern des SchauflerLab@TUDresden und der 
Klasse 6 der a.r.t.e.s graduate school for the humanities cologne für hilfrei-
che Gespräche und Feedback zu diesen Überlegungen.

2		  Aus Gründen der Leserlichkeit verwende ich in diesem Text das generische 
Femininum, es sind darin alle Geschlechter mitgemeint.

3	  	Zu der Parallelisierung von weiblicher und maschineller Alterität in der Ge-
schichte der Maschinen und auch in Turings Test siehe die Bemerkungen von 
Oliver Müller in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

aus verschiedenen Richtungen argumentieren. Der Kern von Searles Ar-
gument ist, dass die entscheidenden Charakteristika von wirklicher In-
telligenz, Bewusstsein, Verständnis etc. kausale Effekte unseres Gehirns 
sind. Künstlich hergestellte KIs seien einfach aus dem »wrong kind of 
stuff« (Searle 1980, 423), um diese kausale Wirkung entfalten zu kön-
nen. Es gibt also in Searles Augen dem Neuroprotein exklusiv inhären-
te kausale Kräfte, die Bewusstsein bewirken können. Dreyfus argumen-
tiert hingegen von einer leibphänomenologisch inspirierten Warte aus. 
Die menschlichen, intelligenten Fähigkeiten seien nicht in Gänze formali-
sierbar, da sie wesentlich in prä-reflexiven, nicht-begrifflichen, leiblichen 
Verhaltensweisen zur Welt bestünden. Beide könnten also das Argument 
des jeweils anderen ebenfalls annehmen und kombiniert sagen: Es gibt 
gute Gründe anzunehmen, dass human level AI unmöglich ist, falls sie 
aber doch möglich sein sollte, gibt es ebenso gute, von den ersteren ver-
schiedene Gründe anzunehmen, dass sie immer noch nicht wirklich in-
telligent, bewusst oder verständig ist. 

Dieser Beitrag will einen anderen phänomenologischen Ansatz aufzei-
gen. Die Frage nach der Möglichkeit der Täuschung, die von Turing aus-
gehend dominierend war, soll ausgeblendet werden. Es soll auch nicht 
einfach gefragt werden, was Computer prinzipiell können und was nicht. 
Im heutigen Alltag begegnen wir dauernd KIs, die sprechen bzw. Text 
produzieren können. In den meisten Fällen ist uns dabei bewusst, dass 
es sich hier um Maschinen handelt. Nun gibt es die Tendenz, trotz dieses 
Wissens den Äußerungen der Maschinen Bedeutung beizumessen. Dieses 
Phänomen soll in diesem Beitrag in den Blick genommen werden. Es ist in 
der Literatur als ELIZA-effect bekannt. Ich will also sprachphänomeno-
logisch beleuchten, was passiert, wenn wir mit einer Maschine Konver-
sation betreiben und, trotz des Wissens darum, dass es »nur« eine Ma-
schine ist, ihren Äußerungen Bedeutung zuschreiben. Hierzu werde ich 
mich vor allem auf die Philosophie Maurice Merleau-Pontys beziehen. 
Merleau-Pontys Phänomenologie der Sprache ist in der Forschung zu sei-
ner Philosophie als eigenständiges Thema eher stiefmütterlich behandelt 
worden.4 Mit Fragen der Philosophie der KI ist seine sprachphilosophi-
sche Position, soweit ich dies überblicke, bisher gar nicht in Verbindung 
gebracht worden. Wenn Merleau-Pontys Philosophie in der KI-Debatte 
angebracht wird, dann meist, um auf die Wichtigkeit eines Körpers oder 
Leibs der KI hinzuweisen.5 Ich will hier aber, ganz im Sinne des Bandes, 
die Begegnung mit Künstlicher Intelligenz in den Vordergrund stellen, 

4	  	Vgl. aber den schon sehr frühen Artikel von (Lewis 1966) und für einen ak-
tuellen Beitrag (Apostopoulos 2019).

5	  	So klassisch bei (Dreyfus 1992) Vgl. weiter (Zebrowski 2010) und (Press-
man 2017), der mit Merleau-Pontys Ansichten Alex Garlands Film Ex Ma-
china analysiert. 

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

und zwar insbesondere die mit einer sprechenden KI. Es soll hier also 
ausprobiert werden, inwieweit Merleau-Pontys sprachphänomenologi-
sche Beschreibungen des Phänomens auch für eine Sprache und ein Spre-
chen der KI gelten können.

Im ersten Teil stelle ich den ELIZA-effect näher vor und gebe eine 
kurze Beschreibung eines zeitgenössischen Programms, das diesen Ef-
fekt hervorruft. Ich zeige einige sprachphilosophische Probleme auf, die 
sich aus einer Definition des Effekts, wie wir sie bei Douglas Hofstad-
ter finden, ergeben. Im zweiten Teil argumentiere ich, dass sich ähnli-
che Probleme schon in Merleau-Pontys Ausführungen über die Sprache 
in der Phänomenologie der Wahrnehmung finden. Ich stelle die beiden 
dort in Betracht gezogenen Theorien zur Klärung der Probleme vor und 
zeige, warum Merleau-Ponty diese als unzureichend ansieht. Im dritten 
Teil stelle ich dann Merleau-Pontys eigene sprachphilosophische Positi-
on vor. Ich analysiere seinen Begriff der gestischen Bedeutung der Spra-
che und dessen Beziehung zum Leib. Im vierten Teil wird diese Theorie 
auf das Phänomen des Gesprächs mit einer KI angewandt. Die fehlende 
Leiblichkeit einer Chatbot-KI wird analysiert. Sie führt zu einem Phäno-
men des Widerstreits in der Wahrnehmung von Bedeutung, aber nicht zu 
ihrer Auslöschung. Im letzten Teil ziehe ich einige Konsequenzen aus der 
vorangegangenen Analyse für die Diskussion um Searles CRA. 

1. Der ELIZA-effect und seine Erklärung

Der ELIZA-effect ist benannt nach Joseph Weizenbaums Programm 
ELIZA von 1966. Das Programm war ein früher Vertreter der Art von 
KI, die später von John Haugeland als good old fashioned AI, kurz 
GOFAI, bezeichnet wurde (Haugeland 1985). GOFAI-Systeme basie-
ren auf festen Abfolgen von Schritten, in denen diskrete Symbole nach 
logischen Regeln aufeinander bezogen werden. ELIZA war ein Chat-
botprogramm, das von Weizenbaum so eingestellt wurde, dass es eine 
an Carl Rogers’ Ansatz orientierte Psychotherapeutin nachahmen sollte. 
Die grobe Funktionsweise war die Folgende: Das Programm suchte im 
eingegebenen Text nach Schlüsselwörtern, welche mit bestimmten Re-
geln verknüpft sind. Zunächst mit einer Regel, wie der eingegebene Text 
aufzulösen sei (decomposition rule) und dann mit einer Regel, wie da
raus neuer Text zu generieren sei, also die Antwort des Programms ausse-
hen solle (reassembly rule). Das Programm hatte durchschlagenden und 
für Weizenbaum selbst schockierenden Erfolg. Viele Testpersonen iden-
tifizierten das Programm mit einem Menschen, vertrautem ihm intims-
te Geheimnisse an und gebärdeten sich wie in einem Gespräch mit einer 
menschlichen Psychotherapeutin. Einige der Testpersonen waren sogar 

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

unwillig zu glauben, dass es sich nicht um einen Menschen handelte, 
nachdem dies aufgelöst worden war (Weizenbaum 1966, 42). 

Basierend auf diesen Erfahrungen wurde der Begriff ELIZA-effect 
geprägt. Douglas Hofstadter hat eine recht präzise Definition des Ef-
fekts gegeben, von der ich im weiteren Verlauf zunächst ausgehen wer-
de. Demnach könne der ELIZA-effect definiert werden als, 

»the susceptibility of people to read far more understanding than is war-
ranted into strings of symbols – especially words – strung together by 
computers« (Hofstadter 1995, 157). 

Als ein einfaches Beispiel nennt er, fälschlicherweise anzunehmen, dass ein 
Geldautomat wirklich dankbar (»grateful«) sei, wenn am Ende der Trans-
aktion ein »Vielen Dank« aufleuchte. Diese Illusion, so Hofstadter, sei na-
türlich schnell auflösbar. Beinahe jeder ist in der Lage, zu erkennen, dass es 
recht einfach möglich sei, eine Zwei-Wort Phrase im richtigen Moment auf-
tauchen zu lassen. Und zwar genauso mechanisch, also ohne jede Notwen-
digkeit von Verständnis, wie eine Tür sich automatisch öffnen kann, wenn 
wir uns ihr nähern (ebd.). »But when things get only slightly more compli-
cated, people get far more confused – and very rapidly, too« (ebd.). Am re-
lativ simplen Beispiel von ELIZA lässt sich außerdem festhalten, dass die 
Tendenz von Menschen, den von Computern generierten Worten Bedeu-
tung zuzumessen, auch bestehen bleibt, wenn wir wissen, dass es sich um ei-
nen Computer handelt und eventuell sogar eine Ahnung davon haben, wie 
der Computer die Worte in Wirklichkeit produziert6. Weizenbaums Hoff-
nung mit seinem Paper zu ELIZA war es, durch Aufklärung der Öffentlich-
keit über die Funktionsweise, dem Programm seine mystische Aura zu neh-
men. Einem zutiefst neuzeitlichen Verständnis der Erkenntnis anhängend, 
in dem etwas verstehen bedeutet, es konstruieren zu können, geht Weizen-
baum davon aus, dass: »once a particular program is unmasked, once its 
inner workings are explained in language sufficiently plain to induce un-
derstanding, its magic crumbles away; it stands revealed as a mere collec-
tion of procedures, each quite comprehensible.« (Weizenbaum 1966, 36).7 

Inwieweit diese Hoffnung erfüllt wird und wurde, ist fraglich. 
Erstens ist bei neueren Programmen unklar, inwieweit wir zu einem 

exakten Verständnis ihrer Funktionsweise überhaupt noch in der Lage 
sind. Das 2020 veröffentlichte Programm GPT-3 ist ein klassischer Ver-
treter der in Abgrenzung zur GOFAI sogenannten second-wave AI. 
Es ist ein deep neural network (DNN) bestehend aus 175 Milliarden 

6	  	 Im Beispiel des Geldautomaten wissen wir dies natürlich auch. »Wissen« ist 
hier aber beispielsweise im Gegensatz zum nur wahrscheinlichen »Vermu-
ten« zu sehen, wie es z.B. beim Turing-Test der Fall ist.

7	  	Diese Idee steht im Gegensatz zu Terry Pratchet’s Idee, auf die Harth und 
Feißt in diesem Band verweisen. »It’s still magic, even if you know how it is 
done« (Harth/Feißt 70)

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

Parametern, das mit einem riesigen Datensatz darauf trainiert wurde, 
sprachliche Strukturen zu erkennen und neu erstellen zu können. Es ist 
also im Gegensatz zu ELIZA ein dezentrales, von der Hirnarchitektur 
inspiriertes Netzwerk, dass Bedeutungseinheiten nicht mehr in diskre-
ten Symbolen repräsentiert, sondern durch im Netz verteilte Strukturen. 
Außerdem arbeitet es mit probabilistischen Methoden, im Gegensatz zu 
der logischen Methodik ELIZAs (vgl. Brown u. a. 2020)8. Bei DNNs ist 
es meist nicht möglich nachzuvollziehen, wie der Input zu Output ver-
arbeitet wurde. Das wird in der KI-Forschung als black box problem 
diskutiert (vgl. z.B. Carabantes 2020; von Eschenbach 2021; vgl. Chen, 
Bei, und Rudin 2020 für einen aktuellen Vorschlag mit dem Problem auf 
architektonischer Ebene der DNNs umzugehen). Carabantes diskutiert 
drei Gründe für die Undurchsichtigkeit der Systeme: 

1.	 Die Unverfügbarkeit des Quellcodes für die breite Masse. Dies ist 
beispielsweise auch bei GPT-3 der Fall, da Open AI in zynischer 
Missachtung ihres Namens die Rechte am Code exklusiv an Micro-
soft verkauft hat (Daws 2020). 

2.	 Undurchsichtigkeit aufgrund von »technological illiteracy« (Cara-
bantes 2020, 312). Der Großteil der Bevölkerung hat nicht die not-
wendige Bildung, um den Code nachzuvollziehen, selbst wenn dies 
prinzipiell möglich und er frei verfügbar wäre. Weizenbaums Erklä-
rung von ELIZA sind für interessierte Laien noch recht gut nach-
vollziehbar, die genaue Funktionsweise moderner neuronaler Netze 
sicherlich nicht mehr. 9

3.	 Undurchsichtigkeit aufgrund von »cognitive mismatch« (ebd. 313). 
Neuronale Netze funktionieren gerade deshalb so gut in vielen Fel-
dern, wie zum Beispiel Bild- oder Spracherkennung, da sie dies ge-
rade nicht in rationaler, diskreter Weise angehen und der Prozess da-
mit auch nicht intelligibel ist: 

If its process were intelligible, says Burrell, it would proceed by decom-
posing the main task into other simpler subtasks intelligible to a human 
being […] But it does not. It works similar to our visual cortex: in a way 
that even we cannot consciously explain. And when we try to do it, as 
it happens to patients with agnosia, our performance is clumsy. ANNs 
are especially good at this: solving problems for which we do not have 
an algorithm or a well-defined logical sequence of cognitive actions that 
produces the result we intend. ANNs are better at recognizing images 
than any symbolic program, that is, intelligible. (ebd. 314).

8	  	Für eine ausführlichere Beschreibung des Programms vgl. auch hier den Bei-
trag von Harth/Feißt

9	  	Auch Weizenbaum selbst warnte 1976 schon davor, dass einige Computer-
programm so komplex sind, dass kein Einzelner der involvierten Ingenieu-
re das Programm zur Gänze verstehe (Weizenbaum 1990).

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

ANNs (artificial neural networks10) sind im Gegensatz zur GOFAI – die von 
einem symbolisch operierenden Geist ausging, der unabhängig vom Hirn 
gedacht und modelliert werden könnte – von einer biologischen Struktur, 
unserem Hirn, inspiriert. Damit stehen ihre Operationen außerhalb des-
sen, was man mit Willfried Sellars als den »logischen Raum der Grün-
de« bezeichnen könnte (vgl. Sellars 1997). In Carabantes’ Worten: »Ob-
serving the huge matrix of weights of a DNN and the activation levels 
of the units in real time, Ortega y Gasset would say, may give an esthetic 
impression, but it does not explain how the computer reaches its conclu-
sions« (Carabantes 2020, 314). Das Mysterium durch Erklärung aufzu-
lösen, wie Joseph Weizenbaum das noch bei EILZA erhofft hatte, ist also 
nicht mehr so einfach möglich. Ohne die Möglichkeit einer solchen voll-
ständigen Erklärung ist es auch nicht mehr so einfach, mit Hofstadter zu 
behaupten, das Verständnis, das wir der KI zuschreiben sei »unwarranted«. 
Margaret Boden hatte eine ähnliche Kritik an Searles CRA angebracht: Wir 
hätten zwar sehr gute Gründe für die Annahme, dass Intentionalität, Ver-
ständnis und Bewusstsein auf Neuroprotein basierten, allerdings hätten wir 
noch so gut wie keine Ahnung davon, wie diese Beziehung aussieht, also wie 
Neuroprotein diese Phänomene qua seiner Eigenschaften hervorrufe. Da-
her könne man auch nicht so einfach darauf schließen, dass Neuroprotein 
der einzige »stuff« sei, der diese kausalen Kräfte habe (Boden 1990, 93). 
Wenn wir also bei einem DNN in etwa eine genauso gute Erklärung da-
für haben, wie es seine Outputs hervorruft wie beim menschlichen Gehirn, 
dann haben wir zunächst keinen anderen Grund als einen Unterschied in 
diesen Outputs, um anzunehmen, dass im einen Fall »wirkliches« Verständ-
nis, Bewusstsein oder Intentionalität dahinter stehe und im anderen nicht.

Ein zweiter Grund zum Zweifel an Weizenbaums Hoffnung der Auf-
lösung des Mysteriums durch Erklärung betrifft das Verhältnis von Wis-
sen und Wahrnehmung. In vielen Fällen ist es gerade nicht möglich, dass 
abstraktes Wissen darum, wie ein Sachverhalt »in Wirklichkeit ist«, un-
sere Wahrnehmung dieses Sachverhalts zu verändern vermag. Das klas-
sische Beispiel ist die Müller-Lyer-Illusion. Auch wenn wir wissen, dass 
die Linien »in Wirklichkeit« gleich lang sind, sehen wir sie weiterhin als 
verschieden lang. Besteht der ELIZA-effect nicht mindestens für einige 
und eventuell für alle in gewisser Form fort, trotz unseres Wissens um die 
Maschinenhaftigkeit und des graduellen Wissens um die Funktionsweise 

10	 	Ein Überbegriff für die dezentral operierenden, der Netzwerkarchitektur des 
Hirns nachempfundenen second wave AI Programme. DNNs sind ANNs mit 
»Tiefe«, d.h. zwischen Input-»Neuronen« und Output-»Neuronen« liegt min-
destens eine weitere »Neuronen«-schicht. Buckner (2019) sieht alle Netze mit 
nicht mehr als vier Zwischenschichten noch als »shallow« an, und sieht wirk-
liche Tiefe erst bei fünf Zwischenschichten beginnen. Er betont aber auch, dass 
die Epoche der DNNs im Prinzip mit der Einführung des ersten »hidden lay-
ers« zwischen input- und output-Schicht in den 80ern beginnt (ebd. 3).

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

dieser Maschine? Es ist sicherlich wahr, dass die Magie von ELIZA zu ei-
nem gewissen Grad schwindet, nachdem wir verstanden haben, wie sie 
funktioniert. Trotzdem können wir erstmal nicht anders, als die Worte 
der Maschine als bedeutungsvoll wahrzunehmen. Bedeutung, so mein auf 
Merleau-Ponty aufbauender Vorschlag, ist etwas, das wir wahrnehmen 
und zunächst und zumeist nicht reflexiv denken. Die Entscheidung in die-
ser Frage für die eine oder andere Seite setzt jeweils ein gewisses Verständ-
nis von Sprache voraus. In Douglas Hofstadters Definition des ELIZA-ef-
fects schwingt ein implizites Verständnis von Sprache und Bedeutung mit. 
Hofstadter hatte den Effekt definiert als »the susceptibility of people to 
read far more understanding than is warranted into strings of symbols 
– especially words – strung together by computers« (Hofstadter 1995, 
157; meine Hervorhebungen). Verständnis wird in die »eigentlich« be-
deutungslosen Worte »hineingelesen«. Was für ein Verständnis von Spra-
che und Bedeutung ist hier in Geltung? Wie schaffen es diese »Stränge von 
Symbolen«, dass wir sie mit Bedeutung oder Verständnis aufladen, dass 
wir hinter ihnen Intentionalität, Geist, Bewusstsein vermuten? 

Ist hier wichtig, was genau es ist, was dahinter vermutet wird? Hof-
stadter spricht zunächst von »understanding«, in seinem Beispiel des 
Geldautomaten geht es dann um den Ausdruck von Dankbarkeit, ein 
Zustand der eher Begriffe wie (Selbst-)Bewusstsein, einen Personenbe-
griff oder Anerkennung11 voraussetzt. Was genau es also ist, das die Wor-
te ausdrücken sollen beziehungsweise was fälschlicherweise in sie hinein-
gelesen werden soll, ist unklar. Klar ist, dass das Wort in jedem Fall auf 
etwas anderes hinweisen soll, etwas anzeigen, etwas bedeuten soll. Wie 
Wörter das tun, ist eine in der Sprachphilosophie viel diskutierte Frage. 
Im folgenden Teil wende ich mich zwei Theorien zu, die Merleau-Ponty 
in seiner Untersuchung zu Phänomen und Ursprung der Sprache in der 
Phänomenologie der Wahrnehmung (PdW) in Betracht zieht, um zu er-
klären, wie Worte bedeuten können. Er nennt diese Positionen Empiris-
mus und Intellektualismus (Merleau-Ponty 1966, 207ff.).

2. Intellektualismus und Empirismus als Sprachtheorien

Empirismus und Intellektualismus sind zwei konträre Positionen, die 
Merleau-Ponty in der PdW immer wieder gegeneinanderstellt, von denen 
er aber zu zeigen versucht, dass sie auf ähnlichen falschen Voraussetzun-
gen beruhen. Ob diese Positionen über die verschiedenen Felder hinweg, 
in denen Merleau-Ponty sie anbringt, eine konsistente philosophische 
Position ergeben, die in dieser Form von jemandem vertreten wurde, ist 

11	 	Zur Frage der Möglichkeit der Anerkennung einer KI durch einen Menschen 
vgl. den Beitrag von Martin Schnell in diesem Band.

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

fraglich. Es sind eher Idealtypen des Denkens, die Merleau-Ponty hier 
zeichnet12. In Bezug auf die Sprache sieht dies wie folgt aus:

Der Empirismus sieht den Besitz von Sprache als den Besitz von 
»Wortbildern«, die von empirisch wahrgenommenen Worten in uns 
hinterlassene Spuren sind. Man kann dies naturalistisch oder men-
talistisch interpretieren. Im ersteren Fall wären die Wortbilder dann 
neurologische Strukturen, die sich über die Zeit etabliert haben, im 
letzteren Fall gibt es »Bewußtseinszustände«, die »auf Grund erwor-
bener Assoziationen die Erscheinung des passenden Wortbildes nach 
sich ziehen« (ebd. 208). In beiden Fällen aber wird die Sprache aus 
der Perspektive der dritten Person als abstrakte Struktur beschrie-
ben. Die Sprechende hat in dieser Theorie keinen Platz. Wortflüs-
se unterscheiden sich hier nicht von Wasserflüssen oder elektrischem 
Strom, Sprache ist ein reines Strukturphänomen, »der Mensch kann 
demnach sprechen, wie eine elektrische Birne glühen kann« (ebd.).  
Das Problem ist nun, dass die Kohärenz dieser Position von Erkenntnis-
sen der empirischen Psychopathologie in Frage gestellt wird, die zu einer 
Position der intellektualistischen Psychologie führen.

So behauptet die intellektualistische Position, dass die Sprache vom 
Denken bedingt ist. Begründet wird dies aus den Erkenntnissen in der 
Erforschung der Aphasie. Die Aphasie ist eine Sprachstörung als Fol-
ge einer Läsion in der dominanten Sphäre des Gehirns. Bei bestimmten 
Formen der Aphasie hat die Patientin Probleme, Worte zu finden, wenn 
abstrakt nach diesen gefragt wird, jedoch nicht, wenn sie als Ausdruck 
eines wirklichen Erlebens geäußert werden. So kann das Wort »Nein« 
beispielsweise problemlos ausgesprochen werden, wenn es »eine wirk-
lich erlebte Verneinung bedeutet« (ebd.), also beispielsweise auf die Fra-
ge »Hast du Durst?«. Die Patientin findet das Wort aber nicht, wenn 
es »um eine bloße Sprachübung ohne affektives und vitales Interesse 
geht« (ebd.). Also beispielsweise eine Aufgabe wie »Nennen Sie einige 
Ausdrücke der Ablehnung«. Diese Erkenntnis führt für Merleau-Pon-
ty in den »äußersten Gegensatz zur Wortbildtheorie […], da die Spra-
che nunmehr vom Denken bedingt erscheint« (ebd., 209), während im 
Empirismus das intentionale Denken der Person doch keine Rolle spie-
len durfte, Sprache sollte ja beschrieben werden wie jedes andere na-
türliche Phänomen. Die Einheit des Wortbildes wird zerstört. Soll ein 
Wortbild aus einer bestimmten Struktur im Hirn bestehen, so müss-
te bei Verletzung dieser Hirnstruktur das Wort gänzlich unverfügbar 
werden. Die intellektualistische Psychologie zeigt aber, dass es, abhän-
gig vom Gedanken, der »dahinter« steht, noch verfügbar ist. »Was der 
Normale besitzt und der Kranke verloren hat, ist nicht ein bestimmter 

12	 	Vgl. (Carman 2008) für eine Analyse der beiden Positionen im Werk Mer-
leau-Pontys.

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Wortvorrat, sondern eine bestimmte Weise, sich dieses ›Vorrats‹ zu be-
dienen« (ebd. 208).

Das Problem an dieser Position ist wiederum, dass hier nun der Ge-
danke die Bedeutung zu haben scheint und nicht das Wort. So ist nicht 
verständlich, wie uns Sprache überhaupt etwas Neues zu sagen vermag, 
wieso wir unsere eigenen Gedanken bisweilen nicht kennen, bevor wir 
sie nicht formuliert haben, wieso sie sich erst beim Sprechen allmählich 
verfertigen (Kleist). Das Denken als augenblickliches, zeitlich unausge-
dehntes kann sich nur angeeignet werden durch den Ausdruck seiner 
selbst in der Sprache. 

Es gibt hier also einen Widerspruch, der nicht auflösbar erscheint, 
»das Problem der Sprache ist nicht durch den Übergang von der These 
zur Antithese zu lösen« (ebd., 209). Vielmehr ist es so, dass beide Positi-
onen das Wesentliche an der Sprache verfehlen. Beide Positionen »blei-
ben hinter der einfachen Feststellung zurück, daß das Wort einen Sinn 
hat« (ebd., 210). Wenn wir diese Überzeugung des alltäglichen Sprach-
gebrauchs richtig verstehen, so können wir den Widerspruch auflösen, 
da wir sowohl Empirismus als auch Intellektualismus als auf falschen 
Voraussetzungen ruhend entlarven.

Beide Positionen werden dieser Feststellung nicht gerecht. In der em-
piristischen geschieht dies geradeheraus und ohne Ausreden. Sprache als 
reines mechanisches Strukturphänomen betrachtet hat keinen Platz für 
Bedeutung. Hier hat das sprechende Subjekt keinen Platz. In der intel-
lektualistischen Position gibt es wohl ein bedeutungsgebendes Subjekt, 
allerdings ist dies das denkende und nicht das sprechende Subjekt. Das 
Wort ist hier nur die leere, äußere Hülle des bedeutungstragenden Ge-
dankens. 

Bevor wir zu Merleau-Pontys Lösung des Problems übergehen, will 
ich diese Positionen kurz auf Hofstadters Definition des ELIZA-effects 
rückbeziehen. Ich denke, dass Hofstadters Definition sowohl in empiris-
tische als auch intellektualistische Richtung interpretiert werden könn-
te. Dies unterstreicht Merleau-Pontys These, dass die beiden Positionen 
in einem gemeinsamen Raum an Voraussetzungen stehen, in dem auch 
Hofstadter fest verwurzelt ist. Als eine Erweiterung der empiristischen 
Position könnte man sagen: Das, was uns beim Menschen berechtigt, 
von Verständnis hinter den Worten zu sprechen, und bei der Maschine 
nicht (»unwarranted«), ist der richtige Prozess der Assoziation, die rich-
tige strukturelle Verknüpfung. Die Maschine hätte die falsche struktu-
relle Verknüpfung, entweder rein funktionalistisch falsch oder materia-
listisch falsch, da sie im falschen »stuff«, nämlich in Silizium und nicht 
in Neuroprotein realisiert ist. Das materialistische Argument würde also 
zurück zu Searles CRA führen. 

Die funktionalistische Falschheit würde sich nur gelegentlich als falsch 
zeigen, beispielsweise wenn ELIZA unsinnig antwortet. Diese Fälle 

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

würden aber als Beweis dafür gelten, dass die Struktur im Allgemeinen 
die Falsche ist. Wirkliches Verständnis sind wir nur bei einer vollständig 
richtigen Struktur berechtigt zuzuschreiben.

Intellektualistisch interpretiert könnte man Folgendes sagen: Wir sind 
nur dann berechtigt Verständnis zuzuschreiben, wenn Gedanken hinter 
den Worten stehen. Dies ist für den Intellektualismus im Falle der Ma-
schine aber wohl per definitionem ausgeschlossen, da er von einem car-
tesischen Dualismus ausgehen muss. Die Maschine ist dann immer nur 
genau dies: bloße Maschine.13

Welche der beiden Interpretationen man nun vertritt, ist für Mer-
leau-Pontys Kritik eigentlich nicht von Belang, denn er sieht beide auf 
gleichen, falschen Voraussetzungen ruhen. Beide wollen die Bedeutung 
des Wortes durch etwas anderes als das Wort erklären und verlieren sie 
dabei. Keine der Positionen kann zufriedenstellend erklären, wie Worte 
bedeuten. Somit sind sie auch beide ungeeignet aufzuklären, worin genau 
der ELIZA-effect besteht. Wir brauchen einen anderen Blick auf Spra-
che, wir müssen ein anderes Verständnis davon erlangen, was Worte sind, 
wenn wir verstehen wollen, wie diese es vermögen, uns zu verleiten, ei-
ner Maschine Verständnis zuzuschreiben. Wie gesagt wird die Antwort 
für Merleau-Ponty darin liegen, dass das Wort selbst Bedeutung14 hat. 

3. Das Haben von Sinn und das Wort als Geste

Merleau-Ponty will »Haben« hier in der Bedeutung verstanden wissen, 
wie wir es benutzen, wenn wir sagen »Ich habe Angst« oder »Ich habe 
eine Idee«. Damit soll angezeigt werden, dass »Haben«, im Gegensatz zu 
»Sein«, »den Bezug des Subjekts zu dem bezeichnet, woraufhin es sich 
entwirft« (Merleau-Ponty 1966, 207 Fußnote 1). In diesem Sinne will 
er verstanden wissen, dass der Mensch Sprache hat und auch dass die 
Sprache und das Wort einen Sinn haben. Das Wort vollbringt das Den-
ken erst, es gibt nicht den im Denken schon fertigen Begriff, der dann 
nur noch durch die Worthülse artikuliert wird, sondern im echten, einen 
Sachverhalt das erste Mal formulierenden Sprechen wird der Gedanke 
erst vollbracht. Er ist nicht fertig, ja existiert nicht einmal wirklich, be-
vor er nicht ausgesprochen wurde. Genauso entnimmt der Hörende »den 

13	 	Ausgehend von Hofstadters Aussagen in Gödel, Escher, Bach, in der er Be-
deutung hervorgebracht sieht durch das Erkennen eines Isomorphismus, 
müsste man ihn wohl eher der empiristischen Seite zuschlagen (vgl. Hof-
stadter 1985) Hofstadters philosophische Position im weiteren Sinne ist 
aber nicht Thema dieses Texts.

14	 	Merleau-Ponty unterscheidet in diesen Abschnitten nicht streng zwischen 
»Sinn« und »Bedeutung«, etwa im Sinne Freges. 

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

Gedanken dem Worte selbst« (ebd. 212). Es ist nicht so, dass der Hören-
de den Worten nachträglich, gleichsam durch einen »inneren« Akt sei-
nes Geistes, den Sinn gibt oder, in den Worten Hofstadters, etwas in die 
ansonsten bedeutungslosen Zeichen »hineinliest«. Wäre es so, könnte 
man durch gehörte Worte nie etwas Neues lernen und die »Erfahrung 
der Verständigung« wäre nichts als eine Illusion (ebd.). Es ist aber nun 
einmal eine Tatsache, so Merleau-Ponty, dass wir »etwas zu verstehen 
mögen, was über das, was wir von uns aus dachten, hinausgeht« (ebd.). 
Die Sprache müssen wir zwar schon kennen, und doch können uns die 
Worte dieser uns bekannten Sprache etwas Neues sagen, ihre Bedeutun-
gen sich bisweilen »zu einem neuen Gedanken« verbinden. Diese Tatsa-
che muss uns dazu bringen, dass »der Sinn der Worte letzten Endes durch 
die Worte selber hervorgebracht« sein muss. Merleau-Ponty spezifiziert 
sofort: »oder vielmehr genauer, deren begriffliche Bedeutung sich bilden 
auf Grund und aus ihrer gestischen Bedeutung, die ihrerseits der Spra-
che selbst immanent ist« (ebd., 212f.). 

Wie ist das zu verstehen, was ist die »gestische Bedeutung«, die in 
der Sprache selbst liegt, und ihren Sinn hervorruft? Hier kann nun zu-
rückgegriffen werden auf die Bedeutung, die Merleau-Ponty dem Wort 
»Haben« zugeschrieben hat. Der Mensch hat Sprache, insofern die-
se Sprache Teil dessen ist, woraufhin er sich entwirft, d.h. Teil seiner 
Existenz ist. Dadurch hat das Wort Bedeutung. Merleau-Ponty erläu-
tert dies am Prozess des Erlernens einer Sprache. Eine fremde Spra-
che lerne ich, indem ich ihre Ausdrücke »im Zusammenhang der 
Tätigkeit der Menschen zu verstehen beginne, wenn ich an deren Ge-
meinschaftsleben teilnehme« (ebd., 213). Um ein Beispiel von W.V.O. 
Quine zu bemühen15: Wenn wir bei Vorbeilaufen eines Hasen einen Aru-
ga-Sprecher »Gavagai« sagen hören, wissen wir erst ob damit »Schau, 
ein Hase« gemeint ist oder »Oh, ein schlechtes Omen«, »Schau, un-
ser Abendessen« oder etwas ganz anderes, wenn wir den Zusammen-
hang der Tätigkeit der Aruga-Sprecher zu verstehen beginnen. Bei-
spielsweise, ob es bei ihnen normal ist, das Auftauchen eines Tieres als 
ein Omen zu werten, ob Hasen typischerweise gegessen werden etc.  
Merleau-Ponty nennt das, den »Stil« einer Sprache zu verstehen, in dem 
Sinne, in dem man den Stil eines Malers zu erkennen lernt oder den 
Stil eines Musikstückes durchdringt. Stil ist insofern eine Organisati-
onsform von Teilen in ein komplexes Ganzes. Der Stil eines Musikstü-
ckes bestimmt, wie aus den einzelnen Noten der »Sinn« des Stückes ent-
steht, ohne dass dieser Sinn in den einzeln wahrgenommenen Tönen 

15	 	 In (Quine 2013). Quines Projekt einer naturalisierten Epistemologie hat na-
türlich viele Konfliktpunkte mit Merleau-Pontys Philosophie. In gewissen 
Punkten der Kritik an einem naiven Empirismus gibt es aber sicherlich inte-
ressante Gemeinsamkeiten, die hier aber nicht näher verfolgt werden sollen.

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

erkennbar wäre. So ist auch das Verhältnis des Sinns der Worte zur Spra-
che zu denken. 

Es ist hier vielleicht hilfreich auf die enormen Parallelen zu der Sprach-
auffassung des späten Wittgenstein hinzuweisen. Das »Hinzunehmen-
de, Gegebene«, also das, was in der Sprache letztlich ausgedrückt ist, 
»– könnte man sagen – seien Lebensformen«, so Wittgenstein in den Phi-
losophischen Untersuchungen (2014, 572). Und ich lerne die Bedeutun-
gen, die die Wörter einer Sprache haben, indem ich an der Lebensform 
teilnehme, die sie ausdrücken. »Und eine Sprache vorstellen, heißt, sich 
eine Lebensform vorstellen« (ebd. §19). »Eine Sprache verstehen, heißt 
eine Technik beherrschen« (ebd. §199). Merleau-Ponty spricht statt von 
Lebensform, der man gemeinsam zugehört, von einer Welt, die man ge-
meinsam hat: »In Gestalt der verfügbaren Bedeutungen […] besitzen 
die sprechenden Subjekte eine gemeinsame Welt […] Der Sinn des Wor-
tes ist selbst in gar nichts anderem gegeben als der Art und Weise, in 
der es zu dieser Sprachwelt sich ins Verhältnis setzt« (Merleau-Ponty 
1966, 221). »Um eine Sprache sich vollständig anzueignen, müßte man 
die Welt übernehmen, die in ihr Ausdruck findet« (ebd. 222). Hier kann 
man direkt Wittgensteins Äußerung anschließen, dass wir einen Löwen, 
könnte er sprechen, nicht verstünden (Wittgenstein 2014, 568). In der 
Löwenwelt sind wir nicht zu Hause und könnten dies wohl auch nur 
sehr bedingt je sein. Bisweilen sind die Äußerungen Merleau-Pontys und 
Wittgensteins fast verwechselbar: »Man kann für eine große Klasse von 
Fällen der Benützung des Wortes ›Bedeutung‹ – wenn auch nicht für 
alle Fälle seiner Benützung – dieses Wort so erklären: Die Bedeutung ei-
nes Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache« (Wittgenstein 2014, §42). 
»Was den Sinn des Wortes betrifft, so lerne ich ihn, wie ich den Gebrauch 
eines Werkzeugs lerne: indem ich es im Kontext einer bestimmten Situ-
ation gebrauchen sehe« (Merleau-Ponty 1966, 459).

Für Wittgenstein wie für Merleau-Ponty haben wir Worte also als 
Ausdrücke eines Verhaltens zur Welt. Merleau-Ponty nennt die gesti-
sche Bedeutung folglich auch »existentielle Bedeutung« (ebd., 216). 
Das Wort teilt den Gedanken nicht als Begriffsfunktion, sondern als 
»existentielle Gebärde« mit (ebd.). Diese Art der Bedeutung liegt aller 
begrifflichen Bedeutung zugrunde und ist gleichzeitig das, was wir in 
der Sprache primär wahrnehmen. Sie ist der Sprache selbst immanent. 
Wir müssen den Sinn nicht erst aktiv in die Worte hineinlesen, sondern 
wir nehmen ihn direkt wahr. Das wahrgenommene Wort hat Bedeu-
tung, wie das Wahrnehmungsding Farbe hat. Wollte man darauf be-
stehen, dass hier doch ein Inhalt und eine Form, oder ein Zeichen und 
ein Bezeichnetes zusammengefügt werden, so müsste man mindestens 
mit einem Wort Husserls von passiver Synthesis sprechen. So spricht 
auch Merleau-Ponty davon, dass der geglückte Ausdruck der Bedeu-
tung ein Dasein »gleich dem eines Dinges« beschert und die Bedeutung 

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

wahrgenommen wird, als hätten wir durch den Erwerb der Sprache 
ein neues Sinnesorgan und ein neues Erfahrungsfeld gewonnen (ebd.).  
Aus dem ästhetischen Ausdruck kennen wir besser, was Merleau-Ponty 
sagen will, hier fällt es uns leichter, die Unablöslichkeit des Ausgedrück-
ten vom Ausdruck einzusehen. Einzusehen, dass der Ausdruck das Wun-
der vollbringt, dem Ausgedrückten ein »An-sich-sein« zu verleihen, es 
als »ein jedermann zugängliches Wahrnehmungsding in die Natur zu« 
versetzen (ebd., 217). Für den Zusammenhang von Tönen einer Sonate 
und ihrer ›Bedeutung‹ oder von Elementen eines Bildes und dem, was 
es ›bedeutet‹, würden wir dies sofort zugestehen. Letzteres ist immer 
nur durch erstere da, ohne in diesen aufzugehen. In Wahrheit, so Mer-
leau-Ponty, verhält es sich genauso mit dem Sprechen und dem Denken. 
Das Denken existiert nur im Sprechen, auch der vermeintlich stumme 
Gedanke ist nur die Erinnerung eines schon ausgedrückten Gedankens 
und das »Innenleben« des Denkens ist nur ein inneres Sprechen. »Rei-
nes Denken«, etwa als das Residuum des Ausgedrückten, das zurück-
bleibt, das nicht restlos ausgedrückt werden kann, ist laut Merleau-Pon-
ty nichts als »eine gewisse Leere des Bewußtseins, ein augenblicklicher 
Wunsch« (ebd.). 16 

Daraus folgt, dass niemals zwei verschiedene Ausdrücke das Glei-
che ausdrücken können. Das würde den Ausdruck auf Zeichen für un-
abhängig von ihrem Ausdruck existierende Gedanken reduzieren, die 
von verschiedenen äußeren Hüllen angezeigt werden können. So könn-
te also für Merleau-Ponty »Hund« und »dog« niemals das exakt Glei-
che bedeuten, exakte Übersetzung ist unmöglich (vgl. ebd., 222). Ja 
sogar das von unterschiedlichen Sprecherinnen der gleichen Sprache 
benutzte Wort kann dann nicht bloß sinnlich unterscheidbares Zei-
chen eines identischen Gedankens sein. Verständnis und Übersetzung 
ist nicht möglich, weil verschiedene Zeichen gleiche Gedanken be-
zeichnen, sondern, weil es eine Entsprechung zwischen meinen sich 
in meinen Gebärden bekundenden Leibintentionen und den Gebär-
den der Anderen gibt. Da ich leiblich in der Welt bin, habe ich Wor-
te als »eine mögliche Modulation, einen möglichen Gebrauch mei-
nes Leibes« (ebd. 214). So dass ich zum Wort greife, »wie meine Hand 
an eine plötzlich schmerzende Stelle meines Körpers fährt« (ebd.). 
Ich kann mit der Anderen kommunizieren und wir können uns ver-
stehen, weil unsere Gebärden in der gleichen Welt stattfinden, wir qua 

16	 	Auch hier springt eine Ähnlichkeit zu Wittgenstein ins Auge. Für diesen 
war die Frage nach dem »reinen Gedanken«, der von einem Wort bezeich-
net werden soll, eine völlig falsche. Der Gedanke selbst spielt keine Rolle 
für eine Analyse der Bedeutung des Wortes. Die Schachtel, in der wir diese 
»reine« Bedeutung verstecken und in die nur wir je schauen können, könn-
te genauso gut leer sein (vgl. Wittgenstein 2014, §293), genauso leer wie das 
Bewusstsein, von dem Merleau-Ponty hier spricht. 

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

unserer Leiblichkeit eine gemeinsame Sinnlichkeit teilen. Unsere Kom-
munikation gründet erst den gemeinsamen Sinn unserer Erfahrungen, sie 
setzt ihn nicht voraus als gleichsam schon in einer transzendenten Sphä-
re vorhanden. Ich kann die leiblichen Gebärden der Anderen verstehen, 
weil auch ich ein Leib bin. Und das Wort ist sedimentierte Gebärde, nur 
deshalb kann ich es verstehen. 

Eine Differenz im Ausdruck ist also auch eine Differenz im Ausge-
drückten. So besagt beispielsweise der andere Ausdruck des Zorns in 
Japan einen Unterschied in der Emotion selbst (ebd., 223). Zorn anders 
auszudrücken heißt, Zorn anders zu fühlen, anders zornig zu sein. Die 
Leiblichkeit als gemeinsame Grundlage des Verstehens ist also nicht zu 
verstehen als bloße Gleichheit des organischen Aufbaus, sondern als kul-
turell geformtes Medium des Ausdrucks. »Die psychophysische Ausrüs-
tung an sich eröffnet hier zahllose Möglichkeiten, und so wenig wie im 
Bereich der Instinkte gibt es auch hier eine Natur des Menschen, die ein 
für alle Mal feststünde. Der Gebrauch, den der Mensch von seinem Leibe 
macht, transzendiert den Körper als bloß biologisch Seiendes […] Seine 
Verhaltensweisen schaffen Bedeutungen, die seine anatomische Anlage 
transzendieren, gleichwohl aber dem Verhalten als solchem immanent 
bleiben« (ebd., 224). Mit Wittgenstein würde man sagen: Der Mensch 
partizipiert leiblich an Lebensformen. 

4. Leiblose Kommunikation?

Was heißt dieses Verständnis der Sprache nun für die Kommunikati-
on mit einer KI? Ist es nicht klar, dass der Körper eines Roboters kein 
Leib im Merleau-Ponty’schen Sinne ist und eine körperlose Chat-
bot-KI ja noch nicht einmal einen Körper hat, also unmöglich ge-
stische Bedeutungen realisieren kann? Auch Merleau-Ponty selbst 
äußert sich in einem knappen Satz zu Sprachalgorithmen folgender-
maßen: »Ein auf Konventionen beruhender Algorithmus – der übri-
gens auch nur im Rückbezug auf die Sprache Sinn hat – wird nie et-
was anderes auszudrücken vermögen als eine Natur ohne Menschen« 
(ebd., 222f.). Ist also der ELIZA-effect auch aus einer Merleau-Pon-
ty’schen Sprachphilosophie heraus nichts als ein Irrtum, ein Missver-
stehen dessen, was passiert, eine falsche Wahrnehmung, eine Illusion?  
Ich denke, so weit zu gehen wäre vorschnell. Merleau-Pontys eigene Äu-
ßerung über die Macht der Algorithmen muss vielmehr, angesichts des 
von ihm noch nicht beschreibbaren Phänomens einer auf dem heute 
möglichen Level konversierenden KI, neu überdacht werden. Es gilt, das 
Phänomen der Sprache auch in dieser Facette ernst zu nehmen und phä-
nomenologisch zu beschreiben. Ich will mich dem in diesem Abschnitt 

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

zunächst nähern, indem ich beschreibe, was beim Chatten zweier Men-
schen miteinander mit dem Phänomen der Sprache passiert. 

Zunächst könnte man sagen, auch hier fehle doch der Körper. Jegliche 
über Distanz vollzogene, nur geschriebene Kommunikation sei besten-
falls parasitär gegenüber der im zwischenleiblichen Dialog sich realisie-
renden Bedeutung. Wie ist dieses parasitäre Verhältnis aber genauer zu 
verstehen? Warum haben Worte für uns auch Bedeutung, wenn der Leib, 
der sie ausdrückt, nicht mit-wahrgenommen wird? Mit anderen Wor-
ten: Wie funktioniert die Sedimentation der gestischen Bedeutung hier 
genau? Um diese Fragen zu beantworten, ist es nötig, ein Stück weit auf 
Merleau-Pontys Begriff der Anderen einzugehen, denn der Leib der An-
deren ist es schließlich, der die gestische Bedeutung ausdrückt.

Die Andere als mit mir Kommunizierende hat für Merleau-Ponty eine 
besondere Örtlichkeit. Sie ist nicht in der Welt vorhanden wie ein Ding 
in einem Container, ich nehme die Andere in der Welt nicht einfach wahr 
als vor mir stehend. Es wäre eher passend zu sagen, sie ist »zwischen 
mir, der denkt, und jenem Leib [der Anderen] oder eher neben mir, an 
meiner Seite, taucht [sie] auf wie eine Nachbildung meiner selbst«(Mer-
leau-Ponty 1993, 149)17. Die Andere hat keinen Platz in der Welt, au-
ßer in meinem »Wahrnehmungsfeld, doch zumindest dieser Ort ist pa-
rat für [sie], seit meine Wahrnehmung begonnen hat« (ebd., 152). Wie 
ist das zu verstehen? 

Vom Wahrnehmungsfeld spricht Merleau-Ponty auch schon in der 
Phänomenologie der Wahrnehmung, wir können uns dem Begriff nä-
hern über den des Gesichtsfeldes. Das Gesichtsfeld sollte nicht verwech-
selt werden mit all dem, was ich in einer bestimmten Situation sehe. Es 
ist nicht einfach zusammengesetzt aus den meine Netzhaut berührenden 
Reizen, es besteht nicht aus den Sinnesdaten, die meine Augen treffen, 
es ist auch nicht ein scharf abgegrenztes wie gerahmtes Bild, ein »scharf 
umgrenztes Weltsegment […] außen umgeben von einer dunklen Zone, 
innen lückenlos erfüllt von Qualitäten, getragen von Größenverhältnis-
sen gleicher Bestimmtheit wie auf der Netzhaut« (Merleau-Ponty 1966, 
24). Die Grenzen des Gesichtsfeldes, die es umgebende Region »ist nicht 
leicht zu beschreiben, doch ist sie sicher weder schwarz noch grau. Sie 
steht in einer unbestimmten Sicht, der Sicht eines Je ne sais quoi, und 
am Ende ist sogar das in meinem Rücken Gelegene nicht gänzlich ohne 
visuelle Gegenwart« (ebd.) 

Ebenso wenig ist es nur mit visuellen Daten gefüllt. Das Gesichtsfeld 
ist ein Feld unter anderen im Wahrnehmungsfeld, die Felder der anderen 

17	 	Hier beziehe ich mich auf einen Text aus dem Spätwerk Merleau-Pontys, 
das oft als in entscheidender Weise von der PdW abweichend interpretiert 
wird. Zumindest in der Frage nach dem Ort des Anderen gibt es aber mehr 
Kontinuitäten als Brüche, wie im Folgenden deutlich werden sollte.

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Sinne überlappen mit ihm. So zählt das im nächsten Zimmer spielende 
Grammophon, das ich nicht sehe, noch mit in mein Gesichtsfeld (ebd., 
323). Ich höre das Grammophon, und dies zeigt mir mit an, wie es aus-
sieht. Das Hörfeld überlappt mit dem Sehfeld. Mein gesamtes Wahrneh-
mungsfeld ist dann konstituiert als die Gesamtheit dessen, zu dem ich 
eine Weise des Verhaltens innehabe. Ich höre Musik im nächsten Raum 
und da ich weiß, dass dort ein Grammophon steht, höre ich das Gram-
mophon. Ich höre keine Musik, die dann auf das Grammophon ver-
weist, sondern ich höre das Grammophon selbst, so wie ich das Gram-
mophon selbst sehen könnte, würde ich in den anderen Raum gehen. Es 
wird Teil meines Wahrnehmungsfeldes als Ding. Mit seinem Klang wird 
mit-präsentiert, sein Aussehen, sein Geruch, wie es sich anfühlt, wie es 
angeschaltet wird, wie schwer es ist etc. Alles was ich durch die Sinne 
wahrnehme, ist mir als sinnvoll gegeben, das heißt mit einer Weise des 
Verhaltens ihm gegenüber. 

Extrapolieren wir diese Beschreibung auf die Situation des Chattens 
mit einem anderen Menschen am Computer. Was ich sehe, ist der Text der 
Anderen, der erscheint. Visuell gegeben sind nur Worte. So wie ich durch 
die Musik des Grammophons das Grammophon selbst höre, es in mei-
nem Wahrnehmungsfeld erscheint, erscheint die Andere durch ihre Worte 
sofort in meinem Wahrnehmungsfeld; nicht jedoch an einem bestimmten 
Ort, im Sinne eines in Koordinaten angebbaren Teils meines Wahrneh-
mungsfeldes. Wir können den Körper der Anderen zwar als einen solchen 
Ort besetzend beschreiben, damit greifen wir aber nicht den Ort, an dem 
die Andere selbst ist. Die Andere selbst ist »nirgendwo im Sein, von hin-
ten gleitet [sie] in meine Wahrnehmung« (Merleau-Ponty 1993, 152).

Was will Merleau-Ponty mit dieser Rede von der Nicht-Örtlichkeit 
der Anderen, von ihrem Leben »hinter«, »zwischen«, »neben« mir oder 
in den »Fugen zwischen der Welt und uns selbst« (ebd., 153) aussagen? 
Eine weitere phänomenologische Situationsbeschreibung kann das auf-
klären. Stellen Sie sich folgende Situation vor: Sie kommen nach Hause, 
in Ihre Wohnung, die Sie sich teilen mit Ihrer Familie oder anderen Mit-
bewohnerinnen. Sie nehmen aber an, dass Sie in der Wohnung allein sind, 
da normalerweise zu dieser Zeit alle anderen arbeiten oder anderweitig 
außer Haus beschäftigt sind. Die ganze Wohnung wird von Beginn an 
gefärbt durch diese Annahme des Alleinseins erscheinen, als Wohnung, 
in der Sie alleine sind, in der momentan niemand anders ist. Plötzlich 
hören Sie ein Geräusch aus einem der Nebenräume, ein Räuspern oder 
vielleicht sogar die Stimme einer Mitbewohnerin. Die ganze Situation, 
die ganze Wohnung, Ihre gesamte Umwelt wird ihren Charakter unmit-
telbar ändern. Das heißt, Ihr Wahrnehmungsfeld verändert seinen Sinn, 
seine Orientierung, da dort jemand Anders ist, d.h. die Andere gleitet, 
sobald sie wahrgenommen wird, unmittelbar »hinter« Sie oder »in die 
Fugen« zwischen Ihnen und der Welt. 

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

Diese Situation ist natürlich nicht in jeder Hinsicht vergleichbar mit 
der Situation des Chattens vor dem PC. In der Wohnungssituation ist die 
Präsens der Anderen sehr viel radikaler, die Andere ist sehr viel weiter 
»im Zentrum« Ihres Wahrnehmungsfeldes als in der PC-Situation. Den-
noch ist die Andere auch in der PC-Situation Teil Ihres Wahrnehmungs-
feldes. Technologie kann die Grenzen unseres Wahrnehmungsfelds sehr 
weit dehnen, und sobald die Andere im Feld ist, ist sie in den Fugen. Da-
her ist echter Dialog in dem Sinne, wie Merleau-Ponty ihn in der Phä-
nomenologie der Wahrnehmung beschreibt, in dem »die Einwände mei-
nes Gesprächspartners« mir sogar »Gedanken entreißen, von denen ich 
nicht wußte, daß ich sie hatte, so daß also der Andere ebensosehr mir zu 
denken gibt wie ich ihm Gedanken zuschreibe« (Merleau-Ponty 1966, 
406), über Telefon, Zoom oder eventuell sogar Chaträume zwar schwie-
rig, aber nicht unmöglich. 

Die Leiblichkeit der Anderen spielt hier allerdings nach wie vor eine 
entscheidende Rolle. Wenn ich meine Mitbewohnerin im anderen Raum 
höre, ist sie Teil meines Wahrnehmungsfelds, da ich ihren Leib höre, ich 
kann mir vorstellen, wie ihr Leib im anderen Raum situiert ist. Genau-
so kann ich mir eine Andere hinter den Worten im Chatraum vorstellen, 
da ich weiß, was es heißt, vor einem PC zu sitzen und zu chatten, ich bin 
mit der Situation vertraut. Für eine Person, die mit dem technologischen 
Artefakt des PCs völlig unvertraut ist – man denke etwa an Mitglieder 
indigener, völlig isoliert von moderner Technologie lebender Gruppen 
– wäre das Phänomen des Auftauchens der Worte auf dem Bildschirm 
völlig unverständlich, sie könnte keinen Urheber der Worte mit Ihnen 
verbinden, die Technologie wäre, um Arthur C. Clarke zu paraphrasie-
ren »ununterscheidbar von Magie«. Das fehlende Wissen ist hier kein 
Wissen um die Funktionsweise der Technologie – die meisten Menschen, 
die PCs benutzen, haben kaum eine Ahnung davon, wie diese funktio-
nieren –, sondern ein praktisches Wissen des Umgangs mit der Techno-
logie, ein Wissen des Verhaltens ihr gegenüber. 

Dieses praktische Wissen des Umgangs mit Technologie lässt diese in 
die Selbstverständlichkeitsstruktur unserer Lebenswelt einfließen.18 Hans 
Blumenberg hat diese Erweiterung der Struktur unserer Lebenswelt 
durch Technik schon sehr früh philosophisch reflektiert. Der Prozess 
der Technisierung, den Husserl noch rein als Vergessen der lebenswelt-
lichen Ursprünge unseres technisierten Denkens gefasst hatte, erreiche 
sein Telos erst dadurch, so Blumenberg, dass die Technisierung ihrerseits 
beginne, »die Lebenswelt zu regulieren, indem jene Sphäre, in der wir 
noch keine Fragen stellen, identisch wird mit derjenigen, in der wir keine 

18	 	Merleau-Ponty will seine Welt der Wahrnehmung explizit als Erweiterung 
des Husserl’schen Lebensweltbegriffs verstanden wissen (vgl. Merleau-Pon-
ty 1966 Vorwort).

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Fragen mehr stellen« (Blumenberg 2015, 190). Die intersubjektive Struk-
tur der Lebenswelt wird angereichert mit technischen Produkten, und 
das vermeintlich unmöglich Herzustellende, nämlich Selbstverständlich-
keit, wird produzierbar. So wird uns beispielsweise die Wahrnehmung 
von Bedeutung in der Wahrnehmung von Worten auf einem PC frag-
los, sie erscheint selbstverständlich, obwohl hier kein Leib zu sehen ist, 
der diese Worte hervorbringt. Das praktische Wissen des Umgangs mit 
Technologie ist also im Erfolgsfall der Technologie ein implizites, leibli-
ches Wissen, das nicht reflektiert ist und gerade deshalb selbstverständ-
lich ist. Die Selbstverständlichkeit der Lebenswelt ist ja gerade »der Ge-
genbegriff zu jener ›Selbstverständigung‹, die für Husserl die eigentliche 
Aufgabe einer phänomenologischen Philosophie zu sein hat« (ebd. 178). 

Mit Merleau-Ponty kann man feststellen, dass die Möglichkeit dieser 
technischen Veränderung unserer Selbstverständlichkeitssphäre in den 
Strukturen unserer Leiblichkeit angelegt ist. So hat Merleau-Ponty schon 
die Projektion des eigenen Leibs in eine Situation hinein, in der er rein 
physisch nicht vorhanden ist, mit dem Begriff des »virtuellen Leibs« in den 
Analysen zur Raumwahrnehmung ausführlich beschrieben. In den Spie-
gelexperimenten Wertheimers nimmt das Subjekt den im schiefen Spiegel 
schief dargestellten Raum zunächst schief wahr. Nun »geschieht nach ei-
nigen Minuten [aber] das Wunder, daß das reflektierte Zimmer ein Subjekt 
hervorruft, das in ihm zu leben vermag«. Hier verdrängt der virtuelle Leib 

den wirklichen Leib so weitgehend, daß das Subjekt sich nicht mehr in 
der Welt fühlt, in der es sich tatsächlich befindet, und statt seiner wirkli-
chen Arme und Beine solche Arme und Beine empfindet, wie es sie haben 
müßte, um in dem reflektierten Zimmer gehen und tätig sein zu können; 
es bewohnt das Schauspiel. In diesem Moment gerät das Raumniveau ins 
Schwanken und etabliert sich in neuer Lage. (Merleau-Ponty 1966, 292)

Das heißt, mein Leib richtet sich im schiefen Raum qua virtuellem Leib 
ein und dadurch wird dieser geradegerückt. Ein neues Raumniveau ent-
steht, mit anderen Worten: eine neue Selbstverständlichkeitssphäre.

Dieser Begriff des virtuellen Leibes kann auf die Orientierung des 
Wahrnehmungsfeldes im Allgemeinen übertragen werden. Auch sinn-
lich nicht gegebene Dinge, Orte, Personen können Teil meines Wahrneh-
mungsfeldes sein, sie sind Teil meiner Sinngebung, da ich leiblich bei ih-
nen sein könnte, sie »im Felde meines virtuellen Tuns gelegen« sind (ebd. 
502). In der Situation des Chattens vor dem PC gibt mir die Wahrneh-
mung der Worte die Möglichkeit des Imaginierens der Situation der an-
deren Person vor dem PC und somit die Möglichkeit, qua Imagination 
mein Wahrnehmungsfeld vom virtuellen Leib, als Leib vor dem anderen 
PC, durchstimmen zu lassen und dadurch das Problem des nicht sinn-
lich gegebenen Leibes der Anderen zu lösen, der doch eigentlich Bedin-
gung der Möglichkeit von gestischer Bedeutung ist.

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

Wie sieht dies nun im Fall der Konversation mit einer KI aus? Auch 
hier ist kein Leib sinnlich gegeben. Wissen wir, dass es sich um eine KI 
handelt, beispielsweise ELIZA oder GPT-3, so wissen wir aber auch, dass 
hier kein Leib an irgendeinem Ort vor einem PC sitzt und die Worte leib-
lich eintippt. Wir stehen also vor einem Problem: Die Worte haben Sinn, 
sie werden als bedeutsam wahrgenommen, da dies in ihrer Phänomena
lität selbst liegt, da in ihnen gestische Bedeutung sedimentiert ist, wir 
können sie aber nicht einmal virtuell auf einen Leib zurückführen. 	

Die Wahrnehmung bedeutsamer Worte, d.h. Worte als Gebärden, ohne 
einen Leib, der sie produziert, der sich gebärdet, muss eigentlich in das 
von Husserl beschriebene Phänomen des Widerstreits führen. Wir neh-
men bedeutungsvolle Worte wahr, jedoch keinen Leib, der sie produziert. 
Der Widerstreit ist dieses Phänomen der Wahrnehmung von zwei mitei-
nander konkurrierenden Intentionen oder Sinngehalten. Husserls Lieb-
lingsbeispiel hierfür ist zuerst dokumentiert in den Vorlesungen zum 
Bildbewußtsein: 

die schon öfters erwähnten Täuschungen a la Panoptikum, Panorama 
etc. Hier mag es zunächst sein, dass wir die Puppe als Menschen se-
hen. Wir haben da eine, wenn auch nachträglich als Irrtum sich heraus-
stellende normale Wahrnehmung. Werden wir uns plötzlich der Täu-
schung bewusst, dann tritt das Bildlichkeitsbewusstsein ein. Aber in 
diesen Fällen will es sich nicht auf die Dauer durchsetzen. Die Wachsfi-
gur gleicht mit ihren wirklichen Kleidern, Haaren usw., ja selbst in den 
durch mechanische Vorrichtung künstlich nachgeahmten Bewegungen 
so sehr dem natürlichen Menschen, dass sich momentan immer wieder 
das Wahrnehmungsbewusstsein durchsetzt. Die imaginative Auffassung 
fällt weg. Wir »wissen« zwar, dass es Schein sei, aber wir können uns 
nicht helfen, wir sehen einen Menschen (Husserl 1980, 23:40)

In den späteren Analysen zur passiven Synthesis greift Husserl nun die-
ses Beispiel auf, um das Phänomen des Zweifels und des Widerstreits 
zu erläutern:

Das zunächst als Mensch Gesehene wird zweifelhaft und schließlich 
stellt es sich als eine bloße Wachspuppe heraus. Oder aber umgekehrt, 
der Zweifel löst sich in der bejahenden Form: ja, es ist doch ein Mensch. 
Während des Zweifels, ob wirklicher Mensch oder Puppe, überschieben 
sich offenbar zwei Wahrnehmungsauffassungen. […] Keine von beiden 
ist während des Zweifels durchgestrichen, sie stehen hier in wechselsei-
tigem Streit, jede hat gewissermaßen ihre Kraft, ist durch die bisherige 
Wahrnehmungslage und ihren intentionalen Gehalt motiviert, gleich-
sam gefordert. Aber Forderung steht gegen Forderung, eins bestreitet 
das andere und erfährt von ihm den gleichen Tort. Es bleibt im Zweifel 
ein unentschiedener Streit. (Husserl 1966, 11:33f.).

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

Das, was im Modus des Zweifelns unentschieden bleibt, kann aber ir-
gendwann in Gewissheit überführt werden. Die Möglichkeit der Ent-
scheidung gehöre zum Wesen des Zweifels (ebd. 36). Der Zweifel wird 
entschieden durch eine unzweifelhafte Wahrnehmung, eine Urimpressi-
on, im Falle der Puppe beispielsweise ein Anfassen: »Die Erfüllung durch 
Urimpression ist die Kraft, die alles niederrennt. Wir treten näher heran, 
wir fassen auch tastend zu, und die eben noch zweifelhafte Intention auf 
Wachs erhält den Gewißheitsvorzug.« (ebd. 37).

Dieser Begriff der Urimpression ist selbst kein unproblematischer, 
evoziert er beispielsweise einen gewisse Präsenzmetaphysik mit ausdeh-
nungslosem Jetztpunkt, die zeitphänomenologisch problematisch bleibt. 
Diese Problematik muss hier aber nicht weiter verfolgt werden, da in un-
serem Beispiel eine Urimpression ohnehin unmöglich zu haben ist, selbst 
wenn wir sie als Möglichkeit prinzipiell zugestehen. Eine Urimpressi-
on, wenn überhaupt möglich, muss immer eine Wahrnehmung sein, sie 
kann kein abstrakter Glauben oder theoretisches Wissen sein. Jedes mit 
der Wahrnehmung widerstreitende begriffliche Urteil oder Wissen muss 
in der Wahrnehmung durch Bildlichkeitsbewusstsein wirksam werden, 
um diese in ihrem Sinngehalt verändern zu können. Durch unser Wissen 
soll die Puppe als bloßes Bild eines Menschen gesehen werden, nicht als 
Mensch selbst. Aber »Bildlichkeitsbewusstsein«, wie Husserl schreibt, 
reicht nicht aus, es vermag das Wahrnehmungsbewusstsein nicht dauer-
haft zu verdrängen.

Im Falle des Chattens mit einem Menschen ist die Situation nun 
ein wenig anders gelagert. Was hier mit unserer Wahrnehmung (der 
sinnvollen Worte) widerstreitet, ist das Fehlen einer anderen Wahr-
nehmung (des Leibes). Es liegt nahe, zu vermuten, dass dieser Wider-
streit zwischen positivem und negativem Phänomen weniger stark ist 
als der Widerstreit zwischen zwei positiven Wahrnehmungsauffassun-
gen. So kann er schon durch die Imagination unserer selbst in die Si-
tuation des Anderen qua Möglichkeit des virtuellen Leibs aufgelöst 
werden. Diese Imagination beruht auf einer Wahrnehmung, auf einer 
Urimpression des Anderen. Wir haben schon einmal einen Menschen 
an einem PC chatten gesehen, wir tun es sogar selbst. So haben wir in 
der Chatsituation selbst zwar nicht die Möglichkeit einer Urimpressi-
on, wir haben aber zumindest ein Wissen, das sich auf eine Wahrneh-
mung stützt. Dies kann den Widerstreit nie in apodiktische Gewiss-
heit überführen – auf dieser Unmöglichkeit beruht der Turing-Test 
genau wie jeglicher Betrug über Internetkommunikation –, ihn jedoch 
so weit auflösen, dass wir den Worten im Chat problemlos Bedeutung 
zumessen können. 

Wie ist es aber, wenn wir wissen, dass wir mit einer Maschine chatten? 
Im Falle des Wissens um die körperlose Maschinenhaftigkeit des Chat-
partners haben wir zunächst ebenso den Widerstreit zwischen einem 

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

positiven und einem negativen, d.h. fehlenden Phänomen. Das fehlende 
Phänomen kann hier aber nicht durch eine auf Wahrnehmung zurück-
greifende Imagination substituiert werden. Wir haben nie einen Roboter 
vor einem PC chatten sehen, wir wissen auch, dass dies ohnehin nicht 
der Prozess ist, der die Worte auf dem Bildschirm hervorbringt. Einerseits 
nehmen wir Worte wahr, und das heißt, wir nehmen Bedeutung wahr. 
Andererseits fehlt der Leib, der diesen Worten gestische Bedeutung ga-
rantiert und wir wissen, dass dieser Leib auch nirgendwo ist. Auf Erin-
nerung einer Wahrnehmung zurückgreifende Imagination hilft uns also 
nicht weiter. Wir haben hier nur die der Wahrnehmung der bedeutungs-
vollen Worte widerstreitende, fehlende Wahrnehmung des Leibes und 
das Wissen darum, dass auch nirgendwo ein Leib ist. 

Steht es hier dann nicht 2:1? Hat die Seite, die den Worten Bedeutung 
abspricht, nicht die Überhand? Muss das Wissen um die Nicht-Leiblich-
keit der Maschine dann nicht den Widerstreit entscheiden, unsere Wahr-
nehmung der Bedeutsamkeit überlagert werden und die Worte letztlich 
als bedeutungslos erscheinen? 

Um dies zu beantworten, müssen wir genauer darauf schauen, wo-
rin das Wissen, dass hier wirksam sein soll, besteht. Wir wissen, dass 
die KI eine Maschine ist, dass sie also keinen Leib hat. Was aber heißt 
das genau? Was heißt es für uns zu wissen, dass etwas eine »bloße Ma-
schine« ist, »algorithmisch«, »rein mathematisch« funktioniert? Folgen 
wir Merleau-Pontys Sprachphilosophie, haben alle diese Begriffe, »Ma-
schine«, »Algorithmus«, »Computer«, »mathematisch«, wenn sie denn 
überhaupt einen Sinn haben, einen gestischen Sinn. Wir wissen, was es 
heißt, etwas maschinell zu tun, was es heißt, einem Algorithmus zu fol-
gen, was es heißt, etwas zu berechnen (»to compute«), stets aus unserer 
eigenen leiblichen Erfahrung. Beim Wort »Computer« zeigt die Begriffs-
geschichte dies deutlich an. Es wurde zuerst verwendet, um Menschen – 
anfangs meist Frauen – zu bezeichnen, die Berechnungen durchführten.19 
»Maschinell« oder »algorithmisch« sind also nicht einfach Gegenteile 
von »leiblich« oder »bedeutungsvoll«. Etwas maschinell zu tun, ist nicht 
gleichbedeutend damit, etwas bedeutungslos zu tun. Insofern müssen wir 
Merleau-Pontys Aussage mit Argumenten aus seiner eigenen Theorie wi-
dersprechen. Es stimmt nicht, dass ein Algorithmus nie etwas anderes 
auszudrücken vermag als eine Natur ohne Menschen (s.o.). Dies wäre 
nur wahr, wenn sein Funktionieren – und das heißt in unserem Beispiel: 
sein Erfolg in der dialogischen Begegnung – wirklich auf einer völlig 
reinen Konvention beruhen würde, d.h. auf einer vollkommen arbiträ-
ren Vereinbarung, die beliebig anders sein könnte und in der die Form 

19	 	Vgl. Oxford English Dictionary »Computer«. Auch hier lässt sich wieder 
die Parallelisierung von maschineller und femininer Alterität feststellen. Sie-
he den Beitrag von Oliver Müller.

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

gänzlich unabhängig vom Inhalt ist. Dies ist aber nicht der Fall. Unsere 
Sprachkonventionen gibt es nur als Vergessen des dunklen Untergrun-
des einer existentiellen Gestik und sobald Worte benutzt werden, ist die-
ser dunkle Untergrund mit da. Was in unserem Wissen um die Maschi-
nenhaftigkeit ausgedrückt ist, ist eine gestische Bedeutung, die letztlich 
auf einer menschlichen Aktivität beruht. Der Algorithmus vermag also 
keineswegs nur eine Natur ohne Menschen auszudrücken. Im Gegenteil, 
er vermag eigentlich stets nur menschliche Aktivitäten auszudrücken. 

Das heißt, das Wissen um »Maschinenhaftigkeit« kann den Wider-
streit nicht prinzipiell entscheiden. Es ist keine solche »Kraft die alles 
niederrennt«, da es selbst in seiner Bedeutung durchsetzt ist von seinem 
vermeintlichen Gegenteil. So wird verhindert, dass der Widerstreit not-
wendigerweise in die Richtung der Bedeutungslosigkeit aufgelöst wird 
und der ELIZA-effect, den wir nun genauer als Widerstreit gefasst ha-
ben, kann bestehen bleiben. Sprache hat zunächst immer Bedeutung, wir 
nehmen sie wahr als bedeutungsvoll. Inwieweit ein Wissen um die Ma-
schinenhaftigkeit und Leiblosigkeit des Gesprächspartners diese Wahr-
nehmung zu verändern vermag, ist eine von Fall zu Fall zu entscheiden-
de, empirische Frage. Dass sie nicht schon auf prinzipieller Ebene als 
entschieden gelten muss, habe ich zu zeigen versucht.

5. Chinesische Zimmer und sprechende Maschinen

Wie stehen die vorangegangenen Überlegungen zu Searles CRA? Searle 
hat in Auseinandersetzung mit dem »systems reply«20 gesagt, dass es eine 
Ebene der Erklärung gebe, auf der jedes System als Computer angese-
hen werden könne. So beispielsweise auch sein Magen, der beschrieben 
werden könnte als Instanziierung eines Computerprogramms mit ge-
wissen Inputs und Outputs. Er argumentiert dann weiter, dass es keine 
angemessene Antwort auf dieses Problem sei, zu sagen, dass das chine-
sische Zimmer Informationen als Input und Output hätte und der Ma-
gen Essen und prozessiertes Essen, da vom Gesichtspunkt des Agenten 
aus, also vom Gesichtspunkt der Person im Zimmer, weder das eine noch 
das andere Informationsgehalt hätte. Die hier vorgelegten Überlegungen 
implizieren nun erstens, dass die entscheidende Perspektive immer die 
des Menschen sein muss, der mit dem Zimmer (d.h. der KI) interagiert; 
und zweitens, dass es für diesen sehr wohl darauf ankommt, woraus 

20	 	 Ich setze aus Platzgründen den allgemeinen Aufbau von Searles Gedanken
experiment hier als bekannt voraus. Als »systems reply« bezeichnet Searle 
die Entgegnung auf sein Gedankenexperiment, dass zwar nicht der Mensch 
alleine im Zimmer Chinesisch verstehen würde, aber das System aus 
Mensch, Skript, Datenbank etc. sehr wohl Chinesisch verstehen würde. 

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

der Output besteht. Sprache als Output – so die oben schon formulier-
te Einsicht – hat eine solche Phänomenalität, dass wir ihr notwendig Be-
deutung zuschreiben, beziehungsweise genauer: in der Wahrnehmung 
von Sprache nehmen wir zwangsläufig Bedeutung wahr. Diese Wahr-
nehmung von Bedeutung steht zunächst diesseits von Richtigkeit oder 
Falschheit eines Glaubens oder Wissens. Wenn eine KI ausreichend gut 
sprechen kann, entsteht notwendigerweise ein Widerstreit in der Wahr-
nehmung, d.h. die Frage nach Bedeutung wird notwendig aufkommen. 
Es wird mindestens zweifelhaft, ob die Worte Bedeutung haben oder 
nicht, und dieser Zweifel ist nicht prinzipiell durch theoretisches Wis-
sen ausräumbar, etwa in Form eines Gedankenexperiments wie das Se-
arles. Mit »ausreichend gut« meine ich, dass die KI gerade nicht unun-
terscheidbar von einem anderen Menschen sein muss, sondern nur so 
gut sprechen können muss, dass sie meistens sinnvolle und der Situati-
on angemessene Sätze hervorbringt. Der Grad der Angemessenheit lässt 
den Widerstreit in die eine oder andere Richtung schwanken, ohne ihn 
je vollständig entscheiden zu können.

Dies hat einen Bezug zu einem weiteren »reply«, dem Searle nur 
kurz Aufmerksamkeit widmet: dem sogenannten »other minds reply«. 
Dieser sieht folgendermaßen aus: Da ich auch bei anderen Menschen 
nur ihr Verhalten als Anhaltspunkt habe, um ihnen Verständnis zuzu-
schreiben, sollte ich aufgrund des gleichen Verhaltens auch dem Ro-
boter Verständnis zuschreiben. Searle antwortet, dass es ihm nicht um 
die Frage gehe, woher wir wüssten, dass andere Menschen kognitive 
Zustände haben, sondern darum, was es genau sei, das wir Menschen 
zuschreiben, wenn wir ihnen kognitive Zustände zuschreiben. Dies 
könnten nicht nur computationale Zustände plus Output sein, da die-
se vorhanden sein könnten, ohne dass wirkliches Verständnis vorhan-
den sei, wie sein Gedankenexperiment ja gerade zeige. Es sei hier keine 
gangbare Alternative, den Unwissenden zu spielen, da in den Kogni-
tionswissenschaften die Realität und Wissbarkeit des Mentalen vor-
auszusetzen sei wie in der Physik die Wissbarkeit und Realität physi-
scher Objekte. 

Searle argumentiert aus einer ähnlichen Position heraus, wie wir sie 
oben Hofstadter zugeschrieben haben. Was der Sprache Bedeutung gibt, 
ist der kognitive Zustand, der dahinterstehe oder eben nicht. Es zeigt sich 
hier ein gewisser Cartesianismus Searles. Dies ist insofern überraschend, 
als er den Vertretern der »strong AI«, die er mit seinem CRA angreift, 
gerade eine Art des cartesianischen Dualismus zum Vorwurf macht (vgl. 
Searle 1980, 424). »Strong AI« setze eine Ablösbarkeit des Geistes vom 
Gehirn voraus, wenn sie davon ausgeht, dass der Geist unabhängig von 
seiner physischen Instanziierung im Hirn oder anderswo modellierbar 
sei. Das Spezifische des Mentalen hätte dann nichts mit den spezifischen 
Eigenschaften des Hirns zu tun. 

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Searle lehnt dies ab, da er gerade auf die kausalen Kräfte des Gehirns 
als notwendig für Mentales überhaupt und somit auch für Verständnis 
und Bedeutung besteht. Seine Antwort auf den »other minds reply« zeigt 
aber, dass er in seiner Ablehnung des Cartesianismus nicht sehr weit geht. 
Ontologisch will er kein cartesianischer Dualist sein, epistemologisch 
bleibt er es aber. Konzeptuell gibt es für ihn offensichtlich sehr wohl ei-
nen klar abtrennbaren Bereich des Mentalen, der in den Kognitionswis-
senschaften Objekt der Erkenntnis ist. Wie jeder Dualist kommt Searle 
damit auf ontologischer Ebene in das Zirbeldrüsen-Problem, d.h. das 
Problem, zu erklären, wie das Physische mit dem Mentalen interagiert.21 
Searle konstatiert, dass er im chinesischen Zimmer nirgendwo Bedeu-
tung findet. Wo sollte sie aber auch sein? Ist dies nicht einfach der falsche 
»Ort«, um danach zu suchen? Auch durch das Beobachten des mensch-
lichen Gehirns wird man niemals Bedeutung finden. In Merleau-Pontys 
Worten: »Auf immer wird es unverständlich bleiben, wie Bedeutung und 
Intentionalität Molekulargebäude oder Zellhaufen zu bewohnen vermö-
gen; darin behält der Cartesianismus recht« (Merleau-Ponty 1966, 402). 
Bedeutung und Intentionalität seien stattdessen zu suchen in dem Ver-
halten, das »auf sichtbaren Leibern sich abzeichnet, zur Erscheinung ge-
langt, ohne in ihnen reell enthalten zu sein« (ebd.). Wie dies für das Ver-
halten körperloser KIs möglich ist, habe ich oben dargelegt.

Searle geht also in seinem Cartesianismus einerseits zu weit, ande-
rerseits nicht weit genug. Er behält die problematischen Aspekte bei, 
wenn er von der Möglichkeit eines modernen Äquivalents zur Zirbel-
drüse ausgeht, und lässt die wertvolle Erkenntnis, die man aus dem 
Cartesianismus ziehen könnte, nämlich die Unvereinbarkeit von Mate-
rie und Geist, unbeachtet. Merleau-Ponty hatte gesehen, dass man stets 
in dieser Sackgasse landen muss, wenn man die Probleme von Anfang 
an dualistisch aufstellt. Seine Phänomenologie des Leibes ist der Ver-
such, einen dritten Weg zu beleuchten. Die hier vorgelegten Überlegun-
gen sind mein Beitrag dazu, einen solchen dritten Weg in der Philoso-
phie der KI anzuzeigen.

Literatur

Apostopoulos, Dimitris (2019): Merleau-Ponty’s Phenomenology of Lan-
guage. Lanham: Rowman and Littlefield.

Blumenberg, Hans (2015): »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten 
der Phänomenologie«. In Schriften zur Technik, 163–202.

Boden, Margaret A. (1990): »Escaping from the Chinese Room«. In The Phi-
losophy of Artificial Intelligence. Oxford Readings in Philosophy.

21	 	Vgl. die oben erwähnte Kritik Margaret Bodens (in Boden 1990).

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

Brown, Tom B., Benjamin Mann, Nick Ryder, Melanie Subbiah, Jared Ka-
plan, Prafulla Dhariwal, Arvind Neelakantan, u. a. (2020): »Language Mo
dels Are Few-Shot Learners«. ArXiv:2005.14165 [Cs], Juli. http://arxiv.org/
abs/2005.14165.

Buckner, Cameron (2019): »Deep Learning: A Philosophical Introduction«. 
Philosophy Compass 14 (10). https://doi.org/10.1111/phc3.12625.

Carabantes, Manuel (2020): »Black-Box Artificial Intelligence: An Episte-
mological and Critical Analysis«. AI & SOCIETY 35 (2): 309–17. https://
doi.org/10.1007/s00146-019-00888-w.

Carman, Taylor (2008): »Between Empiricism and Intellectualism«. In Mer-
leau-Ponty. Key Concepts, 13. London/New York: Routledge.

Chen, Zhi, Yijie Bei, und Cynthia Rudin (2020): »Concept whitening for in-
terpretable image recognition«. Nature Machine Intelligence 2 (12): 772–
82. https://doi.org/10.1038/s42256-020-00265-z.

Daws, Ryan (2020): »Microsoft Is Granted Exclusive Rights to Use OpenAI’s 
GPT-3«. AI News. 23. September 2020. https://artificialintelligence-news.
com/2020/09/23/microsoft-exclusive-rights-openai-gpt3/.

Dreyfus, Hubert L. (1992): What Computers Still Can’t Do. Cambridge, 
MA: MIT Press.

Eschenbach, Warren J. von (2021): »Transparency and the Black Box Pro
blem: Why We Do Not Trust AI«. Philosophy & Technology, September. 
https://doi.org/10.1007/s13347-021-00477-0.

Haugeland, John (1985): Artificial Intelligence: The Very Idea. Cambridge, 
MA: MIT Press.

Hofstadter, Douglas R. (1985): Gödel, Escher, Bach. Ein endlos geflochtenes 
Band. Stuttgart: Klett Cotta.

Hofstadter, Douglas R. (1995): Fluid Concepts & Creative Analogies: Com-
puter Models of the Fundamental Mechanisms of Thought. New York: 
Basic Books.

Husserl, Edmund (1966): Analysen zur passiven Synthesis. Herausgegeben 
von H L Van Breda. Bd. 11. Husserliana. Den Haag: Nijhoff.

Husserl, Edmund (1980): Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung: Zur Phä-
nomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigungen. Herausgegeben 
von Eduard Marbach. Bd. 23. Husserliana. Den Haag: Nijhoff.

Lewis, Philip E. (1966): »Merleau-Ponty and the Phenomenology of Lan-
guage«. Yale French Studies, Nr. 36/37: 19–40.

McCarthy, John (2007): »From Here to Human-Level AI«. Artificial Intel-
ligence 171 (18): 1174–82.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung. Leip-
zig: de Gruyter.

Merleau-Ponty, Maurice (1993): Die Prosa der Welt. 2. Aufl. München: Wil-
helm Fink.

Pressman, Fisher (2017): »Maurice Merleau-Ponty and Alex Garland: Hu-
man Consciousness in Ex Machina«. Dianoia: The Undergraduate Phi-
losophy Journal of Boston College, Mai. https://doi.org/10.6017/dupjbc.
v0iIV.9874.

CHATTEN MIT NIRGENDWO? 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Quine, W. V. O. (2013): Word and Object. New ed. Cambridge, Mass: MIT 
Press.

Searle, John R. (1980): »Minds, Brains and Programs«. The Behavioral and 
Brain Sciences 3: 417–57.

Sellars, Wilfried (1997): Empiricism and the Philosophy of Mind. Cam-
bridge, Massachusetts ; London, England: Harvard University Press.

Turing, A. M. (1950) »Computing Machinery and Intelligence«. Mind LIX 
(236): 433–60.

Weizenbaum, Joseph (1966): »ELIZA a computer program for the study of 
natural language communication between man and machine«. Commun. 
ACM 9: 36–45.

Weizenbaum, Joseph (1990):. Die Macht der Computer und die Ohnmacht 
der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wittgenstein, Ludwig (2014): Philosophische Untersuchungen. 21. Aufl. 
Werkausgabe 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Zebrowski, Robin (2010): »In Dialogue With the World: Merleau-Ponty, 
Rodney Brooks and Embodied Artificial Intelligence«. Journal of Con-
sciousness Studies 17 (7–8): 7–8.

LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119 - am 20.01.2026, 05:24:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

