Lukas NEHLSEN

Chatten mit Nirgendwo?
Der Leib als Ausdruck und die Sprache der KI*

Eines der frithesten Anwendungsgebiete und weiterhin so etwas wie
der heilige Gral der KI-Forschung ist die Konversation einer KI mit ei-
nem Menschen. Alan Turings disziplingebender Essay Computing Ma-
chinery and Intelligence hatte die Idee propagiert, dass wir dann da-
von sprechen sollten, dass Maschinen denken konnen, wenn Sie das
»imitation game« bestehen. Wenn Sie also in einer verblindeten, text-
basierten Kommunikation fiir eine Interviewerin* genauso (un)unter-
scheidbar von einem Menschen sind wie Minner von Frauen, wenn
diese versuchen, die Interviewerin in die Irre zu fuhren.’ Dieses Spiel,
spater als Turing-Test bekannt geworden, basierte also auf dem Ver-
such der Tauschung. Maschinen sollten als denkend angesehen wer-
den, wenn sie einen Menschen so gut tiuschen konnen, dass dieser sie
oft genug als Mensch und den echten Menschen als Maschine ansieht
(Turing 1950).

Auf Grundlage dieser Idee entwickelte sich eine breite Diskussion in
der Philosophie der KI. Die Kritik an Turings Aquivalenz-These lisst sich
dabei in zwei Lager aufteilen (vgl. McCarthy 2007, 1180). Das erste La-
ger argumentiert, dass wir eine KI selbst dann nicht als wirklich intelli-
gent ansehen sollten, wenn sie den Turing-Test besteht, beziehungsweise
wenn ihre intelligente Aktivitdt von der des Menschen ununterscheid-
bar geworden ist (sogenannte »human level performance«). Das klas-
sische Argument fur diese Art des Angriffs wurde von John Searle in
seinem berithmten »Chinese Room Argument« (CRA) formuliert
(Searle 1980). Das zweite Lager argumentiert hingegen, dass »human
level performance« unmoglich ist. Klassisch dafuir steht Hubert Drey-
fus’ Angriff auf das Programm der KI-Forschung, hauptsichlich formu-
liert in den 7oer Jahren in What Computers Can’t Do (Dreyfus 1992).
Die zwei Positionen miissen sich nicht gegenseitig ausschliefSen, da sie

1 Ich danke Thiemo Breyer, Erik Dzwiza-Ohlsen, Christian Griiny und Mar-
tin Schnell sowie den Mitgliedern des SchauflerLab@TUDresden und der
Klasse 6 der a.r.t.e.s graduate school for the humanities cologne fur hilfrei-
che Gespriche und Feedback zu diesen Uberlegungen.

2 Aus Griinden der Leserlichkeit verwende ich in diesem Text das generische
Femininum, es sind darin alle Geschlechter mitgemeint.

3 Zuder Parallelisierung von weiblicher und maschineller Alteritit in der Ge-
schichte der Maschinen und auch in Turings Test siehe die Bemerkungen von
Oliver Miiller in diesem Band.

119

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

aus verschiedenen Richtungen argumentieren. Der Kern von Searles Ar-
gument ist, dass die entscheidenden Charakteristika von wirklicher In-
telligenz, Bewusstsein, Verstandnis etc. kausale Effekte unseres Gehirns
sind. Kinstlich hergestellte KIs seien einfach aus dem »wrong kind of
stuff« (Searle 1980, 423), um diese kausale Wirkung entfalten zu kon-
nen. Es gibt also in Searles Augen dem Neuroprotein exklusiv inhdren-
te kausale Krifte, die Bewusstsein bewirken konnen. Dreyfus argumen-
tiert hingegen von einer leibphinomenologisch inspirierten Warte aus.
Die menschlichen, intelligenten Fahigkeiten seien nicht in Gdnze formali-
sierbar, da sie wesentlich in pra-reflexiven, nicht-begrifflichen, leiblichen
Verhaltensweisen zur Welt bestiinden. Beide konnten also das Argument
des jeweils anderen ebenfalls annehmen und kombiniert sagen: Es gibt
gute Grinde anzunehmen, dass human level AI unmoglich ist, falls sie
aber doch moglich sein sollte, gibt es ebenso gute, von den ersteren ver-
schiedene Griinde anzunehmen, dass sie immer noch nicht wirklich in-
telligent, bewusst oder verstindig ist.

Dieser Beitrag will einen anderen phianomenologischen Ansatz aufzei-
gen. Die Frage nach der Moglichkeit der Tauschung, die von Turing aus-
gehend dominierend war, soll ausgeblendet werden. Es soll auch nicht
einfach gefragt werden, was Computer prinzipiell konnen und was nicht.
Im heutigen Alltag begegnen wir dauernd Kls, die sprechen bzw. Text
produzieren konnen. In den meisten Fillen ist uns dabei bewusst, dass
es sich hier um Maschinen handelt. Nun gibt es die Tendenz, trotz dieses
Wissens den AufSerungen der Maschinen Bedeutung beizumessen. Dieses
Phanomen soll in diesem Beitrag in den Blick genommen werden. Es ist in
der Literatur als ELIZA-effect bekannt. Ich will also sprachphdnomeno-
logisch beleuchten, was passiert, wenn wir mit einer Maschine Konver-
sation betreiben und, trotz des Wissens darum, dass es »nur« eine Ma-
schine ist, ihren Auflerungen Bedeutung zuschreiben. Hierzu werde ich
mich vor allem auf die Philosophie Maurice Merleau-Pontys beziehen.
Merleau-Pontys Phinomenologie der Sprache ist in der Forschung zu sei-
ner Philosophie als eigenstindiges Thema eher stiefmutterlich behandelt
worden.* Mit Fragen der Philosophie der KI ist seine sprachphilosophi-
sche Position, soweit ich dies iiberblicke, bisher gar nicht in Verbindung
gebracht worden. Wenn Merleau-Pontys Philosophie in der KI-Debatte
angebracht wird, dann meist, um auf die Wichtigkeit eines Korpers oder
Leibs der KI hinzuweisen.s Ich will hier aber, ganz im Sinne des Bandes,
die Begegnung mit Kunstlicher Intelligenz in den Vordergrund stellen,

4 Vgl. aber den schon sehr frithen Artikel von (Lewis 1966) und fiir einen ak-
tuellen Beitrag (Apostopoulos 2019).

5 So klassisch bei (Dreyfus 1992) Vgl. weiter (Zebrowski 2010) und (Press-
man 2017), der mit Merleau-Pontys Ansichten Alex Garlands Film Ex Ma-
china analysiert.

I20

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

und zwar insbesondere die mit einer sprechenden KI. Es soll hier also
ausprobiert werden, inwieweit Merleau-Pontys sprachphdnomenologi-
sche Beschreibungen des Phanomens auch fiir eine Sprache und ein Spre-
chen der KI gelten konnen.

Im ersten Teil stelle ich den ELIZA-effect niher vor und gebe eine
kurze Beschreibung eines zeitgendssischen Programms, das diesen Ef-
fekt hervorruft. Ich zeige einige sprachphilosophische Probleme auf, die
sich aus einer Definition des Effekts, wie wir sie bei Douglas Hofstad-
ter finden, ergeben. Im zweiten Teil argumentiere ich, dass sich dhnli-
che Probleme schon in Merleau-Pontys Ausfithrungen tiber die Sprache
in der Phinomenologie der Wahrnehmung finden. Ich stelle die beiden
dort in Betracht gezogenen Theorien zur Klarung der Probleme vor und
zeige, warum Merleau-Ponty diese als unzureichend ansieht. Im dritten
Teil stelle ich dann Merleau-Pontys eigene sprachphilosophische Positi-
on vor. Ich analysiere seinen Begriff der gestischen Bedeutung der Spra-
che und dessen Beziehung zum Leib. Im vierten Teil wird diese Theorie
auf das Phanomen des Gesprichs mit einer KI angewandt. Die fehlende
Leiblichkeit einer Chatbot-KI wird analysiert. Sie fithrt zu einem Phano-
men des Widerstreits in der Wahrnehmung von Bedeutung, aber nicht zu
ihrer Ausloschung. Im letzten Teil ziehe ich einige Konsequenzen aus der
vorangegangenen Analyse fir die Diskussion um Searles CRA.

1. Der ELIZA-effect und seine Erklarung

Der ELIZA-effect ist benannt nach Joseph Weizenbaums Programm
ELIZA von 1966. Das Programm war ein frither Vertreter der Art von
KI, die spater von John Haugeland als good old fashioned Al, kurz
GOFAI, bezeichnet wurde (Haugeland 1985). GOFAI-Systeme basie-
ren auf festen Abfolgen von Schritten, in denen diskrete Symbole nach
logischen Regeln aufeinander bezogen werden. ELIZA war ein Chat-
botprogramm, das von Weizenbaum so eingestellt wurde, dass es eine
an Carl Rogers’ Ansatz orientierte Psychotherapeutin nachahmen sollte.
Die grobe Funktionsweise war die Folgende: Das Programm suchte im
eingegebenen Text nach Schliisselwortern, welche mit bestimmten Re-
geln verkniipft sind. Zunachst mit einer Regel, wie der eingegebene Text
aufzulosen sei (decomposition rule) und dann mit einer Regel, wie da-
raus neuer Text zu generieren sei, also die Antwort des Programms ausse-
hen solle (reassembly rule). Das Programm hatte durchschlagenden und
fur Weizenbaum selbst schockierenden Erfolg. Viele Testpersonen iden-
tifizierten das Programm mit einem Menschen, vertrautem ihm intims-
te Geheimnisse an und gebardeten sich wie in einem Gesprach mit einer
menschlichen Psychotherapeutin. Einige der Testpersonen waren sogar

I2T

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

unwillig zu glauben, dass es sich nicht um einen Menschen handelte,
nachdem dies aufgelost worden war (Weizenbaum 1966, 42).

Basierend auf diesen Erfahrungen wurde der Begriff ELIZA-effect
gepragt. Douglas Hofstadter hat eine recht prizise Definition des Ef-
fekts gegeben, von der ich im weiteren Verlauf zunachst ausgehen wer-
de. Demnach konne der ELIZA-effect definiert werden als,

»the susceptibility of people to read far more understanding than is war-
ranted into strings of symbols — especially words — strung together by
computers« (Hofstadter 1995, 157).

Als ein einfaches Beispiel nennt er, falschlicherweise anzunehmen, dass ein
Geldautomat wirklich dankbar (»grateful«) sei, wenn am Ende der Trans-
aktion ein »Vielen Dank« aufleuchte. Diese Illusion, so Hofstadter, sei na-
tirlich schnell auflosbar. Beinahe jeder ist in der Lage, zu erkennen, dass es
recht einfach moglich sei, eine Zwei-Wort Phrase im richtigen Moment auf-
tauchen zu lassen. Und zwar genauso mechanisch, also ohne jede Notwen-
digkeit von Verstindnis, wie eine Tiir sich automatisch 6ffnen kann, wenn
wir uns ihr ndhern (ebd.). »But when things get only slightly more compli-
cated, people get far more confused — and very rapidly, too« (ebd.). Am re-
lativ simplen Beispiel von ELIZA lasst sich aufSerdem festhalten, dass die
Tendenz von Menschen, den von Computern generierten Worten Bedeu-
tung zuzumessen, auch bestehen bleibt, wenn wir wissen, dass es sich um ei-
nen Computer handelt und eventuell sogar eine Ahnung davon haben, wie
der Computer die Worte in Wirklichkeit produziert®. Weizenbaums Hoff-
nung mit seinem Paper zu ELIZA war es, durch Aufklirung der Offentlich-
keit tiber die Funktionsweise, dem Programm seine mystische Aura zu neh-
men. Einem zutiefst neuzeitlichen Verstandnis der Erkenntnis anhidngend,
in dem etwas verstehen bedeutet, es konstruieren zu konnen, geht Weizen-
baum davon aus, dass: »once a particular program is unmasked, once its
inner workings are explained in language sufficiently plain to induce un-
derstanding, its magic crumbles away; it stands revealed as a mere collec-
tion of procedures, each quite comprehensible.« (Weizenbaum 1966, 36).7

Inwieweit diese Hoffnung erfiillt wird und wurde, ist fraglich.

Erstens ist bei neueren Programmen unklar, inwieweit wir zu einem
exakten Verstindnis ihrer Funktionsweise iiberhaupt noch in der Lage
sind. Das 2020 veroffentlichte Programm GPT-3 ist ein klassischer Ver-
treter der in Abgrenzung zur GOFAI sogenannten second-wave Al.
Es ist ein deep neural network (DNN) bestehend aus 175 Milliarden

6 Im Beispiel des Geldautomaten wissen wir dies natiirlich auch. » Wissen« ist
hier aber beispielsweise im Gegensatz zum nur wahrscheinlichen » Vermu-
ten« zu sehen, wie es z.B. beim Turing-Test der Fall ist.

7 Diese Idee steht im Gegensatz zu Terry Pratchet’s Idee, auf die Harth und
Feif3t in diesem Band verweisen. »It’s still magic, even if you know how it is
done« (Harth/Feif$t 70)

I22

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

Parametern, das mit einem riesigen Datensatz darauf trainiert wurde,
sprachliche Strukturen zu erkennen und neu erstellen zu konnen. Es ist
also im Gegensatz zu ELIZA ein dezentrales, von der Hirnarchitektur
inspiriertes Netzwerk, dass Bedeutungseinheiten nicht mehr in diskre-
ten Symbolen reprasentiert, sondern durch im Netz verteilte Strukturen.
AufSerdem arbeitet es mit probabilistischen Methoden, im Gegensatz zu
der logischen Methodik ELIZAs (vgl. Brown u. a. 2020)%. Bei DNNs ist
es meist nicht moglich nachzuvollziehen, wie der Input zu Output ver-
arbeitet wurde. Das wird in der KI-Forschung als black box problem
diskutiert (vgl. z.B. Carabantes 2020; von Eschenbach 2021; vgl. Chen,
Bei, und Rudin 2020 fiir einen aktuellen Vorschlag mit dem Problem auf
architektonischer Ebene der DNNs umzugehen). Carabantes diskutiert
drei Griinde fur die Undurchsichtigkeit der Systeme:

1. Die Unverfiigbarkeit des Quellcodes fiir die breite Masse. Dies ist
beispielsweise auch bei GPT-3 der Fall, da Open Al in zynischer
Missachtung ihres Namens die Rechte am Code exklusiv an Micro-
soft verkauft hat (Daws 2020).

2. Undurchsichtigkeit aufgrund von »technological illiteracy« (Cara-
bantes 2020, 312). Der Grof$teil der Bevolkerung hat nicht die not-
wendige Bildung, um den Code nachzuvollziehen, selbst wenn dies
prinzipiell moglich und er frei verfigbar wire. Weizenbaums Erkla-
rung von ELIZA sind fur interessierte Laien noch recht gut nach-
vollziehbar, die genaue Funktionsweise moderner neuronaler Netze
sicherlich nicht mehr.®

3. Undurchsichtigkeit aufgrund von »cognitive mismatch« (ebd. 313).
Neuronale Netze funktionieren gerade deshalb so gut in vielen Fel-
dern, wie zum Beispiel Bild- oder Spracherkennung, da sie dies ge-
rade nicht in rationaler, diskreter Weise angehen und der Prozess da-
mit auch nicht intelligibel ist:

If its process were intelligible, says Burrell, it would proceed by decom-
posing the main task into other simpler subtasks intelligible to a human
being [...] But it does not. It works similar to our visual cortex: in a way
that even we cannot consciously explain. And when we try to do it, as
it happens to patients with agnosia, our performance is clumsy. ANNs
are especially good at this: solving problems for which we do not have
an algorithm or a well-defined logical sequence of cognitive actions that
produces the result we intend. ANNs are better at recognizing images
than any symbolic program, that is, intelligible. (ebd. 314).

8  Fiir eine ausfihrlichere Beschreibung des Programms vgl. auch hier den Bei-
trag von Harth/Feif3t

9 Auch Weizenbaum selbst warnte 1976 schon davor, dass einige Computer-
programm so komplex sind, dass kein Einzelner der involvierten Ingenieu-
re das Programm zur Ginze verstehe (Weizenbaum 1990).

123

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

ANN:s (artificial neural networks™) sind im Gegensatz zur GOFAI - die von
einem symbolisch operierenden Geist ausging, der unabhingig vom Hirn
gedacht und modelliert werden konnte — von einer biologischen Struktur,
unserem Hirn, inspiriert. Damit stehen ihre Operationen aufSerhalb des-
sen, was man mit Willfried Sellars als den »logischen Raum der Griin-
de« bezeichnen konnte (vgl. Sellars 1997). In Carabantes’ Worten: »Ob-
serving the huge matrix of weights of a DNN and the activation levels
of the units in real time, Ortega y Gasset would say, may give an esthetic
impression, but it does not explain how the computer reaches its conclu-
sions« (Carabantes 2020, 314). Das Mysterium durch Erklarung aufzu-
l6sen, wie Joseph Weizenbaum das noch bei EILZA erhofft hatte, ist also
nicht mehr so einfach moglich. Ohne die Moglichkeit einer solchen voll-
standigen Erklirung ist es auch nicht mehr so einfach, mit Hofstadter zu
behaupten, das Verstandnis, das wir der KI zuschreiben sei »unwarranted«.
Margaret Boden hatte eine dhnliche Kritik an Searles CRA angebracht: Wir
hitten zwar sehr gute Grinde fur die Annahme, dass Intentionalitit, Ver-
standnis und Bewusstsein auf Neuroprotein basierten, allerdings hatten wir
noch so gut wie keine Ahnung davon, wie diese Beziechung aussieht, also wie
Neuroprotein diese Phanomene qua seiner Eigenschaften hervorrufe. Da-
her konne man auch nicht so einfach darauf schliefSen, dass Neuroprotein
der einzige »stuff« sei, der diese kausalen Krifte habe (Boden 1990, 93).
Wenn wir also bei einem DNN in etwa eine genauso gute Erklirung da-
fiir haben, wie es seine Outputs hervorruft wie beim menschlichen Gehirn,
dann haben wir zunichst keinen anderen Grund als einen Unterschied in
diesen Outputs, um anzunehmen, dass im einen Fall »wirkliches« Verstand-
nis, Bewusstsein oder Intentionalitit dahinter stehe und im anderen nicht.

Ein zweiter Grund zum Zweifel an Weizenbaums Hoffnung der Auf-
16sung des Mysteriums durch Erklarung betrifft das Verhaltnis von Wis-
sen und Wahrnehmung. In vielen Fallen ist es gerade nicht moglich, dass
abstraktes Wissen darum, wie ein Sachverhalt »in Wirklichkeit ist«, un-
sere Wahrnehmung dieses Sachverhalts zu verandern vermag. Das klas-
sische Beispiel ist die Miller-Lyer-Illusion. Auch wenn wir wissen, dass
die Linien »in Wirklichkeit« gleich lang sind, sehen wir sie weiterhin als
verschieden lang. Besteht der ELIZA-effect nicht mindestens fir einige
und eventuell fiir alle in gewisser Form fort, trofz unseres Wissens um die
Maschinenhaftigkeit und des graduellen Wissens um die Funktionsweise

10 Ein Uberbegriff fiir die dezentral operierenden, der Netzwerkarchitektur des
Hirns nachempfundenen second wave AI Programme. DNNs sind ANNs mit
»Tiefe«, d.h. zwischen Input-»Neuronen« und Output-»Neuronen« liegt min-
destens eine weitere » Neuronen«-schicht. Buckner (2019) sieht alle Netze mit
nicht mehr als vier Zwischenschichten noch als »shallow« an, und sieht wirk-
liche Tiefe erst bei fiinf Zwischenschichten beginnen. Er betont aber auch, dass
die Epoche der DNNs im Prinzip mit der Einfiihrung des ersten »hidden lay-
ers« zwischen input- und output-Schicht in den 8oern beginnt (ebd. 3).

124

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

dieser Maschine? Es ist sicherlich wahr, dass die Magie von ELIZA zu ei-
nem gewissen Grad schwindet, nachdem wir verstanden haben, wie sie
funktioniert. Trotzdem konnen wir erstmal nicht anders, als die Worte
der Maschine als bedeutungsvoll wahrzunehmen. Bedeutung, so mein auf
Merleau-Ponty aufbauender Vorschlag, ist etwas, das wir wabrnebmen
und zunéchst und zumeist nicht reflexiv denken. Die Entscheidung in die-
ser Frage fiir die eine oder andere Seite setzt jeweils ein gewisses Verstand-
nis von Sprache voraus. In Douglas Hofstadters Definition des ELIZA-ef-
fects schwingt ein implizites Verstandnis von Sprache und Bedeutung mit.
Hofstadter hatte den Effekt definiert als »the susceptibility of people to
read far more understanding than is warranted into strings of symbols
— especially words — strung together by computers« (Hofstadter 1993,
157; meine Hervorhebungen). Verstandnis wird in die »eigentlich« be-
deutungslosen Worte »hineingelesen«. Was fiir ein Verstindnis von Spra-
che und Bedeutung ist hier in Geltung? Wie schaffen es diese »Strange von
Symbolen«, dass wir sie mit Bedeutung oder Verstindnis aufladen, dass
wir hinter ihnen Intentionalitit, Geist, Bewusstsein vermuten?

Ist hier wichtig, was genau es ist, was dahinter vermutet wird? Hof-
stadter spricht zunachst von »understanding«, in seinem Beispiel des
Geldautomaten geht es dann um den Ausdruck von Dankbarkeit, ein
Zustand der eher Begriffe wie (Selbst-)Bewusstsein, einen Personenbe-
griff oder Anerkennung'* voraussetzt. Was genau es also ist, das die Wor-
te ausdriicken sollen beziehungsweise was falschlicherweise in sie hinein-
gelesen werden soll, ist unklar. Klar ist, dass das Wort in jedem Fall auf
etwas anderes hinweisen soll, etwas anzeigen, etwas bedeuten soll. Wie
Worter das tun, ist eine in der Sprachphilosophie viel diskutierte Frage.
Im folgenden Teil wende ich mich zwei Theorien zu, die Merleau-Ponty
in seiner Untersuchung zu Phinomen und Ursprung der Sprache in der
Phinomenologie der Wahrnehmung (PdW) in Betracht zieht, um zu er-
kliren, wie Worte bedeuten konnen. Er nennt diese Positionen Empiris-
mus und Intellektualismus (Merleau-Ponty 1966, 207ff.).

2. Intellektualismus und Empirismus als Sprachtheorien

Empirismus und Intellektualismus sind zwei kontrdre Positionen, die
Merleau-Ponty in der PdW immer wieder gegeneinanderstellt, von denen
er aber zu zeigen versucht, dass sie auf dhnlichen falschen Voraussetzun-
gen beruhen. Ob diese Positionen tiber die verschiedenen Felder hinweg,
in denen Merleau-Ponty sie anbringt, eine konsistente philosophische
Position ergeben, die in dieser Form von jemandem vertreten wurde, ist

11 Zur Frage der Moglichkeit der Anerkennung einer KI durch einen Menschen
vgl. den Beitrag von Martin Schnell in diesem Band.

125

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

fraglich. Es sind eher Idealtypen des Denkens, die Merleau-Ponty hier
zeichnet'>. In Bezug auf die Sprache sieht dies wie folgt aus:

Der Empirismus sieht den Besitz von Sprache als den Besitz von
»Wortbildern«, die von empirisch wahrgenommenen Worten in uns
hinterlassene Spuren sind. Man kann dies naturalistisch oder men-
talistisch interpretieren. Im ersteren Fall wiren die Wortbilder dann
neurologische Strukturen, die sich iiber die Zeit etabliert haben, im
letzteren Fall gibt es » BewufStseinszustiande«, die »auf Grund erwor-
bener Assoziationen die Erscheinung des passenden Wortbildes nach
sich ziehen« (ebd. 208). In beiden Fillen aber wird die Sprache aus
der Perspektive der dritten Person als abstrakte Struktur beschrie-
ben. Die Sprechende hat in dieser Theorie keinen Platz. Wortflus-
se unterscheiden sich hier nicht von Wasserflissen oder elektrischem
Strom, Sprache ist ein reines Strukturphinomen, »der Mensch kann
demnach sprechen, wie eine elektrische Birne glithen kann« (ebd.).
Das Problem ist nun, dass die Kohirenz dieser Position von Erkenntnis-
sen der empirischen Psychopathologie in Frage gestellt wird, die zu einer
Position der intellektualistischen Psychologie fithren.

So behauptet die intellektualistische Position, dass die Sprache vom
Denken bedingt ist. Begriindet wird dies aus den Erkenntnissen in der
Erforschung der Aphasie. Die Aphasie ist eine Sprachstorung als Fol-
ge einer Lasion in der dominanten Sphire des Gehirns. Bei bestimmten
Formen der Aphasie hat die Patientin Probleme, Worte zu finden, wenn
abstrakt nach diesen gefragt wird, jedoch nicht, wenn sie als Ausdruck
eines wirklichen Erlebens gedufSert werden. So kann das Wort »Nein«
beispielsweise problemlos ausgesprochen werden, wenn es »eine wirk-
lich erlebte Verneinung bedeutet« (ebd.), also beispielsweise auf die Fra-
ge »Hast du Durst?«. Die Patientin findet das Wort aber nicht, wenn
es »um eine blofse Sprachiibung ohne affektives und vitales Interesse
geht« (ebd.). Also beispielsweise eine Aufgabe wie »Nennen Sie einige
Ausdrucke der Ablehnung«. Diese Erkenntnis fiihrt fiir Merleau-Pon-
ty in den »dufsersten Gegensatz zur Wortbildtheorie [...], da die Spra-
che nunmehr vom Denken bedingt erscheint« (ebd., 209), wihrend im
Empirismus das intentionale Denken der Person doch keine Rolle spie-
len durfte, Sprache sollte ja beschrieben werden wie jedes andere na-
turliche Phianomen. Die Einheit des Wortbildes wird zerstort. Soll ein
Wortbild aus einer bestimmten Struktur im Hirn bestehen, so miiss-
te bei Verletzung dieser Hirnstruktur das Wort ginzlich unverfiigbar
werden. Die intellektualistische Psychologie zeigt aber, dass es, abhin-
gig vom Gedanken, der »dahinter« steht, noch verfiigbar ist. »Was der
Normale besitzt und der Kranke verloren hat, ist nicht ein bestimmter

12 Vgl. (Carman 2008) fiir eine Analyse der beiden Positionen im Werk Mer-
leau-Pontys.

126

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

Wortvorrat, sondern eine bestimmte Weise, sich dieses >Vorrats< zu be-
dienen« (ebd. 208).

Das Problem an dieser Position ist wiederum, dass hier nun der Ge-
danke die Bedeutung zu haben scheint und nicht das Wortz. So ist nicht
verstandlich, wie uns Sprache tiberhaupt etwas Neues zu sagen vermag,
wieso wir unsere eigenen Gedanken bisweilen nicht kennen, bevor wir
sie nicht formuliert haben, wieso sie sich erst beim Sprechen allmihlich
verfertigen (Kleist). Das Denken als augenblickliches, zeitlich unausge-
dehntes kann sich nur angeeignet werden durch den Ausdruck seiner
selbst in der Sprache.

Es gibt hier also einen Widerspruch, der nicht auflosbar erscheint,
»das Problem der Sprache ist nicht durch den Ubergang von der These
zur Antithese zu l6sen« (ebd., 209). Vielmehr ist es so, dass beide Positi-
onen das Wesentliche an der Sprache verfehlen. Beide Positionen »blei-
ben hinter der einfachen Feststellung zuriick, dafs das Wort einen Sinn
hat« (ebd., 210). Wenn wir diese Uberzeugung des alltiglichen Sprach-
gebrauchs richtig verstehen, so konnen wir den Widerspruch auflosen,
da wir sowohl Empirismus als auch Intellektualismus als auf falschen
Voraussetzungen ruhend entlarven.

Beide Positionen werden dieser Feststellung nicht gerecht. In der em-
piristischen geschieht dies geradeheraus und ohne Ausreden. Sprache als
reines mechanisches Strukturphinomen betrachtet hat keinen Platz fiir
Bedeutung. Hier hat das sprechende Subjekt keinen Platz. In der intel-
lektualistischen Position gibt es wohl ein bedeutungsgebendes Subjekt,
allerdings ist dies das denkende und nicht das sprechende Subjekt. Das
Wort ist hier nur die leere, duflere Hiille des bedeutungstragenden Ge-
dankens.

Bevor wir zu Merleau-Pontys Losung des Problems tibergehen, will
ich diese Positionen kurz auf Hofstadters Definition des ELIZA-effects
rickbeziehen. Ich denke, dass Hofstadters Definition sowohl in empiris-
tische als auch intellektualistische Richtung interpretiert werden konn-
te. Dies unterstreicht Merleau-Pontys These, dass die beiden Positionen
in einem gemeinsamen Raum an Voraussetzungen stehen, in dem auch
Hofstadter fest verwurzelt ist. Als eine Erweiterung der empiristischen
Position konnte man sagen: Das, was uns beim Menschen berechtigt,
von Verstdndnis hinter den Worten zu sprechen, und bei der Maschine
nicht (»unwarranted«), ist der richtige Prozess der Assoziation, die rich-
tige strukturelle Verkniipfung. Die Maschine hitte die falsche struktu-
relle Verkniipfung, entweder rein funktionalistisch falsch oder materia-
listisch falsch, da sie im falschen »stuff«, namlich in Silizium und nicht
in Neuroprotein realisiert ist. Das materialistische Argument wiirde also
zuriick zu Searles CRA fiihren.

Die funktionalistische Falschheit wiirde sich nur gelegentlich als falsch
zeigen, beispielsweise wenn ELIZA unsinnig antwortet. Diese Fille

127

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

wiurden aber als Beweis dafir gelten, dass die Struktur im Allgemeinen
die Falsche ist. Wirkliches Verstiandnis sind wir nur bei einer vollstindig
richtigen Struktur berechtigt zuzuschreiben.

Intellektualistisch interpretiert konnte man Folgendes sagen: Wir sind
nur dann berechtigt Verstindnis zuzuschreiben, wenn Gedanken hinter
den Worten stehen. Dies ist fur den Intellektualismus im Falle der Ma-
schine aber wohl per definitionem ausgeschlossen, da er von einem car-
tesischen Dualismus ausgehen muss. Die Maschine ist dann immer nur
genau dies: blofle Maschine.*3

Welche der beiden Interpretationen man nun vertritt, ist fiir Mer-
leau-Pontys Kritik eigentlich nicht von Belang, denn er sieht beide auf
gleichen, falschen Voraussetzungen ruhen. Beide wollen die Bedeutung
des Wortes durch etwas anderes als das Wort erklaren und verlieren sie
dabei. Keine der Positionen kann zufriedenstellend erklaren, wie Worte
bedeuten. Somit sind sie auch beide ungeeignet aufzuklaren, worin genau
der ELIZA-effect besteht. Wir brauchen einen anderen Blick auf Spra-
che, wir miissen ein anderes Verstindnis davon erlangen, was Worte sind,
wenn wir verstehen wollen, wie diese es vermogen, uns zu verleiten, ei-
ner Maschine Verstindnis zuzuschreiben. Wie gesagt wird die Antwort
fur Merleau-Ponty darin liegen, dass das Wort selbst Bedeutung™ hat.

3. Das Haben von Sinn und das Wort als Geste

Merleau-Ponty will »Haben« hier in der Bedeutung verstanden wissen,
wie wir es benutzen, wenn wir sagen »Ich habe Angst« oder »Ich habe
eine Idee«. Damit soll angezeigt werden, dass »Haben«, im Gegensatz zu
»Sein«, »den Bezug des Subjekts zu dem bezeichnet, woraufhin es sich
entwirft« (Merleau-Ponty 1966, 207 Fufinote 1). In diesem Sinne will
er verstanden wissen, dass der Mensch Sprache hat und auch dass die
Sprache und das Wort einen Sinn haben. Das Wort vollbringt das Den-
ken erst, es gibt nicht den im Denken schon fertigen Begriff, der dann
nur noch durch die Worthulse artikuliert wird, sondern im echten, einen
Sachverhalt das erste Mal formulierenden Sprechen wird der Gedanke
erst vollbracht. Er ist nicht fertig, ja existiert nicht einmal wirklich, be-
vor er nicht ausgesprochen wurde. Genauso entnimmt der Horende »den

13 Ausgehend von Hofstadters Aussagen in Gédel, Escher, Bach, in der er Be-
deutung hervorgebracht sieht durch das Erkennen eines Isomorphismus,
miisste man ihn wohl eher der empiristischen Seite zuschlagen (vgl. Hof-
stadter 1985) Hofstadters philosophische Position im weiteren Sinne ist
aber nicht Thema dieses Texts.

14 Merleau-Ponty unterscheidet in diesen Abschnitten nicht streng zwischen
»Sinn« und »Bedeutung«, etwa im Sinne Freges.

128

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

Gedanken dem Worte selbst« (ebd. 212). Es ist nicht so, dass der Horen-
de den Worten nachtriglich, gleichsam durch einen »inneren« Akt sei-
nes Geistes, den Sinn gibt oder, in den Worten Hofstadters, etwas in die
ansonsten bedeutungslosen Zeichen »hineinliest«. Wire es so, konnte
man durch gehorte Worte nie etwas Neues lernen und die »Erfahrung
der Verstindigung« wire nichts als eine Illusion (ebd.). Es ist aber nun
einmal eine Tatsache, so Merleau-Ponty, dass wir »etwas zu verstehen
mogen, was uber das, was wir von uns aus dachten, hinausgeht« (ebd.).
Die Sprache mussen wir zwar schon kennen, und doch kénnen uns die
Worte dieser uns bekannten Sprache etwas Neues sagen, ihre Bedeutun-
gen sich bisweilen »zu einem neuen Gedanken« verbinden. Diese Tatsa-
che muss uns dazu bringen, dass »der Sinn der Worte letzten Endes durch
die Worte selber hervorgebracht« sein muss. Merleau-Ponty spezifiziert
sofort: »oder vielmehr genauer, deren begriffliche Bedeutung sich bilden
auf Grund und aus ihrer gestischen Bedeutung, die ihrerseits der Spra-
che selbst immanent ist« (ebd., 212f.).

Wie ist das zu verstehen, was ist die »gestische Bedeutung«, die in
der Sprache selbst liegt, und ihren Sinn hervorruft? Hier kann nun zu-
ruckgegriffen werden auf die Bedeutung, die Merleau-Ponty dem Wort
»Haben« zugeschrieben hat. Der Mensch hat Sprache, insofern die-
se Sprache Teil dessen ist, woraufhin er sich entwirft, d.h. Teil seiner
Existenz ist. Dadurch hat das Wort Bedeutung. Merleau-Ponty erldu-
tert dies am Prozess des Erlernens einer Sprache. Eine fremde Spra-
che lerne ich, indem ich ihre Ausdriicke »im Zusammenhang der
Tiatigkeit der Menschen zu verstehen beginne, wenn ich an deren Ge-
meinschaftsleben teilnehme« (ebd., 213). Um ein Beispiel von W.V.O.
Quine zu bemiihen™s: Wenn wir bei Vorbeilaufen eines Hasen einen Aru-
ga-Sprecher »Gavagai« sagen horen, wissen wir erst ob damit »Schau,
ein Hase« gemeint ist oder »Oh, ein schlechtes Omen«, »Schau, un-
ser Abendessen« oder etwas ganz anderes, wenn wir den Zusammen-
hang der Tatigkeit der Aruga-Sprecher zu verstehen beginnen. Bei-
spielsweise, ob es bei ihnen normal ist, das Auftauchen eines Tieres als
ein Omen zu werten, ob Hasen typischerweise gegessen werden etc.
Merleau-Ponty nennt das, den »Stil« einer Sprache zu verstehen, in dem
Sinne, in dem man den Stil eines Malers zu erkennen lernt oder den
Stil eines Musikstuckes durchdringt. Stil ist insofern eine Organisati-
onsform von Teilen in ein komplexes Ganzes. Der Stil eines Musiksti-
ckes bestimmt, wie aus den einzelnen Noten der »Sinn« des Stiickes ent-
steht, ohne dass dieser Sinn in den einzeln wahrgenommenen Tonen

15 In (Quine 2013). Quines Projekt einer naturalisierten Epistemologie hat na-
tiirlich viele Konfliktpunkte mit Merleau-Pontys Philosophie. In gewissen
Punkten der Kritik an einem naiven Empirismus gibt es aber sicherlich inte-
ressante Gemeinsamkeiten, die hier aber nicht naher verfolgt werden sollen.

129

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

erkennbar wire. So ist auch das Verhaltnis des Sinns der Worte zur Spra-
che zu denken.

Es ist hier vielleicht hilfreich auf die enormen Parallelen zu der Sprach-
auffassung des spaten Wittgenstein hinzuweisen. Das »Hinzunehmen-
de, Gegebene«, also das, was in der Sprache letztlich ausgedriickt ist,
»— konnte man sagen — seien Lebensformen«, so Wittgenstein in den Phi-
losophischen Untersuchungen (2014, 572). Und ich lerne die Bedeutun-
gen, die die Worter einer Sprache haben, indem ich an der Lebensform
teilnehme, die sie ausdriicken. »Und eine Sprache vorstellen, heifdt, sich
eine Lebensform vorstellen« (ebd. §19). »Eine Sprache verstehen, heifst
eine Technik beherrschen« (ebd. §199). Merleau-Ponty spricht statt von
Lebensform, der man gemeinsam zugehort, von einer Welt, die man ge-
meinsam hat: »In Gestalt der verfiigbaren Bedeutungen [...] besitzen
die sprechenden Subjekte eine gemeinsame Welt [...] Der Sinn des Wor-
tes ist selbst in gar nichts anderem gegeben als der Art und Weise, in
der es zu dieser Sprachwelt sich ins Verhiltnis setzt« (Merleau-Ponty
1966, 221). »Um eine Sprache sich vollstindig anzueignen, mufSte man
die Welt iibernehmen, die in ihr Ausdruck findet« (ebd. 222). Hier kann
man direkt Wittgensteins Auflerung anschlieflen, dass wir einen Léwen,
konnte er sprechen, nicht verstiinden (Wittgenstein 2014, 568). In der
Lowenwelt sind wir nicht zu Hause und konnten dies wohl auch nur
sehr bedingt je sein. Bisweilen sind die Auflerungen Merleau-Pontys und
Wittgensteins fast verwechselbar: »Man kann fiir eine grofse Klasse von
Faillen der Beniitzung des Wortes >Bedeutung« — wenn auch nicht fiir
alle Fille seiner Beniitzung — dieses Wort so erklidren: Die Bedeutung ei-
nes Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache« (Wittgenstein 2014, §42).
»Was den Sinn des Wortes betrifft, so lerne ich ihn, wie ich den Gebrauch
eines Werkzeugs lerne: indem ich es im Kontext einer bestimmten Situ-
ation gebrauchen sehe« (Merleau-Ponty 1966, 459).

Fur Wittgenstein wie fiir Merleau-Ponty haben wir Worte also als
Ausdrucke eines Verhaltens zur Welt. Merleau-Ponty nennt die gesti-
sche Bedeutung folglich auch »existentielle Bedeutung« (ebd., 216).
Das Wort teilt den Gedanken nicht als Begriffsfunktion, sondern als
»existentielle Gebarde« mit (ebd.). Diese Art der Bedeutung liegt aller
begrifflichen Bedeutung zugrunde und ist gleichzeitig das, was wir in
der Sprache primar wahrnehmen. Sie ist der Sprache selbst immanent.
Wir miissen den Sinn nicht erst aktiv in die Worte hineinlesen, sondern
wir nehmen ihn direkt wahr. Das wahrgenommene Wort hat Bedeu-
tung, wie das Wahrnehmungsding Farbe hat. Wollte man darauf be-
stehen, dass hier doch ein Inhalt und eine Form, oder ein Zeichen und
ein Bezeichnetes zusammengefiigt werden, so miisste man mindestens
mit einem Wort Husserls von passiver Synthesis sprechen. So spricht
auch Merleau-Ponty davon, dass der gegliickte Ausdruck der Bedeu-
tung ein Dasein »gleich dem eines Dinges« beschert und die Bedeutung

130

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

wahrgenommen wird, als hatten wir durch den Erwerb der Sprache
ein neues Sinnesorgan und ein neues Erfahrungsfeld gewonnen (ebd.).
Aus dem dsthetischen Ausdruck kennen wir besser, was Merleau-Ponty
sagen will, hier fallt es uns leichter, die Unabloslichkeit des Ausgedriick-
ten vom Ausdruck einzusehen. Einzusehen, dass der Ausdruck das Wun-
der vollbringt, dem Ausgedriickten ein » An-sich-sein« zu verleihen, es
als »ein jedermann zugingliches Wahrnehmungsding in die Natur zu«
versetzen (ebd., 217). Fiir den Zusammenhang von Tonen einer Sonate
und ihrer >Bedeutung« oder von Elementen eines Bildes und dem, was
es >bedeutet<, wiirden wir dies sofort zugestehen. Letzteres ist immer
nur durch erstere da, ohne in diesen aufzugehen. In Wahrheit, so Mer-
leau-Ponty, verhilt es sich genauso mit dem Sprechen und dem Denken.
Das Denken existiert nur im Sprechen, auch der vermeintlich stumme
Gedanke ist nur die Erinnerung eines schon ausgedriickten Gedankens
und das »Innenleben« des Denkens ist nur ein inneres Sprechen. »Rei-
nes Denken«, etwa als das Residuum des Ausgedriickten, das zuriick-
bleibt, das nicht restlos ausgedriickt werden kann, ist laut Merleau-Pon-
ty nichts als »eine gewisse Leere des BewufStseins, ein augenblicklicher
Wunsch« (ebd.). ¢

Daraus folgt, dass niemals zwei verschiedene Ausdriicke das Glei-
che ausdriicken konnen. Das wiirde den Ausdruck auf Zeichen fir un-
abhingig von ihrem Ausdruck existierende Gedanken reduzieren, die
von verschiedenen duferen Hiillen angezeigt werden konnen. So konn-
te also fiir Merleau-Ponty »Hund« und »dog« niemals das exakt Glei-
che bedeuten, exakte Ubersetzung ist unméglich (vgl. ebd., 222). Ja
sogar das von unterschiedlichen Sprecherinnen der gleichen Sprache
benutzte Wort kann dann nicht blof§ sinnlich unterscheidbares Zei-
chen eines identischen Gedankens sein. Verstindnis und Ubersetzung
ist nicht moglich, weil verschiedene Zeichen gleiche Gedanken be-
zeichnen, sondern, weil es eine Entsprechung zwischen meinen sich
in meinen Gebédrden bekundenden Leibintentionen und den Gebar-
den der Anderen gibt. Da ich leiblich in der Welt bin, habe ich Wor-
te als »eine mogliche Modulation, einen moglichen Gebrauch mei-
nes Leibes« (ebd. 214). So dass ich zum Wort greife, »wie meine Hand
an eine plotzlich schmerzende Stelle meines Korpers fahrt« (ebd.).
Ich kann mit der Anderen kommunizieren und wir konnen uns ver-
stehen, weil unsere Gebarden in der gleichen Welt stattfinden, wir qua

16 Auch hier springt eine Ahnlichkeit zu Wittgenstein ins Auge. Fiir diesen
war die Frage nach dem »reinen Gedanken«, der von einem Wort bezeich-
net werden soll, eine vollig falsche. Der Gedanke selbst spielt keine Rolle
fiir eine Analyse der Bedeutung des Wortes. Die Schachtel, in der wir diese
»reine« Bedeutung verstecken und in die nur wir je schauen konnen, konn-
te genauso gut leer sein (vgl. Wittgenstein 2014, §293), genauso leer wie das
Bewusstsein, von dem Merleau-Ponty hier spricht.

I31

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

unserer Leiblichkeit eine gemeinsame Sinnlichkeit teilen. Unsere Kom-
munikation griindet erst den gemeinsamen Sinn unserer Erfahrungen, sie
setzt ihn nicht voraus als gleichsam schon in einer transzendenten Sphi-
re vorhanden. Ich kann die leiblichen Gebirden der Anderen verstehen,
weil auch ich ein Leib bin. Und das Wort ist sedimentierte Gebarde, nur
deshalb kann ich es verstehen.

Eine Differenz im Ausdruck ist also auch eine Differenz im Ausge-
driickten. So besagt beispielsweise der andere Ausdruck des Zorns in
Japan einen Unterschied in der Emotion selbst (ebd., 223). Zorn anders
auszudriicken heifSt, Zorn anders zu fiihlen, anders zornig zu sein. Die
Leiblichkeit als gemeinsame Grundlage des Verstehens ist also nicht zu
verstehen als blofSe Gleichheit des organischen Aufbaus, sondern als kul-
turell geformtes Medium des Ausdrucks. »Die psychophysische Ausriis-
tung an sich eroffnet hier zahllose Méoglichkeiten, und so wenig wie im
Bereich der Instinkte gibt es auch hier eine Natur des Menschen, die ein
fiir alle Mal feststiinde. Der Gebrauch, den der Mensch von seinem Leibe
macht, transzendiert den Korper als blof§ biologisch Seiendes [...] Seine
Verhaltensweisen schaffen Bedeutungen, die seine anatomische Anlage
transzendieren, gleichwohl aber dem Verhalten als solchem immanent
bleiben« (ebd., 224). Mit Wittgenstein wiirde man sagen: Der Mensch
partizipiert leiblich an Lebensformen.

4. Leiblose Kommunikation?

Was heift dieses Verstindnis der Sprache nun fiir die Kommunikati-
on mit einer KI? Ist es nicht klar, dass der Korper eines Roboters kein
Leib im Merleau-Ponty’schen Sinne ist und eine korperlose Chat-
bot-KI ja noch nicht einmal einen Korper hat, also unmoglich ge-
stische Bedeutungen realisieren kann? Auch Merleau-Ponty selbst
dufSert sich in einem knappen Satz zu Sprachalgorithmen folgender-
mafSen: »Ein auf Konventionen beruhender Algorithmus — der tbri-
gens auch nur im Riickbezug auf die Sprache Sinn hat — wird nie et-
was anderes auszudriicken vermogen als eine Natur ohne Menschen«
(ebd., 222f.). Ist also der ELIZA-effect auch aus einer Merleau-Pon-
ty’schen Sprachphilosophie heraus nichts als ein Irrtum, ein Missver-
stehen dessen, was passiert, eine falsche Wahrnehmung, eine Illusion?
Ich denke, so weit zu gehen wire vorschnell. Merleau-Pontys eigene Au-
Berung uber die Macht der Algorithmen muss vielmehr, angesichts des
von ihm noch nicht beschreibbaren Phinomens einer auf dem heute
moglichen Level konversierenden KI, neu tiberdacht werden. Es gilt, das
Phanomen der Sprache auch in dieser Facette ernst zu nehmen und pha-
nomenologisch zu beschreiben. Ich will mich dem in diesem Abschnitt

132

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

zunichst nihern, indem ich beschreibe, was beim Chatten zweier Men-
schen miteinander mit dem Phianomen der Sprache passiert.

Zunichst konnte man sagen, auch hier fehle doch der Korper. Jegliche
tiber Distanz vollzogene, nur geschriebene Kommunikation sei besten-
falls parasitir gegeniiber der im zwischenleiblichen Dialog sich realisie-
renden Bedeutung. Wie ist dieses parasitire Verhiltnis aber genauer zu
verstehen? Warum haben Worte fiir uns auch Bedeutung, wenn der Leib,
der sie ausdriickt, nicht mit-wahrgenommen wird? Mit anderen Wor-
ten: Wie funktioniert die Sedimentation der gestischen Bedeutung hier
genau? Um diese Fragen zu beantworten, ist es notig, ein Stiick weit auf
Merleau-Pontys Begriff der Anderen einzugehen, denn der Leib der An-
deren ist es schlieflich, der die gestische Bedeutung ausdriickt.

Die Andere als mit mir Kommunizierende hat fiir Merleau-Ponty eine
besondere Ortlichkeit. Sie ist nicht in der Welt vorhanden wie ein Ding
in einem Container, ich nehme die Andere in der Welt nicht einfach wahr
als vor mir stehend. Es wire eher passend zu sagen, sie ist »zwischen
mir, der denkt, und jenem Leib [der Anderen] oder eher neben mir, an
meiner Seite, taucht [sie] auf wie eine Nachbildung meiner selbst«(Mer-
leau-Ponty 1993, 149)"7. Die Andere hat keinen Platz in der Welt, au-
Ber in meinem » Wahrnehmungsfeld, doch zumindest dieser Ort ist pa-
rat fur [sie], seit meine Wahrnehmung begonnen hat« (ebd., 152). Wie
ist das zu verstehen?

Vom Wahrnehmungsfeld spricht Merleau-Ponty auch schon in der
Phinomenologie der Wabrnehmung, wir konnen uns dem Begriff na-
hern tiber den des Gesichtsfeldes. Das Gesichtsfeld sollte nicht verwech-
selt werden mit all dem, was ich in einer bestimmten Situation sehe. Es
ist nicht einfach zusammengesetzt aus den meine Netzhaut berithrenden
Reizen, es besteht nicht aus den Sinnesdaten, die meine Augen treffen,
es ist auch nicht ein scharf abgegrenztes wie gerahmtes Bild, ein »scharf
umgrenztes Weltsegment [...] aufSen umgeben von einer dunklen Zone,
innen luckenlos erfiillt von Qualititen, getragen von GrofSenverhiltnis-
sen gleicher Bestimmtheit wie auf der Netzhaut« (Merleau-Ponty 1966,
24). Die Grenzen des Gesichtsfeldes, die es umgebende Region »ist nicht
leicht zu beschreiben, doch ist sie sicher weder schwarz noch grau. Sie
steht in einer unbestimmten Sicht, der Sicht eines Je ne sais quoi, und
am Ende ist sogar das in meinem Riicken Gelegene nicht ganzlich ohne
visuelle Gegenwart« (ebd.)

Ebenso wenig ist es nur mit visuellen Daten gefullt. Das Gesichtsfeld
ist ein Feld unter anderen im Wahrnehmungsfeld, die Felder der anderen

17 Hier beziehe ich mich auf einen Text aus dem Spatwerk Merleau-Pontys,
das oft als in entscheidender Weise von der PdW abweichend interpretiert
wird. Zumindest in der Frage nach dem Ort des Anderen gibt es aber mehr
Kontinuititen als Briiche, wie im Folgenden deutlich werden sollte.

133

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

Sinne uberlappen mit ihm. So zdhlt das im niachsten Zimmer spielende
Grammophon, das ich nicht sehe, noch mit in mein Gesichtsfeld (ebd.,
323). Ich hore das Grammophon, und dies zeigt mir mit an, wie es aus-
sieht. Das Horfeld tiberlappt mit dem Sehfeld. Mein gesamtes Wahrneh-
mungsfeld ist dann konstituiert als die Gesamtheit dessen, zu dem ich
eine Weise des Verhaltens innehabe. Ich hore Musik im nachsten Raum
und da ich weifs, dass dort ein Grammophon steht, hore ich das Gram-
mophon. Ich hore keine Musik, die dann auf das Grammophon ver-
weist, sondern ich hore das Grammophon selbst, so wie ich das Gram-
mophon selbst sehen konnte, wiirde ich in den anderen Raum gehen. Es
wird Teil meines Wahrnehmungsfeldes als Ding. Mit seinem Klang wird
mit-prasentiert, sein Aussehen, sein Geruch, wie es sich anfihlt, wie es
angeschaltet wird, wie schwer es ist etc. Alles was ich durch die Sinne
wahrnehme, ist mir als sinnvoll gegeben, das heifdt mit einer Weise des
Verhaltens ihm gegentiber.

Extrapolieren wir diese Beschreibung auf die Situation des Chattens
mit einem anderen Menschen am Computer. Was ich sehe, ist der Text der
Anderen, der erscheint. Visuell gegeben sind nur Worte. So wie ich durch
die Musik des Grammophons das Grammophon selbst hore, es in mei-
nem Wahrnehmungsfeld erscheint, erscheint die Andere durch ihre Worte
sofort in meinem Wahrnehmungsfeld; nicht jedoch an einem bestimmten
Ort, im Sinne eines in Koordinaten angebbaren Teils meines Wahrneh-
mungsfeldes. Wir konnen den Korper der Anderen zwar als einen solchen
Ort besetzend beschreiben, damit greifen wir aber nicht den Ort, an dem
die Andere selbst ist. Die Andere selbst ist »nirgendwo im Sein, von hin-
ten gleitet [sie] in meine Wahrnehmung« (Merleau-Ponty 1993, 152).

Was will Merleau-Ponty mit dieser Rede von der Nicht-Ortlichkeit
der Anderen, von ihrem Leben »hinter«, »zwischen«, »neben« mir oder
in den »Fugen zwischen der Welt und uns selbst« (ebd., 153) aussagen?
Eine weitere phanomenologische Situationsbeschreibung kann das auf-
klaren. Stellen Sie sich folgende Situation vor: Sie kommen nach Hause,
in Thre Wohnung, die Sie sich teilen mit Threr Familie oder anderen Mit-
bewohnerinnen. Sie nehmen aber an, dass Sie in der Wohnung allein sind,
da normalerweise zu dieser Zeit alle anderen arbeiten oder anderweitig
aufler Haus beschiftigt sind. Die ganze Wohnung wird von Beginn an
gefarbt durch diese Annahme des Alleinseins erscheinen, als Wohnung,
in der Sie alleine sind, in der momentan niemand anders ist. Plotzlich
horen Sie ein Gerdusch aus einem der Nebenraume, ein Rauspern oder
vielleicht sogar die Stimme einer Mitbewohnerin. Die ganze Situation,
die ganze Wohnung, Thre gesamte Umwelt wird ihren Charakter unmit-
telbar dndern. Das heifst, Thr Wahrnehmungsfeld veriandert seinen Sinn,
seine Orientierung, da dort jemand Anders ist, d.h. die Andere gleitet,
sobald sie wahrgenommen wird, unmittelbar »hinter« Sie oder »in die
Fugen« zwischen Thnen und der Welt.

134

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

Diese Situation ist natiirlich nicht in jeder Hinsicht vergleichbar mit
der Situation des Chattens vor dem PC. In der Wohnungssituation ist die
Prisens der Anderen sehr viel radikaler, die Andere ist sehr viel weiter
»im Zentrum« Thres Wahrnehmungsfeldes als in der PC-Situation. Den-
noch ist die Andere auch in der PC-Situation Teil Thres Wahrnehmungs-
feldes. Technologie kann die Grenzen unseres Wahrnehmungsfelds sehr
weit dehnen, und sobald die Andere im Feld ist, ist sie in den Fugen. Da-
her ist echter Dialog in dem Sinne, wie Merleau-Ponty ihn in der Phd-
nomenologie der Wabhrnebhmung beschreibt, in dem »die Einwande mei-
nes Gesprachspartners« mir sogar » Gedanken entreiflen, von denen ich
nicht wuflte, dafS ich sie hatte, so dafs also der Andere ebensosehr mir zu
denken gibt wie ich ihm Gedanken zuschreibe« (Merleau-Ponty 1966,
406), iber Telefon, Zoom oder eventuell sogar Chatraume zwar schwie-
rig, aber nicht unmaoglich.

Die Leiblichkeit der Anderen spielt hier allerdings nach wie vor eine
entscheidende Rolle. Wenn ich meine Mitbewohnerin im anderen Raum
hore, ist sie Teil meines Wahrnehmungsfelds, da ich ihren Leib hore, ich
kann mir vorstellen, wie ihr Leib im anderen Raum situiert ist. Genau-
so kann ich mir eine Andere hinter den Worten im Chatraum vorstellen,
da ich weifs, was es heif3t, vor einem PC zu sitzen und zu chatten, ich bin
mit der Situation vertraut. Fiir eine Person, die mit dem technologischen
Artefakt des PCs vollig unvertraut ist — man denke etwa an Mitglieder
indigener, vollig isoliert von moderner Technologie lebender Gruppen
— wire das Phinomen des Auftauchens der Worte auf dem Bildschirm
vollig unverstiandlich, sie konnte keinen Urheber der Worte mit Thnen
verbinden, die Technologie wire, um Arthur C. Clarke zu paraphrasie-
ren »ununterscheidbar von Magie«. Das fehlende Wissen ist hier kein
Wissen um die Funktionsweise der Technologie — die meisten Menschen,
die PCs benutzen, haben kaum eine Ahnung davon, wie diese funktio-
nieren —, sondern ein praktisches Wissen des Umgangs mit der Techno-
logie, ein Wissen des Verhaltens ihr gegeniiber.

Dieses praktische Wissen des Umgangs mit Technologie lasst diese in
die Selbstverstandlichkeitsstruktur unserer Lebenswelt einfliefSen.** Hans
Blumenberg hat diese Erweiterung der Struktur unserer Lebenswelt
durch Technik schon sehr frith philosophisch reflektiert. Der Prozess
der Technisierung, den Husserl noch rein als Vergessen der lebenswelt-
lichen Urspriinge unseres technisierten Denkens gefasst hatte, erreiche
sein Telos erst dadurch, so Blumenberg, dass die Technisierung ihrerseits
beginne, »die Lebenswelt zu regulieren, indem jene Sphire, in der wir
noch keine Fragen stellen, identisch wird mit derjenigen, in der wir keine

18 Merleau-Ponty will seine Welt der Wahrnehmung explizit als Erweiterung
des Husserl’schen Lebensweltbegriffs verstanden wissen (vgl. Merleau-Pon-
ty 1966 Vorwort).

135

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

Fragen mehr stellen« (Blumenberg 2015, 190). Die intersubjektive Struk-
tur der Lebenswelt wird angereichert mit technischen Produkten, und
das vermeintlich unmoglich Herzustellende, namlich Selbstverstandlich-
keit, wird produzierbar. So wird uns beispielsweise die Wahrnehmung
von Bedeutung in der Wahrnehmung von Worten auf einem PC frag-
los, sie erscheint selbstverstindlich, obwohl hier kein Leib zu sehen ist,
der diese Worte hervorbringt. Das praktische Wissen des Umgangs mit
Technologie ist also im Erfolgsfall der Technologie ein implizites, leibli-
ches Wissen, das nicht reflektiert ist und gerade deshalb selbstverstand-
lich ist. Die Selbstverstandlichkeit der Lebenswelt ist ja gerade »der Ge-
genbegriff zu jener >Selbstverstindigungs, die fiir Husserl die eigentliche
Aufgabe einer phanomenologischen Philosophie zu sein hat« (ebd. 178).

Mit Merleau-Ponty kann man feststellen, dass die Moglichkeit dieser
technischen Verinderung unserer Selbstverstindlichkeitssphire in den
Strukturen unserer Leiblichkeit angelegt ist. So hat Merleau-Ponty schon
die Projektion des eigenen Leibs in eine Situation hinein, in der er rein
physisch nicht vorhanden ist, mit dem Begriff des »virtuellen Leibs« in den
Analysen zur Raumwahrnehmung ausfiihrlich beschrieben. In den Spie-
gelexperimenten Wertheimers nimmt das Subjekt den im schiefen Spiegel
schief dargestellten Raum zunichst schief wahr. Nun »geschieht nach ei-
nigen Minuten [aber] das Wunder, daf§ das reflektierte Zimmer ein Subjekt
hervorruft, das in ihm zu leben vermag«. Hier verdrangt der virtuelle Leib

den wirklichen Leib so weitgehend, dafs das Subjekt sich nicht mehr in
der Welt fiihlt, in der es sich tatsachlich befindet, und statt seiner wirkli-
chen Arme und Beine solche Arme und Beine empfindet, wie es sie haben
miifSte, um in dem reflektierten Zimmer gehen und titig sein zu konnen;
es bewohnt das Schauspiel. In diesem Moment gerit das Raumniveau ins
Schwanken und etabliert sich in neuer Lage. (Merleau-Ponty 1966, 292)

Das heifSt, mein Leib richtet sich im schiefen Raum qua virtuellem Leib
ein und dadurch wird dieser geradegertickt. Ein neues Raumniveau ent-
steht, mit anderen Worten: eine neue Selbstverstandlichkeitssphire.

Dieser Begriff des virtuellen Leibes kann auf die Orientierung des
Wahrnehmungsfeldes im Allgemeinen tibertragen werden. Auch sinn-
lich nicht gegebene Dinge, Orte, Personen konnen Teil meines Wahrneh-
mungsfeldes sein, sie sind Teil meiner Sinngebung, da ich leiblich bei ih-
nen sein konnte, sie »im Felde meines virtuellen Tuns gelegen « sind (ebd.
502). In der Situation des Chattens vor dem PC gibt mir die Wahrneh-
mung der Worte die Moglichkeit des Imaginierens der Situation der an-
deren Person vor dem PC und somit die Moglichkeit, qua Imagination
mein Wahrnehmungsfeld vom virtuellen Leib, als Leib vor dem anderen
PC, durchstimmen zu lassen und dadurch das Problem des nicht sinn-
lich gegebenen Leibes der Anderen zu losen, der doch eigentlich Bedin-
gung der Moglichkeit von gestischer Bedeutung ist.

136

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

Wie sieht dies nun im Fall der Konversation mit einer KI aus? Auch
hier ist kein Leib sinnlich gegeben. Wissen wir, dass es sich um eine KI
handelt, beispielsweise ELIZA oder GPT-3, so wissen wir aber auch, dass
hier kein Leib an irgendeinem Ort vor einem PC sitzt und die Worte leib-
lich eintippt. Wir stehen also vor einem Problem: Die Worte haben Sinn,
sie werden als bedeutsam wahrgenommen, da dies in ihrer Phinomena-
litat selbst liegt, da in ihnen gestische Bedeutung sedimentiert ist, wir
konnen sie aber nicht einmal virtuell auf einen Leib zuriickfiihren.

Die Wahrnehmung bedeutsamer Worte, d.h. Worte als Gebarden, ohne
einen Leib, der sie produziert, der sich gebardet, muss eigentlich in das
von Husserl beschriebene Phinomen des Widerstreits fuhren. Wir neh-
men bedeutungsvolle Worte wahr, jedoch keinen Leib, der sie produziert.
Der Widerstreit ist dieses Phanomen der Wahrnehmung von zwei mitei-
nander konkurrierenden Intentionen oder Sinngehalten. Husserls Lieb-
lingsbeispiel hierfiir ist zuerst dokumentiert in den Vorlesungen zum
Bildbewuf3tsein:

die schon ofters erwdhnten Tduschungen a la Panoptikum, Panorama
etc. Hier mag es zunichst sein, dass wir die Puppe als Menschen se-
hen. Wir haben da eine, wenn auch nachtriglich als Irrtum sich heraus-
stellende normale Wahrnehmung. Werden wir uns plotzlich der Tau-
schung bewusst, dann tritt das Bildlichkeitsbewusstsein ein. Aber in
diesen Fillen will es sich nicht auf die Dauer durchsetzen. Die Wachsfi-
gur gleicht mit ihren wirklichen Kleidern, Haaren usw., ja selbst in den
durch mechanische Vorrichtung kiinstlich nachgeahmten Bewegungen
so sehr dem natiirlichen Menschen, dass sich momentan immer wieder
das Wahrnehmungsbewusstsein durchsetzt. Die imaginative Auffassung
fillt weg. Wir »wissen« zwar, dass es Schein sei, aber wir konnen uns
nicht helfen, wir sehen einen Menschen (Husserl 1980, 23:40)

In den spiteren Analysen zur passiven Synthesis greift Husserl nun die-
ses Beispiel auf, um das Phinomen des Zweifels und des Widerstreits
zu erldutern:

Das zunichst als Mensch Gesehene wird zweifelhaft und schliefflich
stellt es sich als eine blofle Wachspuppe heraus. Oder aber umgekehrt,
der Zweifel 16st sich in der bejahenden Form: ja, es ist doch ein Mensch.
Wihrend des Zweifels, ob wirklicher Mensch oder Puppe, tiberschieben
sich offenbar zwei Wahrnehmungsauffassungen. [...] Keine von beiden
ist wahrend des Zweifels durchgestrichen, sie stehen hier in wechselsei-
tigem Streit, jede hat gewissermafSen ihre Kraft, ist durch die bisherige
Wahrnehmungslage und ihren intentionalen Gehalt motiviert, gleich-
sam gefordert. Aber Forderung steht gegen Forderung, eins bestreitet
das andere und erfihrt von ihm den gleichen Tort. Es bleibt im Zweifel
ein unentschiedener Streit. (Husserl 1966, 11:33f.).

137

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

Das, was im Modus des Zweifelns unentschieden bleibt, kann aber ir-
gendwann in Gewissheit tiberfithrt werden. Die Moglichkeit der Ent-
scheidung gehore zum Wesen des Zweifels (ebd. 36). Der Zweifel wird
entschieden durch eine unzweifelhafte Wahrnehmung, eine Urimpressi-
on, im Falle der Puppe beispielsweise ein Anfassen: »Die Erfillung durch
Urimpression ist die Kraft, die alles niederrennt. Wir treten niher heran,
wir fassen auch tastend zu, und die eben noch zweifelhafte Intention auf
Wachs erhilt den GewifSheitsvorzug.« (ebd. 37).

Dieser Begriff der Urimpression ist selbst kein unproblematischer,
evoziert er beispielsweise einen gewisse Prasenzmetaphysik mit ausdeh-
nungslosem Jetztpunkt, die zeitphinomenologisch problematisch bleibt.
Diese Problematik muss hier aber nicht weiter verfolgt werden, da in un-
serem Beispiel eine Urimpression ohnehin unmoglich zu haben ist, selbst
wenn wir sie als Moglichkeit prinzipiell zugestehen. Eine Urimpressi-
on, wenn iiberhaupt moglich, muss immer eine Wahrnehmung sein, sie
kann kein abstrakter Glauben oder theoretisches Wissen sein. Jedes mit
der Wahrnehmung widerstreitende begriffliche Urteil oder Wissen muss
in der Wahrnehmung durch Bildlichkeitsbewusstsein wirksam werden,
um diese in ihrem Sinngehalt verandern zu konnen. Durch unser Wissen
soll die Puppe als blofses Bild eines Menschen gesehen werden, nicht als
Mensch selbst. Aber »Bildlichkeitsbewusstsein«, wie Husserl schreibt,
reicht nicht aus, es vermag das Wahrnehmungsbewusstsein nicht dauer-
haft zu verdringen.

Im Falle des Chattens mit einem Menschen ist die Situation nun
ein wenig anders gelagert. Was hier mit unserer Wahrnehmung (der
sinnvollen Worte) widerstreitet, ist das Feblen einer anderen Wahr-
nehmung (des Leibes). Es liegt nahe, zu vermuten, dass dieser Wider-
streit zwischen positivem und negativem Phianomen weniger stark ist
als der Widerstreit zwischen zwei positiven Wahrnehmungsauffassun-
gen. So kann er schon durch die Imagination unserer selbst in die Si-
tuation des Anderen qua Moglichkeit des virtuellen Leibs aufgelost
werden. Diese Imagination beruht auf einer Wahrnehmung, auf einer
Urimpression des Anderen. Wir haben schon einmal einen Menschen
an einem PC chatten gesehen, wir tun es sogar selbst. So haben wir in
der Chatsituation selbst zwar nicht die Moglichkeit einer Urimpressi-
on, wir haben aber zumindest ein Wissen, das sich auf eine Wahrneh-
mung stutzt. Dies kann den Widerstreit nie in apodiktische Gewiss-
heit tberfithren — auf dieser Unmoglichkeit beruht der Turing-Test
genau wie jeglicher Betrug tiber Internetkommunikation —, ihn jedoch
so weit auflosen, dass wir den Worten im Chat problemlos Bedeutung
zumessen konnen.

Wie ist es aber, wenn wir wissen, dass wir mit einer Maschine chatten?
Im Falle des Wissens um die korperlose Maschinenhaftigkeit des Chat-
partners haben wir zunichst ebenso den Widerstreit zwischen einem

138

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

positiven und einem negativen, d.h. fehlenden Phanomen. Das fehlende
Phanomen kann hier aber nicht durch eine auf Wahrnehmung zuriick-
greifende Imagination substituiert werden. Wir haben nie einen Roboter
vor einem PC chatten sehen, wir wissen auch, dass dies ohnehin nicht
der Prozess ist, der die Worte auf dem Bildschirm hervorbringt. Einerseits
nehmen wir Worte wahr, und das heif$t, wir nehmen Bedeutung wahr.
Andererseits fehlt der Leib, der diesen Worten gestische Bedeutung ga-
rantiert und wir wissen, dass dieser Leib auch nirgendwo ist. Auf Erin-
nerung einer Wahrnehmung zuriickgreifende Imagination hilft uns also
nicht weiter. Wir haben hier nur die der Wahrnehmung der bedeutungs-
vollen Worte widerstreitende, fehlende Wahrnehmung des Leibes und
das Wissen darum, dass auch nirgendwo ein Leib ist.

Steht es hier dann nicht 2:1? Hat die Seite, die den Worten Bedeutung
abspricht, nicht die Uberhand? Muss das Wissen um die Nicht-Leiblich-
keit der Maschine dann nicht den Widerstreit entscheiden, unsere Wahr-
nehmung der Bedeutsamkeit tiberlagert werden und die Worte letztlich
als bedeutungslos erscheinen?

Um dies zu beantworten, miissen wir genauer darauf schauen, wo-
rin das Wissen, dass hier wirksam sein soll, besteht. Wir wissen, dass
die KI eine Maschine ist, dass sie also keinen Leib hat. Was aber heifdt
das genau? Was heifst es fiir uns zu wissen, dass etwas eine »blofse Ma-
schine« ist, »algorithmisch«, »rein mathematisch« funktioniert? Folgen
wir Merleau-Pontys Sprachphilosophie, haben alle diese Begriffe, »Ma-
schine«, » Algorithmus«, » Computer«, »mathematisch«, wenn sie denn
tiberhaupt einen Sinn haben, einen gestischen Sinn. Wir wissen, was es
heifdt, etwas maschinell zu tun, was es heifdt, einem Algorithmus zu fol-
gen, was es heifdt, etwas zu berechnen (»to compute«), stets aus unserer
eigenen leiblichen Erfahrung. Beim Wort » Computer« zeigt die Begriffs-
geschichte dies deutlich an. Es wurde zuerst verwendet, um Menschen —
anfangs meist Frauen — zu bezeichnen, die Berechnungen durchfithrten.*
»Maschinell« oder »algorithmisch« sind also nicht einfach Gegenteile
von »leiblich« oder »bedeutungsvoll«. Etwas maschinell zu tun, ist nicht
gleichbedeutend damit, etwas bedeutungslos zu tun. Insofern miissen wir
Merleau-Pontys Aussage mit Argumenten aus seiner eigenen Theorie wi-
dersprechen. Es stimmt nicht, dass ein Algorithmus nie etwas anderes
auszudriicken vermag als eine Natur ohne Menschen (s.o.). Dies wire
nur wahr, wenn sein Funktionieren — und das heif$t in unserem Beispiel:
sein Erfolg in der dialogischen Begegnung — wirklich auf einer vollig
reinen Konvention beruhen wiirde, d.h. auf einer vollkommen arbitra-
ren Vereinbarung, die beliebig anders sein konnte und in der die Form

19 Vgl. Oxford English Dictionary » Computer«. Auch hier lisst sich wieder
die Parallelisierung von maschineller und femininer Alteritit feststellen. Sie-
he den Beitrag von Oliver Miiller.

139

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

ganzlich unabhingig vom Inhalt ist. Dies ist aber nicht der Fall. Unsere
Sprachkonventionen gibt es nur als Vergessen des dunklen Untergrun-
des einer existentiellen Gestik und sobald Worte benutzt werden, ist die-
ser dunkle Untergrund mit da. Was in unserem Wissen um die Maschi-
nenhaftigkeit ausgedriickt ist, ist eine gestische Bedeutung, die letztlich
auf einer menschlichen Aktivitdt beruht. Der Algorithmus vermag also
keineswegs nur eine Natur ohne Menschen auszudriicken. Im Gegenteil,
er vermag eigentlich stets nur menschliche Aktivititen auszudriicken.

Das heifSt, das Wissen um »Maschinenhaftigkeit« kann den Wider-
streit nicht prinzipiell entscheiden. Es ist keine solche »Kraft die alles
niederrennt«, da es selbst in seiner Bedeutung durchsetzt ist von seinem
vermeintlichen Gegenteil. So wird verhindert, dass der Widerstreit not-
wendigerweise in die Richtung der Bedeutungslosigkeit aufgelost wird
und der ELIZA-effect, den wir nun genauer als Widerstreit gefasst ha-
ben, kann bestehen bleiben. Sprache hat zunachst immer Bedeutung, wir
nehmen sie wabr als bedeutungsvoll. Inwieweit ein Wissen um die Ma-
schinenhaftigkeit und Leiblosigkeit des Gesprachspartners diese Wahr-
nehmung zu verandern vermag, ist eine von Fall zu Fall zu entscheiden-
de, empirische Frage. Dass sie nicht schon auf prinzipieller Ebene als
entschieden gelten muss, habe ich zu zeigen versucht.

5. Chinesische Zimmer und sprechende Maschinen

Wie stehen die vorangegangenen Uberlegungen zu Searles CRA? Searle
hat in Auseinandersetzung mit dem »systems reply «*° gesagt, dass es eine
Ebene der Erkliarung gebe, auf der jedes System als Computer angese-
hen werden konne. So beispielsweise auch sein Magen, der beschrieben
werden konnte als Instanziierung eines Computerprogramms mit ge-
wissen Inputs und Outputs. Er argumentiert dann weiter, dass es keine
angemessene Antwort auf dieses Problem sei, zu sagen, dass das chine-
sische Zimmer Informationen als Input und Output hitte und der Ma-
gen Essen und prozessiertes Essen, da vom Gesichtspunkt des Agenten
aus, also vom Gesichtspunkt der Person im Zimmer, weder das eine noch
das andere Informationsgehalt hitte. Die hier vorgelegten Uberlegungen
implizieren nun erstens, dass die entscheidende Perspektive immer die
des Menschen sein muss, der mit dem Zimmer (d.h. der KI) interagiert;
und zweitens, dass es fiir diesen sehr wohl darauf ankommt, woraus

20 Ich setze aus Platzgriinden den allgemeinen Aufbau von Searles Gedanken-
experiment hier als bekannt voraus. Als »systems reply« bezeichnet Searle
die Entgegnung auf sein Gedankenexperiment, dass zwar nicht der Mensch
alleine im Zimmer Chinesisch verstehen wiirde, aber das System aus
Mensch, Skript, Datenbank etc. sehr wohl Chinesisch verstehen wiirde.

140

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

der Output besteht. Sprache als Output — so die oben schon formulier-
te Einsicht — hat eine solche Phanomenalitit, dass wir ihr notwendig Be-
deutung zuschreiben, beziehungsweise genauer: in der Wahrnehmung
von Sprache nehmen wir zwangslaufig Bedeutung wahr. Diese Wahr-
nebhmung von Bedeutung steht zunichst diesseits von Richtigkeit oder
Falschheit eines Glaubens oder Wissens. Wenn eine KI ausreichend gut
sprechen kann, entsteht notwendigerweise ein Widerstreit in der Wahr-
nehmung, d.h. die Frage nach Bedeutung wird notwendig aufkommen.
Es wird mindestens zweifelhaft, ob die Worte Bedeutung haben oder
nicht, und dieser Zweifel ist nicht prinzipiell durch theoretisches Wis-
sen ausrdumbar, etwa in Form eines Gedankenexperiments wie das Se-
arles. Mit »ausreichend gut« meine ich, dass die KI gerade nicht unun-
terscheidbar von einem anderen Menschen sein muss, sondern nur so
gut sprechen konnen muss, dass sie meistens sinnvolle und der Situati-
on angemessene Satze hervorbringt. Der Grad der Angemessenheit ldsst
den Widerstreit in die eine oder andere Richtung schwanken, ohne ihn
je vollstandig entscheiden zu konnen.

Dies hat einen Bezug zu einem weiteren »reply«, dem Searle nur
kurz Aufmerksamkeit widmet: dem sogenannten »other minds reply«.
Dieser sieht folgendermaflen aus: Da ich auch bei anderen Menschen
nur ihr Verhalten als Anhaltspunkt habe, um ihnen Verstindnis zuzu-
schreiben, sollte ich aufgrund des gleichen Verhaltens auch dem Ro-
boter Verstandnis zuschreiben. Searle antwortet, dass es ihm nicht um
die Frage gehe, woher wir wiissten, dass andere Menschen kognitive
Zustande haben, sondern darum, was es genau sei, das wir Menschen
zuschreiben, wenn wir ihnen kognitive Zustinde zuschreiben. Dies
konnten nicht nur computationale Zustande plus Output sein, da die-
se vorhanden sein konnten, ohne dass wirkliches Verstindnis vorhan-
den sei, wie sein Gedankenexperiment ja gerade zeige. Es sei hier keine
gangbare Alternative, den Unwissenden zu spielen, da in den Kogni-
tionswissenschaften die Realitit und Wissbarkeit des Mentalen vor-
auszusetzen sei wie in der Physik die Wissbarkeit und Realitat physi-
scher Objekte.

Searle argumentiert aus einer dhnlichen Position heraus, wie wir sie
oben Hofstadter zugeschrieben haben. Was der Sprache Bedeutung gibt,
ist der kognitive Zustand, der dahinterstehe oder eben nicht. Es zeigt sich
hier ein gewisser Cartesianismus Searles. Dies ist insofern tiberraschend,
als er den Vertretern der »strong Al«, die er mit seinem CRA angreift,
gerade eine Art des cartesianischen Dualismus zum Vorwurf macht (vgl.
Searle 1980, 424). »Strong Al« setze eine Ablosbarkeit des Geistes vom
Gehirn voraus, wenn sie davon ausgeht, dass der Geist unabhingig von
seiner physischen Instanziierung im Hirn oder anderswo modellierbar
sei. Das Spezifische des Mentalen hitte dann nichts mit den spezifischen
Eigenschaften des Hirns zu tun.

141

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

Searle lehnt dies ab, da er gerade auf die kausalen Krifte des Gehirns
als notwendig fur Mentales tiberhaupt und somit auch fiir Verstandnis
und Bedeutung besteht. Seine Antwort auf den »other minds reply« zeigt
aber, dass er in seiner Ablehnung des Cartesianismus nicht sehr weit geht.
Ontologisch will er kein cartesianischer Dualist sein, epistemologisch
bleibt er es aber. Konzeptuell gibt es fiir ihn offensichtlich sehr wohl ei-
nen klar abtrennbaren Bereich des Mentalen, der in den Kognitionswis-
senschaften Objekt der Erkenntnis ist. Wie jeder Dualist kommt Searle
damit auf ontologischer Ebene in das Zirbeldriisen-Problem, d.h. das
Problem, zu erklidren, wie das Physische mit dem Mentalen interagiert.>*
Searle konstatiert, dass er im chinesischen Zimmer nirgendwo Bedeu-
tung findet. Wo sollte sie aber auch sein? Ist dies nicht einfach der falsche
»Ort«, um danach zu suchen? Auch durch das Beobachten des mensch-
lichen Gehirns wird man niemals Bedeutung finden. In Merleau-Pontys
Worten: » Auf immer wird es unverstandlich bleiben, wie Bedeutung und
Intentionalitit Molekulargebiude oder Zellhaufen zu bewohnen vermo-
gen; darin behilt der Cartesianismus recht« (Merleau-Ponty 1966, 402).
Bedeutung und Intentionalitit seien stattdessen zu suchen in dem Ver-
halten, das »auf sichtbaren Leibern sich abzeichnet, zur Erscheinung ge-
langt, ohne in ihnen reell enthalten zu sein« (ebd.). Wie dies fur das Ver-
halten korperloser KIs moglich ist, habe ich oben dargelegt.

Searle geht also in seinem Cartesianismus einerseits zu weit, ande-
rerseits nicht weit genug. Er behilt die problematischen Aspekte bei,
wenn er von der Méglichkeit eines modernen Aquivalents zur Zirbel-
driise ausgeht, und ldsst die wertvolle Erkenntnis, die man aus dem
Cartesianismus ziehen konnte, namlich die Unvereinbarkeit von Mate-
rie und Geist, unbeachtet. Merleau-Ponty hatte gesehen, dass man stets
in dieser Sackgasse landen muss, wenn man die Probleme von Anfang
an dualistisch aufstellt. Seine Phinomenologie des Leibes ist der Ver-
such, einen dritten Weg zu beleuchten. Die hier vorgelegten Uberlegun-
gen sind mein Beitrag dazu, einen solchen dritten Weg in der Philoso-
phie der KI anzuzeigen.

Literatur

Apostopoulos, Dimitris (2019): Merleau-Ponty’s Phenomenology of Lan-
guage. Lanham: Rowman and Littlefield.

Blumenberg, Hans (2015): »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten
der Phianomenologie«. In Schriften zur Technik, 163-202.

Boden, Margaret A. (1990): »Escaping from the Chinese Room«. In The Phi-
losophy of Artificial Intelligence. Oxford Readings in Philosophy.

21 Vgl. die oben erwihnte Kritik Margaret Bodens (in Boden 1990).

142

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHATTEN MIT NIRGENDWO?

Brown, Tom B., Benjamin Mann, Nick Ryder, Melanie Subbiah, Jared Ka-
plan, Prafulla Dhariwal, Arvind Neelakantan, u. a. (2020): » Language Mo-
dels Are Few-Shot Learners«. ArXiv:2005.14165 [Cs], Juli. http://arxiv.org/
abs/2005.14165.

Buckner, Cameron (2019): »Deep Learning: A Philosophical Introduction«.
Philosophy Compass 14 (10). https://doi.org/To.1111/phc3.12625.

Carabantes, Manuel (2020): »Black-Box Artificial Intelligence: An Episte-
mological and Critical Analysis«. AI & SOCIETY 35 (2): 309-17. https://
doi.org/10.1007/500146-019-00888-w.

Carman, Taylor (2008): » Between Empiricism and Intellectualism«. In Mer-
leau-Ponty. Key Concepts, 13. London/New York: Routledge.

Chen, Zhi, Yijie Bei, und Cynthia Rudin (2020): » Concept whitening for in-
terpretable image recognition«. Nature Machine Intelligence 2 (12): 772~
82. https://doi.org/10.1038/s42256-020-00265-z.

Daws, Ryan (2020): » Microsoft Is Granted Exclusive Rights to Use OpenAI’s
GPT-3 «. AI News. 23. September 2020. https://artificialintelligence-news.
com/2020/09/23/microsoft-exclusive-rights-openai-gpt3/.

Dreyfus, Hubert L. (1992): What Computers Still Can’t Do. Cambridge,
MA: MIT Press.

Eschenbach, Warren J. von (2021): »Transparency and the Black Box Pro-
blem: Why We Do Not Trust Al«. Philosophy & Technology, September.
https://doi.org/10.1007/513347-021-00477-0.

Haugeland, John (1985): Artificial Intelligence: The Very Idea. Cambridge,
MA: MIT Press.

Hofstadter, Douglas R. (1985): Gddel, Escher, Bach. Ein endlos geflochtenes
Band. Stuttgart: Klett Cotta.

Hofstadter, Douglas R. (1995): Fluid Concepts & Creative Analogies: Com-
puter Models of the Fundamental Mechanisms of Thought. New York:
Basic Books.

Husserl, Edmund (1966): Analysen zur passiven Synthesis. Herausgegeben
von H L Van Breda. Bd. 11. Husserliana. Den Haag: Nijhoff.

Husserl, Edmund (1980): Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung: Zur Phi-
nomenologie der anschaulichen Vergegenmwdirtigungen. Herausgegeben
von Eduard Marbach. Bd. 23. Husserliana. Den Haag: Nijhoff.

Lewis, Philip E. (1966): »Merleau-Ponty and the Phenomenology of Lan-
guage«. Yale French Studies, Nr. 36/37: 19—40.

McCarthy, John (2007): »From Here to Human-Level Al«. Artificial Intel-
ligence 171 (18): 1174-82.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phdnomenologie der Wabhrnehmung. Leip-
zig: de Gruyter.

Merleau-Ponty, Maurice (1993): Die Prosa der Welt. 2. Aufl. Munchen: Wil-
helm Fink.

Pressman, Fisher (2017): »Maurice Merleau-Ponty and Alex Garland: Hu-
man Consciousness in Ex Machina«. Dianoia: The Undergraduate Phi-
losophy Journal of Boston College, Mai. https://doi.org/10.6017/dupjbc.
voilV.9874.

143

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LUKAS NEHLSEN

Quine, W. V. O. (2013): Word and Object. New ed. Cambridge, Mass: MIT
Press.

Searle, John R. (1980): »Minds, Brains and Programs«. The Behavioral and
Brain Sciences 3: 417-57.

Sellars, Wilfried (1997): Empiricism and the Philosophy of Mind. Cam-
bridge, Massachusetts ; London, England: Harvard University Press.

Turing, A. M. (1950) »Computing Machinery and Intelligence«. Mind LIX
(236): 433-60.

Weizenbaum, Joseph (1966): »ELIZA a computer program for the study of
natural language communication between man and machine«. Commun.
ACM 9: 36—45.

Weizenbaum, Joseph (1990):. Die Macht der Computer und die Obhnmacht
der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wittgenstein, Ludwig (2014): Philosophische Untersuchungen. 21. Aufl.
Werkausgabe 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Zebrowski, Robin (2010): »In Dialogue With the World: Merleau-Ponty,
Rodney Brooks and Embodied Artificial Intelligence«. Journal of Con-
sciousness Studies 17 (7-8): 7-8.

144

am 20.01.2026, 05:24:09. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

