175

FRAUEN UND RE-ISLAMISIERUNG IN DER TURKEI
UND IN INDONESIEN — EIN VERGLEICH

Refika Sarionder

In verschiedenen Regionen der Welt sind seit einigen Jahren Re-Islamisie-
rungsprozesse zu beobachten. Diese sind charakterisiert durch Identitits-
politiken im Kontext der Globalisierung. Ein Kernbestandteil dieser Iden-
tititspolitiken ist der Franenaspekt. Macht man ihn zum Gegenstand eines
Vergleichs, so treten die spezifischen lokalen Ausprigungen deutlich her-
vor und fiihren die Unbaltbarkeit von Generalisierungen, wie »die« isla-
mische Identitit, »die« Muslimin und »der« Islam vor Augen. Vielmehr
bilden sich, wie die Gegeniiberstellung von der Tiirkei und Indonesien
deuntlich zeigt, unterschiedliche islamische Frauenbilder im Zusammen-
hang mit jeweils lokalen bistorischen und staatspolitischen Entwicklungen
aus.

Indonesien wie die Tiirkei stehen im Zeichen von Re-Islamisierungspro-
zessen. Trotz Ausdifferenzierung und des Verlustes gesellschaftlicher
Funktionen infolge intensiv betriebener Sikularisierungspolitiken, die
charakteristisch fiir die Etablierung beider Nationalstaaten sind, ist Reli-
gion nicht zu einer gesellschaftlich bedeutungslosen, nurmehr im Priva-
ten verankerten Kraft geworden, sondern hat, wie anderen Ortes und wie
andere Glaubensrichtungen, seit den 8Qer Jahren zunehmend in der 6f-
fentlichen Sphire Fufl gefaflt. Diagnosen deuten einerseits darauf, dafl
Sikularisierungstheorien konzeptionelle Mingel aufweisen, indem sie
eindugig von einem Modell strikt getrennter Systeme ausgegangen sind
und die vielfaltigen Formen symbiotischer Beziehungen zwischen Politik
und Religion unterschitzt haben (Casanova 1994: 19-20, 41). Anderer-
seits werden verianderte Bedingungen fiir die Konstituierung personli-
cher Identitit und zwischenmenschlicher Beziehungen unter den Bedin-
gungen von Globalismus, Pluralismus und Relativismus konstatiert. Pa-
rallel zu einer Pluralisierung individueller Lebenswelten und Identititen,
unter denen der einzelne wihlen kann (Holton/Turner 1989; Tiryakian
1994), besteht eine gewachsene Vielfalt gesellschaftlicher Organisations-
formen, die auf verschiedenen Ebenen und in verschiedenen Bereichen

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 REFIKA SARIONDER

gleichzeitig ohne Prioritit operieren (Nederveen Pieterse 1994: 166-168).
Religiéser Fundamentalismus' ist in diesem Szenario eine Wahlmog-
lichkeit unter vielen:

As the world becomes a single place, various collectivities ... are ... called
upon to declare their identities ... Given the historical significance of reli-
gion as the primal source of political legitimation (and delegitimation), it
is not at all surprising that it plays a large part in the new circumstance
(Robertson 1989: 19).

Selber Bestandteil des Globalisierungsprozesses, gerieren sich fundamen-
talistische religiose Bewegungen als politische anti-globalistische Akteure
mit kommunitaristischen Idealen, die auf einer Vision der moralischen
Gemeinschaft aufbauen (Riesebrodt 1990: 246; Robertson 1989: 18). Von
besonderer Zugkraft ist diese Vision im Rahmen der vielen lokalen,
nationalstaatsbezogenenRe-Islamisierungsbewegungen,diedie Authentizi-
tit autochthoner Lebensformen gegen eine mit Verwestlichung und Ka-
pitalismus konnotierte Sikularitit setzen. Sie bieten den vom sikularen
Nationalstaatsprojekt Enttauschten eine Identitat jenseits der Konnota-
tion von »westlich=modern« an. Dieses geschieht auf der Grundlage
anti-westlicher Narrative, die sich nicht nur gegen europiische und ameri-
kanische Politik und Kultur, sondern ebenso gegen »deren Stellvertreter«
in der einheimischen Gesellschaft wenden (Werner 1997: 92). Die Attitii-
de des Widerstandes gegen den Westen ist jedoch widerspriichlich. So
verurteilen die Islamisten zum Beispiel Massenkultur als negativen Effekt
des Westens, aber sie selber sind auch ein Teil dieser Kultur und plazie-
ren aus dieser Position heraus ihre Kritik (Abaza 1991: 217). Die Kritik
am Westen geschieht auf der Grundlage westlicher Ideen und Sprache.
Der »originale« Islam der islamistischen Vision kann nicht »authentisch«
einheimisch sein, denn »der Westen ist tiberall«, »in den Strukturen und
Gedanken« (Ahmed 1992: 236). Daher hat die auf anti-westliche Kritik
sich griindende Identititspolitik keine eigenstindige Basis, und die »au-
thentische« muslimische Gesellschaft ist Utopie.

Dennoch gibt es einen konkreten Ansatzpunkt, der in Richtung Reali-
sierung dieser Vision deuten soll: die islamische Weiblichkeit. Dem Ar-
gument der Islamisten zufolge haben Kolonialisierung und Verwestli-
chung die weibliche Identitit zerstort und die Frau zum pornographi-
schen Objekt herabgesetzt; thren wahren Wert konne sie nur durch den
Islam wiedergewinnen. Widerspriichlicherweise wird die islamische Frau
in die offentliche Arena gestellt: als Frau, die studiert, die fir Rechte

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 177

kampft, an Demonstrationen teilnimmt, am 6ffentlichen Diskurs betei-
ligt ist, Propaganda betreibt. Der Widerspruch besteht darin, daff diese
Charakteristiken kaum aus einer »echten islamischen Tradition« heraus
zu begriinden sind, sondern vielmehr auffillige Parallelen zum Narrativ
des frithen Nationalstaates, das Identitait und gesellschaftlichen Fort-
schritt mit der »Frauenfrage« verband, aufweisen.

Trotz der relativ einheitlichen Oberfliche, die die Re-Islamisierungs-
bewegungen — gerade auch im Hinblick auf die islamische Frau — aufwei-
sen, sind lokale Unterschiede in der Rezeption sichtbar, die mit der je-
weiligen nationalstaatlichen Prigung wie auch mit vorgingigen kulturel-
len Perzeptionen zusammenhingen und nicht nur die traditionelle parti-
kulare, sondern auch die moderne, auf Rationalitit und Universalitit sich
griindende islamische Praxis spezifisch konturieren. Dieses zeige ich im
folgenden anhand von Beobachtungen in der Tiirkei und in Indonesien
auf.

ISLAM, POLITIK UND FRAUEN

... the >»woman question< emerged as a hotly contested ideological terrain
where women were used to symbolise the progressive aspirations of a
secularist elite or hankering for cultural authenticity in Islamic terms
(Kandiyoti 1991: 3).

Die Ansicht Deniz Kandiyotis von der gesellschaftlichen symbolischen
Funktion der Frauen gilt sowohl fiir die Tiirkei als auch fir Indonesien.
Sie lafit sich aus der Beziehung von Islam und Staat, Nationalismus und
oppositionellen Ideologien verstehen. Die Reprisentationsformen der
Frauen im politischen Diskurs, der erreichbare Grad an rechtlich-forma-
ler Emanzipation, die Modalititen ihrer Teilnahme am 6konomischen
Leben und die sozialen Bewegungen, in denen sie ihre Interessen formu-
lieren, sind Effekte von Staatsbildungsprozessen (Kandiyoti 1991: 2-3).
Aufler im Familiengesetz zeigt sich die staatliche Intervention auch in
den auf Ausbildung, Arbeit und Bevolkerungskontrolle bezogenen Poli-
tiken. Die Durchsetzung geschlechtspezifischer Interessen der Frauen
sind nicht gewachsener Bestandteil von Demokratisierungsprozessen
und zivilgesellschaftlichen Entwicklungen, sondern strategische Einsitze
»von oben« zur Stiitzung autoritirer und repressiver Regime. Das zeigt

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 REFIKA SARIONDER

sich deutlich in den frithen nationalstaatlichen Regierungen: Zwar gaben
sie den Frauen neue Rechte, aber gleichzeitig eliminierten sie autonome
Frauenorganisationen und unterstiitzten jene, die sich damit arrangier-
ten, als Anhingsel der Regierung zu fungieren (Kandiyoti 1991: 12-13).

Im Gegensatz zu den meisten anderen muslimischen Lindern wurde
die Tirkei nicht kolonialisiert, fithrte jedoch einen Befreiungskampf
gegen die Alliierten, die bis 1923 Teile des Osmanischen Reiches besetzt
hielten. Indonesien hingegen kimpfte gegen die niederlindische Koloni-
almacht, die bis 1949 im Land war. Nach 1923 entstand die tiirkische Re-
publik, die sich auf der Basis der sechs Prinzipien des Kemalismus — Lai-
zismus, Nationalismus, Populismus, Etatismus, Revolutionismus und
Republikanismus — konstituierte. Die Republik Indonesien berief sich
bei ihrer Griindung auf die finf Grundprinzipien von pancasila: Glaube
an einen Gott, gerechte und zivilisierte Menschheit, Einheit von Indone-
sien, reprasentative Demokratie und soziale Gerechtigkeit fiir alle Indo-
nesier (Baried 1986: 140). Der ideologische Hauptunterschied der beiden
Republiken resultiert aus der jeweiligen Kolonialisierungserfahrung.
Indonesien, die ehemalige Kolonie, mifitraute dem Westen und wendete
sich dem Osten zu. Ein bemerkenswerter Punkt ist, daf} die junge Tirkei
mit threm Prisidenten Atatiirk zu den Vorbildern gehorte, an denen der
indonesische Prisident Sukarno sich orientierte (Legge 1972: 139; Meh-
met 1992: 28; Noer 1973: 281-287). Atatiirks republikanische Ideologie
indessen richtete sich erklirtermafien am Westen aus und hatte zum Ziel,
die Tiirkei an das Niveau der modernen Zivilisation und damit der west-
lichen Lander heranzufiihren. Desweiteren unterscheiden sich beide Re-
publiken hinsichtlich ihrer Position zum Islam, der in beiden Fillen do-
minierenden Religion. Wihrend in der Tirkei der Laizismus zum Staats-
prinzip wurde, griindete sich die Republik Indonesien auf den »Glauben
an einen Gott«.

Der autoritire Charakter des indonesischen Staates diirfte ausschlagge-
bend sein, daff es unter den indonesischen Islamisten kaum ein Bediirfnis
oder den Wunsch zur Konstituierung eines islamischen Staates gibt. Ei-
ner der Griinde liegt, wie eine indonesische Studentin mir im Gesprich
darlegte, in der Angst vor dem politischen Regime, das die islamischen
Einrichtungen und Diskurse strikt kontrolliert und instrumentalisiert.
Sowohl durch eine starke militirische Prasenz wie auch durch eine ge-
schickte Lenkung des Islam auf sozialer und kultureller Ebene werden
oppositionelle Bestrebungen an der Entfaltung gehindert (vgl. Stauth
1992: 11, 15). Die Forderung nach einem islamischen Staat stand hinge-

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 179

gen von Beginn an auf der Tagesordnung der Islamisten in der Tiirkei.
Obwohl Laizismus als strikte Trennung von Staat und Religion definiert
ist, zeichnet sich die tiirkische Variante durch eine starke Kontrolle der
Religion durch den Staat aus. Wihrend in Indonesien islamische Institu-
tionen berechtigt sind, private Schulen und sogar Universititen zu griin-
den, untersteht in der Tirkei jede Schule, jeder Korankurs der direkten
Autoritit des Erziehungsministeriums.

Ungeachtet der Unterschiede im einzelnen bedienen sich beide Staaten
der Frauen als Symbole fiir ihre Staatsideologien. Die tiirkische Republik
instrumentalisierte seit ithrer Griindung Frauen als Triger der Verwestli-
chungs- und Sikularisierungspolitik. Frauen wurden aufgefordert, sich
beruflich ausbilden zu lassen und sich im gesellschaftlichen und politi-
schen Leben zu engagieren. In Indonesien hingegen erfolgte die Instru-
mentalisierung der Frauen erst einige Zeit nach der Griindung der Repu-
blik, ab circa 1965. Die Frau wurde aufgewertet zur »Mutter der Na-
tion«, die im Bereich der Familie fiir die nationale Entwicklung (pem-
bangunan) Indonesiens titig ist. Jenseits der staatlichen Interventionen,
die den Frauen in den beiden Gesellschaften jeweils spezifische Funktio-
nen zuweisen, gibt es einen weiteren Unterschied, der sich auf die Ge-
schlechterbeziehungen im 6ffentlichen Raum und seine Besetzung durch
die Geschlechter bezieht. Offensichtlich besteht eine grundlegende Dif-
ferenz beziiglich des sexuellen Verhaltens und der Segregation der Frau-
en in der Tirkei und in Indonesien. Wie Jutta Berninghausen und Birgit
Kerstan fiir Indonesien darlegen, gehoren zwar sexuelle Restriktionen
zum dominierenden Moralkodex, aber es liegt thnen nicht die Konnota-
tion von Lust und Siinde zugrunde, sondern eher die pragmatische Ab-
sicht, auflereheliche Schwangerschaften zu verhindern (Berninghausen/
Kerstan 1984: 38). Ein Indiz fiir diese Einstellung ist die verbreitete Vor-
liebe fiir das Tragen der traditionellen, tief ausgeschnittenen Kleider. Ein
anderes Indiz ist die weitgehende Absenz sexueller Belastigung in Indo-
nesien. Fiir mich, als eine »einheimische« Frau, die sich seit threm zehn-
ten Lebensjahr mit verbalen und physischen sexuellen Belastigungen in
der Tiirkei auseinandersetzen mufi, war es iiberraschend, als » Touristin«
in Indonesien keine physische Belistigung — sogar in den vollsten Bus-
sen! — und nur wenig verbale Beldstigung zu erfahren. Als ich dieses
Thema mit einer indonesischen Frau diskutierte, berichtete diese von un-
angenehmen Erlebnissen mit arabischen Minnern wihrend des Pilger-
aufenthaltes in Mekka; als Muslimin unter Muslimen habe sie nicht mit
physischen und verbalen Beldstigungen gerechnet. Offensichtlich hingt

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 REFIKA SARIONDER

der Umgang der Geschlechter im offentlichen Raum nicht primir von
der religidsen Einstellung, sondern von der kulturellen Perzeption von
Korper und Sexualitit ab.

Die Praxis der Geschlechtersegregation ist somit die Erweiterung einer
spezifischen kulturell geprigten Perzeptionsweise und der entsprechen-
den Einstellung zur Sexualitit. Die seit der Griindung der tiirkischen
Republik verfolgte Geschlechterpolitik setzte an dieser Praxis an mit
dem Ziel, die Bevolkerung an gemischtgeschlechtliche gesellschaftliche
Felder zu gewohnen. Die Resistenz kultureller Perzeption zeigt sich je-
doch darin, dafl Geschlechtertrennung in vielen sozialen Milieus nach
wie vor praktiziert wird. So verteilen sich in muslimischen Kreisen in der
Tirkei Minner und Frauen zum Beispiel bei Feiern, wihrend privater
hauslicher Besuche und in Moscheen auf sorgsam separierte Raume. Die
Wahrnehmung der Frauen als sexuell aufreizende »Korper« ist im tiirki-
schen Kontext eindeutig ausgepragter als im indonesischen Kontext, in
dem die Geschlechtertrennung mehr symbolisch als physisch ist. So hal-
ten sich bei Feiern oder sogar in der Moschee wihrend des Gebetes
Minner und Frauen zwar voneinander getrennt, aber im gleichen Raum
auf.

In vielen Bereichen des alltiglichen Lebens sind die indonesischen
Frauen deutlich prisenter als die tiirkischen: Sie gehen regelmifig in die
Moschee, um zu beten; in islamischen Sitzungen, auch solchen, die im
Fernsehen ausgestrahlt werden, treten sie als Koranleserinnen und -in-
terpretinnen auf. Dagegen zeigen die tiirkischen muslimischen Frauen,
den durch die kemalistische Politik entstandenen Spielraum nutzend, ein
deutliches Engagement im politischen und intellektuellen Leben ihres
Landes.

FRAUEN UND RE-ISLAMISIERUNG

Die Idee einer moralischen Gesellschaft auf der Grundlage des Islams
macht die Frauen zu Schlisselpersonen im islamistischen Diskurs und
erkldrt Familie, Kinder und zwischengeschlechtliche Beziehungen zum
Kern der gesellschaftlichen Erneuerung. Marie-Aimée Hélie-Lucas ar-
gumentiert, dafl Islamisten in Ermangelung alternativer Modelle in den
Bereichen Politik und Wirtschaft zur Herstellung von Identitit und Ab-
grenzung auf Traditionen zuriickgreifen, die sich auf die Privatsphire

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 181

und auf Weiblichkeitskonzepte beziehen, und diese zum Schwerpunkt
ihrer Politik machen (Hélie-Lucas 1992: 30; 1993: 216). Laut Martin Rie-
sebrodt (1990) findet sich diese Strategie der Moralisierung nicht nur bei
Islamisten, sondern sie ist ein Kennzeichen aller fundamentalistischen
Ideologien. Ein zentraler Aspekt des sich gegen den Verlust patriarchaler
Normen und Strukturen wendenden Fundamentalismus ist die Kritik an
hedonistischen Freizeitaktivititen und Konsumgewohnheiten, denen
zerstorerische Effekte auf Familie und Moral unterstellt werden. Man-
gelnde Selbstzucht und Eigenkontrolle gelten als Ursachen fiir die Ziich-
tung exzessiver Leidenschaften, triebhafter Abhingigkeiten und materia-
listischer Gier und damit fiir die unausweichliche Entwicklung gesell-
schaftlicher Dekadenz. Grofle Aufmerksamkeit erhalt innerhalb dieser
Sichtweise der weibliche Korper als Mittel der Provokation mannlicher
Sexualitit. Folglich zentrieren sich fundamentalistische Diskurse und
Praktiken um die o6ffentliche Prasenz des weiblichen Korpers in Zusam-
menhang mit Kleidung, Film, Theater, Schwimmbadern, Tanzveranstal-
tungen und Koedukation (Riesebrodt 1990: 217-218, 245). Zentrale Be-
deutung in den Re-Islamisierungsbewegungen erhilt die weibliche Be-
kleidung:

Paradoxerweise stellt der Islam, je mehr er sich politisiert, die Frau in den
Vordergrund. Die schwarze Verschleierung symbolisiert die Riickkehr zu
den islamischen Traditionen vor der Modernisierung und wird gleichzei-
tig zum Symbol fiir die aktive Teilnahme der Frauen an politischen De-
monstrationen (Gole 1995: 105).

Der Schleier ist ein Symbol der Frauen in Re-Islamisierungsbewegungen.
Obwohl Form und Umfang der Verschleierung von Land zu Land, von
Region zu Region, von Gruppe zu Gruppe variieren, betrachtet jeder
seine Version als richtig, und die meisten Studien subsumieren alle Varia-
tionen der neuen islamischen Kleidung undifferenziert unter den Begriff
»Schleier«.” Mit seinem Wiederauftauchen verbinden sich die Zuriick-
weisung der westlichen Kultur und die Entwicklung einer autochthonen
Identitit (Kreile 1992: 23). Dafl der Schleier ein unverzichtbares Symbol
ist, zeigt sich auch in den islamistischen Diskursen, insbesondere dann,
wenn man einzelne islamische Praktiken vergleicht. So vertreten indone-
sische Studentinnen, die den Koran selbst und unabhingig von fithren-
den Autorititen interpretieren, die Ansicht, daf§ die Regelungen der Po-
lygynie oder der Erbschaft, die minnliche Nachkommen grofiziigiger
bedenkt als weibliche, heutzutage unangemessen sind, nicht aber das

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 REFIKA SARIONDER

Verschleierungsgebot. Renate Kreile vertritt die These, daf§ der Schleier
den Frauen Zugang zum »minnlichen Raum« und damit die Uberschrei-
tung der traditionellen Grenzen ermdglicht, indem seine Tragerin signa-
lisiert, daf sie nicht die Absicht hat, mit ihrer Weiblichkeit Chaos zu
verursachen. Die Frau, so Kreile, konne durch Gehorsam und Unterwer-
fung Macht und Einflufnahme bekommen. Sie konne die Welt aus der
privaten Abgeschiedenheit heraus durch die Erfiilllung der ihr zuge-
schriebenen Rolle verindern (Kreile 1992: 22, 24). Wie diese Rolle defi-
niert ist, geht deutlich aus islamischen Frauenzeitschriften hervor.

ISLAMISCHE FRAUENZEITSCHRIFTEN

Islamische Frauenzeitschriften sind eine aufschluflreiche Quelle fir die
Untersuchung des neuen Profils der muslimischen Frau, das im Rahmen
der Re-Islamisierungsbewegung entwickelt wird. Im Kontext alltags-
weltlich relevanter Details prisentieren sie die ideale Muslimin und defi-
nieren winschenswertes muslimisches Verhalten. Im folgenden beziehe
ich mich auf die zwei einflufireichsten islamischen Frauenzeitschriften,
die in der Tirkei veroffentlicht werden. Kadin ve Aile (»Frau und Fami-
lie«) und Mektup (»Brief«) sind beide seit 1985 auf dem Markt. Auf-
schluflreich ist nicht nur die Analyse ihrer Inhalte und Botschaften, son-
dern auch das Selbstverstindnis ihrer Gestalterinnen.

Kadin ve Aile

Kadin ve Aile hat, wie die Redaktionsassistentin Frau Y. mir in einem
1995 gefihrten Interview erklirte, das Ziel, ihre Leserinnen dazu zu
bringen, ein definiertes Frauenbild zu internalisieren. In ihren Ausfiih-
rungen entspricht diesem Bild eine Muslimin, die dem 20. Jahrhundert
angepaflt ist, die ein islamisches Bewufitsein hat, die offen gegeniiber
Technik und Technologie ist und Familie sowie Erziehung der Kinder
fiir wichtig halt. Die Betonung des Familienlebens zeigt sich in der Zeit-
schrift auch in dem relativ groflen Umfang, den Themen wie Kinderbe-
treuung, Handarbeit und Kochen einnehmen. Die Zielgruppe von Kadin
ve Aile sind stidtische Frauen, die sich mit einem solchen Bild der idea-
len muslimischen Frau und dem stets repetierten Argument der Verwest-
lichung als Grund fiir moralischen Zusammenbruch und psychisches
Elend identifizieren, die zwischen westlichem Kulturimperialismus und

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 183

autochthonem Modernismus differenzieren konnen und die niitzliche
westliche technologische und wissenschaftliche Errungenschaften, die
man sich nicht entgehen lassen darf, einzusetzen wissen. Diese Mischung
aus dem Insistieren auf autochthoner Kultur und der Bejahung alloch-
thoner Technik, die ZeitschriftenleserInnen und -macherInnen teilen und
die die konservative anti-westliche Attitiide tiberlagert, spiegelt sich be-
reits in der optischen Aufmachung wie auch in der Themengestaltung
von Kadin ve Aile wider. Feride Acar weist auf frappierende Ahnlichkei-
ten mit westlichen konservativen Frauenzeitschriften hin (Acar 1991:
286-290).

Gefragt nach der Stellung der Frauen im Islam, verwies Frau Y. im In-
terview auf das Prinzip der Gleichwertigkeit der Geschlechter im Islam.
Das bedeute die Pflicht der gegenseitigen Unterstiitzung durch die Ehe-
partner. Allerdings bestehe eine gewisse Ungleichheit aufgrund eines
Wissensgefilles zwischen Mann und Frau sowie aufgrund einer unter-
schiedlichen familidren Erziechung des Partners. Die Frau interessiere sich
aufgrund ihrer Natur (fitrar) mehr fir die Familie; dafiir stehe ihr jedoch
Unterstiitzung durch Bedienstete und Ammen zu. Hinsichtlich der Mehr-
ehe bemerkte sie, dafl diese Regelung zu Lebzeiten des Propheten ein
fortschrittlicher Akt gewesen sei durch die Einschrinkung auf hochstens
vier Frauen. Aber der Satz »Es ist vorteilhaft, wenn du eine Frau heira-
test« driicke Bedenken gegentiber der Praxis der Mehrehe in unserer Zeit
aus. Im weiteren Gesprachsverlauf fithrte Frau Y. aus, daff der Mann
nach dem Koran das Recht habe, sich von seiner Frau scheiden zu lassen,
wenn diese keine gute Muslimin sei, um eine Ehe mit einer »richtigen«
islamischen Frau einzugehen. Zunichst hatte Frau Y. sich auf diese Aus-
sage beschrinkt, aber als sie bemerkte, dafl sie von ihrer bisherigen Ar-
gumentationslinie der Gleichheit der Geschlechter mit Ausnahme biolo-
gischer Unterschiede abwich, beeilte sie sich zu betonen, daf} dieser
Scheidungsgrund umgekehrt auch fiir die Frau gelte. Massive Argumen-
tationsschwierigkeiten erzeugte fiir Frau Y. offensichtlich die Frage nach
dem Recht des Mannes, seine Frau zu schlagen. Nachdem sie mich eine
Weile wortlos angestarrt hatte, sagte sie, dafl sie davon nichts wisse. Als
ich auf den entsprechenden Koranvers verwies, antwortete sie, dafl sie
den Beginn des Verses wisse, sich aber nicht an dessen Ende erinnern
konne. Daf} eine hochgebildete muslimische Frau ausgerechnet bei die-
sem heif diskutierten Thema eine solche Wissensliicke aufweist, er-
scheint unwahrscheinlich. Aus Mangel an einer tragfahigen Interpreta-
tion wihlte sie vermutlich den Weg, »die Ignorantin zu spielen«. Meines

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 REFIKA SARIONDER

Erachtens bieten sich fiir diese defensive Strategie folgende Erklirungen
an: Das Normative und Frau Y.s private Ansicht treten hier vollig aus-
einander, und sie 1ost fiir sich diese Spannung, indem sie das Normative
ignoriert. In der offentlichen Position als Reprisentantin einer »Ideolo-
gie-Reproduktionsmaschine«, wie es dieses Magazin ist, ist diese Strate-
gie jedoch kaum offen vertretbar. Moglicherweise sind ihr auch die femi-
nistischen Diskurse, in denen vertreten wird, daf§ die Bedeutung »Schla-
gen« eine von mehreren moglichen Ubersetzungen aus dem Arabischen
ist, unbekannt oder sie ignoriert diese feministische Konkurrenz. Oder
sie akzeptiert das Normative, vermag aber dessen hierarchisches Gefille
hinsichtlich der Geschlechterbeziehungen nicht in der Gleichheitsrheto-
rik, die sie nach »auflen«, gegentiber einer eindeutig nicht-islamistischen
Fragestellerin anschligt, aufzulsen oder plausibel zu erkliren. Uber eine
blofle personliche Reaktion hinausweisend zeigt sich an diesem Beispiel
das Problem der Begriindung und der Reprisentation, das sich mit einem
»Offentlichen Islam« unter den Bedingungen des Wettbewerbs um »rich-
tige« Interpretation und um Klientel verbindet (Salvatore 1998). Gilt
doch gerade diese prekire Frage der korperlichen Gewalt als »zivilisato-
rischer« Meilenstein und als ethisches Prinzip, das 6ffentlich verhandelt
wird.

Feride Acar wie auch Yesim Arat, die eingehend Kadin ve Aile analy-
siert haben, stellen iibereinstimmend fest, daff die ideale muslimische
Frau durchgehend in Kontrast zur imaginierten verwestlichten Frau ge-
setzt wird. Beide heben auch den konservativen Blickwinkel der Zeit-
schrift hervor. Frauen sind ausschliefllich als Hausfrauen, die ihr Leben
unter dem Aspekt des Gliicks ihrer Eheminner und Kinder ordnen, de-
finiert. Hausarbeit und Kinder sind die Hauptthemen. Mode, Amiise-
ment, Erotik, Alkohol, Glucksspiele, Flirt werden als destruktive Krifte
fir die Familie und die moralischen Beziehungen zwischen Individuen
im allgemeinen abgehandelt. Abtreibung und Pornographie werden ent-
schieden abgelehnt. Die Einstellung zur Scheidung ist negativ; zur Be-
grindung dient mangels klarer Aussagen im Koran der Hinweis, dafl
»Allah es nicht mag«. Gegen Erwerbstitigkeit innerhalb des Hauses
spricht nichts, aber auflerhidusliche Beschiftigung wird nur im Notfall,
etwa bei finanziellen Problemen der Familie, in Betracht gezogen. Ande-
rerseits werden, trotz Hochschitzung der Geschlechtertrennung, Koe-
dukation und der Besuch sikularer Schulen gebilligt (Acar 1991: 283-288;
Arat 1990: 93-95).

Innerhalb der Redaktion herrscht eine Beschaftigungspolitik, in der ge-

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 185

zielt Ehepaare eingesetzt werden, bei denen auch die Frau tiber die ge-
forderte Qualifikation verfiigt. So ist die Redaktionsassistentin Frau Y.
threm Ehemann, dem Redaktionsleiter, unterstellt. Dieser Verteilungs-
modus reflektiert den konservativen Grundtenor der Zeitschrift, Frauen
als Teil der Familie zu definieren. Daff der Mann automatisch die Posi-
tion des Redaktionsleiters bekommt, wihrend seine Frau ihm als Assi-
stentin zur Seite gestellt wird, zeigt eindeutig ein Gleichheitsgefille, das
in der Semantik so kunstvoll verschleiert wird. Auffillig sind die vielen
Widerspriiche im Detail, die sich in einem konzeptionellen Aufrif} aus
Neo-Traditionalisierung und Neo-Konservativismus, aus der Vision
einer islamischen Moderne, die anschluf$fahig ist an die islamische Tradi-
tion, und der faktischen Durchdringung einer globalen Moderne zeigen.
Das zeigt sich nicht so vordergrindig auf der absicherbaren Diskursebe-
ne, aber deutlich auf der Handlungsebene. Aussagekriftig ist in diesem
Zusammenhang die Person der Redaktionsassistentin, von der man als
Mitgestalterin einer Zeitung, die als Instrument der Vermittlung weibli-
cher islamischer Identitit definiert ist, eine hohe personliche Kohidrenz
erwartet. Im Gegensatz zum vermittelten konservativen Weltbild prasen-
tiert sie sich wihrend des Interviews als moderne berufstitige Frau. Das
zeigt sich zum einen an ihrer Kleidung: Entgegen der von Kadin ve Aile
befiirworteten Kombination von Bluse und Rock trug Frau Y. Leggings
und Sweatshirt. Zudem — und trotz der beschrinkten Karrieremoglich-
keiten — duflert sie, eine Absolventin der Fakultit fiir Publizistik, die aus
einer traditionell religiosen, sich mit dem sdkularen Staat arrangierenden
Familie stammt und die wihrend der Studienzeit ihr islamisches Bewuf3t-
sein, wie sie sagt, durch zufillig zusammengekaufte Biicher entwickelte,
hohe Anspriiche an Professionalitit. Sie sei, wie sie erklirt, stindig auf
der Suche nach qualifizierten Autorinnen fur die Leit- und Hauptartikel,
das heiflt nach Frauen mit einer themenrelevanten akademischen Bil-
dung. Leider lieflen sich diese Anspriiche nur in sehr geringem Umfang
erfiillen, weil islamisch gekleidete Frauen von den Universititen verwie-
sen wiirden, so daf} sie sich mit dem begniigen musse, was die Leserschaft
an geeigneten Autorinnen hergebe.

Mektup

Mektup hat nicht die Mittelklasseorientierung wie Kadin ve Aile. Diese
Zeitschrift wendet sich an die in den Slums der Metropolen und in Klein-
stadten lebenden Frauen der Arbeiterklasse sowie an die Frauen auf dem
Lande. Thre Grindung verdankt sie unter anderem dem Motiv der Her-

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 REFIKA SARIONDER

ausgeberin zu beweisen, daff muslimische Frauen in der Lage seien, eine
Zeitschrift zu fithren. Mektup prisentiert eine ideale Frau, die Kimpferin
und Aktivistin ist, jede Art von Schmerz fiir ihren Glauben ertragen
kann und islamische Propaganda betreibt (Acar 1990: 75; 1991: 294;
Ozkan Senlikoglu 1995: 209-210). Der Untertitel von Mektup — »fiir
Frau, Mann, alle« — verweist auf die Position der Herausgeberin®, dafl
es keine Trennung zwischen Mann und Frau, dafl es weder weibliche
noch minnliche Rechte gebe, sondern ein universales Recht der Glaubi-
gen. Im Vergleich zu Kadin ve Aile setzen sich nur wenige Artikel mit
einer Ehefrau- und Mutterrolle auseinander. Mektup plidiert fir die Be-
teiligung des Ehemannes an Hausarbeit und Kinderbetreuung und die
Partizipation der Frauen an Entscheidungen in familidren Angelegenhei-
ten. Sie befiirwortet auflerhdusliche Erwerbstatigkeit fir Frauen (Acar
1990: 75; 1991: 294-298). Islamische Verbote seien fiir Frauen und Min-
ner gleichermaflen giiltig. Aus der Religion lasse sich kein Recht der
Minner ableiten, ihre Frauen bei Fehlverhalten (z.B. Ehebruch, Dieb-
stahl) aus padagogischen Griinden zu schlagen. Wer jedoch die Ansicht
vertrete, es gabe ein Ziichtigungsrecht, miisse dieses auch den Frauen ge-
gentiber ihren Eheminnern zugestehen.

Mektup hat zwei Schwerpunkte: islamische Praxis und islamische Pro-
paganda. Ein herausragender Aspekt beziiglich der islamischen Praxis ist
die angemessene islamische Bekleidung. Als solche gilt der Carsaf, ein
meist dunkles Cape-dhnliches Gewand, einschliellich Gesichtschleier
und Handschuhen.* Eine hnliche radikale Einstellung besteht auch
hinsichtlich der Ausbildung. Koedukation wird eindeutig abgelehnt. In
bezug auf die Ausbildung von Madchen wird empfohlen, falls keine Al-
ternativen bestehen, nach der Grundschule »der Schule von drauflen zu
folgen« (okula disaridan devam etmek), also entweder alleine zu lernen
oder Privatunterricht zu nehmen und anschlieflend die Priifung vor einer
staatlichen Kommission abzulegen. Nach Mektup ist eine gute Muslimin
erstens eine gehorsame Tochter, zweitens eine gewissenhafte Mutter, die
in der Lage ist, als islamisches Vorbild fiir thre Kinder zu fungieren, und
tiber das Wissen verfliigt, sie islamisch zu erziehen, drittens eine gute
Ehefrau als Bestandteil eines islamischen Paares und viertens eine enga-
gierte miicahide, eine Frau, die fir den cihad kimpft, indem sie sich als
Muslimin fiir die Gesellschaft engagiert. Die islamische Propaganda hat
erklirtermaflen zum Ziel, der Welt den Islam als Alternative zu Kapita-
lismus, Atheismus, Kommunismus, Monarchie usw. zu prasentieren. Die
Muslime im eigenen Land wiirden, so eine Grundeinstellung, von den

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 187

Verwestlichten, die nicht in der Lage seien, zwischen Feind und Freund
zu unterscheiden, betrogen. Die Muslime hitten das endlich verstanden
und wiifiten jetzt klar, wo der Feind steht. Neben Europa und den Ver-
einigten Staaten im allgemeinen verweist Emine Ozkan Senlikoglu in
ithren Aussagen auch ausdriicklich auf Griechen, Armenier und Israelis. Als
Feind einer islamischen Lebenswelt wird zudem der Konsumismus aus-
gemacht. Die mit der Ablehnung des Konsumismus verbundene Prife-
renz einer asketischen Lebenshaltung kommt der Haltung der einkom-
mensschwachen Zielgruppe von Mektup entgegen (Acar 1991: 296).
Kadin ve Aile und Mektup prisentieren beide tiber einprigsame Bilder,
lebensnahe Vorbilder und konkrete Anleitungen Modelle einer islami-
schen Lebensfithrung und einer islamischen Weiblichkeit. Zwar zeigt
Mektup eine liberalere Haltung hinsichtlich der weiblichen Erwerbsti-
tigkeit als Kadin ve Aile, schrinkt diese aber durch die Voraussetzung
der Vereinbarkeit mit der psychischen Struktur des Ehemannes wieder-
um ein (Ozkan Senlikoglu 1995: 270).° Andererseits kann die konser-
vative Vorstellung, die in Kadin ve Aile zum Zuge kommt, durchaus
fruchtbar fiir die Entwicklung von Frauenpolitiken sein. So kann die Be-
firwortung gemeinschaftlicher Aktivititen — zum Beispiel im Zusam-
menhang mit Koranlesungen, religidsen und familidren Festen — zur Bil-
dung von Frauenriumen und damit einhergehend dazu fiihren, dafl
Frauen organisatorische Fahigkeiten entwickeln. Auch die ausdriickliche
Ermutigung der Leserinnen, sich als Autorinnen fir die Zeitschrift zu
betitigen, fithrt einen Schritt aus der definierten Bindung an Haus und
Familie heraus. Das Verstindnis der Verschleierung als Mittel politischer
Demonstration kann fiir einzelne Frauen der Ausgangspunkt sein fiir
eine Politisierung des Denkens und fiir politisches Engagement, fiir die
Formulierung und Verteidigung eigener Rechte. Denkbar ist ebenfalls
ein ungewollter Reversionseffekt, indem die im Diskurs greifbar gemach-
te religiose Ideologie auch hinterfragbar wird (Arat 1990: 95-97). Die
gleichen Argumente treffen auf Mektup zu: Auch sie fordert Frauen auf,
sich am islamischen 6ffentlichen Leben sowie am politischen Leben zu
beteiligen. Schirfer noch als Kadin ve Aile formuliert sie das Prinzip der
Gleichheit der Geschlechter. In ihrer Aufforderung, koranische Verse
zugunsten weiblicher Interessen zu interpretieren, zielt sie auf eine Stir-
kung des Selbstbewufitseins der Frauen. Gleichwohl hinterfragt sie eben-
sowenig wie Kadin ve Aile die dominierenden patriarchalen Strukturen,
die mit der Vision der islamischen Gesellschaft verbunden sind. Wie die-

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 REFIKA SARIONDER

se ruttelt sie nicht an der Definition der Familie als primire weibliche
Sphire.

Zusammenfassend lif}t sich festhalten, daf§ in beiden islamischen Frau-
enzeitschriften zwei Generalthemen dominieren: die anti-westliche Per-
spektive und die gesellschaftliche Beziehung zwischen Minnern und
Frauen. Die islamistische Ideologie kehrt den nationalstaatlichen Diskurs
iiber Frauen in der Tiirkei um, indem Laizismus und Modernismus nicht
mehr linger als Bedingungen fiir eine rechtliche Gleichstellung der Frau-
en, sondern als kausal fiir weibliche Diskriminierung definiert werden
(Acar 1990: 70-75).

ISLAMISMUS IN DER WEIBLICHEN PRAXIS: VERSCHLEIERTE STUDENTINNEN

Studentinnen mit Kopftuch sprengen die Ordnungsvorstellungen. So-
wohl in den westlichen als auch in den verwestlichten Lindern mit isla-
mischer Tradition wird das Kopftuch mit Riickstandigkeit gleichgesetzt.
Vielen ist unverstindlich, wieso Frauen, die in modernen Institutionen
integriert sind, tiberhaupt ein Kopftuch tragen wollen. Wie Niliifer Gole
fir die Ttirkei ausfiihrt, erscheint die Kopftuch tragende gebildete Frau
als Paradoxon, da sich in der jiingeren tiirkischen Geschichte eine Idee
vom »zivilisierten« Menschen herausgebildet habe, der durch Bildung,
Intellektualitit und Rationalitit charakterisiert ist. Es sind diese Eigen-
schaften, die zur Befreiung von den entwicklungshemmenden Kriften
des Konservatismus und des Traditionalismus fithren. Das Projekt des
individuellen Fortschrittes schliefit auch die Aneignung von Werten und
Mitteln der westlichen Zivilisation ein. Studentinnen mit Kopftuch zer-
storen diese dichotome Konstruktion der Einteilung nach Intellektuellen
und Muslimen (Gole 1991: 93-94). Das gleiche Phinomen findet sich
auch in anderen Regionen. Karin Werner zum Beispiel teilt diesen Be-
fund fiir den agyptischen Kontext. Sie macht dies unter anderem deutlich
an der Anschauung eines Vaters, der sich nur schwer damit abfinden
kann, dafl seine Tochter wihrend des Studiums begonnen hat, sich zu
verschleiern: »... >being educated< means not only having an academic
title but also being >civilizeds, being distinctive from >the ordinary peo-
ple< (sha’ab) and the peasants (fellahin)« (Werner 1997: 104). Das Para-
doxon gewinnt eine zusitzliche Dimension, wenn Frauen das Kopftuch
anlegen, nachdem sie mit dem Studium angefangen haben.

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 189

Studien iiber Kopftuch tragende Studentinnen in der Tirkei kommen
zu Ubereinstimmenden Merkmalen ihres sozialen Profils: Die meisten
dieser Frauen besuchten sikulare Staatsschulen. Sie stammen vorwiegend
aus kleinbiirgerlichen Familien (Handwerker, untergeordnete Staatsbe-
amte, Kleinhindler) in anatolischen Kleinstidten, die einen traditionellen
Islam praktizieren (Acar 1990: 78; Aktas 1992: 45-46; Gole 1991: 84). Das
Tragen des Kopftuches geht haufig nicht auf familidgren Druck zuriick,
sondern erfolgt gegen den Willen der Eltern, die befiirchten, daff die
Tochter dann das Studium abbrechen muf, gesellschaftlich nicht akzep-
tiert oder keinen Ehemann finden wird (Aktas 1992: 73-74, 87; Gole
1991: 85). Das Motiv der Eltern, sich iiber die studierende Tochter zu
»urbanisieren<, den eigenen sozialen Rang zu erhohen,® wird durch das
Kopftuch konterkariert (Aktas 1992: 76; Gole 1991: 86). Die Folge sind
haufig Konflikte zwischen Studentinnen mit radikal-islamischen Einstel-
lungen und ihren Familien. Diese verschirfen sich noch dadurch, daff die
Tochter sich von ihren Familien distanzieren und ihnen gegentiber eine
Uberlegenheitsattitiide an den Tag legen. Diese beruht auf einem Selbst-
verstandnis, demzufolge sie entsprechend einem origindren und intellek-
tuell durchdrungenen Islam handeln (Aktas 1992: 43; Gole 1991: 86). Of-
fensichtlich sind, der Betonung vorkemalistischer Traditionen zum
Trotz, die modernen Grofistidte Katalysatoren des Islamismus. Hier
finden die Studentinnen nicht nur die intellektuellen Grundlagen und so-
zialen Modelle, sondern angesichts geringen sozialen Drucks auch die
Moglichkeiten, ihre Ideen und Entscheidungen in die Praxis umzusetzen
(Aktag 1992: 60-61).

Im Rahmen eines Forschungsaufenthaltes in Indonesien im Sommer
1994, bei dem ich Gelegenheit zu teilnehmender Beobachtung, Inter-
views und Gesprachen mit Studentinnen der Universitat Gadjah Mada in
Yogyakarta hatte, konnte ich feststellen, dafl die individuelle Genese als
islamisches Subjekt starke Parallelen zur Tiirkei aufweist. Wie dort be-
ginnen die jungen Frauen sich in den indonesischen Metropolen wihrend
ihrer Studienzeit mit dem Islam und seiner praktischen Umsetzung im
Alltag auseinanderzusetzen. Das zeigt sich an der fiir diese Gruppe typi-
schen Beschreibung einer Studentin:

Bevor ich anfing zu studieren, trug ich keinen jilbab’, weil meine Fami-
lie sehr sdkular ist und niemand in meiner Familie einen jilbab trigt. Als
ich an die Universitit kam, hatte ich Gelegenheit, mich mit der Frage zu
beschiftigen, wie Islam praktiziert werden soll. Ich hatte dariiber bereits
frither nachgedacht, aber an der Universitit fand ich Freunde, die mir

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 REFIKA SARIONDER

Dinge erkliren konnten und mit denen ich iiber solche Sachen diskutieren
konnte. Folglich habe ich angefangen, jilbab zu tragen.

Wie in der Tiirket, so ist auch in Indonesien nicht immer das universitire
Milieu der Ausgangspunkt zum Tragen des Kopftuches (Aktas 1992: 25).
Tochter aus religidsen Familien trugen es bereits vorher. Auflerlich ist
somit nicht unbedingt eine Verinderung eingetreten, aber bedingt durch
eine erhohte Reflexion wandelt sich das Motiv. Aus anfinglichem Ge-
horsam werden eigene Wahl und Selbstbestimmung, wie eine andere
Studentin beschreibt:

Zuerst mufdte ich jilbab tragen, da mein Vater darauf bestand. Er hatte
mich auch gedringt, als ich auf dem Gymnasium war, aber ich hatte es
abgelehnt, denn in der Stadt meines Gymnasiums gab es sehr wenige
Frauen, die jilbab trugen. In der ersten Zeit an der Universitit war ich gar
nicht gliicklich, ihn zu tragen. Schliellich, nachdem ich viele Freundinnen
gefunden habe, die jilbab tragen, und nachdem ich mit Frauen diskutiert
habe, die dakwah® machen, verstand ich seine Bedeutung. So, jetzt trage
ich es, weil ich es mochte.

Wie in der Tiirkei setzen auch in Indonesien ein neuer Freundschafts-
kreis, die reflektierte Auseinandersetzung mit islamischen Schriften, Ein-
fliisse und Vorbilder in Familie und Nachbarschaft sowie in der Person
eines Lehrers bzw. einer Lehrerin oder eines Mannes, in den man sich
verliebt, wesentliche Impulse fiir das Tragen des Kopftuches (vgl. auch
Aktas 1992: 99). Die Anstofle sind somit vielfiltig und lassen sich nicht
auf den des familiaren Druckes reduzieren (Aktas 1992: 73-74; Gole
1991: 86). Die Verschleierung griindet vor allem im individuellen Willen,
in der Entscheidung der Frauen und damit in ihrer Freiheit, ihr Leben
nach dem Islam auszurichten, wie eine indonesische Studentin darlegt:

Die westlichen Leute schitzen jilbab negativ ein, da sie denken, dafl es
mit Riickstindigkeit zusammenhingt und der Geschichte angehort, aber
sich zu verschleiern kann auch der Ausdruck von Freiheit sein, wenn die
Frau es will.

Gole stellt die enge Verbindung von Kopftuch und Sexualitat gerade
unter den Bedingungen moderner Gesellschaften und ihrer fragilen Ge-
schlechtergrenzen heraus. Demnach fungiert das Kopftuch als Garant
der weiblichen Ehrbarkeit und als Instrument der Verhaltenskontrolle.
Durch die faktische und symbolische Begrenzung der weiblichen Attrak-
tivitait und durch das bezeugte Desinteresse an mannlicher Aufmerksam-
keit soll fitna (soziale Unordnung) verhindert werden. Goéle schlieflt

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 191

daraus, dafl die Verschleierung eine ihrer Hauptfunktionen darin findet,
die Grenzen zwischen den Geschlechtern und die Ordnung in der Ge-
meinschaft herzustellen (Gole 1991: 89-90). Wie bereits angefiihrt, beste-
hen in der Tirkei und in Indonesien unterschiedliche Perzeptionen und
praktische Ausformungen im Umgang mit Sexualitit. Diese Differenz
zeigt auch im Zuge der Re-Islamisierung keine Tendenz zu ihrer Aufhe-
bung. Das im tiirkischen Kontext relevante fitna-Konzept, das sich in der
Argumentation widerspiegelt, dafl der Sinn der islamischen Kleidung in
der Eindimmung der minnlichen sexuellen Lust liege, findet im indone-
sischen Kontext keinen Widerhall. Selbst die Frauen, die seit ihrer Jugend
verschleiert sind und mit den traditionellen Argumenten vertraut sind,
deuten nicht auf das Motiv der Riicksicht auf die mannliche Sexualitit als
Referenzpunkt, sondern erliutern zur Begriindung der Notwendigkeit
des Schleiers, »daf} es Allah gefillt«. In den Diskussionen unter den
Frauen spielen im Gegensatz zum tiirkischen Kontext Fragen von weib-
licher Attraktivitit, Sexualitit und islamischer Kleidung keine Rolle. Of-
fensichtlich haben sie, verglichen mit dem Vorderen Orient, eine ent-
spanntere Einstellung zum weiblichen Korper.

Das zeigt sich deutlich auch an den unterschiedlichen islamistischen
Kleidungsmodi. In der Tirkei ist die angemessene Bekleidung ein linge-
res Kopftuch, tirban, das meistens in Kombination mit einem weiten
Mantel getragen wird. Fur die islamistischen Frauen in der Ttrkei reicht
es nicht, nur den Kopf zu bedecken, sondern der gesamte Korper mufl
von oben bis unten sehr grofiziigig bedeckt sein. Zur weiten Bluse und
zum langen weiten Rock ist ein volumindser Mantel oder Carsaf, wie ihn
Mektup propagiert, erforderlich. Make-up ist nicht tiblich. Die islamisch
gekleideten Frauen in Indonesien schminken sich hingegen wie die ande-
ren Frauen auch. Vereinzelt soll es zwar Carsaf tragende Frauen in In-
donesien geben, aber wihrend meines Aufenthaltes erblickte ich nicht
eine, woraus zu schlieflen ist, daff es nicht weit verbreitet ist. Die islami-
schen Frauen unterscheiden sich von den nicht-islamischen vor allem
durch die Kopfbedeckung. Altere muslimische Frauen tragen eine Kopf-
bedeckung, bestehend aus einer Kappe, iiber die ein transparenter, unter
dem Kinn lose zusammengebundener Schal geschlagen wird, der den
Hals sichtbar 1afft. Unter den jiingeren Frauen ist der jilbab, ein in der
Regel helles, Haar, Hals und Schultern bedeckendes Kopftuch iblich.
Dazu tragen sie Blusen oder Hemden mit langen Armeln, lingere Récke,
Bluejeans oder andere Arten von Hosen. Im tirkischen islamistischen
Kontext hingegen sind Hosen, die in der Offentlichkeit unter dem Man-

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 REFIKA SARIONDER

tel getragen werden, weniger verbreitet. Thren Trigerinnen wird sowohl
in den eigenen Reihen wie vor allem aus den Reihen der traditionellen
Muslime der Vorwurf gemacht, die »natiirlichen« Grenzen der Ge-
schlechter zu tiberschreiten, da sie sich »wie die Manner kleiden« (Aktag
1992: 80-81). Diese sichtbaren Merkmale zeigen einerseits, daf§ die Ver-
schleierung zum linderiibergreifenden globalen Symbol der Islamisie-
rung geworden ist. Andererseits ist die Bindung an die jeweils lokale Mo-
ral und Perzeption von Korper und Sexualitit ersichtlich. Sie bildet die
Referenz fiir die Abgrenzung zum Traditionellen in der symbolischen
und praktischen Konstituierung einer ihr tiberlegenen strikteren Moral
und Verhaltensékonomie.

Ein anderer Unterschied bezieht sich auf die Kontrolle des Verhaltens.
Im tirkischen Kontext erhilt die Verschleierung eine mafigebliche Be-
deutung als Instrument der Selbstdisziplinierung in der strikten Kontrol-
le des Korpers und seiner unbewuflten Zeichen. Personliche Verhaltens-
und Artikulationsweisen, die korperliche Haltung, insgesamt all das, was
weibliche Attraktivitit konstituiert, wird in Zusammenhang mit der is-
lamischen Kleidung moglichst umfassend unter individuelle Kontrolle
gebracht (Gole 1991: 89). In Indonesien wiederum lassen sich auch die
jungen Frauen, die jilbab tragen, nicht davon abhalten, Sportarten wie
Bergsteigen und Schwimmen auszuiiben. Selbst an 6ffentlichen Badmin-
ton-Turnieren nehmen Frauen mit jilbab teil. Die islamische Studenten-
organisation an der Universitit, die immerhin eine Rolle bei der Defini-
tion dessen, was islamisch ist, spielt, organisiert Camping-Lager fiir
Bergsteiger, an denen Minner und Frauen teilnehmen. Auch die Tren-
nung der Geschlechter wird wesentlich weniger strikt als in der Ttrkei
gehandhabt. So ist es nicht ungewohnlich, auf dem Campus der Univer-
sitait Gadjah Mada islamische Studenten und Studentinnen anzutreffen,
die, im Kreis sitzend, gemeinsam Gitarre spielen und singen. Fiir mich
vollig tberraschend war der Anblick einer verschleierten Studentin, die
begann, innerhalb dieses Kreises zu tanzen. In der Tiirkei ist es selbst in
nicht-religiosen sozialen Kontexten fiir eine Frau kaum moglich, sich an-
gesichts mannlicher Prisenz derartig unverkrampft und ungezwungen zu
bewegen.

Ebenfalls unterschiedlich ist die Einstellung zur auflerhduslichen Er-
werbstitigkeit. Berufliche Arbeit ist, wie ich in Gesprichen immer wie-
der feststellen konnte, fiir die indonesischen muslimischen Studentinnen
ein wichtiger Aspekt ihrer Zukunftspline. Abgesehen von einer Studen-
tin, einer zukiinftigen Ubersetzerin, die es fiir unerheblich hielt, diese

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 193

Arbeit zu Hause oder auflerhalb zu verrichten, priferierten die anderen
Berufe, die nicht innerhalb des Hauses ausgefiihrt werden konnen. Viele
meiner Gesprichspartnerinnen hatten sich noch nicht fiir einen konkre-
ten Beruf entschieden, zogen aber in Betracht, als Journalistin, Hoch-
schullehrerin, Angestellte in der Botschaft, im Touristeninformations-
zentrum oder in einem Reisebiiro zu arbeiten. Interessant ist die Ant-
wort auf die fiir die durchweg unverheirateten Studentinnen hypotheti-
sche Frage, welche Losung zu finden sei, wenn der Ehemann die Berufs-
tatigkeit der Frau ablehne. Kennzeichnend scheint mir folgende Episode
zu sein: Eine Frau war angesichts der Frage sehr verlegen. Nachdem sie
einige Zeit iiberlegt hatte, antwortete sie, daf} sie als Ubersetzerin zu
Hause arbeiten konne. Sie wiirde diese Frage vor der Heirat abklaren.
Am Ende der Diskussion bemerkte sie: »Ein guter Ehemann sollte der
Frau erlauben zu arbeiten.« Offensichtlich hatte sie sich bis zu diesem
Zeitpunkt keine Gedanken tiber diese Frage gemacht, da Erwerbstitig-
keit fiir sie selbstverstindlich war. Die Vorstellung, zu Hause zu arbei-
ten, war ihr offensichtlich nicht angenehm. Wie Erwerbstatigkeit, so ist
auch Heirat eine selbstverstindliche Option. Das zeigt sich zum Beispiel
in der Auflerung: »Wir wissen noch nicht, wann wir heiraten, aber wir
wissen, dafl wir eines Tages heiraten.« Heirat wird auch als Bestandteil
der religiosen Lebensfithrung betrachtet; mit Referenz auf den Koran gilt
es als die Pflicht jedes Muslims, zu heiraten und Kinder zu bekommen.
Eine eigene Familie, auch wenn sie fiinf Kinder umfaflt, ist aber kein
Grund, sich ganz aus dem Berufsleben zuriickzuziehen. Allgemein be-
steht die Vorstellung, die Berufstitigkeit fir eine Weile zu unterbrechen,
dann jedoch fortzuftihren.

Im Kontrast zu den indonesischen Studentinnen sind die Einstellungen
ihrer tiirkischen »Schwestern im Islam« zur Berufstitigkeit nicht so ein-
deutig positiv. Es ist zwar nicht so, daf} eine ablehnende Haltung tiber-
wiegt, aber Berufstitigkeit ist kein Ziel an sich, sondern zentral sind Fa-
milie und Mutterschaft. Die gesellschaftliche Relevanz von Ausbildung
und Studium wird in bezug auf die bessere islamische Erziehung der
Kinder der gebildeten Miitter gesehen. Arbeit aus Griinden des Erwerbs
von Geld oder sozialem Status oder als personliches Ziel gilt als unwich-
tig. Als legitim hingegen gilt berufliche Arbeit als Mittel, »dem Islam zu
dienen« und dariiber teblig’ (islamische Propaganda; wortlich: Rede
und Lektiire) zu betreiben (Acar 1990: 80-81; Aktas 1992: 126-135; Gole
1991: 95-99; Ilyasoglu 1994: 97). Aus tiirkisch-islamistischer Sicht miis-
sen fiir die weibliche Berufsarbeit bestimmte Voraussetzungen und Be-

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 REFIKA SARIONDER

dingungen erfillt sein. So soll sie fiir Miitter reibungslos mit den familia-
ren Pflichten vereinbar sein. Zudem sollen die Orte der Tatigkeit gene-
rell so beschaffen sein, daf§ sie den islamischen Bedingungen entsprechen.
Das heifdt: Erstens soll gewahrleistet sein, dafl kein Kontakt mit Mannern
notwendig ist. Zweitens soll es moglich sein, am Arbeitsplatz islamische
Kleidung zu tragen und beten zu konnen. Die meisten Studentinnen
wihlen daher Studienficher wie Medizin, Pharmazie oder Zahnmedizin,
die die Aussicht einer spiteren beruflichen Selbstindigkeit beinhalten.
Viele Studentinnen jedoch, die sich erst in einer fortgeschrittenen Phase
ihres Studiums islamisieren, fiithlen sich zum Abbruch gedringt oder lei-
den unter starken psychischen Spannungen durch die sich aufbauende
Kluft zwischen religioser Sensibilisierung und den ihr zuwiderlaufenden
Bedingungen. Die Literatur fiihrt vielfaltige Beispiele an. Cihan Aktas
(1992) etwa berichtet von einer Studentin der Malerei, die ihr Studium
abbrach, da sie es nicht ertragen konnte, mit Aktmodellen zu arbeiten.
Andere Frauen, die nach dem Studium erwerbstitig wurden, leiden unter
der fehlenden Geschlechtersegregation. So konstatiert Aynur Ilyasoglu
(1994) eine extreme Unzufriedenheit unter erwerbstitigen islamistischen
Frauen. Sie verweist unter anderem auf Staatsbeamtinnen, die ithre Kopf-
ticher vor dem Eintritt ins Biro ablegen mufiten und aufgrund dieses
»Doppellebens« Depressionen bekamen. Andere geraten unter starken
psychischen Druck, weil sie sich von Leuten, die sich befremdet dariiber
zeigen, eine verschleierte Frau arbeiten zu sehen, unter Beobachtung ge-
setzt fithlen. Auch Benachteiligungen hinsichtlich der Jobsuche und bei
den Beforderungschancen aufgrund der Verschleierung sind dokumen-
tiert. Das zeigt sich beispielsweise an dem Fall einer Gynikologin, die
ithre Assistentenstelle in einem Universitatskrankenhaus verlor mit der
Begrindung, dafl die minnlichen Kollegen keine verschleierte, sondern
eine »gutaussechende« Kollegin in ihrem Arbeitsumfeld bevorzugten
(Aktas 1992: 126-138; Ilyasoglu 1994: 97-101).

Mit solchen oder dhnlichen Problemen rechnen die indonesischen Stu-
dentinnen offensichtlich nicht. In ithren Gesprichen untereinander oder
in den Interviews mit mir fielen keinerlei Bemerkungen, die in diese
Richtung weisen. In islamistischen Studentenorganisationen arbeiten sie
mit minnlichen Kommilitonen zusammen. Berufliche Planungen stehen
nicht im Zusammenhang mit Uberlegungen, ob man mit minnlichen
Kollegen zu tun haben wird. Diese gravierenden Unterschiede sind of-
fensichtlich nicht aus dem Islam heraus zu erkliren. Trotz der gleichen
weltanschaulichen Grundlagen und desselben Ausgangspunktes (Koran

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 195

und Sunna) eréffnen sich andere lebensweltlich relevante Perspektiven.
Die Erklirung ist meines Erachtens in der jeweils lokal vorfindbaren
Praxis der Geschlechtersegregation zu suchen. Die groflziigigere Praxis
der Geschlechtertrennung liflt eine ausgewogenere Vertretung der Ge-
schlechter in den verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen erwarten.
Allerdings zeigt sich, daf} die indonesischen Musliminnen zwar im All-
tagsleben agieren wie die Minner, nicht jedoch im intellektuellen Leben.
Mit ihrer o6ffentlichen Sichtbarkeit kontrastiert zum Beispiel die Selten-
heit, in der sie als Autorinnen von Zeitschriftenartikeln oder Biichern
auftreten. In den Reihen der kiai (Lehrer in religiosen Schulen) oder
ulama (islamische Gelehrte) finden sich kaum Frauen. Die Studentinnen
geben folgende Erklirungen:

Die Biicher sind von Minnern geschrieben, da sie die Ideen produzieren.

Es gibt nicht viele intellektuelle Frauen, weil Frauen gleich nach dem Stu-
dium heiraten. Das fihrt dazu, daf} sie Hausfrauen werden und weniger
Moglichkeiten haben, sich weiterzubilden.

Die Frauen wollen nicht in vorderster Linie stehen. Sie bevorzugen, zu
Hause zu sein.

Die javanische Kultur, die ganz Indonesien beherrscht, kann auch ein
Grund sein. Die Frauen sind in der javanischen Kultur nicht aktiv, was
auch muslimische Frauen beeinflufit.

Fir die Studentinnen ist nicht die Religion, sondern die Tradition ein
wichtiger Faktor zur Erklirung der Abwesenheit weiblicher Intellektuel-
ler. Heirat, und damit die Zuordnung der hiuslichen Verantwortung zur
Frau, beeintrichtigt die intellektuelle Entwicklung der Frauen. Sichtbar
ist ein Widerspruch zwischen der Vorstellung, die die Studentinnen von
der Rolle intellektueller Frauen haben, und dem, was sie selber tun. So
kann man als Begriindung des Umstandes, dafl es bislang keine weibliche
Vorsitzende in der islamischen Organisation auf Fakultitsebene gibt,
vernehmen:

Wir wollen es nicht. Vorsitzende zu sein ist anstrengend. Sich mit Man-
nern auseinanderzusetzen ist auch ein Problem. Darum ist es besser so.

Obwohl die Studentinnen sich kritisch dariiber dufern, daff Frauen nicht
aktiv genug seien, verhalten sie sich in diesem Punkt nicht viel anders.
Wie in den anderen islamischen Organisationen, so dominieren auch in

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 REFIKA SARIONDER

den Studentenorganisationen Minner. Zwar besteht an der Universitit
Gadjah Mada in Yogyakarta der Vorstand der islamischen Studentenor-
ganisation auf der Fakultitsebene zur Halfte aus Frauen, aber auf Uni-
versititsebene gibt es nur noch zwei weibliche Vorstandsmitglieder. An
diesem Beispiel zeigt sich: Je hoher die politische Ebene, um so stirker
sind Frauen unterreprisentiert. Innerhalb der islamistischen Organisa-
tionen liegen die entscheidenden Positionen tiberwiegend in den Hinden
von Minnern. Dieses Ungleichgewicht wird zwar wahrgenommen und
von manchen auch kritisiert, aber es wird nicht grundsitzlich in Frage
gestellt. Neben einer politischen Tradition der weiblichen Exklusion mag
ein Grund in der islamischen Idee der Gleichstellung von Mann und
Frau liegen. Unter der Vorstellung eines gerechten Islam, der die ge-
schlechtlichen Differenzen berticksichtigt, kann die Frage der gleichge-
wichtigen Reprisentation der Geschlechter unwesentlich erscheinen. Ein
anderer Grund mag in strategischen Erwagungen liegen. Gerichtet gegen
das anti-islamische Argument vom islamischen Patriarchalismus, muf}
eine sich als islamisch definierende Frau sich selbst und andere von der
Nicht-Existenz mannlicher Dominanz iiberzeugen. Der Geschlechter-
diskurs wie auch die Praxis der Geschlechterverteilung in den politischen
Arenen werden von den islamistischen Frauen in Indonesien und der
Tirkei weitgehend geteilt. Tendenziell zeigt sich jedoch in der Tirkei
trotz einer rigoroseren Einstellung zur Geschlechtersegregation eine
groflere Bereitschaft zum Eintritt in eine islamistische Offentlichkeit.
Diese Bereitschaft geht auf die spezifischen politischen Verhiltnisse und
auf die historische politische Strategie zurtick, Weiblichkeit und Fort-
schritt zu verbinden.

SCHLUSSBEMERKUNG

Unter der Ebene der Verallgemeinerung, die es gerechtfertigt erscheinen
liflt, von einer globalen, in verschiedenen Teilen der Welt verorteten
Tendenz der Re-Islamisierung zu sprechen, legt der Blick auf die Details
Diversifizierungen dar. Das zeigt sich deutlich an der globalen islamisti-
schen Betonung der »Frauenfrage« und der Geschlechterordnung als
Kernbestandteil der selbst gestellten Aufgabe zur Erhohung der gesell-
schaftlichen moralischen Ordnung. Aber die gleiche Semantik muff, und
das zeigt sich gerade an der »Frauenfrage«, nicht die gleiche Bedeutung

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 197

und nicht die gleichen praktischen Konseqenzen haben. Neben subjekti-
ven Spielriumen der Interpretation und der Gestaltungspraxis ist ein an-
derer Grund die Ankniipfung an kulturell verankerte Traditionen, die
Wahrnehmungen und Wertungen formen, wie auch an die vom Natio-
nalstaat geschaffenen »Traditionen«.

ANMERKUNGEN

1

»Mit diesem Begriff werden vor allem religiose Protestbewegungen und
militante Gruppen bezeichnet, die mit ihren radikalen Forderungen und
spektakuliren Aktionen die politischen Krifteverhiltnisse zum Teil drama-
tisch verandert haben ...« (Riesebrodt 1990: 1).

Ich halte die Begriffe »Schleier« und »verschleiert« fiir ungliicklich, weil sie
in undifferenzierter Weise alle Formen neuer islamischer Kleidung zu sub-
sumieren versuchen. Es gibt keinen »globalen« Begriff der islamischen weib-
lichen Bekleidung, sondern er variiert regional. Im Ttrkischen zum Beispiel
sind die geldufigen, schwierig ins Deutsche tbertragbaren Benennungen
»bedeckt sein« (6rt4ilii) oder »geschlossen sein« (kapali). Aus pragmatischen
Griinden beuge ich mich der (deutschen) Konvention und bleibe bei der un-
zulinglichen Universalbezeichnung »Schleier« bzw. »verschleiert«.

Da Emine Ozkan Senlikoglu eine schr beschiftigte Frau mit einem vollen
Terminkalender ist, ergab sich keine Moglichkeit fiir ein Interview, so daf§
die folgenden Aussagen sich auf iltere Interviews, die sie zusammengefafit
als Buch verdffentlichte (Ozkan Senlikoglu 1995), stiitzen. Ozkan Senli-
koglu ist in den letzten Jahren durch ihre rege Medienprisenz, vor allem im
Fernsehen, landesweit bekannt geworden. Thre Ausbildung umfafit den Be-
such der Koranschule, Privatunterricht sowie einen beachtlichen Anteil an
autodidaktischen Studien. Sie hat mehr als 30 Biicher, einschliefflich Roma-
ne, Gedichte und Memoiren, veroffentlicht.

Der Carsaf wurde nie gesetzlich verboten, galt aber zur Zeit der kemalisti-
schen Reformen als politisch unliebsames Kleidungsstiick.

In manchen sozialen Kreisen ist weibliche Erwerbstitigkeit bis heute
schlecht angesehen. Hier gilt, dafl der Mann fir das Geldverdienen zustin-
dig ist und ein Mann, der seine Frau arbeiten lifit, kein »richtiger« Mann ist.

Im tiirkischen sozialen Kontext ist »stadtisch sein« (sebirli olmak) von ho-
herem Wert als »dorflich sein« (kdoylii olmak). Das Dorf wird als riickstindig
angesehen.

Jilbab ist das islamische Kopftuch in Indonesien.

Dakwah ist das indonesische Wort fiir da’wah. Es wird in der Bedeutung
von Werbung, Aufklirung, Missionierung gebraucht.

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 REFIKA SARIONDER

9 Teblig und dakwah/da’wah sind Begriffe fur die islamische Propaganda. In
der Tirkei wird teblig bevorzugt angewandt, wihrend in Indonesien seit
Ende der 60er Jahre der Begriff dakwah im Gebrauch ist.

LITERATUR

Abaza, Mona (1991): »The Discourse on Islamic Fundamentalism in the Middle
East and Southeast Asia«. Sojourn 6/2, S. 203-239.

Acar, Feride (1990): »Tiurkiye’de Islamci Hareket ve Kadin«. In: Tekeli, Sirin
(Hg.), Kadin Bakis ACisindan 1980’ler Tiurkiye’sinde Kadin. Istanbul: Ile-
tisim Yayinlari, S. 69-87.

Acar, Feride (1991): »Women in the Ideology of Islamic Revivalism in Turkey:
Three Islamic Women’s Journals«. In: Tapper, Richard (Hg.), Islam in Mod-
ern Turkey: Religion, Politics and Literature in a Secular State. London: I.B.
Tauris, S. 280-303.

Acar, Feride (1993): »Islam in Turkey«. In: Balkir, Canan/Williams, Allan M.
(Hg.), Turkey and Europe. London, New York/NY: Pinter, S. 219-238.

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam. New Haven, London: Yale
University Press.

Aktas, Cihan (1992): Tesettiir ve Toplum. Bagértilii Ogrencilerin Toplumsal
Kokeni Uzerine Bir Inceleme. Istanbul: Nehir Yayinlar1.

Arat, Yesim (1990): »Feminizm ve Islam: Kadin ve Aile Dergisinin Diistindiirdi-
kleri«. In: Tekeli, Sirin (Hg.), Kadin Bakig A Cisindan 1980’ler Tturkiye’sinde
Kadin. Istanbul: Iletisim Yayinlari, S. 89-101.

Baried, Baroroh (1986): »Islam and the Modernization of Muslim Women«. In:
Abdullah, Taufik/Siddique, Sharon (Hg.), Islam and Society in Southeast
Asia. Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, S. 139-154.

Berninghausen, Jutta/Kerstan, Birgit (1984): Die Tochter Kartinis. Berlin: Ex-
press Edition.

Casanova, José (1994): Public Religions in the Modern World. Chicago/IL, Lon-
don: The University of Chicago Press.

Gole, Niliifer (1991/1995): Modern Mahrem. Medeniyet ve Ortiinme, Istanbul:
Metis Yayinlari (auf Deutsch: Republik und Schleier. Berlin: Babel Verlag,
1995).

Hélie-Lucas, Marie-Aimée (1992): »Frauen im Zentrum fundamentalistischer Po-
litik«. Beitrage zur feministischen Theorie und Praxis 32, S. 29-36.

Hélie-Lucas, Marie-Aimée (1993): »Women’s Struggles and Strategies in the Rise
of Fundamentalism in the Muslim World: From Entryism to International-
ism«. In: Afshar, Hale (Hg.), Women in the Middle East. Perceptions, Real-
ities and Struggles for Liberation. London: The Macmillan Press, S. 206-241.

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen und Re-Islamisierung in der Tiirkei und in Indonesien 199

Holton, Robert J./Turner, Bryan S. (1989): Max Weber on Economy and Soci-
ety. London, New York/NY: Routledge.

Ilyasoglu, Aynur (1994): Ortiilii Kimlik, Istanbul: Metis Yayinlari.

Kadin ve Aile: August/September 1995, September/Oktober 1995, November/
Dezember 1995.

Kandiyoti, Deniz (1991): »Introduction«. In: ders. (Hg.), Women, Islam and the
State. Philadelphia: Temple University Press, S. 1-21.

Kreile, Renate (1992): »Islamische Fundamentalistinnen-Macht durch Unterwer-
fung«. Beitrige zur feministischen Theorie und Praxis 32, S. 19-28.

Legge, ].D. (1972): Sukarno. A Political Biography. London: Allen Lane. The
Penguin Press.

Mehmet, Ozay (1992): Islamic Identity and Development. Studies of the Islamic
Periphery. London, New York/NY: Routledge.

Mektup: September 1995, Oktober 1995.

Mernissi, Fatema (1975): Beyond the Veil. Cambridge/MA: Schenkman Publish-
ing Company.

Nederveen Pieterse, Jan (1994): »Globalisation as Hybridisation«. International
Sociology 9/2, S. 161-184.

Noer, Deliar (1973): The Modernist Muslim Movement in Indonesia 1900-1942.
London: Oxford University Press.

Ozkan Senlikoglu, Emine (1995): Radyo ve Basin Roportajlari. Istanbul: Mektup
Yayinlar1.

Ramazani, Nesta (1983): »The Veil — Piety or Protest?«. Journal of South Asian
and Middle Eastern Studies 7/2, S. 20-36.

Riesebrodt, Martin (1990): Fundamentalismus als patriarchalische Protestbewe-
gung. Tibingen: ].C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Robertson, Roland (1989): »Globalization, Politics, and Religion«. In: Beckford,
James A./Luckmann, Thomas (Hg.), The Changing Face of Religion. Lon-
don: Sage, S. 10-23.

Salvatore, Armando (1998): »Staging Virtue: The Disembodiment of Self-Cor-
rectness and the Making of Islam as Public Norm«. In: Stauth, Georg (Hg.),
Islam — Motor or Challenge of Modernity. Hamburg: Lit Verlag, S. 87-120.

Stauth, Georg (1992): Islamische Intellektuellenkulturen und kulturelle Moderni-
sierung in Agypten, Malaysia und Indonesien. Forschungsprojekt: Projekt-
skizze, Universitit Bielefeld.

Tiryakian, Edward A. (1994): »The New Worlds and Sociology: An Overview«.
International Sociology 9/2, S. 131-148.

Werner, Karin (1997): Between Westernization and the Veil: Contemporary Life-
styles of Women in Cairo. Bielefeld: transcript.

14,02.2026, 07:16413,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

