
Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des 
Sophistes 
(Chasing a Shape-Shifter: On the Composition of the Sophist)

Julia Pfefferkorn 
Universität Trier

By carefully analysing the opening of the Sophist, this paper argues against aporetic 
readings of the dialogue. First, I contend that the definition of the sophist as an ‘imitator 
of the wise person’ (Sph. 268c1) in the seventh division is meant to be conclusive and 
correct (at least within this dialogue), because the motifs of mimetic shapeshifting, hunt, 
and deceit are present from the very beginning, where Socrates introduces them by way 
of a reference to the Odyssey. A comparison with relevant passages from earlier dialogues 
(Hippas Minor, Euthyphro, Euthydemus, Ion) shows that Plato already ascribed the same 
language to sophistry. More particularly, two kinds of versatility are distinguished and 
evaluated differently: that of Proteus the shape-shifter, who is associated with sophistry, 
and that of Odysseus’ and Menelaus’ outward disguise. The fact that it is Socrates 
who brings up these key motifs also suggests, secondly, that the Eleatic Stranger is a 
trustworthy philosophical authority. In a third step, the first six divisions are shown not 
to be failures, but to provide a performative demonstration of the sophist’s shape-shift­
ing nature: it is the sophist himself who, trying to escape his prosecutors, is imagined 
to ‘plunge’ (235c3) into the different shapes identified by the first six definitions. The 
paper concludes with the claim that the Eleatic Stranger might be practicing a knowl­
edge-based (i.e. ἱστορική, 267e2) imitation of the wise person when he leads Theaetetus 
through the changing shapes of the sophist, instead of immediately directing him to the 
goal of their enquiry. In the case of an individual so difficult to capture like the sophist, 
the hunter must be a little bit like their prey in order to be able to catch it: versatile and 
cunning like Odysseus and Menelaus.
mimesis, shape-shifting, proteus, hunt, versatility

1 Sokrates’ Anspielung auf Homer

Zu Beginn des Sophistes bringt Sokrates mittels eines Rückgriffs auf einen 
Homer-Vers die Vermutung vor, der ihm soeben vorgestellte Fremde aus 
Elea sei vielleicht ein verkleideter Gott, ein „elenktischer Gott“1 (θεὸς ὤν 
τις ἐλεγκτικός, Sph. 216b6), der gekommen sei, sie alle, die sie noch so 
schlecht im Diskutieren seien, zu prüfen. Theodoros deutet diese Überhö­

1 Alle Übersetzungen sind meine eigenen; der griechische Text folgt der aktuellen OCT-
Ausgabe.

183

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung des Gastes ironisch,2 denn er antwortet, der Fremde habe es nicht auf 
Streitgespräche abgesehen und sei so zwar kein Gott, wohl aber göttlich, 
wie alle Philosophen. Überraschenderweise führt Sokrates darauf seinen 
Vergleich zu der Darstellung der Götter in derselben Homer-Stelle mit 
Bezug auf die Philosophen fort: Diese „erschienen“ den Menschen „in aller­
lei Gestalten“ (παντοῖοι φανταζόμενας, c4), durchstreiften so die Städte 
und würden bisweilen als Sophisten, Politiker oder auch als Verrückte 
angesehen – eine Bestimmung, die viel eher einen Sophisten als einen 
Philosophen zu bezeichnen scheint. Wie ist diese Äußerung zu verstehen? 
Ist sie ein Zeugnis sokratischer Ironie und wird hier die philosophische 
Autorität des Eleatischen Fremden infrage gestellt? Ist er, ein Gefährte von 
Parmenides und Zenon, selbst ein verkleideter Sophist3 und ist somit, wie 
etwa von David Ambuel und Leslie Brown vertreten,4 die im Dialog erarbei­
tete Bestimmung seines Wesens unzulänglich, sodass der Sophistes als ein 
aporetischer Dialog zu betrachten ist?

Entgegen dieser Deutungsrichtung möchte ich durch eine genaue Analyse 
einiger oft überlesener Aspekte im Anfangsteil des Dialogs für folgende drei 
Thesen argumentieren:

1) Die Bestimmung des Sophisten als sich verstellender „Nachahmer des 
Weisen“ (μιμητής τοῦ σόφου, 268c1) ist – zumindest innerhalb dieses 
Dialogs – abschließend und korrekt.

2) Auf dieser Basis ist der Eleatische Fremde als eine glaubwürdige 
philosophische Autorität anzusehen.

3) Die ersten sechs Dihairesen sind keine Fehlversuche, sondern geben in 
ihrer Gesamtheit eine Darstellung des Wesens des Sophisten.

Meine Untersuchung wird in drei Schritten vorgehen: Zunächst werde ich 
ausgehend von der erwähnten Odyssee-Passage einige wichtige motivische 
Resonanzen zwischen dem Sophistes und einschlägigen früheren Dialogen 
Platons aufzeigen. Im zweiten Schritt werde ich erläutern, wie die implizite 
Gegenwart dieser Motive – allen voran der Gestaltwandlung und der Mime­
sis – im Dialog die Korrektheit der abschließenden Dihairese und damit 
auch die Autorität des Fremden nahelegt. Schließlich werde ich mittels 
eines genaueren Blicks auf die den Dialog beherrschende Jagdmetaphorik zu 
zeigen versuchen, inwiefern die ersten sechs Dihairesen eine Demonstration 
des sophistischen Wesens geben.

2 So auch Delcomminette 2014, 534.
3 Dies glaubt z. B. Casadesús Bordoy 2013, 27.
4 Siehe Ambuel 2007, xiv, 11 und Brown 2010 (mit weiterer Literatur: 153).

Julia Pfefferkorn

184

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Motivische Resonanzen: Odysseus, Proteus und die Jagdmetaphorik

Ein Blick auf die von Sokrates anzitierte Stelle aus der Odyssee (17. 483–
487) zeigt, dass es dort einer der Freier ist, der zu vorsichtigem Verhalten 
gegenüber einem Fremden mahnt, weil es sich um einen Gott handeln 
könne. Bekanntermaßen ist der anwesende Gast jedoch kein Gott, sondern 
Odysseus. Die Bezugnahme auf diese Stelle hat im übrigen platonischen 
Œuvre einige wichtige Resonanzen. Zunächst wird im Hippias Minor 
Odysseus als der „vielgewandteste“ (πολυτροπώτατον, Hp. Mi. 364c6–7, vgl. 
H. Od. 1. 1) Charakter Homers von dem Sophisten Hippias mit Falschheit 
und Täuschung assoziiert. Sokrates sucht den Heros gegen Hippias zu 
verteidigen, indem er die vorsätzliche Lüge mit Klugheit verknüpft und 
als Fähigkeit (δύναμις, 376a3) zur Falschheit und zur Wahrheit herausstellt. 
An einer Stelle des Dialogs wirft Sokrates seinem Gegner vor, er ahme 
Odysseus nach (μιμῇ), indem er ihn wissentlich täusche (370e10–11). Wie 
David Lévystone gezeigt hat, ist Odysseus nicht nur hier und anderswo in 
Platons Werk positiv konnotiert, sondern er verkörpert oft den Philosophen, 
ja sogar Sokrates selbst.5

Zweitens zitiert Sokrates dieselbe Odyssee-Stelle wortwörtlich in der 
Politeia, um das dort vorgestellte Bild der Götter als wandelbarer und 
trügerischer Wesen, als Zauberer, entschieden zurückzuweisen. Unter den 
genannten Göttern ist auch der göttliche Gestaltwandler par excellence, näm­
lich Proteus (R. 381d1–e1). Diese zweite Parallelstelle scheint zunächst die 
Zweifel an der philosophischen Autorität des Eleatischen Fremden zu unter­
mauern, da er mit einer Gottesdarstellung in Verbindung gebracht wird, die 
anderswo vehement zurückgewiesen wird. Doch in der Sophistes-Stelle ist 
es gar nicht der Philosoph, der den Eindruck der Wandlung seiner Erschei­
nung hervorruft, sondern vielmehr „die Unwissenheit der anderen“ (τὴν 
τῶν ἄλλων ἄγνοιαν, Sph. 216c5), mit denen er Umgang hat.6 Der Vergleich 
zwischen dem Philosophen und den Göttern zielt zudem nicht, wie etwa von 
Notomi angenommen,7 auf die Götter, sondern auf Odysseus: Dieser hat 
auch bei Homer keineswegs seine Gestalt gewandelt, sondern sich lediglich 
verkleidet.

Die dritte wichtige motivische Parallele kündigt sich in meiner Er­
wähnung von Proteus bereits an: An mehreren Stellen des Sophistes 

5 Siehe Lévystone 2005, insb. 209–210.
6 Vgl. Delcomminette 2014, 535 und Benardete 1963, 176–177.
7 Vgl. Notomi 1999, 69–70.

Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des Sophistes 

185

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird die Suche nach der korrekten Bestimmung des Sophisten als eine 
Jagd bezeichnet: Sie „verfolgen“ (μεταδιώκειν, vgl. 224e7, 225e5) den 
Sophisten als ein „Wild“ (θῆρα, 235a10), eine „schwer einzufangende 
Art“ (δυσθήρευτον ... γένος, 218d4, vgl. 261a6–7), ein „schillerndes Tier, das, 
wie man so sagt, nicht mit einer Hand einzufangen ist“ (ποικίλον … τὸ 
θηρίον καὶ τὸ λεγόμενον οὐ τῇ ἑτέρᾳ ληπτόν, 226a6–7). Francesc Casadesús 
Bordoy hat vorgeschlagen, dass es das ebenfalls in der Odyssee präsente 
Motiv von Menelaos’ Jagd auf Proteus ist, das für diese ausgeprägte Jagdmo­
tivik des Dialogs das unausgesprochene Vorbild darstellt.8 Er stützt diese 
These durch die Hinzuziehung von zwei Parallelstellen: Im Euthydemos, 
der deutliche inhaltliche Ähnlichkeiten zum Sophistes aufweist, bemerkt 
Sokrates über die anwesenden Fremden (Sophisten, die – ganz wie hier 
– vertreten, es gebe keine falsche Aussage), sie „ahmen Proteus nach, den 
ägyptischen Sophisten, und bezaubern uns“ (τὸν Πρωτέα μιμεῖσθον τὸν 
Αἰγύπτιον σοφιστὴν9 γοητεύοντε ἡμᾶς, Euthd. 288b7–8). Er selbst wolle 
daher dessen Jäger, den Menelaos nachahmen.10 Darüber hinaus vergleicht 
Sokrates Ion im gleichnamigen Dialog mit Proteus, da „du jede Gestalt 
annimmst und dich hin und her wendest, bis du mir schließlich ganz 
entschlüpfst“ (παντοδαπὸς γίγνῃ στρεφόμενος ἄνω καὶ κάτω, ἕως τελευτῶν 
διαφυγών με, Ion 541e7–8). Statt ihm eine Probe seiner Homer-Kompetenz 
zu geben, täusche (ἐξαπατᾷς, 542a3) er Sokrates.

3 Der Sophist als Gestaltwandler und die Autorität des Fremden

Weder Proteus noch Odysseus werden in der Sophistes-Passage namentlich 
genannt, doch ihre implizite Präsenz scheint unbestreitbar: Wie wir gesehen 
haben, ist die Motivik der Jagd auf Proteus als auf einen Gestaltwandler, 
Zauberer und Täuscher schon früher bei Platon vorhanden und im Eu­
thydemos findet sich auch bereits eine Verknüpfung von Proteus mit der 
Sophistik. Hinsichtlich der sich ebenfalls gut in das platonische Werk fügen­
den Engführung des Philosophen mit Odysseus wird im Sophistes ein Aus­
blick auf eine positiv konnotierte Form von intellektueller Wendigkeit und 
Täuschung gegeben, auf die ich noch zurückkommen werde. Proteus und 
Odysseus sind folglich mit zwei völlig unterschiedlich bewerteten Formen 

8 Siehe Casadesús Bordoy 2013, 23–24 und Od. 4. 360–463. Vgl. zur Jagdmetaphorik 
auch Notomi 1999, 163–166.

9 Vgl. zu dieser abweichenden Version des Mythos, nach der Proteus ein ägyptischer 
König war, Hdt. 2. 112–120, E. Hel. 1–15 und El. 1279–1281.

10 Vgl. auch Euthphr. 15d2–4.

Julia Pfefferkorn

186

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Vielseitigkeit assoziiert. Indem Sokrates nun die Gestaltwandlung zu­
nächst als eine Beschreibung des ‚wahren Philosophen‘ vorbringt, aber diese 
Wahrnehmung von Vielgestaltigkeit nicht dem Philosophen, sondern der 
Unwissenheit des Betrachters zuschreibt, erzielt er zweierlei: Erstens weist 
er in Bezug auf den Philosophen die Annahme einer tatsächlichen Gestalt­
wandlung zurück. Zweitens, weit wichtiger, legt er nahe, dass diese Be­
stimmung als zutreffende nur jemandem zukommen kann, der kein wahrer 
Philosoph ist, sondern diesem nacheifert. So gesehen wird der Sophist auf 
ganz implizite Weise bereits vom Dialoganfang an als ein Gestaltwandler 
präsentiert.

Hinsichtlich des Mimesis-Vokabulars ist auffallend, dass es in beiden 
zitierten Schlüsselstellen zu Odysseus und Proteus im Hippias Minor und im 
Euthydemos bereits auftaucht. Proteus wird später bei Lukian (Salt. 19) zum 
Paradigma für den mimetischen Tanz werden. Vorplatonische Zeugnisse 
gibt es für diese Assoziation von Proteus und Mimesis nicht, und auch der 
Gebrauch des Vokabulars im Euthydemos ist nicht hinreichend belastbar. 
Doch im Sophistes wird eine Verbindung zwischen dem sich proteusartig 
wandelnden Sophisten und der Mimesis über die Brücke des Adjektivs 
ποικίλος (schillernd) erzielt: Dieses wird zu Anfang des Dialogs zweimal 
in Bezug auf die Kunst des Sophisten gebraucht (Sph. 223c2, 226a6), bevor 
es Theaitetos im Superlativ auf die Mimesis bezieht (234b4). Zudem ist 
die Verbindung von Mimesis und Vielseitigkeit, Gestaltwandlung sowie 
Täuschung nicht nur bei Platon dort prominent, wo Mimesis pejorativ 
verwandt wird, sondern sie ist bereits in früheren Zeugnissen des Voka­
bulars belegt.11 In ihrer Verknüpfung mit Gestaltwandlung und ποικιλία ist 
somit auch die Thematik der verstellenden Mimesis im Sophistes im Spiel, 
lange bevor sie zur Bestimmung des Sophisten herangezogen wird. Es ließe 
sich noch hinzufügen, dass auf der Grundlage der Engführung zwischen 
Odysseus und dem Philosophen der Sophist Hippias eigentlich bereits im 
Hippias Minor als ein Nachahmer des Weisen entlarvt wird, wenn Sokrates 
ihm vorwirft, er ahme Odysseus nach.

Wenn sich so die in der Schlussdihairese erreichte Bestimmung des 
Sophisten als ein sich verstellender Nachahmer des Weisen bereits zu Beginn 
des Dialogs ankündigt, liegt die Vermutung nahe, dass diese Definition 
tatsächlich der Zielpunkt des Gesprächs ist (These 1). Hinsichtlich der 
philosophischen Autorität des Fremden (These 2) lässt sich ergänzen, dass 
seine Glaubwürdigkeit durch Sokrates in der Anfangspassage untermauert 

11 Siehe z. B. h. Ap. 162–163, Pi. P. 12. 19–21, E. Hel. 33–34, 74, Ar. Th. 149–267; bei Platon 
R. 395a2, 596c2. Vgl. die Einleitung zu Pfefferkorn and Spinelli 2021, 9–16.

Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des Sophistes 

187

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird: Erstens bringt er selbst durch die Anspielung auf besagte Odyssee-Pas­
sage das Motiv der Gestaltwandlung ins Spiel, das für die Bestimmung des 
Sophisten durch den Fremden entscheidend sein wird. Zweitens befreit er 
im selben Atemzug den mit Odysseus assoziierten Fremden vom Vorwurf 
der sophistischen Gestaltwandlung, indem er diesen Eindruck der Kondition 
des Betrachters zuschreibt.

4 Die Funktion der ersten sechs Dihairesen

Inwiefern aber ist es möglich, die ersten sechs Dihairesen nicht als Fehlver­
suche anzusehen? Mehrfach ist in der Literatur darauf hingewiesen wor­
den, dass die Definitionen des Sophisten als Jäger, Händler, Eristiker 
und Erzieher (sowie die Verwechslung mit dem Philosophen) gängigen 
Bestimmungen entsprechen.12 In der Tat bezeichnet sie der Fremde aus 
Elea einmal als „Spuren“ (ἴχνη, 226b1) des sophistischen Wesens. In der 
Politeia gebraucht Sokrates diesen Ausdruck auf ganz ähnliche Weise: Hier 
bezeichnet er die herkömmlichen Bestimmungen der σωφροσύνη (Beson­
nenheit) – z. B. κόσμος (Ordnung) und ἐγκράτεια (Selbstbeherrschung) 
– als „Spuren“ (R. 430e9) ihrer wahren, philosophischen Bedeutung, 
nämlich Harmonie (σύμφωνια, ἁρμονία). Darüber hinaus werden die 
Ergebnisse der ersten sechs Dihairesen einige Male als Erscheinungen 
(φαντάσματα) des Sophisten charakterisiert.13 Wie diese Begrifflichkeit des 
‚Erscheinens‘ genauer zu verstehen ist, offenbart die folgende Passage, in der 
zugleich die Jagdmetaphorik prominent hervortritt:

Fremder: Also los, jetzt ist es unsere Aufgabe, das Wild nicht mehr 
entkommen zu lassen [τὸν θῆρα μηκέτ’ ἀνεῖναι]! Denn wir haben es 
ganz erfolgreich umzingelt [αὐτὸν περιειλήφαμεν] mit dem, was unter den 
Werkzeugen für Reden bei solchen Bedingungen als ein Netz dienen kann 
[ἐν ἀμφιβληστρικῷ τινι], sodass er dem wenigstens nicht mehr entfliehen 
wird [ἐκφεύξεται].
Theaitetos: Welchem Netz?
Fremder: Dass er unmöglich nicht einer vom Geschlecht der 
Zauberkünstler [θαυματοποιῶν] ist.
Theaitetos: Auch mir scheint dies so zu sein bei ihm.

12 Siehe z. B. Crivelli 2012, 22 oder Notomi 1999, 78, 277–278; anders Brown 2010, 159.
13 Siehe φάντασμα in Sph. 223c2, vgl. 224d2, 231c1 sowie 265a8. Zur besonderen 

Verbindung von φαντάσματα und Falschheit vgl. Strobel 2021, insb. 266–268.

Julia Pfefferkorn

188

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fremder: Es scheint daher angebracht, aufs Schnellste die Kunst der 
Bilderproduktion14 zu teilen, und wenn uns der Sophist gleich erwartet 
[ὑπομείνῃ], nachdem wir in sie hineingestiegen sind [καταβάντας εἰς 
αὐτήν], ihn nach den Vorschriften des königlichen Gesetzes zu fangen, 
und diesem dann die Beute [τὴν ἄγραν] vorzuzeigen und zu übergeben;15 

wenn er aber wieder irgendwo in Teile der mimetischen Kunst ein­
taucht [δύηται], ihm dann nachsetzend [συνακολουθεῖν] immer wieder 
den Teil, der ihn aufgenommen hat [τὴν ὑποδεχομένην αὐτὸν μοῖραν], 
abzuteilen, bis er gefangen ist [ληφθῇ]. In jedem Fall soll weder dieser 
noch auch irgendein anderes Geschlecht je damit prahlen, der Methode 
derer entkommen zu sein [ἐκφυγόν], die so auf jedes einzeln und alles 
insgesamt Jagd machen [μετιέναι] können. (Sph. 235a10–c6)

Diese Stelle ist kurz nach der richtungweisenden Entdeckung der 
mimetischen Kunst als der Gattung verortet, in die der Sophist einzuord­
nen ist. Das in der Passage erwähnte Netz entspricht also dieser 
„schillerndsten“ (ποικιλώτατον, 234b4) – d.h. großen, viele Einzelkünste 
unter sich vereinenden – Gattung der Mimesis, welcher der Sophist nun 
zweifelsfrei angehört und der er deshalb nicht mehr entkommen kann. Im 
weiteren Verlauf der Jagd steigen Sokrates und Theaitetos selbst in den vom 
Netz umspannten Bereich ein (καταβάντας) – d.h. sie führen eine Dihairese 
durch – und fangen den Sophisten, indem sie eine der Gattung der Bilder­
produktion untergeordnete Art identifizieren, wo er sie erwartet (ὑπομείνῃ). 
Doch der Sophist erweist sich auf dieser Jagd selbst als höchst beweglich: 
Sein Verweilen in einer der Arten – und das ist entscheidend – ist so zu 
verstehen, dass er selbst in diese Bestimmung „eintaucht“ (δύηται), sodass 
seine Verfolger gezwungen sind, den Schlupfwinkel, der ihn aufgenommen 
hat (τὴν ὑποδεχομένην αὐτὸν μοῖραν), immer weiter zu teilen – d.h. ein 
immer kleineres Gebiet abzustecken –, bis er schließlich gefangen ist.

Die Metaphorik des Eintauchens ist deshalb so bedeutsam, weil sie die 
Erscheinungsweisen des Sophisten als etwas entlarvt, was nicht der Un­
fähigkeit der Jäger zuzuschreiben ist, sondern dem Handeln des Gejagten: 
Er wird vorgestellt als jemand, der während des Gesprächs tatsächlich seine 

14 Der Begriff εἰδωλοποιική tritt hier zum ersten Mal auf und ist mit μιμητική (im 
weiteren Sinne) synonym, vgl. Crivelli 2012, 24 Anm. 42 mit weiteren Beispielen sowie 
Strobel 2021, 251. Siehe zu dieser Passage auch Palumbo 2021, 196, die sie mit Blick auf 
Platons eigene Kunst der Bilderproduktion diskutiert.

15 Dies ist eine Anspielung auf eine von Dareios befohlene Kriegstaktik der Perser 
(„Kesseltreiben“), beschrieben bei Hdt. 6. 31 und von Platon erwähnt im Menex. 
240a4–c2 sowie in Lg. 698c7–d5.

Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des Sophistes 

189

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gestalt wandelt und in die jeweilige Bestimmung eintritt oder -taucht – 
im Unterschied zum Philosophen. Wenn Theaitetos und der Eleatische 
Fremde ihm also in diese Bestimmungen hinein folgen, dann ist dies kein 
Fehler der Methode, sondern vielmehr eine Vorführung des Wesens des 
Sophisten (These 3). Erst als beide einen Schritt zurücktreten, um die eine 
Kunst zu finden, auf die die verschiedenen ‚Kenntnisse‘ des Sophisten hin­
auslaufen (232a5), gelingt es ihnen, den Übergang zu seiner Bestimmung 
als trügerischem Nachahmer und Gestaltwandler einzuleiten. Justin Vlasits16 

hat dieses Verhältnis zwischen der Schlussdefinition und den sechs voraus­
gehenden treffend als das zwischen einer essential und mehreren acciden­
tal definitions beschrieben. Es bleibt zu präzisieren, dass die ersten sechs 
die letzte Bestimmung exemplifizieren, sie performativ vorführen – oder 
vielmehr: Der Sophist selbst tut es. Dies ist möglich, weil die essential defini­
tion selbst ποικίλος ist: Was essentiell ποικίλος ist, hat mehrere accidental 
definitions. Und das bedeutet vielleicht auch, dass im Sophistes keine festen 
Merkmale platonischer Dialektik beschrieben werden, sondern sie an einem 
Sonderfall erprobt wird, der die Philosophie selbst herausfordert: Das ‚We­
sen‘ des Sophisten ist ebenso inhaltsleer wie der Gestaltwandler wesenhaft 
gestaltlos ist.17

5 Die Kunst des Fremden

Daran schließt sich eine weitere Frage an, mit deren Beantwortung ich 
zum Schluss komme: Können wir aus dieser performativen Funktion der 
ersten sechs Dihairesen schließen, dass der Fremde aus Elea den Zielpunkt 
der Untersuchung von Anfang an kennt? Wenn dies zutrifft, wäre sein 
Vorgehen als eine auf Kenntnis basierende (μετ’ ἐπιστήμης) und daher „wis­
senschaftliche Nachahmung“ (ἱστορικήν τινα μίμησιν, 267e2) des Weisen zu 
bezeichnen, da er Theaitetos nicht gleich zur Gattung der Mimesis führt, 
sondern zunächst mehrere Wege beschreitet, von denen er weiß, dass sie 
nicht zum Ziel führen. Diese Form der Nachahmung gehört zur Produktion 
von Scheinbildern durch den eigenen Körper und wird im Laufe der siebten 
Dihairese von der nur auf Meinung basierenden Nachahmung des Sophis­
ten, die anschließend noch durch die Verstellung präzisiert wird, abgetrennt. 
Der Ausdruck ἱστορικὴ μίμησις ist bei Platon singulär.

16 Siehe Vlasits 2023, insb. 383–385.
17 Auch seine ‚Kunst‘ hat folglich einen fraglichen Status, dies bemerken Ambuel 2007, 

63–64 und Brown 2010, 153, 168 zu Recht.

Julia Pfefferkorn

190

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mir scheint, es gibt gleich mehrere Gründe für die Annahme, dass der 
Fremde aus Elea wirklich so verfährt: Zunächst sieht er bereits zu Beginn 
des Gesprächs dessen Länge voraus (217d8–e5, 218d2–6). Darüber hinaus 
wäre gerade dieses kundig täuschende Vorgehen ein Beispiel der positiv 
konnotierten Fähigkeit, die Sokrates im Hippias Minor dem klugen und 
vielgewandten Odysseus zuschreibt, mit dem der Philosoph und der Fremde 
zu Beginn des Sophistes assoziiert werden. Drittens können wir uns darauf 
zurückbesinnen, wie es Menelaos gelingt, Proteus zu fangen: indem er sich 
als eine Robbe verkleidet, also selbst zur Taktik einer rein äußerlichen 
Gestaltwandlung greift, ganz wie Odysseus’ Verkleidung als Bettler. In einem 
Wort: Im Fall des Proteus wie auch in dem des Sophisten muss der Jäger ein 
bisschen sein wie seine Beute, um sie fangen zu können.

Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des Sophistes 

191

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	(Chasing a Shape-Shifter: On the Composition of the Sophist)
	1 Sokrates’ Anspielung auf Homer
	2 Motivische Resonanzen: Odysseus, Proteus und die Jagdmetaphorik
	3 Der Sophist als Gestaltwandler und die Autorität des Fremden
	4 Die Funktion der ersten sechs Dihairesen
	5 Die Kunst des Fremden


