Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des
Sophistes

(Chasing a Shape-Shifter: On the Composition of the Sophist)

Julia Pfefferkorn

Universitdt Trier

By carefully analysing the opening of the Sophist, this paper argues against aporetic
readings of the dialogue. First, I contend that the definition of the sophist as an ‘imitator
of the wise person’ (Sph. 268cl) in the seventh division is meant to be conclusive and
correct (at least within this dialogue), because the motifs of mimetic shapeshifting, hunt,
and deceit are present from the very beginning, where Socrates introduces them by way
of a reference to the Odyssey. A comparison with relevant passages from earlier dialogues
(Hippas Minor, Euthyphro, Euthydemus, Ion) shows that Plato already ascribed the same
language to sophistry. More particularly, two kinds of versatility are distinguished and
evaluated differently: that of Proteus the shape-shifter, who is associated with sophistry,
and that of Odysseus’ and Menelaus’ outward disguise. The fact that it is Socrates
who brings up these key motifs also suggests, secondly, that the Eleatic Stranger is a
trustworthy philosophical authority. In a third step, the first six divisions are shown not
to be failures, but to provide a performative demonstration of the sophist’s shape-shift-
ing nature: it is the sophist himself who, trying to escape his prosecutors, is imagined
to ‘plunge’ (235¢3) into the different shapes identified by the first six definitions. The
paper concludes with the claim that the Eleatic Stranger might be practicing a knowl-
edge-based (i.e. ioTopikr|, 267¢2) imitation of the wise person when he leads Theaetetus
through the changing shapes of the sophist, instead of immediately directing him to the
goal of their enquiry. In the case of an individual so difficult to capture like the sophist,
the hunter must be a little bit like their prey in order to be able to catch it: versatile and
cunning like Odysseus and Menelaus.

mimesis, shape-shifting, proteus, hunt, versatility

1 Sokrates’ Anspielung auf Homer

Zu Beginn des Sophistes bringt Sokrates mittels eines Riickgriffs auf einen
Homer-Vers die Vermutung vor, der ihm soeben vorgestellte Fremde aus
Elea sei vielleicht ein verkleideter Gott, ein ,elenktischer Gott“! (Bgog v
TIg éNeyKTIKOG, Sph. 216b6), der gekommen sei, sie alle, die sie noch so
schlecht im Diskutieren seien, zu priifen. Theodoros deutet diese Uberhé-

1 Alle Ubersetzungen sind meine eigenen; der griechische Text folgt der aktuellen OCT-
Ausgabe.

183

https://dol.org/10.5771/9783495091367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Julia Pfefferkorn

hung des Gastes ironisch,? denn er antwortet, der Fremde habe es nicht auf
Streitgespriache abgesehen und sei so zwar kein Gott, wohl aber géttlich,
wie alle Philosophen. Uberraschenderweise fiihrt Sokrates darauf seinen
Vergleich zu der Darstellung der Gotter in derselben Homer-Stelle mit
Bezug auf die Philosophen fort: Diese ,erschienen den Menschen ,in aller-
lei Gestalten“ (avtolor @ovtalépevag, c4), durchstreiften so die Stadte
und wiirden bisweilen als Sophisten, Politiker oder auch als Verriickte
angeschen - eine Bestimmung, die viel eher einen Sophisten als einen
Philosophen zu bezeichnen scheint. Wie ist diese Aufferung zu verstehen?
Ist sie ein Zeugnis sokratischer Ironie und wird hier die philosophische
Autoritdt des Eleatischen Fremden infrage gestellt? Ist er, ein Gefdhrte von
Parmenides und Zenon, selbst ein verkleideter Sophist® und ist somit, wie
etwa von David Ambuel und Leslie Brown vertreten,* die im Dialog erarbei-
tete Bestimmung seines Wesens unzuldnglich, sodass der Sophistes als ein
aporetischer Dialog zu betrachten ist?

Entgegen dieser Deutungsrichtung méchte ich durch eine genaue Analyse
einiger oft iiberlesener Aspekte im Anfangsteil des Dialogs fiir folgende drei
Thesen argumentieren:

1) Die Bestimmung des Sophisten als sich verstellender ,Nachahmer des
Weisen (pupmtrs 100 odpov, 268cl) ist — zumindest innerhalb dieses
Dialogs — abschliefSend und korrekt.

2) Auf dieser Basis ist der Eleatische Fremde als eine glaubwiirdige
philosophische Autoritit anzusehen.

3) Die ersten sechs Dihairesen sind keine Fehlversuche, sondern geben in
ihrer Gesamtheit eine Darstellung des Wesens des Sophisten.

Meine Untersuchung wird in drei Schritten vorgehen: Zunichst werde ich
ausgehend von der erwdhnten Odyssee-Passage einige wichtige motivische
Resonanzen zwischen dem Sophistes und einschlagigen fritheren Dialogen
Platons aufzeigen. Im zweiten Schritt werde ich erldutern, wie die implizite
Gegenwart dieser Motive - allen voran der Gestaltwandlung und der Mime-
sis — im Dialog die Korrektheit der abschlieffenden Dihairese und damit
auch die Autoritit des Fremden nahelegt. Schliefllich werde ich mittels
eines genaueren Blicks auf die den Dialog beherrschende Jagdmetaphorik zu
zeigen versuchen, inwiefern die ersten sechs Dihairesen eine Demonstration
des sophistischen Wesens geben.

2 So auch Delcomminette 2014, 534.
3 Dies glaubt z. B. Casadesus Bordoy 2013, 27.
4 Siehe Ambuel 2007, xiv, 11 und Brown 2010 (mit weiterer Literatur: 153).

184

https://dol.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. E—



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des Sophistes

2 Motivische Resonanzen: Odysseus, Proteus und die Jagdmetaphorik

Ein Blick auf die von Sokrates anzitierte Stelle aus der Odyssee (17. 483-
487) zeigt, dass es dort einer der Freier ist, der zu vorsichtigem Verhalten
gegeniiber einem Fremden mahnt, weil es sich um einen Gott handeln
kénne. Bekanntermaflen ist der anwesende Gast jedoch kein Gott, sondern
Odysseus. Die Bezugnahme auf diese Stelle hat im {ibrigen platonischen
(Euvre einige wichtige Resonanzen. Zunéchst wird im Hippias Minor
Odysseus als der ,vielgewandteste® (moAvtpontwtatov, Hp. Mi. 364c6-7, vgl.
H. Od. 1. 1) Charakter Homers von dem Sophisten Hippias mit Falschheit
und Tduschung assoziiert. Sokrates sucht den Heros gegen Hippias zu
verteidigen, indem er die vorsitzliche Liige mit Klugheit verkniipft und
als Fahigkeit (8Uvaug, 376a3) zur Falschheit und zur Wahrheit herausstellt.
An einer Stelle des Dialogs wirft Sokrates seinem Gegner vor, er ahme
Odysseus nach (pwf}), indem er ihn wissentlich tdusche (370el0-11). Wie
David Lévystone gezeigt hat, ist Odysseus nicht nur hier und anderswo in
Platons Werk positiv konnotiert, sondern er verkorpert oft den Philosophen,
ja sogar Sokrates selbst.

Zweitens zitiert Sokrates dieselbe Odyssee-Stelle wortwortlich in der
Politeia, um das dort vorgestellte Bild der Gotter als wandelbarer und
triigerischer Wesen, als Zauberer, entschieden zuriickzuweisen. Unter den
genannten Goéttern ist auch der gottliche Gestaltwandler par excellence, ndm-
lich Proteus (R. 381dl-el). Diese zweite Parallelstelle scheint zundchst die
Zweifel an der philosophischen Autoritit des Eleatischen Fremden zu unter-
mauern, da er mit einer Gottesdarstellung in Verbindung gebracht wird, die
anderswo vehement zuriickgewiesen wird. Doch in der Sophistes-Stelle ist
es gar nicht der Philosoph, der den Eindruck der Wandlung seiner Erschei-
nung hervorruft, sondern vielmehr ,die Unwissenheit der anderen® (tnv
@V GAwv dyvolay, Sph. 216¢5), mit denen er Umgang hat.® Der Vergleich
zwischen dem Philosophen und den Géttern zielt zudem nicht, wie etwa von
Notomi angenommen,” auf die Gétter, sondern auf Odysseus: Dieser hat
auch bei Homer keineswegs seine Gestalt gewandelt, sondern sich lediglich
verkleidet.

Die dritte wichtige motivische Parallele kiindigt sich in meiner Er-
wiahnung von Proteus bereits an: An mehreren Stellen des Sophistes

5 Siehe Lévystone 2005, insb. 209-210.
6 Vgl. Delcomminette 2014, 535 und Benardete 1963, 176-177.
7 Vgl. Notomi 1999, 69-70.

185

https://dol.org/10.5771/9783495091367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Julia Pfefferkorn

wird die Suche nach der korrekten Bestimmung des Sophisten als eine
Jagd bezeichnet: Sie ,verfolgen® (petadwdkewv, vgl. 224e7, 225e5) den
Sophisten als ein ,Wild“ (Bfjpa, 235al0), eine ,schwer einzufangende
Art“ (Suabrjpevtov ... yévog, 218d4, vgl. 261a6-7), ein ,schillerndes Tier, das,
wie man so sagt, nicht mit einer Hand einzufangen ist“ (mowilov ... 10
Bnplov kol T0 Aeydpevov ov T £Tépa ATy, 226a6-7). Francesc Casadests
Bordoy hat vorgeschlagen, dass es das ebenfalls in der Odyssee prisente
Motiv von Menelaos’ Jagd auf Proteus ist, das fiir diese ausgepragte Jagdmo-
tivik des Dialogs das unausgesprochene Vorbild darstellt.® Er stiitzt diese
These durch die Hinzuziehung von zwei Parallelstellen: Im Euthydemos,
der deutliche inhaltliche Ahnlichkeiten zum Sophistes aufweist, bemerkt
Sokrates iiber die anwesenden Fremden (Sophisten, die - ganz wie hier
- vertreten, es gebe keine falsche Aussage), sie ,ahmen Proteus nach, den
agyptischen Sophisten, und bezaubern uns“ (tov ITpwtéa pipeicBov ToOV
Alyimtiov cogiot)V? yonrtetovte Npag, Euthd. 288b7-8). Er selbst wolle
daher dessen Jager, den Menelaos nachahmen.!” Dariiber hinaus vergleicht
Sokrates Ion im gleichnamigen Dialog mit Proteus, da ,du jede Gestalt
annimmst und dich hin und her wendest, bis du mir schliefilich ganz
entschliipfst® (movtodomog yiyvn oTpe@dpevos Gvw Kol KATw, Ewg TEAEUTAOV
Sapuywdv pe, Ton 541e7-8). Statt ihm eine Probe seiner Homer-Kompetenz
zu geben, tausche (¢Somatag, 542a3) er Sokrates.

3 Der Sophist als Gestaltwandler und die Autoritit des Fremden

Weder Proteus noch Odysseus werden in der Sophistes-Passage namentlich
genannt, doch ihre implizite Priasenz scheint unbestreitbar: Wie wir gesehen
haben, ist die Motivik der Jagd auf Proteus als auf einen Gestaltwandler,
Zauberer und Téduscher schon frither bei Platon vorhanden und im Eu-
thydemos findet sich auch bereits eine Verkniipfung von Proteus mit der
Sophistik. Hinsichtlich der sich ebenfalls gut in das platonische Werk fiigen-
den Engfiihrung des Philosophen mit Odysseus wird im Sophistes ein Aus-
blick auf eine positiv konnotierte Form von intellektueller Wendigkeit und
Tduschung gegeben, auf die ich noch zuriickkommen werde. Proteus und
Odysseus sind folglich mit zwei vollig unterschiedlich bewerteten Formen

8 Siehe Casadestis Bordoy 2013, 23-24 und Od. 4. 360-463. Vgl. zur Jagdmetaphorik
auch Notomi 1999, 163-166.
9 Vgl. zu dieser abweichenden Version des Mythos, nach der Proteus ein dgyptischer
Konig war, Hdt. 2. 112-120, E. Hel. 1-15 und EI. 1279-128L.
10 Vgl. auch Euthphr. 15d2-4.

186

https://dol.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. E—



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des Sophistes

von Vielseitigkeit assoziiert. Indem Sokrates nun die Gestaltwandlung zu-
néchst als eine Beschreibung des ,wahren Philosophen® vorbringt, aber diese
Wahrnehmung von Vielgestaltigkeit nicht dem Philosophen, sondern der
Unwissenheit des Betrachters zuschreibt, erzielt er zweierlei: Erstens weist
er in Bezug auf den Philosophen die Annahme einer tatsichlichen Gestalt-
wandlung zuriick. Zweitens, weit wichtiger, legt er nahe, dass diese Be-
stimmung als zutreffende nur jemandem zukommen kann, der kein wahrer
Philosoph ist, sondern diesem nacheifert. So gesehen wird der Sophist auf
ganz implizite Weise bereits vom Dialoganfang an als ein Gestaltwandler
prasentiert.

Hinsichtlich des Mimesis-Vokabulars ist auffallend, dass es in beiden
zitierten Schliisselstellen zu Odysseus und Proteus im Hippias Minor und im
Euthydemos bereits auftaucht. Proteus wird spéter bei Lukian (Salt. 19) zum
Paradigma fiir den mimetischen Tanz werden. Vorplatonische Zeugnisse
gibt es fiir diese Assoziation von Proteus und Mimesis nicht, und auch der
Gebrauch des Vokabulars im Euthydemos ist nicht hinreichend belastbar.
Doch im Sophistes wird eine Verbindung zwischen dem sich proteusartig
wandelnden Sophisten und der Mimesis iiber die Briicke des Adjektivs
mowihog (schillernd) erzielt: Dieses wird zu Anfang des Dialogs zweimal
in Bezug auf die Kunst des Sophisten gebraucht (Sph. 223¢2, 226a6), bevor
es Theaitetos im Superlativ auf die Mimesis bezieht (234b4). Zudem ist
die Verbindung von Mimesis und Vielseitigkeit, Gestaltwandlung sowie
Téduschung nicht nur bei Platon dort prominent, wo Mimesis pejorativ
verwandt wird, sondern sie ist bereits in fritheren Zeugnissen des Voka-
bulars belegt.!! In ihrer Verkniipfung mit Gestaltwandlung und mowtAio ist
somit auch die Thematik der verstellenden Mimesis im Sophistes im Spiel,
lange bevor sie zur Bestimmung des Sophisten herangezogen wird. Es lief3e
sich noch hinzufiigen, dass auf der Grundlage der Engfiihrung zwischen
Odysseus und dem Philosophen der Sophist Hippias eigentlich bereits im
Hippias Minor als ein Nachahmer des Weisen entlarvt wird, wenn Sokrates
ihm vorwirft, er ahme Odysseus nach.

Wenn sich so die in der Schlussdihairese erreichte Bestimmung des
Sophisten als ein sich verstellender Nachahmer des Weisen bereits zu Beginn
des Dialogs ankiindigt, liegt die Vermutung nahe, dass diese Definition
tatsdchlich der Zielpunkt des Gesprachs ist (These 1). Hinsichtlich der
philosophischen Autoritit des Fremden (These 2) lasst sich ergénzen, dass
seine Glaubwiirdigkeit durch Sokrates in der Anfangspassage untermauert

11 Siehe z. B. h. Ap. 162-163, Pi. P. 12.19-21, E. Hel. 33-34, 74, Ar. Th. 149-267; bei Platon
R. 39522, 596¢2. Vgl. die Einleitung zu Pfefferkorn and Spinelli 2021, 9-16.

187

https://dol.org/10.5771/9783495091367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Julia Pfefferkorn

wird: Erstens bringt er selbst durch die Anspielung auf besagte Odyssee-Pas-
sage das Motiv der Gestaltwandlung ins Spiel, das fiir die Bestimmung des
Sophisten durch den Fremden entscheidend sein wird. Zweitens befreit er
im selben Atemzug den mit Odysseus assoziierten Fremden vom Vorwurf
der sophistischen Gestaltwandlung, indem er diesen Eindruck der Kondition
des Betrachters zuschreibt.

4 Die Funktion der ersten sechs Dihairesen

Inwiefern aber ist es mdglich, die ersten sechs Dihairesen nicht als Fehlver-
suche anzusehen? Mehrfach ist in der Literatur darauf hingewiesen wor-
den, dass die Definitionen des Sophisten als Jager, Héndler, Eristiker
und Erzieher (sowie die Verwechslung mit dem Philosophen) gingigen
Bestimmungen entsprechen.”” In der Tat bezeichnet sie der Fremde aus
Elea einmal als ,Spuren® (xvr, 226bl) des sophistischen Wesens. In der
Politeia gebraucht Sokrates diesen Ausdruck auf ganz dahnliche Weise: Hier
bezeichnet er die herkémmlichen Bestimmungen der cwgpocivr (Beson-
nenheit) - z. B. xéopog (Ordnung) und éykpdrewa (Selbstbeherrschung)
- als ,Spuren® (R 430e9) ihrer wahren, philosophischen Bedeutung,
namlich Harmonie (cUppwvia, appovia). Dariiber hinaus werden die
Ergebnisse der ersten sechs Dihairesen einige Male als Erscheinungen
(pavtaopota) des Sophisten charakterisiert.!* Wie diese Begrifflichkeit des
,Erscheinens’ genauer zu verstehen ist, offenbart die folgende Passage, in der
zugleich die Jagdmetaphorik prominent hervortritt:

Fremder: Also los, jetzt ist es unsere Aufgabe, das Wild nicht mehr
entkommen zu lassen [tov Ofjpo pnkét davetvou]! Denn wir haben es
ganz erfolgreich umzingelt [a0TOV TiepleiArjpopev] mit dem, was unter den
Werkzeugen fiir Reden bei solchen Bedingungen als ein Netz dienen kann
[&v appipAnoTpike Twvt], sodass er dem wenigstens nicht mehr entfliechen
wird [éxpeigetou].

Theaitetos: Welchem Netz?

Fremder: Dass er unmoglich nicht einer vom Geschlecht der
Zauberkiinstler [Bavpotomoiv] ist.

Theaitetos: Auch mir scheint dies so zu sein bei ihm.

12 Siehe z. B. Crivelli 2012, 22 oder Notomi 1999, 78, 277-278; anders Brown 2010, 159.
13 Siehe @dvtaopa in Sph. 223c2, vgl. 224d2, 23lcl sowie 265a8. Zur besonderen
Verbindung von gavtdopoto und Falschheit vgl. Strobel 2021, insb. 266-268.

188

https://dol.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. E—



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des Sophistes

Fremder: Es scheint daher angebracht, aufs Schnellste die Kunst der
Bilderproduktion' zu teilen, und wenn uns der Sophist gleich erwartet
[0opeivn], nachdem wir in sie hineingestiegen sind [kotafdvrtag eig
avtv], ihn nach den Vorschriften des koniglichen Gesetzes zu fangen,
und diesem dann die Beute [trv dypov] vorzuzeigen und zu iibergeben;
wenn er aber wieder irgendwo in Teile der mimetischen Kunst ein-
taucht [duntou], ihm dann nachsetzend [ouvoxohouBelv] immer wieder
den Teil, der ihn aufgenommen hat [trv Umodexopévnv avtov poipav],
abzuteilen, bis er gefangen ist [Ang07]]. In jedem Fall soll weder dieser
noch auch irgendein anderes Geschlecht je damit prahlen, der Methode
derer entkommen zu sein [éxpuydv], die so auf jedes einzeln und alles
insgesamt Jagd machen [petiévon] kdnnen. (Sph. 235a10-c6)

Diese Stelle ist kurz nach der richtungweisenden Entdeckung der
mimetischen Kunst als der Gattung verortet, in die der Sophist einzuord-
nen ist. Das in der Passage erwdhnte Netz entspricht also dieser
»schillerndsten® (mowiAwrtatov, 234b4) — d.h. groflen, viele Einzelkiinste
unter sich vereinenden - Gattung der Mimesis, welcher der Sophist nun
zweifelsfrei angehort und der er deshalb nicht mehr entkommen kann. Im
weiteren Verlauf der Jagd steigen Sokrates und Theaitetos selbst in den vom
Netz umspannten Bereich ein (xatafdvtag) - d.h. sie fithren eine Dihairese
durch - und fangen den Sophisten, indem sie eine der Gattung der Bilder-
produktion untergeordnete Art identifizieren, wo er sie erwartet (Umopeivr).
Doch der Sophist erweist sich auf dieser Jagd selbst als hochst beweglich:
Sein Verweilen in einer der Arten — und das ist entscheidend - ist so zu
verstehen, dass er selbst in diese Bestimmung ,eintaucht® (8ontat), sodass
seine Verfolger gezwungen sind, den Schlupfwinkel, der ihn aufgenommen
hat (v Umodexopévnv avtov poipav), immer weiter zu teilen - d.h. ein
immer kleineres Gebiet abzustecken -, bis er schlief3lich gefangen ist.

Die Metaphorik des Eintauchens ist deshalb so bedeutsam, weil sie die
Erscheinungsweisen des Sophisten als etwas entlarvt, was nicht der Un-
tahigkeit der Jager zuzuschreiben ist, sondern dem Handeln des Gejagten:
Er wird vorgestellt als jemand, der wiahrend des Gesprichs tatsdchlich seine

14 Der Begriff eidwhomouxy| tritt hier zum ersten Mal auf und ist mit ppnticy (im
weiteren Sinne) synonym, vgl. Crivelli 2012, 24 Anm. 42 mit weiteren Beispielen sowie
Strobel 2021, 251. Siehe zu dieser Passage auch Palumbo 2021, 196, die sie mit Blick auf
Platons eigene Kunst der Bilderproduktion diskutiert.

15 Dies ist eine Anspielung auf eine von Dareios befohlene Kriegstaktik der Perser
(»Kesseltreiben“), beschrieben bei Hdt. 6. 31 und von Platon erwihnt im Menex.
240a4-c2 sowie in Lg. 698c7-d5.

189

https://dol.org/10.5771/9783495091367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Julia Pfefferkorn

Gestalt wandelt und in die jeweilige Bestimmung eintritt oder -taucht —
im Unterschied zum Philosophen. Wenn Theaitetos und der Eleatische
Fremde ihm also in diese Bestimmungen hinein folgen, dann ist dies kein
Fehler der Methode, sondern vielmehr eine Vorfithrung des Wesens des
Sophisten (These 3). Erst als beide einen Schritt zuriicktreten, um die eine
Kunst zu finden, auf die die verschiedenen ,Kenntnisse® des Sophisten hin-
auslaufen (232a5), gelingt es ihnen, den Ubergang zu seiner Bestimmung
als triigerischem Nachahmer und Gestaltwandler einzuleiten. Justin Vlasits!®
hat dieses Verhiltnis zwischen der Schlussdefinition und den sechs voraus-
gehenden treffend als das zwischen einer essential und mehreren acciden-
tal definitions beschrieben. Es bleibt zu prézisieren, dass die ersten sechs
die letzte Bestimmung exemplifizieren, sie performativ vorfilhren - oder
vielmehr: Der Sophist selbst tut es. Dies ist mdglich, weil die essential defini-
tion selbst Towihog ist: Was essentiell mowkilog ist, hat mehrere accidental
definitions. Und das bedeutet vielleicht auch, dass im Sophistes keine festen
Merkmale platonischer Dialektik beschrieben werden, sondern sie an einem
Sonderfall erprobt wird, der die Philosophie selbst herausfordert: Das ,We-
sen‘ des Sophisten ist ebenso inhaltsleer wie der Gestaltwandler wesenhaft
gestaltlos ist.””

5 Die Kunst des Fremden

Daran schliefit sich eine weitere Frage an, mit deren Beantwortung ich
zum Schluss komme: Kénnen wir aus dieser performativen Funktion der
ersten sechs Dihairesen schlieflen, dass der Fremde aus Elea den Zielpunkt
der Untersuchung von Anfang an kennt? Wenn dies zutrifft, wére sein
Vorgehen als eine auf Kenntnis basierende (pet’ émotrpng) und daher ,wis-
senschaftliche Nachahmung® (iotopwiv Tiva pipnow, 267e2) des Weisen zu
bezeichnen, da er Theaitetos nicht gleich zur Gattung der Mimesis fiihrt,
sondern zunichst mehrere Wege beschreitet, von denen er weif3, dass sie
nicht zum Ziel fithren. Diese Form der Nachahmung gehort zur Produktion
von Scheinbildern durch den eigenen Korper und wird im Laufe der siebten
Dihairese von der nur auf Meinung basierenden Nachahmung des Sophis-
ten, die anschlieflend noch durch die Verstellung prazisiert wird, abgetrennt.
Der Ausdruck iotopwy pipnots ist bei Platon singular.

16 Siehe Vlasits 2023, insb. 383-385.
17 Auch seine ,Kunst‘ hat folglich einen fraglichen Status, dies bemerken Ambuel 2007,
63-64 und Brown 2010, 153, 168 zu Recht.

190

https://dol.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. E—



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der Jagd nach einem Gestaltwandler: Zur Komposition des Sophistes

Mir scheint, es gibt gleich mehrere Griinde fiir die Annahme, dass der
Fremde aus Elea wirklich so verfihrt: Zunéchst sieht er bereits zu Beginn
des Gesprichs dessen Lange voraus (217d8-e5, 218d2-6). Dariiber hinaus
wire gerade dieses kundig tduschende Vorgehen ein Beispiel der positiv
konnotierten Fahigkeit, die Sokrates im Hippias Minor dem klugen und
vielgewandten Odysseus zuschreibt, mit dem der Philosoph und der Fremde
zu Beginn des Sophistes assoziiert werden. Drittens konnen wir uns darauf
zuriickbesinnen, wie es Menelaos gelingt, Proteus zu fangen: indem er sich
als eine Robbe verkleidet, also selbst zur Taktik einer rein auflerlichen
Gestaltwandlung greift, ganz wie Odysseus’ Verkleidung als Bettler. In einem
Wort: Im Fall des Proteus wie auch in dem des Sophisten muss der Jager ein
bisschen sein wie seine Beute, um sie fangen zu konnen.

191

https://dol.org/10.5771/9783495091367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495991367-183 - am 22.01.2026, 16:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783495991367-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	(Chasing a Shape-Shifter: On the Composition of the Sophist)
	1 Sokrates’ Anspielung auf Homer
	2 Motivische Resonanzen: Odysseus, Proteus und die Jagdmetaphorik
	3 Der Sophist als Gestaltwandler und die Autorität des Fremden
	4 Die Funktion der ersten sechs Dihairesen
	5 Die Kunst des Fremden


