DIE OFFENTLICH-RECHTLICHE ANERKENNUNG
WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN —

EIN INSTRUMENT GESELLSCHAFTLICHER
INTEGRATION?

ADRIAN LORETAN-SAIADIN

1. Integration durch Grundrechte

Luzerner oder Berliner Tiirken sind Kinder tiirkischer Eltern, aufge-
wachsen in der Schweiz oder in Deutschland, die sich staatspolitisch
als Bewohner der Schweiz oder Deutschlands empfinden, kulturell
aber auch als Tirken.

»In Europa ermdéglicht dies eine Integrationspolitik von staatspolitischer An-
gleichung und kulturellem Fremdbleiben, die sich gegenseitig bedingen.
Staatspolitische Integration ist méglich, weil im kulturellen [religiosen] Bereich
das >Fremdbleiben« gestattet ist und umgekehrt. Oder praktisch ausgedriickt:
Das islamische Kulturhaus in einer westeuropiischen Stadt ist unbedenklich,
wenn die Trigerschaft die lokale 6ffentliche Ordnung und die staatspolitisch
definierten Menschenrechte in ihrer Identitit integriert hat.« (Haller 2003: 85)

Rechtsphilosophische Uberlegungen

Der Amerikaner John Rawls unterscheidet zwischen den Prinzipien
des demokratischen Staates (wie z.B. den Grundrechten) und ihren
philosophischen und religiésen Begriindungen. Die Vertreter des
Laizismus dagegen machen eine angeblich unabhingige, rationale
Ethik fiir alle Biirger verbindlich. Rawls sieht, dass in einem pluralisti-
schen Gemeinwesen nur die politischen Prinzipien, nicht jedoch eine
umfassende philosophische Lehre allgemeine Anerkennung finden
kénnen. Er schreibt:

»Auch umfassende philosophische und moralische Lehren kénnen nicht von
allen Biirgern bejaht werden, und so kann das Bekenntnis zu ihnen auch nicht

mehr [...] als Grundlage der Gesellschaft dienen.« (Rawls 1998: 74)

Auch Ernst-Wolfgang Bockenforde pladiert fir den religiés neutralen
Staat:

»Eine politische Ordnung, welche allgemein Bekenntnisfreiheit als individuel-
les und korporatives Freiheitsrecht anerkennt, verhilt sich zur Religion und zu

71

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

einem religiésen Bekenntnis nicht mehr als zu ihrem notwendigen Funda-
ment [...]. Die darin liegende Freigabe der Religion aus dem Bereich aktiven
staatlichen Handelns hat [...] einen doppelten Charakter.« (Béckenférde 2004:

41)

— Der Staat »vertritt kein Bekenntnis, er ist nicht mehr christlicher
Staat« (ebd.: 41)."

— Religion und religitses Bekenntnis sind zur Betitigung im Bereich
individueller und gesellschaftlicher Freiheit positiv freigegeben.
Sie vermogen durchaus »gesellschaftliche und politische Bedeu-
tung zu erlangen, entbehren keineswegs des potentiellen 6ffentli-
chen Charakters« (ebd.: 41).

In einem demokratischen Staat herrscht Einigkeit tiber die politische
Konzeption der Gerechtigkeit. Die Frage, warum die Biirgerinnen und
Biirger dieser Konzeption zustimmen, wird nicht durch den Staat be-
antwortet.” In diesem Sinne stimmt die These von Béckenforde, dass
der Staat von Voraussetzungen lebt, »die er selbst nicht garantieren
kann« (ebd.: 112).

So werden Humanisten die Grundrechte mit einer durch die Auf-
klarung inspirierten Philosophie der Wiirde des Menschen als rational
handelnden Wesen begriinden. Christen werden sie mit der Gottes-
ebenbildlichkeit (Genesis 1,27) jedes Menschen, und Muslime kénnten
sie mit der Vorstellung vom Menschen als >kalifa¢, als Stellvertreter
Gottes, verbinden. Aber auch philosophische Argumente des Islam
und der Aufklirung werden miteinander verwoben von dem an der
Sorbonne dozierenden Muslim Abdelwahab Meddeb (2002). Kurz: Die
Biirgerinnen und Biirger integrieren die politischen Prinzipien in ihre
umfassende religiose oder philosophische Lehre des guten Lebens. Der
Staat macht sich jedoch weder die religise, noch die agnostische oder
atheistische Deutung der Grundrechte zu Eigen, noch bewertet er die-
se. Rawls spricht von einem >overlaping consensuss, also von einem
Konsens, der die unterschiedlichsten religiésen und philosophischen
Lehren iibergreift. »In einem solchen Konsens stimmen die einzelnen
Lehren der politischen Konzeption jeweils von ihrem eigenen Stand-

1 Bockenférde wendet sich aber auch gegen eine laizistische Konzeption
des Verhiltnisses zwischen Staat und Religion, das die Religion aus dem
offentlichen Bereich ausschliefien will wie z.B. in Frankreich und in der
Tiirkei.

2 Diese These Rawls hatte auch der franzdsische Philosoph Jacques Mari-
tain vertreten, vgl. Maritain 1953.

72

14.02.2026, 21:34:45. =


https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

punkt aus zu. Die soziale Einheit griindet sich auf einen Konsens iiber
die politische Konzeption« (Rawls 1998: 112). Rawls spricht von einem
»Konsens verniinftiger Lehren« (ebd.: 1998: 112). Er nennt alle jene
Ideen als verniinftig, die der politischen Konzeption der Gerechtigkeit
als Fairness zustimmen. Zur Frage, ob auch die Religionen in diesem
Sinn >verniinftig« sind, bemerkt er:

»Ich nehme hier — vielleicht zu optimistisch — an, dass mit Ausnahme weniger
Arten des Fundamentalismus alle historisch wichtigen Religionen eine solche
Erklirung [der Religionsfreiheit] zulassen und deshalb als verniinftige umfas-
sende Lehren betrachtet werden kénnen.« (Ebd.: 263)

Damit 16st sich die staatspolitische Identitit von einer emotional-natio-
nalen Identitit ab. Die kulturelle oder religiose Komponente befreit
sich von ihrer staatspolitischen. Politische Macht kann gemif dem
liberalen Staatsgedanken, der den meisten modernen Staaten zugrun-
de liegt, nicht mehr religiés begriindet werden. Der liberale Staat der
Neuzeit unterscheidet sich grundlegend vom mittelalterlichen Corpus
Christianum, innerhalb dessen die staatliche Obrigkeit gemifd der
Zwei-Schwerter Theorie als von Gott eingesetzt galt. Nach den Religi-
onskriegen verlor die religiése Legitimation politischer Machtausiibung
in Europa und den USA ihre Tragfihigkeit.

Politische Denker wie z.B. John Locke sahen sich vor die Aufgabe
gestellt, eine von religiosen Primissen unabhingige Legitimation poli-
tischer Machtaustibung zu entwickeln, die sich gegentiber allen Biir-
gerinnen und Biirgern rechtfertigen lisst. Kennzeichen eines liberalen
Staates ist seit John Locke die Anerkennung gewisser Biirgerrechte.

Locke erachtet es als grundlegend, die Freiheit und Gleichheit des
Einzelnen durch die Zuschreibung von Rechten zu schiitzen und so
der Gewalt des Staates Grenzen zu setzten. In diesem gemeinsamen
Anliegen stimmen liberale Autoren (Kant, Humboldt, Constant, Mill,
Rawls, Habermas und Dworkin) mit Locke tiberein, dass die Macht des
Staates begrenzt und dass das Individuum durch die Anerkennung von
Rechten in Freiheit und Gleichheit zu schiitzen ist.

Welche Biirgerrechte hier gemeint sind, ist Gegenstand der Aus-
einandersetzung: Was zur vollen Mitgliedschaft in einer politischen
Gemeinschaft gehort. Das Anwachsen der Biirgerrechte seit dem 18.
Jahrhundert ldsst sich mit Axel Honneth als das Ergebnis eines Kamp-
fes um Anerkennung deuten. Bei dem ist »die Durchsetzung von jeder
neuen Klasse von Grundrechten historisch mit Argumenten erzwun-
gen worden, die implizit auf die Forderung nach vollwertiger Mitglied-
schaft im politischen Gemeinwesen bezogen waren« (Honneth 1994:

73

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

188). Nur wer sich in diesem Sinne als anerkannt weif}, kann sich als
vollwertiges Mitglied der politischen Gemeinschaft fithlen und sich mit
ihr identifizieren.

Neben diesem liberalen Demokratiemodell, das seine Legitimation
etwas vereinfachend gesagt durch die Biirgerrechte erhilt, unterschei-
den Dworkin und Habermas ein zweites Demokratiemodell, das sich
strikt am Mehrheitsprinzip orientiert. Dworkin (1998) und Habermas
halten allerdings eine nach diesem Modell funktionierende Demokra-
tie fir untauglich, weil sie Freiheit und Gleichheit des Einzelnen nicht
in der erwilinschten Weise vor Mehrheitsentscheidungen schiitzen
kann, wie z.B. Fragen um die richtige Form der Einbiirgerung in der
Schweiz zeigen.

Frieden und Freiheit konnen nur gesichert werden, wenn alle
Religionsgemeinschaften darauf verzichten, ihre Wahrheit mit Hilfe
der staatlichen Gewalt gesellschaftlich durchsetzen zu wollen. Denn
nicht der Dialog der Konfessionen oder der 6kumenische Konsens hat
den gesellschaftlichen Frieden nach 30 Jahren Religionskrieg im West-
filischen Frieden 1648 in Europa geschaffen, sondern die Trennung
von Religion und Politik.

In der ausweglosen Situation der Religionskriege begann der Staat
sich auf sich selbst zu stellen. Er erklirte sich selbst gegentiber jeder
religiosen Wahrheit als neutral. Es kam zur grundlegenden Differen-
zierung zwischen moralisch-theologischer Ordnung (Wahrheitsord-
nung der Religionen) und juridisch-politischer Ordnung (Friedensord-
nung des Staates). Daraus entwickelte sich die neuzeitliche Unter-
scheidung von Moralitit und Legalitit. Der moderne Staat war damit
ein Folgeprodukt der Religionskriege bzw. der Sikularisation (Bécken-
forde 1967, 1976).2

Das Grundrecht Religionsfreiheit
Als Teilgehalte der Religionsfreiheit werden in der Lehre regelmifig
die Grundsitze der Neutralitit, der Paritit und der Toleranz (Friedrich
1993; Sahlfeld 2004) genannt.

Aus dem Grundrecht Religionsfreiheit wird also »das Gebot der

3 Vgl. den Vortrag in dieser Reihe von Thomas Maissen, Interkonfessionelle
Anndiherung durch Sdkularisierung? Religion der friihneuzeitlichen Eidgenossen-
schaft. Im Westfilischen Frieden von 1648 wurde der religios und moralisch
begriindete Krieg ein fiir alle Mal geichtet. Kriege sollten nicht mehr mit
moralischer oder religioser Begriindung stattfinden. Durch den Westfili-
schen Frieden hat Europa das Vélkerrecht erfunden.

174

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

religiosen und weltanschaulichen Neutralitit des Staates« abgleitet. Im
einschligigen Bundesgerichtsurteil heifit es:

»Die Glaubens-, Gewissens- und Kultusfreiheit verpflichtet die staatlichen
Organe zu religiéser Neutralitit. [...]. Das Neutralititsgebot hat nicht den Sinn,
das religiose oder weltanschauliche Moment aus der Staatstitigkeit vollig aus-
zuschliefRen. Es verlangt vielmehr die unparteiische, gleichmifige Berticksich-
tigung der in einer pluralistischen Gesellschaft auftretenden religiosen und
weltanschaulichen Uberzeugungen. Der Staat soll sich bei 6ffentlichen Hand-
lungen konfessioneller oder religioser Erwidgungen enthalten, welche geneigt
wiren, die Freiheit der Biirger in einer pluralistischen Gesellschaft zu verletz-
ten. [...]. Wer von einer behaupteten Verletzung des Neutralititsgebots betrof-
fen ist, kann sich auf diesen Teilgehalt der Religionsfreiheit im Sinne eines
individualrechtlichen Anspruchs berufen.« (BGE 118 Ia 46 [infoSekta], 58)

Aus dem Parititsgebot der Religionsfreiheit (Art. 15 BV), aber auch aus
dem Gleichstellungsgebot (Art. 8 BV) ergibt sich hinsichtlich der ver-
schiedenen Religionsgemeinschaften ein Parititsgebot. D.h. Ungleich-
behandlungen bestimmter Religionsgemeinschaften sind ausgeschlos-
sen, wenn nicht rechtfertigende sachliche Unterschiede oder Griinde
vorliegen.

Das Gebot der Toleranz verlangt als objektiver Verfassungsgrund-
satz »Achtung vor der Wiirde, der Personlichkeit und den abweichen-
den Glaubensansichten und Gewissensentscheidungen anderer und
damit Mifigung eigener exzessiver Forderungen und Anspriiche auf
Verwirklichung glaubensmifiger Vorstellungen« (Friedrich 1993:
350-351). Das Toleranzgebot will damit die Bewdhrung eines offenen
und auf gegenseitiger Achtung beruhenden Zusammenlebens fordern.

Die Einsicht, dass die Anerkennung von Grundrechten »von we-
sentlicher Bedeutung fiir die politische Integration von Gesellschaften
ist, gilt daher auch fiir die Religionsfreiheit als Individualrecht* und
zwar sowohl was ihre negative und positive Seite betrifft« (Grotefeld
2000: 135). Die erste Dissertation der Rechtswissenschaftlichen Fakul-
tit der Universitit Luzern kann hier als Beleg angefiihrt werden. Mit

4 Zu Gunsten der korporativen Religionsfreiheit sei auf ein in der politi-
schen Diskussion iiber das Verhiltnis von Staat und Religionsgemeinschaft
bislang wenig beachtetes Argument hingewiesen, das ebenfalls auf Grund-
rechte und politische Integration Bezug nimmt. Es besagt, dass die beson-
dere Bedeutung der Religionsgemeinschaften fiir die Realisierung positiver
Religionsfreiheit eine Férderung durch den Staat rechtfertigt.

175

14.02.2026, 21:34:45. =


https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

dem Titel »Aspekte der Religionsfreiheit im Lichte der Rechtsspre-
chung der EMRK-Organe, des UNO-Menschenrechtsausschusses und
nationaler Gerichte« hat Konrad Sahlfeld Gerichtsfille analysiert und
gezeigt, dass bisher das Grundrecht der Religionsfreiheit eine integrie-
rende Funktion durch die Gerichte bekommen hat.

2. Das religionsrechtliche System der Schweiz

Wie soll der Staat mit seinem Religionsrecht auf die neu entstandene
multikulturelle Situation reagieren? Gentigt das bisherige religions-
rechtliche System? Wie wird das bisherige Religionsrecht auf die mul-
tikulturelle Situation reagieren? Um solche Fragen zu beantworten,
werden wir im Folgenden einen Blick in das religionsrechtliche System
der Schweiz werfen.

Vielfalt

Die foderal aufgebaute Schweiz besteht aus einer Vielfalt religions-
rechtlicher Systeme. Diese Vielfalt der religionsrechtlichen Systeme ist
darauf zuriickzufithren, dass weder die Bundesverfassung noch das
Bundesgericht eine einheitliche Zuordnung fiir die ganze Schweiz
vorsehen. Die Regelung der Beziehung des Staates zu den Religions-
gemeinschaften ist aufgrund Art. 3 und 72 Abs. 1 der neuen Bundes-
verfassung im wesentlichen den Kantonen iiberlassen. Die Kantone
haben also die Kompetenz zur Regelung des Verhiltnisses von Staat
und Religion.

Auch das internationale Recht, also Art. 9 der Europiischen Men-
schenrechtskonvention (EMRK) oder Art. 18 des fiir die Schweiz gel-
tenden internationalen Paktes iiber biirgerliche und politische Rechte
ergeben keine zusitzlichen Anforderungen an das kantonale religions-
rechtliche System. Denn die >margin of appreciation< oder die Lehre
vom Ermessensspielraum nimmt »Riicksicht auf Rechtstraditionen
und moralische Standards der einzelnen Staaten« (Sahlfeld 2004:
237-238).

Die europdische Erfahrung lehrt aber auch, dass die bundesstaatli-
che oder supranationale Integration dazu fiihrt, »dass die Ausrichtung
der neuen verfassungsrechtlichen Ebene auf eine bestimmte Religion
oder Kirche, wie sie in einem religiés homogenen Territorium méglich
ist, notwendigerweise schwindet« (Kraus 2002: 38). Gesetzgebungen,

5 So meine Beurteilung der Arbeit als Zweitgutachter. Genaue Angaben
zum Werk s. Anm. 15.

176

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

die speziell auf eine bestimmte Hauptreligion ausgerichtet sind, neh-
men ab. Das Bestreben geht dahin, alle Religionen méglichst gleich-
mifig zu beriicksichtigen. Die Kantone aber geniigen dem iibergeord-
neten Religionsrecht, wenn sie die Religionsgemeinschaften nicht
feindlich behandeln.

Offentliche Anerkennung

Die beiden grofien Landeskirchen, d.h. die Evangelisch-Reformierten
Kantonalkirchen und die rémisch-katholische Kirche, sind in allen
Kantonen >6ffentlich< anerkannt. Alle 26 Kantone machen damit deut-
lich, dass die Kirchen fiir sie wichtige Funktionen fiir die Offentlichkeit
wahrnehmen. In den beiden Trennungskantonen Genf und Neuen-
burg sind die Kirchen wie alle Religionsgemeinschaften privatrecht-
liche Vereine. Aber auch in den Trennungskantonen sind die Kirchen
von offentlichem Interesse.

Diese Form der offentlichen Anerkennung weiterer Religionsge-
meinschaften wurde in den Kantonen Basel-Stadt (vgl. Sahlfeld 2004)
und im Schlussbericht der Arbeitsgruppe Staat-Kirchen/Glaubensge-
meinschaften der Totalrevision der Luzerner Staatsverfassung® vorge-
schlagen.

Im Basel-stidtischen Verfassungsrat wurde in den Jahren 2001
und 2002 ebenfalls tiber die Religionsgemeinschaften und deren
Rechte diskutiert. Mit dem Instrument der >offentlichen Anerken-
nung« fur die nicht 6ffentlich-rechtlich anerkannten Religionsgemein-
schaften wollte man ein Zeichen setzen. Dieses Zeichen wurde im
Kanton Luzern aufgegriffen, aber sowohl der Verfassungsrat von Basel
als auch jener von Luzern haben inzwischen den Vorschlag einer ledig-
lich offentlichen — neben der o6ffentlich-rechtlichen — Anerkennung
abgelehnt. Eine o6ffentliche Anerkennung von Religionsgemeinschaf-
ten im strikten Sinn gibt es daher nur in den Trennungskantonen
Genf und Neuenburg, die die Kirchen 6ffentlich anerkennen.

Offentlich-rechtliche Anerkennung

Als gingiges Instrument zur Forderung der positiven Religionsfreiheit
dient in der Schweiz die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung. Aufier in
den Trennungskantonen Genf und Neuenburg lassen die Kantone die
zwei grolen Kirchen an ihrem offentlichen Recht partizipieren. Da-
ritber hinaus wird dieser Status der offentlich-rechtlichen Anerken-
nung in neun Kantonen’ der christkatholischen Kirche und in vier

6 Der Autor war Mitglied dieser Arbeitsgruppe.
7 Zirich, Bern, Solothurn, Basel-Stadt, Basel-Land und Aargau (auf Verfas-

77

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Kantonen® der israelitischen Gemeinde gewihrt. Islamische Organi-
sationen haben hingegen bisher noch in keinem Kanton (vgl. Cattacin
et al. 2003) die offentlich-rechtliche Anerkennung erlangt, obwohl sie
heute mit schitzungsweise 400.000 Personen® die drittgrofte Reli-
gionsgemeinschaft in der Schweiz bilden (vgl. Jiggi 1995).

Drei Interessensebenen
A) Religionsgemeinschaft:
Jurgen Habermas ist der Meinung:

»In multikulturellen Gesellschaften kann die rechtsstaatliche Verfassung nur
Lebensformen tolerieren, die sich im Medium [...] nichtfundamentalistischer
Uberlieferungen artikulieren.« (Habermas 1993: 177)

Fur diese Position spricht aus verfassungsrechtlicher Sicht vieles. In
der Praxis diirfte es aber schwierig sein zu unterscheiden, welche Teile
einer Minderheitskultur sich auf politische Werte beziehen und welche
rein kulturellen Charakter haben.

Zusitzlich aber gilt, »dass seine Grundrechte nicht verwirkt, wer
selbst Auffassungen vertritt, die nicht von Toleranz geprigt sind«
(Kilin 2003: 150). Z.B. konnte die katholische Kirche in der Schweiz
bereits zu einer Zeit von der Religionsfreiheit profitieren, als sie noch
einen ausschlieRlichen Anspruch auf Kenntnis der Wahrheit vertrat
und kircheninterne Glaubensfreiheit in jeglicher Form ablehnte (vgl.
Kilin 2000)."

»Es sind somit nicht die Haltung des Fundamentalismus, sondern die verpén-
ten Aktionen, die der Grundrechtsausiibung Grenzen setzen. Die Problematik
der Toleranz gegeniiber Intoleranten erweist sich somit als weit komplexer als
vor allem in politischen Diskussionen angenommen wird.« (Ebd.: 43)

sungsebene), Luzern, Schafthausen und St. Gallen (durch Parlamentsbe-
schluss).
Basel-Stadt, Bern, Freiburg und St. Gallen.

9 So der Religionswissenschaftler Samuel M. Behloul im Gesprich mit der
NLZ vom 18. Juli 2003, Nr. 164, 18.

10 »Die Griindung des liberalen Bundesstaates erfolgte gegen den Wider-
stand der katholischen Kantone, und dass man eigentlich nur als — libera-
ler — Protestant ein guter Staatsbiirger sein konnte, schien sich auch im
Streit um die Totalrevision der Bundesverfassung zu Beginn der siebziger
Jahre und wihrend des Kulturkampfes zu bestitigen.« (Grotefeld 2000:
123) Zum Wandel in der katholischen Kirche vgl. Loretan 1998: 79-101.

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Bei der 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung kénnen aber nicht nur die
Bediirfnisse der Religionsgemeinschaften beachtet werden, die sich
mit der damit verbundenen Steuerhoheit eine bessere finanzielle Aus-
gangslage verschaffen konnen. Es muss auch darauf hingewiesen
werden, auf was die Religionsgemeinschaften mit der 6ffentlich-recht-
lichen Anerkennung verzichten: auf das Selbstbestimmungsrecht. Auf
die entsprechenden kantonalen organisatorischen Vorschriften kom-
men wir nun zu sprechen.

B) Kanton:

Die Gestaltungsfreiheit der Kantone ermdglichte den Aufbau eines
eigenen und selbststindigen staatskirchenrechtlichen Systems, das der
Besonderheit jedes Kantons Rechnung tragen konnte. Das beinhaltet
auch den ausdriicklichen Verzicht auf die verfassungsrechtliche Ver-
ankerung eines wie immer ausgestalteten Selbstbestimmungsrechts
der Kirchen oder Religionsgemeinschaften. Dies bedeutet fiir dffent-
lich-rechtlich anerkannte Religionsgemeinschaften, dass sie grundsitz-
lich verzichten auf ein Selbstbestimmungsrecht wie es z.B. Deutsch-
land im Grundgesetz kennt (vgl. Nolte 2002).

Mit Felix Hafner ist denn auch davon auszugehen, dass die Be-
schrinkungen der Rechte, welche mit der 6ffentlich-rechtlichen Aner-
kennung in der Schweiz einhergehen, eher einen Grundrechtsverzicht
als einen Grundrechtseingriff darstellen (vgl. Hafner 1996). Denn es
geht darum, dass hoheitliches Handeln der 6ffentlich-rechtlichen Reli-
gionsgemeinschaften grundrechtsgebunden ist. Dass ein europiischer
»Staat dies als Bedingung nennt, ist unter der EMRK nicht zu bean-
standen« (Sahlfeld 2004: 174).

Eine Ubersicht iiber die Rechtssprechung zeigt, dass das Bundes-
gericht den Autonomiebegriff durchwegs in Verbindung mit einem
Trager hoheitlicher, vom Staat verlichener Rechte verwendet. Nach
dem Verstindnis des Gerichts und der iberwiegenden Lehre »bedeutet
Autonomie nicht Freiheit privatautonomer Willkiir, sondern >an das
offentliche Interesse gebundene Freiheit< und darf >nur in Ausrichtung
auf den Zweck, dem sie dienen soll, gebraucht werden<. Der Schutzbe-
reich der Autonomie ergibt sich nicht direkt aus einem Grundrecht,
sondern meint lediglich Gestaltungsfreiheit innerhalb eines gesetzlich
bestimmten Rahmens.« (Friedrich 1993: 469)

Den Schweizer Kantonen ist es also vom Bundesgesetzgeber und
vom Bundesgericht iiberlassen worden, ob und welche Autonomie sie
einzelnen oder allen Religionsgemeinschaften zukommen lassen wol-
len (vgl. Nolte 2002). Demgemif ist auch die Bedingung, eine demo-
kratische Binnenstruktur vorweisen zu miissen, im Gegensatz zur

79

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Bundesrepublik” nicht verfassungswidrig, auch nicht konventions-
widrig im Sinne der EMRK (Sahlfeld 2004). Das Schweizer Bundesge-
richt stiitzte das bestehende System und lehnte die Argumentations-
weise der Beschwerdefiihrer ab. Diese hatten insbesondere auf das
abschliefende Dokument des KSZE-Treffens von Wien vom 15. Januar
1989 hingewiesen, wonach religiose Gemeinschaften das Recht hitten,
sich nach ihrer eigenen hierarchischen und institutionellen Struktur
zu organisieren.”

Dies fithrt bei einer hierarchisch gegliederten Religionsgemein-
schaft zu einer Doppelstruktur (Staatskirchenrecht und Kirchenrecht),
wie das Beispiel der rémisch-katholischen Kirche zeigt.® In diesen
»Ordnungenc« gelten unterschiedliche >Zugehérigkeitsmodelle«:

C) Mitglieder:

Nachdem eine Religionsgemeinschaft sich mit dem Kanton einigen
konnte und vom Kanton als &ffentlich-rechtliche Korperschaft aner-
kannt worden war, kam gelegentlich das bose Erwachen. Denn die

11 Vgl das Urteil des deutschen Bundesverfassungsgerichts beziiglich der
Verleihung der Korperschaftsrechte fiir die Zeugen Jehovas (BVerfGE 19.
Dezember 2000): »Uberdies widerspriche es der Religionsfreiheit und
dem in Art. 140 GG i. V. m. Art. 137 Abs. 3 WRV gewihrleisteten Selbstbe-
stimmungsrecht der Religionsgemeinschaften, von einer korporierten Re-
ligionsgemeinschaft etwa eine demokratische Binnenstruktur zu verlangen
oder ihre AuRerungen iiber andere Religionen und Religionsgemeinschaf-
ten dem Gebot der Neutralitit zu unterstellen.« (Nr. 91) Der Evangelische
Kirchenbund der Schweiz schligt einen Religionsartikel fiir die Bundesver-
fassung vor, der das Selbstbestimmungsrecht der Religionsgemeinschaften
hervorheben soll. Sahlfeld kommentiert dazu: »Bei den Argumenten des
Kirchenbundes dringt sich [...] der Eindruck auf, man habe in Deutschland
kopiert.« (2004: 42)

12 BGE 1P.269/1998/sch (Organisationsstatut rémisch-katholische Kanto-
nalkirche Schwyz), sub 3.c).

13 In dieser Kirche treffen zwei >Ordnungen« aufeinander, die sich teilweise
widersprechen: Die hierarchische >Verfasstheit« der katholischen Kirche
sieht in der Mehrheit der Leitungsfunktionen keine demokratische Mit-
sprache vor. Das Mitspracherecht wird im staatskirchenrechtlichen Bereich
hiufig nicht allein im administrativen Bereich eingefordert, sondern auch
in jenen Bereichen, die eigentlich dem kirchenrechtlichen Bereich vorbe-
halten sind. Dies fithrt zu Konflikten oder Konfrontationen. Diese kénnen
aber nur im Ausgleich der Rechte und in der Respektierung der Zustin-
digkeiten >kontrolliert« werden.

180

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Mitglieder wollten keine zusitzlichen Steuern zahlen und drohten mit
dem Austritt aus der Religionsgemeinschaft, den die Bundesverfassung
garantiert gemifd Art. 15 Abs. 4.

Die Bundesverfassung garantiert zudem den Individuen Schutz
vor Eingriffen in ihre Grundrechte, wie wir oben sahen. Dies gilt auch
gegeniiber Eingriffen der 6ffentlich-rechtlich anerkannten Religions-
gemeinschaften in die Rechte ihrer Mitglieder. »So besitzen die Mit-
glieder, aber auch die Angestellten der 6ffentlich-rechtlichen Religi-
onsgemeinschaften einen Rechtsschutz gegen die mit staatlicher Ho-
heitsgewalt ausgestattete Religionsgemeinschaft.« (Hafner 2002: 10)

Weiter stellt sich die Frage: Was hat Vorrang: Der Schutz der
Gruppenautonomie oder der Schutz der Entscheidungsfreiheit ihrer
Mitglieder? Die liberale Position verlangt, dass die Freiheit innerhalb
kultureller Minderheiten als hoher Wert zu schiitzen ist, weil Liberale
im Konflikt zwischen kollektiven und individuellen Rechten letzteren
den Vorrang geben. »Deshalb diirfen Minderheitsrechte nicht soweit
gehen, dass sie zur Rechtfertigung der Beschrinkung grundlegender
Freiheitsrechte ihrer Mitglieder werden. Individuen sollen selber ent-
scheiden kénnen, welche Aspekte des kulturellen Erbes sie erhalten
wollen. Sie sollen die Freiheit und Mdoglichkeit haben, traditionelle
Praktiken ihrer Gemeinschaft zu hinterfragen und méglicherweise zu
revidieren. Mit anderen Worten: Intolerante Gruppierungen miissen
zwar ihre Kultur nicht aufgeben; Tendenzen, sie von innen heraus zu
liberalisieren, sind aber zu stirken.« (Kilin 2000: 40-41)

Die Rahmenkonvention des Europarates zum Schutz der nationa-
len Minderheiten hilt ausdriicklich fest, dass dieser Schutz den Perso-
nen zukomme, welche Minderheiten angehorten, und dass diese Per-
sonen ihre Rechte einzeln oder zusammen mit anderen Personen
austiben kénnen. »Dies bedeutet auch eine Absage an das Konzept von
Gruppenrechten.« (Haller 2003: 85) Denn ist es sinnvoller, die Rechte
der Individuen zu stirken anstatt die Rechte einer juristisch kaum auf
befriedigende Art und Weise zu definierenden Gruppe?

Frauen unter den Religionsmitgliedern kénnen in einem Rechtsstaat
nicht iibergangen werden. Walter Kilin nennt folgendes Beispiel:

»Ist die traditionelle Trennung der minnlichen und weiblichen Sphire im
Islam ein kulturinternes Merkmal, da es Sozialbeziehungen innerhalb der
Gruppe bis in alle Details mitbestimmt, oder handelt es sich dabei als Ge-
schlechterdiskriminierung um einen Verstoff gegen einen Grundwert der
Verfassungsordnung?« (Kilin 2003: 150)

181

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Die staatliche Zuriickhaltung gegeniiber gruppeninterner Unterdrii-
ckung im Namen liberaler Neutralitit wird von Feministinnen als
faktische Parteinahme fiir die Unterdriicker gedeutet. Allen kulturellen
Rechtfertigungsversuchen fiir die Diskriminierung der weiblichen
Mitglieder miisse stets mit der Frage begegnet werden, in welchem
Interesse das >kulturelle< Argument bemiiht werde. Neutralitit der
Mehrheitsgesellschaft kann nimlich fiir die Schwicheren in einer
Gruppe bedeuten, dass sie schutzlos den sozialen Zwingen und eigent-
licher Unterdriickung ausgeliefert sind. Es wird daher postuliert, »dass
internen Minderheiten gegeniiber der Mehrheit ihrer Gruppe die
gleichen Rechte zuzugestehen seien, wie der Minderheit als Ganzes
gegeniiber der Mehrheitsgesellschaft. Der Hinweis auf die Moglichkeit
des Ausstiegs als Alternative vermoge nicht zu iiberzeugen.« (Kilin
2000: 50) Damit althergebrachte Privilegien und Diskriminierungen
sonst nicht beseitigt werden kénnen, darf der Staat somit nicht neutral
bleiben.

Haben sich die Minner einer Religionsgemeinschaft und der
Kantone geeinigt, kénnte das Erwachen kommen, wenn die Frauen
entdecken, dass sie durch den modernen Rechtsstaat auch ihre Mog-
lichkeit innerhalb der Religionsgemeinschaft verbessern konnen.

Wenn die Religionsgemeinschaften Steuern erheben wollen, miis-
sen sie sich zudem nach demokratischen und rechtsstaatlichen Prinzi-
pien organisieren. Denn das kantonale 6ffentliche Recht, das die 6f-
fentlich-rechtlich anerkannten Religionsgemeinschaften bei der Steu-
ererhebung anwenden, muss von Bundesrecht wegen auf demokrati-
schen Grundlagen beruhen (vgl. Hafner 1998). Der Bund gewihrleistet
Kantonsverfassungen nur, wenn sich die Kantone demokratisch orga-
nisieren. Diese demokratische Legitimation gilt ebenfalls bei Steuerer-
hebungen fiir die der Steuer zugrunde liegenden Rechtserlasse, was
die offentlich-rechtlichen Religionsgemeinschaften betrifft. »Dieses
Erfordernis lduft zwar hierarchisch gegliederten Religionsgemeinschaf-
ten — wie etwa der rémisch-katholischen Kirche — zuwider, niitzt aber
letztlich den Mitgliedern dieser Religionsgemeinschaften, weil ihnen
damit ein demokratisches Mitspracherecht bei der Finanzierung der
Religionsgemeinschaft vermittelt wird.« (Hafner 2002: 10)

Dieses Mitspracherecht wird allerdings in einigen Kantonen den
Auslinderinnen und Auslindern von den Kirchen™ nicht gewihrt,
obwohl fast alle Kantonsverfassungen das Auslinderstimmrecht zulas-

14 Vgl. die Ubersicht iiber die das Auslinderstimmrecht betreffenden Geset-
ze in den Romisch-Katholischen Kantonalkdrperschaften, erstellt von Er-

win Tanner und Meret Baumann, Stand 7.5.2003.

182

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

sen wiirden.” So werden z.B. im noch geltenden staatlichen Kirchen-
gesetz des Kantons Ziirich die Auslinderinnen und Auslinder von der
kirchlichen Stimm- und Wahlberechtigung ausgeschlossen. »Sofern
tatsichlich vom Vorrang des kirchlichen Selbstorganisationsrechts vor
der kantonalen Kirchenhoheit ausgegangen werden kann, kommt ein
derartiger Verweis einem unverhiltnismifligen Eingriff in das kirchli-
che Selbstorganisationsrecht gleich.« (Hafner 1998: 78) Denn die
Umschreibung der Zugehoérigkeit zu einer Religionsgemeinschaft ist
zweifellos nicht Sache des Staates.

Die Zulassung des Auslinderstimmrechts durch die Kantonsver-
fassungen ist besonders fiir die offentlich-rechtliche Anerkennung
weiterer Religionsgemeinschaften sehr wichtig, da in diesen Religions-
gemeinschaften viele Mitglieder keinen Schweizerpass haben. Sonst
wiirde die absurde Situation entstehen, dass z.B. die wenigen Schwei-
zer Muslime in einem Kanton {iber das Steueraufkommen aller Mus-
lime zu entscheiden hitten, nachdem eine muslimische Organisation
offentlich-rechtlich anerkannt worden wire.

Zudem ist daran zu erinnern: Der staatlich garantierte Austritt aus
einer Religionsgemeinschaft wirft fiir die 6ffentlich-rechtlichen Religi-
onsgemeinschaften einen Themenkomplex von soziologischen, recht-
lichen und theologischen Problemen auf, auf die hier nur verwiesen
werden kann (vgl. Loretan 1998).

Die Geschichte der Integration der Israelitischen Gemeinde und
der rémisch-katholischen Kirche in den demokratischen Rechtsstaat
zeigt diese Ambivalenz sehr deutlich auf. Beide haben in Basel-Stadt
von der Integration bis zur 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung 1972
sehr stark profitiert. Beide haben sich damit aber auch ganz neue Prob-
leme geschaffen, weil ein Teil der Gliubigen die Anpassung an den
demokratisch-grundrechtlichen Kontext nicht zu akzeptieren vermoch-
ten (vgl. Nolte 2002; Hafner und Piali 1997). Es gilt also, sich der Kon-
sequenzen des vermehrten Dialogs mit dem grundrechtsgebundenen
Rechtsstaat bewusst zu werden.

15 Eine Zusammenstellung im Anhang zeigt, in welchen Kantonen es ge-
mifl Kantonsverfassung moglich ist, das Auslinderstimmrecht unter be-
stimmten Bedingungen zu gewihren. Der Kanton Ziirich hat in der Ab-
stimmung im November 2003 das Auslinderstimmrecht abgelehnt. Der
Kanton Schwyz lehnte in seiner Abstimmung vom 24.1.2002 das kirchli-
che Auslianderstimmrecht ab.

183

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Rechtsanspruch auf offentlich-rechtliche Anerkennung

Sind die Kantone angesichts des religiosen Pluralismus rechtlich ver-
pflichtet, weitere Religionsgemeinschaften offentlich-rechtlich anzuer-
kennen? Eine offentlich-rechtliche Anerkennung lisst sich trotz des
Differenzierungsverbots (Art. 15 BV) (Famos 1999) und trotz der
Rechtsgleichheit (Art. 8 BV) nicht erzwingen. Es miisste denn eine
entsprechende gesetzliche Regelung geschaffen werden, wie etwa das
Osterreichische Anerkennungsgesetz, welches einen Anerkennungsan-
spruch statuiert.”

Es gibt also bisher in der Schweiz keinen Rechtsanspruch auf 6f-
fentlich-rechtliche Anerkennung von Religionsgemeinschaften. Die
offentlich-rechtliche Anerkennung der Kirchen und der Israelitischen
Gemeinde steht so im Mittelpunkt des Religionsrechts der Schweiz.
Die Begrenzung der Anerkennung auf zwei bis vier Religionsgemein-
schaften ist nach herrschender Lehre verfassungsmiflig und verstoft
nicht gegen die Religionsfreiheit (Art. 15 BV) oder die Rechtsgleichheit
(Art. 8 BV). Weder das Gleichstellungsgebot der Bundesverfassung
(Art. 8 BV) noch das Diskriminierungsverbot der Europdische Men-
schenrechtskonvention (Art. 14 EMRK) verpflichten die Kantone zur
rechtsgleichen Behandlung und damit zur positiven Paritit unter den
Religionsgemeinschaften.

»Die Privilegierung einzelner Religionsgemeinschaften widerspre-
che weder dem Neutralitits- noch dem Parititsprinzip grundsitzlich,
solange sie nicht aufgrund von religioser, sondern sikularer Kriterien
erfolgt« (Friedrich 1993: 349). Das Bundesgericht hielt ausdriicklich
fest, »dass die Kantone befugt sind, Landeskirchen zu errichten, d.h.
eine oder auch mehrere religiose Denominationen zu Anstalten des
offentlichen Rechts zu erheben und als solche mit besonderen Rechten
und Pflichten auszustatten« (BGE 21 676). Diese Praxis fand in der
ilteren Literatur durchwegs Zustimmung. In der neueren Rechtslitera-
tur mehren sich die Stimmen, die fiir eine Anerkennung weiterer Reli-
gionsgemeinschaften plidieren (vgl. Grotefeld 2000). Fiir Pius Hafner
stand 1991 fest, dass »die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung grund-
satzlich allen Religionsgemeinschaften mit einer gewissen Bedeutung«
(Hafner 1991: 197)" offen stehen muss.

16 Die Voraussetzungen sind: die Religionslehre, der Gottesdienst, die Ver-
fassung und der Name diirfen nicht gesetzeswidrig oder sittlich anstoRig
sein.

17 Da es jedoch guter Griinde bedarf, um die staatliche Neutralitit einzu-

schranken, »wird man zu dem Schluss kommen miissen, dass das Integra-

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Aber die Moglichkeit fiir eine Anerkennung weiterer Religionsge-
meinschaften besteht heute in tiber der Hilfte der Kantone (vgl. Fisch-
li-Giesser 1995). Bei Revisionen der Kantonsverfassungen besteht die
Tendenz, die Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften zu er-
moglichen, wie die Versuche im Kanton Ziirich, im Kanton Basel-Stadt
und im Kanton Luzern™ zeigen.

Wird sich das Bundesgericht zu einer Praxisinderung bewegen
lassen? Beim Einbiirgerungsentscheid im Sommer 2003 und beim
Frauenstimmrechtsentscheid 1990 ist dies geschehen. Wird sich das
Bundgericht aufgrund der stirkeren Betonung der grundrechtlichen
Argumente auch bei der Anerkennung von weiteren Religionsgemein-
schaften zu einer neuen Praxis entscheiden?

— Das Bundesgericht hat im Juli 2003 im Zusammenhang mit der
Einbiirgerungsfrage in Erinnerung gerufen:

»Den Anforderungen des Rechtsstaates Schweiz entsprichen nur Entscheide,
die nicht diskriminierend seien, und Verfahren, die abgelehnten Kandidaten
eine Begriindung gewihrleisten, was bei Urnenabstimmungen ausgeschlossen

sei.«"

Das Bundesgericht hat die Situation durch eine verdnderte Interpreta-
tion des Diskriminierungsverbotes bei den Einbiirgerungen verindert.
Wird es also in Zukunft vielleicht doch noch einen Rechtsanspruch auf
offentlich-rechtliche Anerkennung von Religionsgemeinschaften auch
in der Schweiz geben?

tions-Argument nicht dazu taugt, die o6ffentlich-rechtliche Anerkennung
einzelner Religionsgemeinschaften zu legitimieren, von denen man meint,
sie seien im Sinn der Werte-Erziehung besonders wertvoll fiir die Gesell-
schaft. Dies schlieft nicht aus, dass sich andere und tiberzeugendere Ar-
gumente vorbringen lielen, die eine liberale Anerkennungspolitik recht-
fertigen.« (Grotefeld 2000: 134)

18 Im Kanton Luzern war dies bisher schon implizit méglich, neu wird dies
voraussichtlich expliziter ausgesagt werden (gemif dem Schlussbericht
der Arbeitsgruppe Staat-Kirchen/Glaubensgemeinschaften an die Verfas-
sungskommission der Totalrevision der Luzerner Staatsverfassung vom 15.
Juli 2003).

19 Das Biirgerrecht und des Biirgers Recht, in: NZZ vom 26./27. Juli 2003,
Nr. 171, 13.

185

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

— Beim Frauenstimmrechtsentscheid hat das Bundesgericht 1990
den Kanton Appenzell-Innerrhoden zur Einfithrung des Frauen-
stimm- und Wahlrechts gezwungen aus Griinden der rechtsglei-
chen Behandlung von Mann und Frau. (BGE 116 Ia 359 ff.)

»Eine gegen den Willen der Mehrheit der kantonalen Stimmbevolkerung oder
ihrer Reprisentanten erzwungene Gleichbehandlung wire problematisch, zu-
mal sie schweizerischer Tradition widerspricht.« (Hafner 2002: 12)

Ein klassisches Beispiel daftir ist das Schichtverbot. 1888 hatte der
Bundesrat erklirt, dass alle kantonalen Vorschriften, welche ein
Schichtverbot vorsahen, nicht vereinbar seien mit der Kultusfreiheit
(vgl. Fleiner und Giacometti 1969). In einem Bundesratsbeschluss
wurden 1890 verschiedene Rekurse und Petitionen von israelitischen
Kultusgemeinden positiv beschieden.*® Als Reaktion darauf wurde das
Schichtverbot 1893 per Volksinitiative gegen die Empfehlung der Bun-
desversammlung in die Bundesverfassung eingefiigt als Art. 25°*. Dies
war die erste Initiative des neuen Bundesstaates. Diese Bestimmung
wurde spiter in das Tierschutzgesetz tiberfiihrt, das seit 1981 in Kraft
ist.

Alternativen

Was sind die Alternativen? Es wire wohl falsch, jetzt zu warten bis das
Bundesgericht seine Praxis dndert. Gesellschaftliche Integration kann
nicht ausschliefRlich durch die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung und
die o6ffentliche Anerkennung gewihrt werden. Denn schon heute be-
stehen aus religionspolitischer Optik das Diskriminierungsverbot und
das Integrationsgebot.

Zuerst ein weiteres Beispiel der Diskriminierung nicht-christlicher und
nichtjiidischer Religionsgemeinschaften: Der in Art. 8 der Bundesver-
fassung festgehaltene Gleichstellungsartikel verlangt, dass Gleiches
nach Mafsgabe seiner Gleichheit gleich, Ungleiches nach Mafdgabe
seiner Ungleichheit ungleich behandelt wird. Dabei diirfen die Kanto-
ne ungleiche Behandlungen vornehmen, wenn sie dies sachlich be-
griinden.

Die Vorschrift im Kirchengesetz des Kantons Basel-Land hilt
dagegen fest:

20 Bundesratsbeschluss vom 17. Mirz 1890, BBL. 1890 I, 639.

186

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

»Privatrechtliche Religionsgemeinschaften kénnen die kantonale Anerkennung
erlangen, wenn sie ein christliches oder jiidisches Glaubensbekenntnis vertre-

ten.«*

Nach der obigen Auslegung des Gleichheitsartikels kann dieses Gesetz
als Verstofl gegen das Rechtsgleichheitsprinzip betrachtet werden. Es
wirkt diskriminierend, »wenn einer Bevilkerungsgruppe ausschlief3-
lich aufgrund ihrer religiosen Ausrichtung, die o6ffentlichrechtliche
Anerkennung verweigert und diese dadurch gegeniiber anderen Grup-
pen herabgewiirdigt wird« (Hafner 2002: 12).

Eine aktive Religionspolitik in Sinn der Integration der vielfiltigen
religiosen Bediirfnisse im multikulturellen Gemeinwesen fordert eine
Studie des Schweizerischen Forums fur Migrations- und Bevolke-
rungsstudien (SFM) im Auftrag der Eidgendssischen Kommission
gegen Rassismus (EKR) (vgl. Cattacin et al. 2003). Auch fiir Felix Haf-
ner (2002) gilt es, den neuen Religionsgemeinschaften den Weg zu
offnen, sich in das religionsrechtliche System einfiigen zu kénnen.
Dies bedeutet sich strukturell zu integrieren, bei gleichzeitigem kultu-
rellem Fremdbleiben.

Daraus ergeben sich zwei Forderungen an das Gemeinwesen:

1. Religionsrechtliche Unterstiitzung fiir offentlich-rechtlich nicht
anerkannte Religionsgemeinschaften und

2. Religionswissenschaftliche Aufklirungsarbeit in und iiber die 6f-
fentlich-rechtlich nicht anerkannten Religionsgemeinschaften.

Religionsrechtliche Unterstiitzung fiir Gffentlich-
rechtlich nicht anerkannte Religionsgemeinschafien
Es gilt, die offentlich-rechtlich nicht anerkannten Religionsgemein-
schaften aktiv zu fordern, indem soziale und integrative Leistungen
solcher Religionsgemeinschaften anerkannt und unterstiitzt werden.
Hier wire z.B. an Subventionen an Religionsgemeinschaften zu den-
ken. Zumindest kénnte der Kanton, wie in Genf und Neuenburg, die
Vereinsmitgliederbeitrige einziehen. Schlieflich sind die Steuerab-
zugsmoglichkeiten fiir Religionsgemeinschaften beizubehalten bzw.
Zu erweitern.

Die Unterstiitzung des Staates besteht in einem Entgegenkom-
men, welches aus Griinden der Tradition an christlichen Formen
angekniipft wurde. Z.B. kommt der schulfreie Samstag vielen Religi-

21§ 1a des Basellandschaftlichen Kirchengesetzes.

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

onsgemeinschaften entgegen. Dazu kommen Dispensationen von der
Schulpflicht aus religiésen Griinden. Aber auch der Religionsunter-
richt an den offentlichen Schulen (vgl. Loretan und Kohler-Spiegel
2000) ist ein solcher Schritt. Dieser ist z.B. im Kanton Luzern ohne
offentlich-rechtliche Anerkennung méglich. Wie kann das Tragen von
religiésen Kleidern als Schiilerin und als Lehrerin in der religiés neu-
tralen Schule des Staates beurteilt werden?**

Fir den Bau von Kultusgebiuden, fiir das Begribniswesen von
Muslimen und Juden miissen Losungen gesucht werden. Fiir die reli-
giose Betreuung von Gefangenen und von Armeeangehérigen, die
nicht den christlichen Kirchen angehéren, miissen neue Losungen
entwickelt werden.

Der Staat kann allerdings nur solche Religionsgemeinschaften
unterstiitzen, die die Grundwerte des Rechtsstaates anerkennen. Die
Mitglieder der nicht anerkannten Religionsgemeinschaften sind da-
ritber aufzukliren, dass der staatliche Dialogpartner dazu verpflichtet
ist, der Demokratie, der Rechtsstaatlichkeit und der Offentlichkeit
gegeniiber. Je niher sich eine Religionsgemeinschaft auf den Rechts-
staat einldsst, desto demokratischer und rechtsstaatlicher muss sie sich
selbst verhalten. Dies hat Riickwirkungen auf die Religionsgemein-
schaften, die hierarchisch strukturiert sind. »Es birgt aber auch das
Risiko in sich, dass sich die Religionsgemeinschaft schleichend verin-
dert und an demokratische Grundsitze anpasst.« (Hafner 2002: 13)

Religionswissenschaftliche Aufklirungsarbeit iiber die Gffentlich-rechtlich
nicht anerkannten Religionsgemeinschafien

Integration ist bekanntlich kein einseitiger Vorgang. Es setzt in einem
direkt-demokratisch organisierten Land voraus, dass die Akzeptanz der
neuen Religionsgemeinschaften geférdert wird. Alle interessierten
gesellschaftlichen Krifte, namentlich die Universititen, aber auch die
Kirchen und der Staat sollten 6ffentlich tiber neue, bisher fremde Reli-
gionen und Kulturen Aufklirungsarbeit leisten. »Nur so kann in der
Gesamtbevolkerung die Akzeptanz gesteigert werden und etwa auch
demokratische Mehrheiten im Hinblick auf eine 6ffentlich-rechtliche

22 Eine zukunftweisende Antwort darauf gibt der ehemalige Bundesverfas-
sungsrichter Ernst-Wolfgang Bockenférde. Fiir ihn bedeutet ein generelles
Verbot des Kopftuches »die Ungleichbehandlung und Diskriminierung
eines bestimmten religiésen Bekenntnisses. Es macht den Vorabverzicht
auf ein religiéses Bekenntnis, das anderen Religionen gestattet bleibt, zur
Eignungsvoraussetzung fiir den Schuldienst.« (2004: 41)

188

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Anerkennung von neu in der Schweiz wirkenden Religionsgemein-
schaften gefunden werden.« (Ebd.: 13-14)

Felix Hafner schligt vor, dass der Staat im Bereich des Religions-
wesens analoge Institutionen schaffen miisse, wie im Bereich der
Geschlechtergleichstellung. »Die Rolle des Staates bei der Geschlech-
tergleichstellung kénnte als Modell beigezogen werden.« (Ebd.: 14)

Eine multireligiése Gesellschaft bringt viele neue Herausforderun-
gen. Die Universititen sind gefordert, Antworten zu entwickeln auf
religionswissenschaftliche und religionsrechtliche Fragen.

Grundrechte zwischen Freiheit und Gleichheit

Kehren wir zum Schluss nochmals zur eingangs gestellten Frage der
>Integration durch Grundrechte< zuriick. Der obige Verweis auf die
Geschlechtergleichstellungsinstitutionen des Staates zeigt, dass es
nicht nur im Religionsrecht darauf ankommt, welche Grundrechtspoli-
tik ein Staat verfolgt.

Die verschiedenen Grundrechtsansitze geben unterschiedliche
Antworten auf die Frage, inwieweit Religionsmitgliedern auf der Basis
grundrechtlicher Freiheit zu gestatten ist, ihre eigenen kulturellen
Traditionen und Werte unter Umstinden in Abweichung vom Gesetz
leben zu dirfen, und wo der kulturellen Vielfalt das Prinzip der
Rechtsgleichheit entgegenzuhalten ist. Damit ist das normative Grund-
problem angesprochen. Die Frage nach dem richtigen Verhiltnis von
Assimilation und Differenz.

Assimilation meint dabei die Eingliederung in die Mehrheitsgesell-
schaft im Sinne der Ubernahme der Werte und Verhaltensweisen der
Mebhrheit. Von Differenz wird gesprochen, wo Menschen sich selbst von
der Mehrheit kulturell abgrenzen oder aber von dieser als andersartig
eingestuft und behandelt werden. Die Grundthese von Walter Kilin
lautet, »dass sich die Spannung zwischen Assimilation und Differenz,
bzw. zwischen Gleichheit und Freiheit in differenzierter Weise ent-
schirfen lisst, wenn der Gedanke der Integration zum Ausgangspunkt
genommen wird« (Kilin 2003: 143).

Die geforderten Giiterabwigungen geben Raum fiir verschiedene
grundrechtspolitische Konzeptionen. Sie beeinflussen auch die Gerich-
te bei der Beurteilung der zu entscheidenden Fille. Sich seines Vor-
verstindnisses ein Stiick weit bewusst zu werden, ist sicher wichtig
und niitzlich. Es zeigt aber auch, dass grundrechtsbezogene Fragestel-
lungen nicht allein juristisch determiniert sind. Diese Modelle geben
keine Patentrezepte fiir alle nur irgendwie denkbaren Situationen. Sie

189

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

konnen aber »bekannte Fragestellungen aus einem anderen Blickwin-
kel betrachten und dabei neue Verstindnishorizonte eréffnen« (Kraus
2003: 207).

Fiinf Modelle der Grundrechtspolitik

1. Die Politik der Neutralitit stellt im Sinne der weltanschaulichen
Neutralitit des Staates die formale Gleichbehandlung aller Men-
schen, ungeachtet von Religion und kultureller Herkunft, in den
Mittelpunkt. Der Staat darf sich mit keiner Religion identifizieren.

2. Die Politik des Schutzes der eigenen Identitit strebt kulturelle Ho-
mogenitit im Sinne der Mehrheit an. Die Minderheit hat sich mehr
oder weniger anzupassen.

3. Die Politik des Minderheitenschutzes setzt den Akzent auf den
Schutz ethnischer, religiéser oder sprachlicher Minderheiten und
ihrer Lebensformen.

4. Die Politik der Anerkennung will im Sinne von Charles Taylor
(1993)* kulturelle Gruppierungen in ihrer Identitit schiitzen, weil
Missachtung ihrer Gruppenidentitit auch Menschen verletzen und
herabsetzen kann.

5. Die Politik des Multikulturalismus nimmt das Konzept >eine Na-
tion/viele Volker/viele Kulturen< zum Ausgangspunkt.

Die Bedeutung von kultureller Autonomie und damit von Differenz,
welche durch den Schutz der grundrechtlich gewihrleisteten Freiheit
aufrechterhalten wird, fordern die Modelle drei bis fiinf.

Es ist aufschlussreich zu beobachten, in welchem Ausmafl eine
bestimmte Grundrechtspolitik in einem bestimmten Land zu einer
bestimmten Zeit vorherrschend ist. Deutsche Gerichte argumentieren
oft, »dass der Schutz der eigenen kulturellen Identitit ein legitimes
Anliegen sei, wihrend das schweizerische Bundesgericht in der Regel
den Grundsatz der religiosen Neutralitit betont. [...]. Wiederum anders
ist der Ausgangspunkt des kanadischen Supreme Court, wenn er seine
Entscheide mit dem Hinweis auf das multikulturelle Erbe Kanadas
begriindet.« (Kilin 2003: 141) Es geht darum verstehen zu lernen, auf

23 Erist der Meinung, dass »unsere Identitit teilweise von der Anerkennung
oder Nichtanerkennung [...] durch die anderen geprigt [werde], so dass ein
Mensch oder eine Gruppe von Menschen wirklich Schaden nehmen, [...]
wenn die Umgebung oder die Gesellschaft ein einschrinkendes, herab-
wiirdigendes oder verdchtliches Bild ihrer selbst zurtickspiegelt. Nichtan-
erkennung oder Verkennung kann Leiden verursachen, kann eine Form
von Unterdriickung sein.« (1993: 13f.)

190

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

welcher Grundrechtspolitik die eigene Analyse, oder die Analyse eines
Gerichtes basiert.

Welche Grundrechtspolitik bietet in welcher Situation

die sachbeste Losung?

Das Verhiltnis von Freiheit und Gleichheit, also von Assimilation und

Differenz, lisst sich nach Walter Kilin nicht generell, sondern nur

bereichsspezifisch bestimmen. Er unterscheidet deshalb mit Hannah

Arendt (vgl. Kilin 2000) drei Sphiren:

1. In der staatlichen Sphire treten Menschen in staatlicher Funktion
auf oder sind als Private direkt der staatlichen Gewalt unterworfen.
Die staatliche Sphire ist also von so genannten Subordinationsver-
hiltnissen geprigt. Deshalb will Kilin hier den Aspekt der weitest-
gehenden Gleichbehandlung dominieren lassen. Das Diskriminie-
rungsverbot untersagt Gesetzgebern und Behoérden, Minderheiten
durch Ungleichbehandlung herabzusetzen. Formale Gleichbehand-
lung wirkt im Ergebnis allerdings dort diskriminierend, wo sie sich
fir Menschen marginalisierend auswirkt (indirekte Diskriminie-
rung).

2. Die dffentliche Sphiire ist jener Bereich, der nicht mehr staatlich, aber
auch nicht privat ist. In ihr spielen sich die meisten sozialen Aktio-
nen ab, so dass hier ein Ausgleich zwischen Gleichheit und Diffe-
renz notig ist. Hier kimpfen Menschen um Anerkennung, 6kono-
mischen Gewinn und gesellschaftliche Macht. Der Staat tritt als
Anbieter von Dienstleistungen auf (6ffentliche Schulen und Spiti-
ler) und reguliert Beziehungen von verschiedenen Kategorien von
Privaten, wie z.B. im Religionsrecht.

3. In der privaten Sphdre ist der Ort enger zwischenmenschlicher Be-
ziehungen. Hier ist der Schutz von Werten wie Vertrauen oder Zu-
neigung bedeutsam, der durch die staatliche Anerkennung weit rei-
chender Autonomie verwirklicht wird. Diese Sphire ist daher durch
Autonomie und Ausschluss charakterisiert. Der Staat hat diese Au-
tonomie zu respektieren und darf nur dort eingreifen, wo die Gren-
zen dessen, was im Wege der Toleranz hingenommen werden
muss, erreicht sind. Im privaten Bereich steht seine Rolle als
Uberwachungs- und Schutzorgan fiir Opfer privater Ubergriffe im
Vordergrund.

Diese drei Sphiren stellen also verschiedene Kategorien der Beziehun-
gen zwischen Privaten und Beho6rden im liberalen Verfassungsstaat
westlicher Prigung dar. »Wendet man dieses analytische Raster auf die
Gerichtspraxis an, ergeben die vielfiltigen und unterschiedlichen Ur-

191

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

teile zu interkulturellen Fragestellungen ein weit kohirenteres Bild als
es auf den ersten Blick scheinen mag. Viele der Widerspriiche 16sen
sich auf, weil unterschiedliche Resultate darin begriindet sind, dass die
konkreten Fille nicht in der gleichen Sphire angesiedelt sind. Gleich-
zeitig erlaubt diese Betrachtungsweise, den [...] Grundrechtspolitiken
ihren jeweils richtigen Ort zuzuweisen.« (Ebd.: 2003: 152)

Schluss

Religiéser Pluralismus und kulturelle Vielfalt konnen zu Spannungen
fithren, die von den Beteiligten an kulturellen Kategorien wie Religion,
Sprache und ethnischer Herkunft festgemacht werden. Die Grund-
rechte bilden einen Rahmen, innerhalb dessen solche Konflikte heute
immer hiufiger vor Gericht ausgetragen werden. Sie suchen den Aus-
gleich zwischen den oft gegensitzlichen, aber gleichberechtigten An-
liegen der Gleichheit und der Differenz. Sie verlangen von beiden
Seiten, der eingesessenen Mehrheit und der zugewanderten Minder-
heit, einander ein Stiick entgegenzugehen, ohne die jeweils eigenen
Traditionen und Identititen aufzugeben.

Was hilt denn nun moderne Gesellschaften noch zusammen?
Nicht Religion oder Zivilreligion wie bisher, sondern Recht ist fiir die
Integration moderner Gesellschaften von eminenter Bedeutung, wie
der Soziologe Jens Jetzkowitz in seiner soziologischen Untersuchung
zu Recht und Religion festhilt (vgl. Jetzkowitz 2000).**

»Mag der moderne Staat entstanden sein, als sich das weltliche
Recht von seiner religiosen Determiniertheit zu l6sen begann, so wird
er doch auf Dauer nicht fortbestehen kénnen, wenn er aufhort, Religi-
on zur Kenntnis zu nehmen und sich weigern sollte, ihr Raum zu
gewihren.« (Kraus 2003: 38)

Anhang

Kirchliches Stimm- und Wahlrecht fiir Auslidnder/innen in der Schweiz,
Stand o7. Mai 2003.

24 Mit dieser These analysiert der Soziologe Jens Jetzkowitz die Gerichtsur-
teile des deutschen Bundesverfassungsgerichts zu Fragen der Religion und
durchleuchtet so die Inklusionsmechanismen des deutschen Rechtssys-
tems, um auf diese Weise Aussagen tiber die Integrationskapazitit der
deutschen Gesellschaft zu treffen.

192

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Die Zusammenstellung zeigt in welchen Kantonen es gemifl Kan-
tonsverfassung moglich ist, das Auslinderstimmrecht unter bestimmten
Voraussetzungen zu gewihren, was fiir die Anerkennung weiterer Re-
ligionsgemeinschaften von Bedeutung ist.

Ja Nein/Anmerkungen
Kanton

Aargau (AG) X

Appenzell Aufler- X
rhoden (AR)

Appenzell
Innerrhoden (AI)

Basel-Land (BL)
Basel-Stadt (BS)
Bern (BE)
Freiburg (FR)
Genf (GE)

Glarus (GL)
Graubtinden (GR)
Jura (JU)

Luzern (LU)
Neuenburg (NE)
Nidwalden (NW)
Obwalden (OW)
Schafthausen (SH)
Solothurn (SO)

>

R I L R R R R R e e A s A e A e

Nur von der ref. Kirche umgesetzt. Stand
1998

Teilrevision der Verfassung des katholischen
Konfessionsteils in Vorbereitung

St. Gallen (SG)

>

ke

Schwyz (SZ) Abstimmung kirchl. 24.11.2002

(15896 NEIN zu 12336 JA)

Thurgau (TG)
Tessin (TT)
Uri (UR)
Wallis (VS)
Waadt (VD)
Zirich (ZH) Nein durch Abstimmung Nov. 03

R B A

193

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Literatur

Bockenforde, Ernst Wolfgang (1976): »Die Entstehung des Staates als
Vorgang der Sikularisations, in: Ders., Staat, Gesellschaft, Freiheit.
Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 42-64.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1991): »Die Entstehung des Staates als
Vorgang der Sikularisation, in: Ders., Recht, Staat, Freiheit. Studien
zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 112.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2004): »Mit dem Unvertrauten vertraut
werden. Die plurale Gesellschaft ist keine laizistische Zone, in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.07.2004, Nr. 164, S. 41.

Cattacin, Sandro/Famos, Cla Reto/Duttwiler, Michael/Mahning, Hans
(2003): Staat und Religion in der Schweiz. Anerkennungskdimpfe,
Anerkennungsformen. Eine Studie des Schweizerischen Forums fiir
Migrations- und Bevélkerungsstudien (SFM) im Auftrag der Eidge-
nossischen Kommission gegen Rassismus (EKR), Bern.

Dworkin, Ronald (1998): »Freiheit, Selbstregierung und der Wille des
Volkes. Ist Demokratie heute noch moglich?«, in: Stefan Gosepath/
Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der Menschenrechte, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 292-309.

Famos, Cla Reto (1999): »Die offentlichrechtliche Anerkennung von
Religionsgemeinschaften im Lichte des Rechtsgleichheitsprinzips«,
in: Freiburger Veroffentlichungen zum Religionsrecht Bd. 6, Fri-
bourg: Universititsverlag.

Fischli-Giesser, Liz (1995): »Die 6ffentlich-rechtliche Stellung >anderer«
Religionsgemeinschaften«, in: Adrian Loretan (Hg.), Kirche-Staat
im Umbruch. Neuere Entwicklungen im Verhdltnis von Kirchen und
anderen Religionsgemeinschaften zum Staat, Ziirich: NZN Buchver-
lag, S. 160-168.

Fleiner, Fritz/Giacometti, Zaccharia (1969): Schweizerisches Bundes-
staatsrecht, Zurich: Polygraphischer Verlag [1949], Nachdruck.

Friederich, Ueli (1993): Kirchen und Glaubensgemeinschaften im pluralis-
tischen Staat. Zur Bedeutung der Religionsfreiheit im schweizerischen
Staatskirchenrecht, Bern: Stimpfli.

Grotefeld, Stefan (2000): »Politische Integration und rechtliche Aner-
kennung von Religionsgemeinschaften, Uberlegungen aus sozial-
ethischer Sicht, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht (SJKR)
1999, Bern: Lang, S. 107-143.

194

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Habermas, Jurgen (1993): »Anerkennungskimpfe im demokratischen
Rechtsstaat«, in: Charles Taylor u.a. (Hg.), Multikulturalismus und
die Politik der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 147-196.

Hafner, Felix (1996): »Trennung von Kirche und Staat. Anspruch und
Wirklichkeit«, in: Basler Juristische Mitteilungen 1996, S. 225-256.

Hafner, Felix (1998): »Kirche und Demokratie. Betrachtungen aus
juristischer Sicht«, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht
(SJKR) 1997, Bern: Lang, S. 37-90.

Hafner, Felix (2002): »Beziehungen zwischen Staat und Religionsge-
meinschaften in der Schweiz«, in: Panorama, InterreligiGse Arbeits-
gemeinschaft der Schweiz 1, S. 7-14.

Hafner, Pius (1991): Staat und Kirche im Kanton Luzern. Historische und
rechtliche Grundlagen, Freiburg/Schweiz: Universititsverlag.

Haller, Gret (2003): »Die Franzosische Revolution heute. Perspektiven
einer europdischen Identitit«, in: Neue Ziircher Zeitung, 21./22.006.-
2003, Nr. 141, S. 85.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Jaggi, Christian J. (1995): »Die Muslime und ihr Verhiltnis zum west-
lich-sikularen Staat«, in: Adrian Loretan (Hg.), Kirche-Staat im
Umbruch. Neuere Entwicklungen im Verhdltnis von Kirchen und ande-
ren Religionsgemeinschafiten zum Staat, Zirich: NZN Buchverlag,
S. 156-160.

Jetzkowitz, Jens (2000): Recht und Religion in der modernen Gesellschafft.
Soziologische Theorie und Analyse am Beispiel der Rechtsprechung des
Bundesverfassungsgerichts in Sachen >Religion< zwischen den Jahren
1983 und 1997, Marburger Beitrige zur Sozialwissenschaftlichen
Forschung, Bd. 11, Miinster: LIT.

Kilin, Walter (2000): Grundrechte im Kulturkonflikt. Freiheit und Gleich-
heit in der Einwanderungsgesellschaft, Ziirich: NZZ-Verlag.

Kilin, Walter (2003): »Grundrechte in der Einwanderungsgesellschaft.
Integration zwischen Assimilation und Multikulturalismus, in:
Hans-Rudolf Wicker et al. (Hg.), Migration und die Schweiz, Ziirich:
Seismo, S. 139-160.

Kraus, Dieter (2003): »Rezension: Walter Kilin, Grundrechte im Kul-
turkonflikt. Freiheit und Gleichheit in der Einwanderungsgesell-
schaft (Ziirich 2000)«, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht
(SJKR) 2002, Bern: Lang, S. 207-209.

Kraus, Dieter (2003): »Schweizerisches und europiisches Religions-
recht im Dialog«, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht
(SJKR) 2002, Bern: Lang, S. 11-38.

195

14.02.2026, 21:34:45. =


https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Loretan, Adrian (1998): »Die Konzilserklirung iiber die Religionsfrei-
heit oder ist der Kirchenaustritt Privatsache?«, in: Kirche und Recht,
Zeitschrift fiir kirchliche und staatliche Praxis 4, S. 79-101.

Loretan, Adrian (1998): »Die Konzilserklirung iiber die Religionsfrei-
heit oder ist der Kirchenaustritt Privatsache?«, in: Schweizerisches
Pastoralsoziologisches Institut (Hg.), Jenseits der Kirchen. Analyse
und Auseinandersetzung mit einem neuen Phinomen in unserer Gesell-
schaft, Ziirich: NZN-Buchverlag, S. 113-145.

Loretan, Adrian/Kohler-Spiegel, Helga (2000): Religionsunterricht an
der dffentlichen Schule, Ziirich: NZN-Buchverlag.

Maritain, Jacques (1953): L’Homme et I’Etat, Paris: PUF, erneuter Ab-
druck in: J. u. R. Maritain (1990): Oeuvres complétes, Bd. IX, Fri-
bourg: Editions Universitaire.

Meddeb, Abdelwahab (2002): Die Krankheit des Islams, Heidelberg:
Wunderhorn. Originalausgabe: La Maladie de I'Islam, Paris: Seuil
200 (Ubersetzer: Beate Thill und Hans Thill).

Nolte, Achim (2002): Jiidische Gemeinden in Baden und Basel. Eine
rechtsvergleichende Studie iiber ihr Recht und ihre rechtliche Stellung,
Berlin: Duncker und Humblot.

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Sahlfeld, Konrad (2004): »Aspekte der Religionsfreiheit im Lichte der
Rechtssprechung der EMRK-Organe, des UNO-Menschenrechts-
ausschusses und nationaler Gerichte, in: Jérg Schmid (Hg.), Lu-
zerner Beitrdge zur Rechtswissenschaft, Bd. 3, Ziirich: Schulthess.

Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerken-
nung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

14.02.2026, 21:34:45. =



https://doi.org/10.14361/9783839403501-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

