5. Menschenwiirde, Menschenrechte
und Menschenrechtsbildung

»Behandle den Menschen als frei und
selbstandig, so wird er es; achte seine
Menschenrechte, so lernt er sich selbst
achten.«

Friedrich Theodor Vischer (1807—1887)

In diesem Kapitel erfolgt in einem ersten Schritt eine terminologische, historische
und inhaltliche Anniherung an die Menschenwiirde. Danach werden ausgewihlte
Aspekte und Dimensionen beleuchtet und Kriterien zur Beurteilung von Men-
schenwiirde-Auffassungen herausgestellt. In einem zweiten Schritt folgt die Aus-
einandersetzung mit wesentlichen Grundlagen zu den Menschenrechten. Es wird
gezeigt, was unter den Menschenrechten zu verstehen ist, welche Merkmale sie
kennzeichnen, in welche Arten man sie unterscheiden kann und wie sich ihre Exis-
tenz und Notwendigkeit begriinden lassen. Bereits hier wird ihre Bedeutung fir
und ihr Zusammenhang mit der Sozialen Arbeit thematisiert. Weiters werden die
historische Genese der Menschenrechte bis hin zu kontemporiren Entwicklungen
und Aktivititen, insbesondere der Vereinten Nationen, diesbeziiglich markante Do-
kumente und Kontroversen im Menschenrechtsdiskurs skizziert. In einem dritten
Schritt wird die Menschenrechtsbildung (MRB) angesichts von Global Citizenship
Education (GCED) beleuchtet. Dies beinhaltet die Darstellung zentraler Termini,
Ziele und der Entwicklung dieses Bildungsansatzes. Es wird versucht, die MRB in
Abgrenzung zu verwandten und in Auseinandersetzung mit neuen Ansitzen zu
konturieren. Abschlief}end werden Methoden der MRB benannt.

5.1 Menschenwiirde

Die nichsten beiden Abschnitte befassen sich mit unterschiedlichen Perspektiven
auf die Menschenwiirde und stellen heraus, nach welchen Kriterien sie beurteilt
werden kann. Daraus kénnen Schlussfolgerungen fiir die Berufsbefihigung von So-
zialarbeiter*innen abgeleitet werden.

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.



https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

5.1.1 Terminologische, historische und inhaltliche Anndherung

Obwohl kein konsensuales inhaltliches terminologisches Verstindnis von Men-
schenwiirde zu existieren scheint, ist der Wiirdebegriff unverzichtbar in Fragen
zum Grund, Gehalt und den Triger*innen von Menschenrechten (vgl. Menke/
Pollmann 2007: 130). Die meisten definitorischen und historischen Anniherun-
gen an den Begriff beziehen sich auf westliche, insbesondere europiische phi-
losophische sowie christlich-religiése und gesellschaftlich-historisch bedingte
Betrachtungen der Menschenwiirde. Wihrend monotheistische Religionen, auch
asiatische Hochkulturen und philosophische Ethiken in ihren Wiirdekonzepten die
unterschiedslose Achtung des Menschen bereits hervorheben und somit die Men-
schenwiirde in Rechts- und Moraltheorien, insbesondere antiker Philosoph*innen
und jener der Aufklirung behandelt wird, werden dennoch in den Menschen-
rechtserklirungen des 18. Jahrhunderts in Europa und Amerika, wie beispielsweise
in der Franzosischen Revolution und der Unabhingigkeitserklirung in den USA,
Menschenrechte (noch) nicht explizit an den Wiirdebegriff angekniipft (vgl. Staub-
Bernasconi 2019: 131; vgl. Menke 2012: 144; vgl. Menke/Pollmann 2007: 155).

Der Philosoph Gunzelin Schmid Noerr (*1947) konstatiert dazu folgendes:
»Trotz einer langen philosophischen Tradition des Menschenwiirdegedankens fillt
auf, dass er mit der Idee der Menschenrechte die lingste Zeit iiber kaum enger
verbunden war.« (Ebd. 2012:182)

Gleichsam halten die Philosophen Christoph Menke (*1958) und Arnd Pollmann
(*1970) fest:

»Die direkte Verbindung von Menschenwirde und Menschenrechten tauchtin der
Ceschichte des Wiirdebegriffs erst spat und lokal begrenzt auf, und zwar mit der
Reformulierung der traditionellen Wiirdebegriffe in der Rechts- und Moraltheorie
des 17. Und 18. Jahrhunderts.« (Ebd. 2007: 156)

Erst nach dem Zweiten Weltkrieg etablierte sich im Rahmen der Allgemeinen Erkla-
rung der Menschenrechte (AEMR) der Vereinten Nationen (UNO) von 1948 ein mo-
dernes Begriffsverstindnis von Menschenwiirde als eine globale Verstindigungs-
grundlage (vgl. Menke 2012: 144; vgl. Schmid Noerr 2012:182; vgl. Staub-Bernasconi
2019:130), auf welches der vorliegende Forschungsfokus bezogen werden will.

In historischer Hinsicht hat sich die gegenwirtige inhaltliche Bedeutung von Men-
schenwiirde innerhalb dreier feststellbarer Phasen verindert:

(1) Imantiken Rom erwarben besondere Persénlichkeiten, insbesondere Manner in
politischen Amtern aufgrund ihrer gehobenen sozialen Position die Menschen-

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.



https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

wiirde. In diesem Zusammenhang geht das Begriffsverstindnis hiufig auf je-
nes vom Politiker und Philosophen Marcus Tullius Cicero (106 v. Chr.-43 v. Chr.)
zuriick, welcher das Zuteilwerden der Wiirde in engem Zusammenhang mit rol-
lenkonformen Verhalten von Menschen setzt. Die Notwendigkeit eines Schutzes
der Menschenwiirde wird hier noch nicht thematisiert.

Die mittelalterliche Theologie sprach die Wiirde allen Menschen vor dem Hin-
tergrund der Auffassung vom Menschen als das Ebenbild Gottes zu. Diesem Be-
griffsverstindnis folgend ist die Wiirde »weder ererbt noch erworben, sondern
von Gott verliehen« (Schmid Noerr 2012: 180). Wie in der Antike werden in Ver-
bindung mit der Menschenwiirde weniger ein Schutzbedarf, als vielmehr ethi-
sche Pflichten in den Vordergrund gestellt.

Bereits in der Renaissance — durch beispielsweise dem italienischen Philo-
sophen Giovanni Pico della Mirandola (1463-1494), welcher in seiner Rede de
hominis dignitate die Menschenwiirde auf Basis der Willensfreiheit ins Zen-
trum riickt (vgl. exemplarisch Buck 1990: VII, XVII; XVIII; vgl. Menke/Pollmann
2007: 160; vgl. Maaser 2010: 34) und anschlieffend in der Aufklirung — durch
beispielsweise Immanuel Kant — wurde der Begriff sikularisiert. Als Grund
fiir die Wiirde werden nun die kognitiven und moralischen Fihigkeiten der
Menschen bzw. ihre Fihigkeit zur Vernunft gesehen (vgl. Menke/Pollmann
2007:132f.; vgl. Schmid Noerr 2012: 180; vgl. Maaser 2010: 33).

Die Sikularisierung des Terminus kommentieren Menke und Pollmann folgender-

mafien:

»Der Mensch besitzt Wiirde fortan nicht mehr deshalb, weil aus dem Jenseits ein
gottlicher Abglanz auf ihn fallt, sondern weil der zu Vernunft und Selbstbestim-
mung fahige Mensch selbst zu einem geradezu anbetungswiirdigen Wesen stili-
siert wird.« (Ebd. 2007: 133)

Diskurse innerhalb der angewandten Ethik (vgl. Abschnitt 7.1.1), insbesondere der
Bioethik deuten auf, so Menke und Pollmann, vier divergierende Positionen zum

Inhalt der Menschenwiirde:

@

@)

Die Wiirde — als eine Mitgift begriffen — zeichnet sich durch das Zuteilwerden
jeden menschlichen Lebewesens vom frithestmoglichen Zeitpunkt an in gleicher
Weise aus und ist somit als unteilbarer universell anerkannter Wert begreifbar.
Die Wiirde - als ein Potential begriffen — wird jedem menschlichen Lebewesen
zugesprochen, jedoch will im Einzelfall entschieden werden kénnen, in »wel-
chem Ausmaf} das wiirdevolle Leben subjektiv Realisierung findet [...]« (Menke/
Pollmann 2007: 136)

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.

103


https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

(3) Die Wiirde - als eine Fihigkeit begriffen — wird erst ab einem bestimmten Sta-
dium menschlichen Lebens zuerkannt, nimlich wenn der Mensch zum Beispiel
in der Lage ist, Schmerzen wahrzunehmen oder ein Interesse an Uberleben,
Selbstachtung und Autonomie zu signalisieren.

(4) Die Wiirde — als eine Leistung begriffen — kann von Menschen nur durch gesell-
schaftliche Auszeichnung erworben werden und muss auch verteidigt werden
(vgl. Menke/Pollmann 2007: 135-138).

Trotz dieser vier differenten und streitbaren Auffassungen zum Inhalt des Wiir-
debegriffs blickt man hinsichtlich des menschlichen Charakteristikums, welches
die Zuerkennung von Wiirde legitimiert — hiufig mit Verweis auf Immanuel Kant
— auf eine itberwiegend geteilte Ansicht. Demnach begriinden eben die spezifisch
menschliche Fihigkeit zum Gebrauch der Vernunft und zur moralischen Selbstge-
setzgebung und in einem weiteren Sinne, die Herangehensweise, wie Menschen
ihre Interessen und Motive mit ihrer Lebensfithrung in Ubereinstimmung bringen,
den Wert der Wiirde des Menschen (vgl. Menke/Pollmann 2007: 138f.; vgl. Eberlei
et.al. 2018: 161).

In Zusammenhang mit der moralischen Gesetzgebung driickt sich Immanuel
Kant in der vielfach aufgegriffenen Universalisierbarkeitsformel des kategorischen
Imperativs, wie folgt, aus: »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zu-
gleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde.« (Vgl. exemplarisch
Ludwig 2000: 64—67)

Zur Unverrechenbarkeit der Menschenwiirde fihrt Kant fort:

»Im Reich der Zwecke hat alles entweder einen Preis, oder eine Wiirde. Was einen
Preis hat, an dessen Stelle kann etwas anderes als Aquivalent gesetzt werden; was
dagegen iiber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aquivalent verstattet, das hat
eine Wiirde.« (Kant zit.n. Eberlei et.al. 2018: 161)

Aus dieser postulierten Selbstzwecklichkeit l4sst sich ein Recht auf Rechtfertigung
aller Handlungen und Verhiltnisse, von denen Menschen betroffen sind, ableiten
(vgl. Eberlei et.al. 2018: 162).

Fiinf Merkmale der Menschenwiirde werden im gegenwirtigen Diskurs hiufig ge-
nannt:

(1) Das Menschsein allein, unabhingig vom menschlichen Handeln und von gesell-

schaftlichen Gegebenheiten, qualifiziert Menschen als Triger*innen von Wiir-
de.

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.



https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

(2) Die Achtung der Menschenwiirde basiert auf gegenseitiger sozialer Anerken-
nung, was bedeutet, dass jemandem, dem Wiirde zugesprochen wird, von An-
deren Achtung entgegengebracht wird.

(3) Durch entgegengebrachte soziale Anerkennung erlangen Menschen eine not-
wendige Selbstachtung (innere Haltung).

(4) Zum Ausdruck gebrachte Selbstachtung zeugt von Riickgrat bzw. einem aufrech-
ten Gang.

(5) Menschenunwiirdige Lebensbedingungen gefihrden die Selbstachtung und be-
giinstigen Diskriminierungen und Entwiirdigungen.

An dieser Stelle scheint es wichtig hervorzuheben, dass die Witrde zunichst nicht
in Abhingigkeit zu einer guten oder schlechten Lebensqualitit steht, sondern man-
gelhafte Lebensbedingungen die Erfahrbarkeitsbedingungen der Wiirde massiv
einschrianken. Im Umbkehrschluss bedeutet das, dass wenn man ernsthaft dem
Anspruch der Menschenwiirde folgt, man Erfahrbarkeitsbedingungen und Lebens-
qualitit(en) dringend in Betracht ziehen muss (vgl. Menke/Pollmann 2007: 139-142;
vgl. Schmid Noerr 2012: 179; vgl. Maaser 2010: 34; vgl. Staub-Bernasconi 2019: 163).

Der deutsche Politikwissenschaftler und Philosoph, Rainer Forst (*1964), dazu:

»Das zentrale Phianomen der Wiirdeverletzung ist daher nicht der Mangel an
Mitteln zu einem, menschenwiirdigen Dasein’, sondern die bewusste Verletzung
des moralischen Status, ein Wesen zu sein, dem man Rechtfertigungen fiir be-
stehende Verhiltnisse schuldet; es ist das Phianomen der »legitimatorischen«
Unsichtbarkeit, des Beherrschtwerdens ohne zureichende Begriindung.« (Forst
zit.n. Eberlei et.al. 2018:162)

Das Verstindnis der Menschenwiirde der Moderne basiert auf der Idee sozial frei-
gesetzter Subjektivitit und findet seinen Ausgang, wie bereits erwihnt im Renais-
sance-Humanismus, was bedeutet,

»dass jeder Mensch verdient (oder eben: wiirdig ist), gleichermafien als ein frei
sein eigenes Leben fithrendes Subjekt geachtet zu werden. [...] Menschenrechte
sollen gewahrleisten, dass der Menschin allen seinen verschiedenen Rollen so be-
handelt wird, dass er sie als Teil seiner freien Lebensfithrung zu spielen vermag.«
(Menke/Pollmann 2007: 159f.)

Kritiker*innen dieses Begriffsverstindnisses der Moderne unterstellen, dass damit
die Idee der Menschenwiirde und -rechte mit einer Ideologie subjektiver Freiheit
verkniipftist, die global durchgesetzt werden will. Menke und Pollmann jedoch ent-
kriftigen diesen Vorwurf damit, dass es sich bei dieser Freiheit nicht um eine belie-

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.

105


https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

bige handelt, sondern um eine Freiheit, das Leben auf Basis eigenen freien Urteilens
zu fithren (vgl. ebd. 2007: 160-163). Das Subjekt wird als ein »bediirftiges, verletz-
liches und abhingiges Subjekt, ein Subjekt, das auf seine Achtung in der Form von
Rechten angewiesen ist« (Menke/Pollmann 2007: 161) verstanden.

Damit wird gegenwirtig die Menschenwiirde nicht mehr allein auf Basis der Fa-
higkeit des Menschen zur Selbstbestimmung, sondern auch auf Basis eines deut-
lichen Bezuges zur menschlichen Bediirftigkeit und Verletzlichkeit konzipiert (vgl.
Schmid Noerr 2012:182). Somit kann einerseits zwischen einem freiheits- und ande-
rerseits einem gelingenstheoretischen Wiirdebegrift unterschieden werden: Wih-
rend die Freiheitskonzeption in der Menschenwiirde die Fihigkeit zur Lebensfith-
rung nach eigenem freien Urteil sieht und somit als sinngebende Voraussetzung
fiir die Menschenrechte versteht, sieht die Gelingenskonzeption der Menschenwiir-
de die fundamentale Bestimmung eines gelungenen Lebens in Form ausgedriickter
Selbstachtung als sinngebendes Ziel einer Menschenrechtsrealisierung (vgl. Menke/
Pollmann 2007: 164f.).

5.1.2 Aspekte, Dimensionen und Beurteilungskriterien der Menschenwiirde

Wie bei allen ethischen Werten und Prinzipien kénnen auch in Zusammenhang
mit der Menschenwiirde unterschiedliche Aspekte, wie beispielsweise der Respekt
gegeniiber der Autonomie von Menschen und die Notwendigkeit von Fiirsorge
fiir Menschen, in unterschiedlichen Handlungsfeldern der Sozialen Arbeit in Wi-
derspruch geraten. Ferner kann allgemein in unterschiedlichen Fillen auch die
Menschenwiirde des Einen in Konflikt zur Menschenwiirde des Anderen stehen
(vgl. Abschnitt 7.1.2; siehe exemplarisch von Schirach 2016).

Zunichst werden daher vier zentrale Aspekte der Menschenwiirde vergegenwirtigt:

(1 Schutzwiirdigkeit: Das Verstindnis von Menschenwiirde basiert nicht vorwie-
gend auf Verpflichtungen des Menschen, sondern auf der Schutzwiirdigkeit sei-
ner Wiirde, indem in konfligierenden Situationen die Menschenwiirde als Wert
nicht zu Gunsten anderer Werte ungeachtet bleibt. Die Menschenwiirde mar-
kiert eine absolute Grenze staatlicher Eingriffe in die Privatsphire von Men-
schen sowie staatlicher Unterlassung von Fiirsorgepflichten.

(2) Gleichwertigkeit: Die Gleichwertigkeit umfasst einerseits das ethische Prinzip
der Verallgemeinerbarkeit und andererseits das rechtsstaatliche Prinzip der
Geltung von Gesetzen ohne Ansehen der Person und meint, dass die Menschen-
wiirde »allen Menschen unabhingig von biologischer Ausstattung, Lebensalter,
psychischer Entwicklung, ethnischen, kulturellen, religiosen oder sozialen Zu-
gehorigkeit und dhnlichen Unterscheidungen zukommt, dass also keine dieser
Merkmale diskriminierend wirken diirfen.« (Schmid Noerr 2012:184)

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.



https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®3)

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

Einzigartigkeit: Mit der Einzigartigkeit ist der Anspruch verbunden, jeden Men-
schen als einzigartig anzuerkennen, ihn nicht fiir fremde Zwecke und Interes-
sen zu instrumentalisieren und ihm nicht aufgrund dufierer Kategorisierungen
Rechte zu entziehen. (4) Unveriuflerlichkeit: Die UnverdufRerlichkeit bedingt,
dass die Menschenwiirde, im Sinne einer Selbstverpflichtung, von Menschen
selbst nicht aufgegeben und im Sinne einer moralischen Norm auch keinem
Menschen entzogen werden kann (vgl. Schmid Noerr 2012: 184f.)

Ein Anspruch auf Menschenwiirde kann in folgenden drei Dimensionen erhoben

werden:

@

(2)

Materielle Sicherheit: Die materielle Sicherheit bezieht sich auf physische und
psychische Grundbediirfnisse und gilt als Voraussetzung eines verwirklichba-
ren menschenwiirdigen Lebens. Sie wird neben den Grundbediirfnissen von
Menschen an gesellschaftlichen Verteilungsstrukturen und Ressourcen bemes-
sen. Der materielle Mindeststandard menschenwiirdiger Lebensverhiltnisse
orientiert sich entlang der durchschnittlichen Lebensqualitit einer Gesellschaft
und seiner noch zumutbaren Unterschreitung.

Selbstbestimmung: Innerhalb dieser Dimension stellen Entwiirdigungen,
Beleidigungen, Demiitigungen sowie ungiinstige Lebensumstinde eine Ein-
schrankung der Menschenwiirde dar.

(3) Anerkennung: In dieser Dimension ist der Anspruch auf zwischenmenschliche

sowie strukturelle Anerkennung innerhalb einer Gesellschaft gemeint (vgl.
Schmid Noerr 2012: 187).

Folgende Graphik visualisiert, wie die vier Aspekte der Menschenwiirde innerhalb
der drei Dimensionen in Form von Geltungsanspriichen zum Ausdruck gebracht

werden (kénnen):

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.

107


https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108  Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

Abbildung 8: Vier Aspekte und Dimensionen der Menschenwiirde
(vgl. Schmid Noerr 2012: 186)

Selbstbestimmung

Menschenwiirde
Schutzwiirdigkeit
Gleichwertigkeit
Einzigartigkeit
UnveriduBerlichkeit,

Materielle
Sicherheit

Anerkennung

Fiir die Soziale Arbeit bedeutet die Umsetzung eines Wiirdegebotes, einerseits
Phinomene wie »Vernachlissigung, Diskriminierung, Exklusion, [...]« (Schmid
Noerr 2012: 188) und andererseits »materielle und strukturelle Bedingungen« (Schmid
Noerr 2012: 189) sowie den Umgang mit Adressat*innen in den Blick zu nehmen.
Bereits an »[...] einfach zu behebenden Einzelheiten [...]« in der Praxis kann gezeigt
werden, »[..] dass Menschenwiirde kein gleichsam hoch iiber die Wirklichkeit
schwebendes Ideal ist, sondern im Detail zu verwirklichen ist.« (Schmid Noerr
2012:189).

Wenn die Menschenwiirde ein verbindlicher Mafistab zur Bewertung und
Rechtfertigung von diversen Geltungsanspriichen und konkreter, wie spiter noch
gezeigt wird, von Menschenrechtsanspriichen sein soll (vgl. Abschnitt 5.2), braucht
es — angesichts existenter divergierender Begriffsbestimmungen — Kriterien
zur Beurteilung von Menschenwiirde-Auffassungen als menschenrechtsgemdfs (vgl.
Staub-Bernasconi 2019: 131).

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.



https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Menschenwirde, Menschenrechte und Menschenrechtshildung

Als Beurteilungskriterien eines Verstindnisses von Menschenwiirde als men-
schenrechtsgemif? stellt Staub-Bernasconi daher folgende drei heraus:

(1) Universalitit versus Partikularitit bzw. Kontextgebundenheit:
Dieses Kriterium beinhaltet die zentrale Frage, ob allen Menschen der Welt-
gesellschaft Menschenwiirde zuteilwird und/oder »Individuen oder Gruppen,
Minder- oder Mehrheiten in verschiedenen Kontexten implizit oder explizit
davon ausgeschlossen?« (Staub-Bernasconi 2019: 132) werden.

(2) Selbstverstindigung und Selbstbestimmung zwischen Menschen versus
Fremdbestimmung:
Dieses Kriterium fokussiert die zentrale Frage nach der Legitimation der Men-
schenwiirde. Bestimmen alle Menschen in einem Selbstverstindigungs- und
Selbstbestimmungsprozess Inhalt und Geltung der Menschenwiirde oder be-
ruft man sich »auf auflermenschliche, vom Menschen unbeeinflussbare Krifte
(Natur, Gottheiten, Kosmos, die Gesetze der Weltvernunft, aufSermenschliche
Gaben) [...]J« (Ebd. 2019: 132)

(3) Bedingungslosigkeit versus Verkniipfung von Menschenwiirde mit Pflichterfiil-
lung:
Dieses Kriterium fragt danach, ob es sich bei der Menschenwiirde um einen
bedingungslosen Wert handelt oder das Zuteilwerden der Menschenwiirde an
gesellschaftlich festgelegten Voraussetzungen und Pflichten gekniipft ist (vgl.
Staub-Bernasconi 2019: 133).

Eine vertiefende Darstellung, zu welchem Ergebnis man in der Beurteilung ver-
schiedener Auffassungen von Menschenwiirde in unterschiedlichen Kulturen,
Epochen und Religionen gelangt bleibt hier ausgespart, weil das Forschungsin-
teresse nicht unmittelbar damit zusammenhingt, dennoch sei auf eine derartige
(auch graphische) bei Staub-Bernasconi (vgl. ebd. 2019: 133-170) verwiesen. Fiir
die vorliegende Arbeit wird die blofie Kenntnis der Kriterien zur Beurteilung von
Menschenwiirde als zentral erachtet, zumal damit ein Vermdogen differenzierten
und kritischen Umgangs mit vorherrschenden Menschenwiirde-Konzepten als
verwirklicht erscheint.

Andieser Stelle soll jedoch aufgezeigt werden, in wie fern die finf herausgestell-
ten Merkmale einer gegenwirtigen Definition von Menschenwiirde (vgl. Abschnitt
5.1.1), welche von Staub-Bernasconi als das Pldadoyer fiir ein menschliches Minimum an
Wiirde bezeichnet wurden (vgl. ebd. 2019: 163; vgl. Menke/Pollmann 2007: 142) an-
hand der drei vorgestellten Kriterien beurteilt werden konnen.

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.

109


https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

Demnach erfilllen die gekennzeichneten Merkmale dieser Definition von Men-
schenwiirde

»dasjenige der Universalitit sowie der Bedingungslosigkeit. Dasjenige der Selbst-
verstindigung und Selbstbestimmung in sozialen Austauschprozessen kann als
»gegenseitige Achtung«interpretiert werden; [...] Neu ist die Betonung der empi-
rischen Erfahrbarkeit von Wirde sowie das Vorfinden [..] von gesellschaftlichen
Lebensbedingungen, die ihre Um- und Durchsetzung erméglichen oder verun-
moglichen.« (Staub-Bernasconi 2019: 164)

Der Diskurs zur Menschenwiirde ist innerhalb der Philosophie, Religion und Ethik
auf unterschiedlichen Ebenen - der individuellen, gesellschaftlichen sowie po-
litisch-rechtlichen - ein nicht abgeschlossener und steht in der Sozialen Arbeit,
Staub-Bernasconi folgend, erst am Beginn (vgl. ebd. 2019:164).

Mit folgender Schlussfolgerung von Menke und Pollmann kann die hohe Bedeutung
des Begreifbarmachens von Menschenwiirde im Kontext von Sozialer Arbeit einmal
mehr unterstrichen werden:

»Es gilt durchaus, dass ein Mensch Wiirde dann — und nur dann — besitzen kann,
wenn er von nichts und niemanden in seinen Lebensvollziigen derart beeintrach-
tigt wird, dass er seine Selbstachtung einbiiffen muss. Akte der Demiitigung
oder Entwiirdigung sind und bleiben eine Gefahr fiir die Menschenwiirde, eben
weil sie den Betroffenen jene sozialen Freiriume streitig machen, innerhalb
derer sie ihre Selbstachtung aufrechterhalten und verkérpern wollen. [..] Die
Frage, ob ein Mensch Wirde besitzt und, wenn ja, in welchem Ausmaf, muss
sorgfiltig von dem nicht weniger elementaren, aber dennoch abweichenden
Problem unterschieden werden, ob ihm ein gleiches Recht auf Schutz der Wiirde
zusteht. [..] Der uneingeschrankte Wiirdebesitz ist nicht etwa die Voraussetzung,
sondern das Worumwillen eines ebenso uneingeschrinkten Wiirdeschutzes. Die
Menschenwiirde ist ein zerbrechliches Gut — eben darum ist sie auf rechtliche
Sicherung und soziale Schonung angewiesen.« (Menke/Pollmann 2007:143f., 147)

5.2 Menschenrechte

Nach Auseinandersetzung mit der Wiirde von Menschen werden in den nichsten
beiden Abschnitten die Menschenrechte in Hinblick auf ihre Merkmale und ihre
Entwicklung niher beleuchtet. Insbesondere ihre Bedeutung fiir die Profession der
Sozialen Arbeit wird dabei herausgestellt.

https://dol.org/1014361/67838394702068-016 - am 14.02.2028, 16:56:07.



https://doi.org/10.14361/9783839470206-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

