
Anhang: Interview-Transkripte

Einleitung

Diese Interviews, die ich überwiegend zwischenNovember 2002 und Februar 2003wäh-

rend eines Forschungsjahres in Deutschland führte, waren der faszinierendste Teil mei-

ner Vorbereitung. Es war ein wahres Vergnügen, die Künstler und Organisatoren des

türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts kennen zu lernen und mit ihnen über ihre

Projekte, Herausforderungen und Pläne zu sprechen. Fast ausnahmslos waren sie offen

und großzügig, und sie hatten einiges zu berichten. Mit jedem Gespräch erschloss sich

mir meineThematik ein Stück weiter.

Dies war allerdings kein geradliniger Prozess, denn oftmals widersprachen meine

Gesprächspartner einander und berichteten von Ereignissen ganz unterschiedlich. Ich

begriff rasch, dass jedes Gespräch auch eine Selbstinszenierung war, dass die Akteure

dabei auch ihren Platz in der Geschichte definieren oder einfordernwollten.Dabei setz-

ten sie eigene Schwerpunkte und sparten Begebenheiten und mitunter sogar Akteure

aus, wenn diese nicht in ihr persönliches Narrativ passen wollten. Und hin und wieder

gab es Reibflächen undwunde Punkte, an denen sich die Gemüter entzündeten, so etwa

das Türken-Projekt an der Schaubühne, das Tiyatrom und zum Teil auch das Kabarett Kno-

bi-Bonbon. Aus manchen einstigen Freunden und Partnern waren über die Jahre Gegner

geworden, undmitunter färbte dies auch ihre Erzählungen.

Ich lernte, genau hinzuhören und – in aller Vorsicht – zwischen den Zeilen zu lesen.

Nach jedem Interview überprüfte ich alle Transkripte aufs Neue und suchte in Lücken

und Widersprüchen nach neuen Anhaltspunkten, die ich im nächsten Gespräch dann

zu verifizieren suchte. So entstand nach und nach meine Geschichte des türkisch-deut-

schenTheaters und Kabaretts. Es war ein Balanceakt: Ich habe nach bestemWissen und

Gewissen zugehört, überprüft, ausgewählt und ergänzt.Dabei half, dass ich nach Ablauf

des Forschungsjahres Deutschland wieder verlassen musste, denn erst aus der transat-

lantischen Distanz gelang es mir, den Überblick zu finden und meine Schwerpunkte zu

setzen.

Ich präsentiere hier die fürmeine Studiewichtigsten Interview-Transkripte in chro-

nologischer Reihenfolge, da ich glaube, dass so die Dynamik der türkisch-deutschen

Theaterszene am deutlichsten wird. In manchen Fällen gebe ich Transkripte in leicht

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

gekürzter Form wieder. Folgende Interviews, auf die ich mich in meiner Studie nur

peripher beziehe, sind nicht Teil dieses Anhangs:

• Inge Hildebrandt (Berlin, 20. Januar 2003)

• Renan Demirkan (Köln, 16. Februar 2003)

• Lale Konuk und Sati Arslan (Köln, 17. Februar 2003)

• Serdar Somuncu (Email-Interview, 29. April 2003)

1. »Warum sollte ich so spielen wie der Herbert?«
Mürtüz Yolcu, Berlin, 18. November 2002

Mürtüz Yolcu ist Schauspieler und Organisator des DiyalogTheaterFests.

E.B.: Wie kamst du eigentlich zumTheater, Mürtüz?

M.Y.: Ich bin mit 17 Jahren zu meinen Eltern nach Deutschland gezogen, die damals

bereits eine ganze Weile hier lebten. Sie waren zu Beginn der sechziger Jahre als

Gastarbeiter nachDeutschland gekommen. Ich kam im Jahr 1978, gleich nachdem

ich in der Türkei mein Abitur gemacht hatte. Hier habe ich erst einmal Deutsch

gelernt, denn ich wollte studieren.Dann habe ich recht schnell Türken kennen ge-

lernt, die mitTheater zu tun hatten. Sie hatten eine Gruppe gebildet, der ichmich

anschloss. Und dann haben wirTheater gemacht!

E.B.: Also hast du erst hier in Deutschlandmit demTheater begonnen?

M.Y.: Ich habe in Deutschland damit begonnen, dochTheater warmir nicht unbekannt.

Obwohl das damals nicht unter demTitel »Theater« geschah,habe ich doch inmei-

ner Jugend schon so eine Art Theater gespielt. Ich wuchs in einem kleinen Dorf

auf, und dawar es üblich, dassman die neuesten Situationen dramatisch darstell-

te. Man machte sich sozusagen über Dinge lustig, und das geschah in Form von

Theater. Dass ich aber tatsächlich früher schon mit Theater zu tun hatte, das ist

mir erst später klar geworden.

E.B.: Wo fand diesesTheater statt?

M.Y.: Das fand zum Beispiel in Kaffeehäusern statt oder auch auf offenen Plätzen. Und

das ist auch heute noch so. In Anatolien gibt es Dörfer oder kleine Städte, woman

sich einfach trifft und über bestimmte Dinge lustig macht. Da sitzt zum Beispiel

eineGruppe irgendwoundplötzlich steht einer von ihnen auf und sagt: »Leute, ich

führe euch jetzt etwas vor. Habt ihr schon gehört, dass der neue Beamte Soundso

sich so komisch bewegt und spricht?« Und dann beginnt er, das vorzustellen.

E.B.: Das ist also politisch-satirisch?

M.Y.: Genau, das ist satirisch. Es gibt ja die Meddah-Tradition in der Türkei. Da geht es

um Geschichtenerzählen. Das ist eine sehr schöne Tradition, die jetzt leider zu-

nehmend verschwindet.Man erzählte sich früher immer Geschichten.Wennman

heutzutage seine Kinder ins Bett bringt, dann liest man ihnen etwas vor, damit

sie einschlafen. Unsere Großeltern haben uns stattdessen immer Geschichten er-

zählt.

E.B.: Und das hatte dann auchmit aktuellen Ereignissen zu tun?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 291

M.Y.: Ja. Auch wenn es sich um alte Geschichten und Märchen handelte, gab es immer

Stellen, wo das aktualisiert wurde. So in der Art: »Heute würde diese Figur nicht

Sindbad heißen, sondern Kazım.« Es gab immer Verbindungen zu aktuellen Si-

tuationen und Erlebnissen.

E.B.: Das Gleiche gilt ja auch für das Karagöz Schattentheater.

M.Y.: Genau. Wir sind ein Land, das immer etwas mit Theater zu tun hatte. Von daher

stand ich auch stets in einem gewissen Kontakt dazu. In Deutschland habe ich

dann einfachmitgemacht, und das hat sich so weiterentwickelt. Dann bin ich An-

fang der achtziger Jahre zum Fernsehen gekommen, habe da eine Rolle erhalten

und so führte eines zum anderen.

E.B.: Wie kommtman denn so einfach zum Fernsehen?

M.Y.: Wenn du ein Stückmachtest, irgendwo spieltest, dann kamdurchausmal jemand

vom Fernsehen vorbei. Das waren die frühen achtziger Jahre, eine Zeit, wo sie ge-

rade erst anfingen, auchmit Ausländern Filme zu drehen.Davor gab es zwar auch

Filme, in denen ausländische Künstler mitwirkten, doch erst damals ging das so

richtig los.Heutzutagekannman ja in fast jedemFilmAusländer sehen.Es ist zwar

noch nicht so weit wie in Amerika, aber das ist im Kommen.

E.B.: Waswaren das amAnfang fürTheaterprojekte? Konnteman da bereits von türkischenThea-

terorganisationen sprechenoderhatmansich einfachgetroffenund fürdenVerlauf einesPro-

jekts zusammengeschlossen?

M.Y.: Es gab schon damals Leute, die bereits in der TürkeiTheater gemacht hatten.Hier

haben sie dann Vereine gegründet oder ebenTheatergruppen.

E.B.: Gibt es Leute von damals, die heute noch weiterwirken?

M.Y.: Nein, die sind nicht mehr aktuell. Die Gruppen haben sich aufgelöst oder die

Künstler sind in die Türkei zurückgekehrt. Das waren ja zum größten Teil die

ganz frühen Gastarbeiter. Die meisten von ihnen sind heute nicht mehr da.

E.B.: Unddiese erstenGastarbeiter haben tatsächlich nicht nur gearbeitet, sondernnebenher auch

noch Zeit gefunden, sich theatralisch zu betätigen?

M.Y.: Diese Leute hatten hier eine reguläre Beschäftigung, zum Beispiel als Dolmet-

scher, Vorarbeiter oder Meister in einem Betrieb, und Theater war dann eine Art

Nebenbeschäftigung für sie. Heutzutage gibt es in Berlin zwar ein türkisches

Theater, doch eine richtige türkische Theatergruppe mit einer Kerngruppe exis-

tiert nicht mehr. Rein inhaltlich betrachtet muss man sagen, dass zu Beginn der

achtziger Jahre hauptsächlichTheaterstücke aus der Heimat gespielt wurden, die

sich mit der Dorfthematik beschäftigten: zum Beispiel Mädchenentführung oder

Karagöz-Geschichten.Heute ist das nichtmehr der Fall.Wir haben längst kapiert,

dass wir nicht mehr zurückkehren werden. Daher kann man jetzt sagen, dass die

Inhalte sich allgemein nicht mehr auf die Situation in der Türkei beziehen, son-

dern mehr auf Deutschland. Und das finde ich richtig so, denn wir leben ja nicht

mehr in der alten Heimat. Wir sind Berliner. Ich fühle mich als Berliner. Ich bin

ein Künstler, der in Berlin lebt.

E.B.: Wie wirkt sich der türkische Hintergrund auf dasTheaterspiel aus?

M.Y.: Ich gebe dir ein Beispiel: Wir haben vor einiger Zeit »Romulus der Große« aufge-

führt. Dieses Stück wurde ja von einemEuropäer geschrieben.Wir spielten es auf

Deutsch, inszenierten es jedoch auf unsere ganz eigeneArt.Romuluswarplötzlich

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

eine Figur, die zwar nicht direkt aus der Türkei kam, doch von dem Schauspieler

nichtwie einEuropäer, sondern ebenwie einTürke interpretiert undgespieltwur-

de.

E.B.: War Romulus dann noch ein römischer Kaiser oder war er mehr ein türkischer Sultan?

M.Y.: Erwar schon immernoch »RomulusderGroße«.Dochwir bewegenuns anders auf

der Bühne,wir interpretieren dieThemen und die Figuren anders.Und ichmeine,

das solltenwir auch so beibehalten.Warumsollte ich denn so spielen,wie derHer-

bert das macht? Das sollte ich überhaupt nicht versuchen. Ich heiße Mürtüz, ich

würde den Romulus anders interpretieren und das auch so auf der Bühne darstel-

len. Genau das macht die Sache ja erst interessant.Wenn man von mir verlangen

würde, ich sollte wie ein Deutscher spielen, dann wäre das ja gar nicht möglich,

denn ich spreche ja mit einem Akzent. Da steckt derWitz drin und das sollten wir

beibehalten. Und dementsprechend sollten wir auch unserTheater aufziehen.

E.B.: Du erwähntest, dass es zu Beginn verstärkt türkischeThemen gab, sich das aber im Lauf der

Zeit geändert hat.WaswarendanndieThemen?Doch sicher nichtDeutschlandals ein neues

Land, denn neu war dieses Land für die türkischenMigranten ja zu diesem Zeitpunkt nicht

mehr.

M.Y.: Wir haben uns mit der Zeit geändert. Zuerst einmal mussten wir Abstand zu den

VorstellungenunsererElterngewinnen.Diehaben ja immerwiedergesagt, sie sei-

en Gastarbeiter, was damals auch stimmte. »Wir bleiben nur ein paar Jahre hier,

dann kehren wir zurück.« Und das haben wir uns dann am Tag fünf bis sechs Mal

angehörtundnatürlich angenommen,das sei richtig, irgendwannwürdenwir tat-

sächlich in die Türkei zurückkehren. Aber dann kam ein Zeitpunkt, da haben wir

erkannt: »Nein,Vater,was du da sagst, stimmt ja gar nicht.Wir bleiben hier.« Die-

se Erkenntnis kam von uns, denn über die Jahre hatten wir uns hier angepasst,

hatten studiert, neue Freunde gewonnen, uns hier mit Politik und sozialen Fra-

gen auseinandergesetzt.Unddann sagtenwir: »Gut,wir gehörenhierher und soll-

ten auch dementsprechend dieThemenwählen, beziehungsweise die Sprache des

Stückes und so weiter.« Das war eine richtige Entscheidung, um weiterzukom-

men. Wenn wir heutzutage immer noch auf der Bühne die Themen behandeln

würden, die wir Anfang der achtziger Jahre hatten, dann wären wir niemals wei-

tergekommen. Wenn man ein Stück macht, braucht man Zuschauer. Wenn man

von Vornherein sagt, ich spiele nur auf Türkisch, dann hat man schon einmal den

Großteil der Zuschauer ausgegrenzt. Die kommen dann gar nicht. Warum sollte

ich das also machen? Mein Ziel ist es doch,mehr Zuschauer zu haben. Dieses Ziel

kann ich erreichen, indem ich das Stück zum Beispiel zweisprachig spiele.

E.B.: War das türkischeTheater in Deutschland zu Beginn der 1980er Jahre dann noch ganz tür-

kischsprachig?

M.Y.: Ichwürde sagen,bis um 1990hatman vor allem türkische Stücke in der türkischen

Sprache inszeniert und danach in den neunziger Jahren mit der zweiten Genera-

tion zusammen die Sprache und auch dieThemen geändert.

E.B.: Und diese türkische Tradition, Aktuelles einzubeziehen.War die auch hier von Einfluss?

M.Y.: Schon.Aber auf derBühnefinde ich es inzwischennichtmehr interessant,Gastar-

beiterthemen darzustellen.Doch andererseits sindwir ja Ausländer, undwenn du

immer wieder damit konfrontiert wirst, dann bist du als Künstler dazu verpflich-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 293

tet, denke ich,diese Problematik doch auf die Bühne zu bringen.Deshalb finde ich

es besser, wennman aktuelleThemen behandelt.

E.B.: Existieren Texte und Skripte, die auch veröffentlicht wurden?

M.Y.: Manmuss generell sagen, dass das türkischeTheater in Deutschland nicht beson-

ders alt ist. Es gibt zwar inzwischen relativ viele türkischsprachige oder zweispra-

chige Schauspieler, doch noch nicht so viele Leute, die Theaterstücke schreiben.

Es fehlen auch noch deutsch-türkischsprachige Dramaturgen, was sehr wichtig

für dasTheater wäre.Darüber hinaus fehlen auch Kritiker. So wie es Leute bei Zit-

ty und dem Tagesspiegel gibt, die sagen, ich schauemir ein Stück an und schreibe

eine Kritik darüber, so sollten es auch die türkisch-deutschsprachigen Zeitungen

undMedienmachen.Das sind so Sachen, die etwas zur Entwicklung des deutsch-

türkischenTheaters beitragen könnten.

E.B.: Siehst du allgemein eine positive Entwicklung?

M.Y.: Ja, schon. Es gibt ein paar Leute, die hier in DeutschlandTheaterstücke geschrie-

benhaben.EmineSevgiÖzdamar schreibt janicht in erster LinieDramen,doch sie

hat schon ein paar geschrieben. Und dann gibt es Orhan Güner, einen türkischen

Schauspieler und Regisseur und auch Autor. Der hat auch zwei oder drei sehr gu-

te Theaterstücke geschrieben, ich glaube allerdings auf Türkisch und die wurden

dannübersetzt.Er lebthier inBerlin.Unddanngibt esnatürlichaucheinigeLeute,

die Erzählungen geschrieben haben, so wie Feridun Zaimoğlu oder Akif Pirinçci.

DieseErzählungenwurdenauch fürdieBühnebearbeitet.Es ist alles imKommen!

Es ist alles noch in der Entwicklungsphase.

E.B.: Eswird auch immer organisierter. ZumBeispiel hat TayfunBademsoy eine Agentur für aus-

ländische Schauspieler gegründet. Das scheint mir wichtiger Schritt.

M.Y.: Richtig. Und auch unser eigenes Projekt, das Diyalog TheaterFest, das jährlich

stattfindet, ist eine Bereicherung für Berlin und anderswo. Zu diesem Festival

werden Gruppen aus der Türkei eingeladen und inzwischen auch aus anderen

europäischen Ländern. Dadurch sollen einerseits mehr Zuschauer angesprochen

und andererseits auch internationale Künstler zusammengebracht werden. Der

Schwerpunkt ist ausländischesTheater, Gruppen und Künstler.

E.B.: Mit einem Fokus auf türkischen Künstlern?

M.Y.: Inzwischen kommenwir immerweiter davon ab.Das war zwar die Grundidee, als

wir vor sieben Jahren das Projekt starteten.Da habenwir zuerst einmal unsere ei-

genen Theaterstücke gespielt und dann meistens Theatergruppen aus der Türkei

nach Berlin eingeladen.Doch es hat sich dann soweiterentwickelt, dass auch viele

andere Theatergruppen Interesse bekamen, an dem Festival teilzunehmen. Des-

halb haben wir uns gesagt: »Wir stammen selbst zwar zum größten Teil aus der

Türkei, doch wir leben ja in Europa. Also sollten wir auch wahrnehmen, welche

anderen Minderheiten hier ebenso Theater spielen.« Und diese Leute haben wir

dann ebenfalls eingeladen. Das heißt, in den nächsten Jahren wird sich das Diya-

log TheaterFest so weit öffnen, dass es nicht mehr rein türkisch ist, sondern ein

internationales Migranten Festival.

E.B.: Mit dieserÖffnung erreicht ihr offenbar auch ein zunehmend breiteres Publikumund öffent-

liche Anerkennung. Im Programmheft 2002 steht, dass dieses Jahr erstmals einige Veran-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

staltungen des Festivals im renommierten Hebbel-Theater stattfanden. Das ist ebenfalls ein

wichtiger Schritt, nicht wahr?

M.Y.: Natürlich.Wir arbeiteten bereits letztes Jahrmit demHebbel-Theater zusammen.

Wir nahmen an einem Gastspiel teil, und sie sahen sich dann auch einige Veran-

staltungenunseres Festivals anundwaren richtig begeistert davon,wie viele Leute

zu uns kommen und wie schön das alles ist. Denn es geht ja bei uns immer noch

ein bisschen familiär zu,wie duwahrscheinlich auch selbst bemerkt hast.Deshalb

haben sie uns die Zusammenarbeit angeboten, was wir auch sehr gern angenom-

men haben. Und so hatten wir dieses Jahr vier Veranstaltungen dort. Ich denke,

sie liefen sehr gut, denn wenn du mit dem Hebbel-Theater oder der Schaubühne

zusammenarbeitest, hast du mehr Chancen voranzukommen, das Festival noch

weiter zu öffnen und auch von den Medien ernst genommen zu werden. Das ist

das Ziel, daswir erreichenmöchten: unsmehr zu öffnenundmit anderenTheater-

gruppen und internationalen Künstlern und in erster Linie natürlich mit unseren

deutschenMitbürgern zu kooperieren. Das ist uns sehr wichtig.

E.B.: Eine Frage zum Publikum:Wennman türkischsprachigesTheater macht, ist das Publikum

recht begrenzt…

M.Y.: Im Allgemeinen schon, doch inzwischen ist es auch so, dass sich die Deutschen

nicht mehr nur für die türkische Küche, für Döner interessieren, sondern auch

mal schauen möchten, ob die Türken und andere Ausländer eine eigene Kultur

haben. Das ist natürlich sehr erfreulich. Wenn ich das in Prozenten ausdrücken

sollte, würde ich sagen, dass die türkischsprachigen Veranstaltungen zu 70 Pro-

zent von Türken und zu 30 Prozent von Deutschen besucht werden. In Kreuzberg

zum Beispiel gibt es auch sehr viele Eltern, die ihre Kinder in die Europaschule

schicken.Kreuzberg ist schoneinwunderbarerBezirk. Ichwürdenirgendwosonst

leben wollen. Das ist genau der Ort, von dem ich geträumt habe.

E.B.: Besteht unter den verschiedenen türkischen Theatergruppen und Organisationen eine Zu-

sammenarbeit? Arbeitet zum Beispiel Diyalog auch mal mit dem Tiyatrom zusammen oder

sind das zwei verschiedene Paar Stiefel?

M.Y.: Das sind schon ganz verschiedene Projekte.Wir haben ein völlig anderes Konzept

als das Tiyatrom.Wir sagen von vornherein, wir sind Berliner, vergessen aber da-

bei nicht, dass wir aus der Türkei stammen. Wir machen aktuelle Theaterstücke,

öffnen uns mehr nach außen, gehen davon aus, dass wir mit anderen Kulturen

besser zusammenarbeiten können. Das ist unser Konzept. Bei dem Tiyatrom ist

das anders, jedenfalls ist das meine Ansicht. Ich habe ja auch dort gearbeitet und

war bei der Gründung dabei und so weiter. Dabei habe ich festgestellt, dass das

Konzept von Tiyatrom schon veraltet ist, das gehört nicht mehr zu Berlin. So ein

Konzept kannst du in der Türkei haben, doch nicht hier.

E.B.: Was ist das für ein Konzept?

M.Y.: Ein rein Türkischsprachiges. Das finde ich unnötig. Das Tiyatrom begründet das

so, dass man mit türkischsprachigem Theater seine eigene Sprache und Kultur

pflegen kann. Aber ich denke, Theater hat nicht die Funktion einer Schule, denn

das ist ja keine Sprachschule.Theater muss erst einmal das Auge ansprechen und

erst dann andereBereiche.Sprache ist ein sehrwichtiger Bestandteil desTheaters,

aber eben nicht der einzige. Und wenn man rein türkisches Theater macht, dann

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 295

kommen viel weniger Leute in die Aufführungen.Das sind alsowirklich zwei ganz

verschiedeneKonzepte.Vondaherkönnenwir auchnicht zusammenarbeiten.Wir

sindaberderMeinung,dassmanmiteinander redenmuss.Undwir tauschenauch

Dinge aus. Wenn uns etwas fehlt, holen wir das von denen, und umgekehrt. Ich

denke, wir machen das insgesamt ganz gut.Wir kritisieren uns gegenseitig, aber

wir unterstützen uns auch. […]

E.B.: Wie steht es um andere Gruppen?

M.Y.: EsgabvorderGründungdesTiyatromssehr viele türkischeunddeutsch-türkische

Theatergruppen in Berlin. Die Idee, eine professionelle türkische Theatergruppe

zu gründen, war zwar einerseits gut, aber andererseits hat diese Idee dazu ge-

führt, die anderenGruppenwegzufegen. Sie lösten sich dann auf, da das Tiyatrom

die besten Leute von diesen Gruppen geholt hat. Und finanziell war die Entwick-

lung natürlich auch problematisch, denn bis zu diesemZeitpunkt standen den an-

deren Gruppen immerhin 5.000 bis 6.000 Mark an öffentlichen Förderungen zur

Verfügung. Doch der Kultursenat meinte dann, wir brauchen hier in Berlin nur

eine türkischeTheatergruppe, das Tiyatrom, sonst nichts.

E.B.: So ging die Gründung des Tiyatroms auf Kosten der Vielfalt.Wie finanziert ihr das Diyalog

Festival?

M.Y.: Wir werden vom Senat gefördert, doch mit sehr geringen Mitteln. Für die Arbeit,

diewir leisten, ist daswirklich nicht der Redewert. Es gibt seit Jahren große Strei-

tigkeitenwegen der Verteilung derGelder.Wir sehen einfach nicht ein, dasswir so

viel Arbeit verrichten, ein großes Programm auf die Beine stellen und dabei kaum

unterstützt werden; und die Leute von Tiyatrom machen gar nichts und kriegen

dafür Geld. Diese Kulturpolitik des Berliner Senats ist einfach unsinnig. Das ist

eine politische Entscheidung, und da steckt meiner Meinung nach auch eine sehr

subtile Form von Ausländerfeindlichkeit dahinter. Es interessiert den Senat näm-

lich überhaupt nicht, was gemacht wird. Die stellen einfach das Geld zur Verfü-

gung, und dann sollen die Türken damit machen, was sie wollen und den Senat

bloß in Ruhe lassen. Und da passiert gar nichts. Und das passt dem Senat natür-

lich auch, denn schließlich ist der Türke ja auch nicht nach Deutschland gekom-

men, umTheater zu spielen, sondern um zu arbeiten. Eigentlich sollte der Senat

hier eine Kontrollfunktion übernehmen,was er im Fall deutscherTheatergruppen

auch tut. Das haben wir ja zum Beispiel im Falle der Theater Manufaktur erlebt:

Es gab am Halleschen Ufer ein Theater namens Theater Manufaktur, inzwischen

wurde es umbenannt und heißt nunTheater amHalleschen Ufer. Der Kultursenat

bildete eine Kommission sagte: »Schauenwirmal, was die damachen.« Die sahen

sich also die Sache an und fertigten einen Bericht an. Sie kamen zu demErgebnis,

dass, was dort läuft, nicht gut war. Also wechselten sie den Betreiber. Sie sagten:

»Ihr macht jetzt erst einmal Pause, dafür kommen die anderen Gruppen herein.«

Und so sollte es auch sein. Wenn dem Chef dieser Kneipe [er meint das Alibi Ca-

fé] ganz egal wäre, wie der Kellner arbeitet oder was der Kochmacht, dann würde

der Laden doch gar nicht laufen. Da muss man immer nachsehen, so ist das eben

im Leben. Und genau das macht der Senat im Falle des Tiyatroms nicht. Warum

nicht? Weil das Türken sind.

E.B.: Dein Argument ist also, dass hier mit zweierlei Maß gemessen wird?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

M.Y.: Genau. Bei deutschen Gruppen macht der Senat das richtig. Aber bei den türki-

schen Gruppen ist es ihm völlig egal, was gemacht wird.

E.B.: Hat der Senat denn eine großeMacht bezüglich derThemen?

M.Y.: Natürlich! Das ist doch der Geldgeber, das ist doch der Kultursenat. Das sind

nicht nur Sachbearbeiter, sondern da sitzen Leute, die sich intensiv mit Kultur

beschäftigen. Und die sollen Fachleute einstellen, wie es so üblich ist. Fachleute

wie Schauspieler, Journalisten, Kritiker, Dramaturgen und so weiter. Vier, fünf

Leute. Sie sollten hingehen und sich die Stücke ansehen und dann sagen: »Ent-

weder ist das, was ihr macht, gut oder…« Du hast das ja bestimmt selbst schon

mitgekriegt. Wenn du dir das Programm von dem Tiyatrom mal ansiehst, dann

kannst du sagen: »Mein Gott, das ist doch eine Schande, was ihr da macht!«

E.B.: Die vier, fünf Leute, die du erwähntest, müssten dann aber sozusagen multikulturell aufge-

schlossen sein und nicht nur nach herkömmlichenMaßstäben bewerten.

M.Y.: Da könnten unter anderem ja auch türkische Fachleute dabei sein. Doch auch

wenn ein deutscher Dramaturg oder Theaterpädagoge zu einer deutsch-türki-

schen Theatervorstellung geht, sollte er doch verstehen können, wie das Stück

ankommt. Das gilt für Kindertheater ebenso wie für die übrigen Stücke. Das

Argument wird immer wieder gebracht: »Wenn wir das Tiyatrom schließen,

sind wir fremdenfeindlich.« Warum denn, mein Gott? Wieso soll sich der Türke

denn alles erlauben können? Ich kann doch nicht hier in die Kneipe hereinkom-

men, laut herumschreien und Sonnenblumenkerne essen! Warum also nicht? Du

kannst doch zu mir kommen und sagen: »He, Kollege, komm zu dir! Mach keine

Scheiße!« Warum nicht, mein Gott? Nur weil wir Türken sind? Ist das etwa keine

Ausländerfeindlichkeit?

E.B.: Gibt es Verbindungen zwischen türkischen Künstlerorganisationen innerhalb von Deutsch-

land? Wenn man ein Projekt wie das Diyalog TheaterFest plant, kostet das ja eine Menge

Geld. Sowohl für dieVeranstalter als auch für dieKünstlerwäre es vorteilhaft, wenn sichVer-

eine aus verschiedenen Städten zusammenschließen würden, um sich die Kosten zu teilen.

Die Gruppen könnten dann auf Tournee gehen. Gibt es solche Bemühungen?

M.Y.: Es gibt Ideen, einen Verein zu gründen, der bundesweit arbeitet und das alles ko-

ordiniert und organisiert. Aber konkret ist das noch nicht entstanden. Und un-

ser eigenes Konzept beinhaltet nicht, dass wir Leute aus der Türkei einladen und

mit ihnen dann auf Tournee gehen.Das hätte einenmehr kommerziellen Charak-

ter. Das Diayolg Festival hat keinen kommerziellen Charakter. Aber wenn ein be-

kannter Schauspieler aus der Türkei kommt, dann haben wir immer mal wieder

Anfragen aus anderen Bundesländern, zum Beispiel aus Nürnberg oder Köln. Da

arbeiten wir dann schon sehr eng zusammen. Aber unser Konzept ist prinzipiell

nicht daraufhin angelegt. Direkt machen wir das nicht, aber indirekt finden na-

türlich enge Zusammenarbeiten mit anderen Städten statt. Da haben wir bereits

sehr gute Erfahrungen gemacht. Es gibt andere Organisatoren, das sindmeistens

Reisebüros oder private Personen, die das verstärkt machen.

E.B.: Wie wichtig sind für euer Festival denn die kleinen privaten Gruppen?

M.Y.: Sehr wichtig. Wir fangen mit einer bekannten Gruppe an, die Eröffnung besteht

immer aus einem Gastspiel, weil wir so für das gesamte Festival Werbung ma-

chen und viele Zuschauer gewinnen können. Das ist sehr wichtig. Und finanziell

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 297

hat sich das inzwischen so entwickelt, dass wir mit dem Staatstheater in Istanbul

sehr eng zusammenarbeiten. Sie übernehmen zum Beispiel die Transportkosten

und wir die Übernachtungen. Diese Gastspiele sind nötig. Wenn ich ein Festival

nurmit Berliner Gruppen veranstaltenwürde, dannwäre das Programmzu dünn.

Das kommt nicht so gut an. Nach der Eröffnung treten dann Berliner Gruppen

auf. Und die sind sehr wichtig für uns. Das sind Gruppen, die entweder keinen

Platz zum Spielen gefunden haben oder finanzielle Schwierigkeiten haben. Oder

es handelt sich um Gruppen, die zwar qualitativ sehr gute Arbeit leisten, das aber

nicht so gut zumAusdruck bringen konnten und daher nicht vomKultursenat ge-

fördert wurden. Wir haben Jugendliche-, Kinder- und Erwachsenenstücke. Und

dazwischen kommt immer wieder ein Gastspiel. Dieses Jahr hatten wir zum Bei-

spiel eine Gruppe aus Hamburg. Dann hatten wir ein Gastspiel aus Amsterdam.

Und danach kommen wieder Berliner Gruppen. Und so geht das weiter. Bisher

haben wir fast jede Gruppe aufgenommen, auch Amateurtheatergruppen, sogar

bewusst, da ich finde, wenn sich Jugendliche im Februar oder März zusammen-

tunundanfangen zuproben,um imOktober bei unsPremieremachen zukönnen,

dann ist das eine tolle Sacheundmuss unterstütztwerden.Das ist eineMotivation

für sie.Wir wollen in dem Sinne kein rein professionellesTheaterfestival machen.

VonderGestaltung,MotivationunddemAufwand ist das schonprofessionell, aber

inhaltlich gibt es auch Amateurprojekte. Das muss so sein und so ist das Festival

auch gewachsen und die Zahl der Zuschauer gestiegen.

E.B.: Gibt eskeine thematischenEinschränkungen?Wenn ichmichnunmitmeinerTheatergruppe

mit dem Stück »Der Besuch der alten Dame« bewerben würde, könnte ich das dann bei euch

aufführen?

M.Y.: Nun, es gibt schon bestimmte Kriterien. Wir bevorzugen Projekte internationa-

ler Ensembles oder mit aktuellen Inhalten oder nicht so bekannte Projekte. Wir

suchen uns Leute aus, die mit uns zusammenarbeiten können, die nicht die Nase

hochhalten und sagen: »Hier, macht das mal für mich!« Die mit uns eng zusam-

menarbeiten, indem sieWerbungmachen, uns entgegenkommen, sich als Teil ei-

ner Familie fühlen. Es gab schon Gruppen, die wir nicht genommen haben, weil

wir merkten, dass wir nicht mit ihnen zusammenarbeiten konnten. … Und der

Schwerpunkt ist ebenMigrantentheater.

E.B.: Undwie sieht nun die Zukunft für Diyalog aus?Werdet ihr noch internationaler werden?

M.Y.: Dieses Jahrwar etwas riskant für uns.Wir haben unser Konzept für das siebte Fes-

tival etwasgeändert,unsmehrgeöffnet fürGastspiele.Einigeshat ausfinanziellen

Gründen nicht geklappt, aber in den nächsten Jahren wird das besser laufen. Aus

der Türkei werden wir vielleicht nur ein einziges Gastspiel haben, dafür gibt es

dann mehr aus Europa. Mich interessieren zum Beispiel die französisch-marok-

kanischen Theatergruppen in Paris. Warum auch nicht? In London gibt es türki-

sche Schauspieler, die machen fantastische Stücke, die gar nichts mit der Gastar-

beiterthematik zu tunhaben.Undauch indenNiederlandengibt es vieleGruppen.

Und unsere verstärkte Europäisierung hat noch einen weiteren Grund: Im Laufe

der Jahre haben wir festgestellt, dass wir wirklich Europäer sind. Ob die Türkei

jetzt in die EU kommt oder nicht, das ist mir dabei ganz egal. Wir leben in Eu-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ropa und wir sind Europäer. Ich persönlich kann mich mit den Europäern besser

verständigen alsmit Landleuten aus der Türkei. Denn da steckt ja viel Arbeit drin.

E.B.: Damit bietet das Diyalog ein Gegenkonzept zum Tiyatrom oder auch zum Arkadaş Theater

inKöln, bei denenderBezug zurTürkei ebenfalls sehr stark ist.Gerade beimArkadaşTheater

gehen jetzt auch verstärkt Künstler zurück in die Türkei, um dort ihre Karriere fortzusetzen.

Es ist erfrischend zu hören, dass ihr euch als Teil der Kultur hier versteht und euch hier wei-

terentwickeln wollt.

M.Y.: Es gibt schon viele faszinierende Projekte. Viele Künstler kehren in die Türkei zu-

rück undmachen dortTheater undMusik,was auch sehr gut ist.Nicht nur Künst-

ler, sondern auch Gastronomen. Wenn du in Istanbul in eine Kneipe gehen und

einen Kaffee trinken willst, ist alles genauso wie in Europa. Dann fragst du nach

dem Besitzer, und der kommt aus Deutschland, ist in die Türkei zurückgekehrt

und hat dort das Konzept aus Deutschland verwirklicht. Und das Gleiche passiert

auch bei Künstlern. Aber wir werden hier immerweitermachen und uns dabei in-

nerhalb von Europa bewegen.

E.B.: Mürtüz, ich danke dir für dieses Gespräch.

2. »Und das ist ein Kampf!«
Tayfun Bademsoy, Berlin, 19. November 2002

Tayfun Bademsoy ist Schauspieler und Inhaber der Casting Agentur Foreign Faces.

E.B.: Ich bin selbst halb-türkischer Abstammung.Wenn ich nun Schauspieler wäre und Interesse

hätte, einer deiner Klienten zu werden, wie würde dies ablaufen?

T.B.: Ich würde dich anschauen und sagen, das würde überhaupt nicht laufen, denn

manmuss ja, obmanwill oder nicht, trotzdemein bestimmtesKlischeebild bedie-

nen,das sich deutscheRegisseure vonuns gemacht haben.Das hat sich noch nicht

gewandelt. Zum Teil ist das auch richtig, denn wenn man einen Türken besetzt,

will man ja keinen blonden, blauäugigen Menschen besetzen und sagen »Das ist

ein Türke. Aber glaubt uns doch, das ist ein Türke!«, sondern man will das ja auch

ein bisschen visuell bemerken. Natürlich gibt es da Unterschiede.Wir versuchen,

professionelle ausländische Schauspieler zu vermitteln, die aus der ganzen Welt

kommen und die doch in gewisser Weise optisch und auch sprachlich ihre Eigen-

tümlichkeiten, ihre Mentalitäten mitbringen. Das ist ganz wichtig. Also könnte

ich dich als blondenHalbtürken gar nicht inmeine Agentur aufnehmen, da ich dir

keine Arbeit werde anbieten können, weil jeder Regisseurmir sagen würde: »Aber

bitte, den besetze ich vielleicht als Deutschen oder Amerikaner oder Skandinavier,

aber nicht als Türken.«

E.B.: Man ist also tatsächlich festgelegt durch dieses Klischeebild von einem Türken?

T.B.: Ja, die Deutschen haben da noch einen sehr langen Weg zu gehen, um ihre To-

leranzgrenzen zu erweitern. Sie sind auch im Hintertreffen: Deutschland ist un-

ter allen europäischen Ländern, mit denen wir zusammenarbeiten (Frankreich,

England, Spanien, Italien) ziemlich zurückgeblieben. Die Franzosen sind da viel

weiter. Praktisch hat das natürlich mit der Kolonialgeschichte zu tun. Die sind da

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 299

offener. Sie besetzten zum Beispiel Pakistanis und Inder für ganz normale Rol-

len und haben deren individuelle Geschichten in ihre Geschichte integriert. Das

machen die Deutschen noch gar nicht. Für die Deutschen muss jeder türkische

Schauspieler eine Geschichtemit sich bringen, die erklärt, warum er jetzt im Pro-

gramm ist.Das haben dieDeutschen noch immer nicht in ihrenKöpfen, dassman

sagt: »Hey, auf den Straßen haben wir zweiMillionen Türken und fast jeder Deut-

sche hat irgendwo ein oder zwei türkische Freunde.« Im Filmmussman trotzdem

immer erst erklären,warumder Türke jetzt da ist, warum er der Geliebte oder der

Geschäftspartner oder der Schulfreund ist. Aber das ist so, und das müssen die

Deutschen akzeptieren. Und das tun sie nicht.

E.B.: Doch zumindestwerdenTürken jetzt wahrgenommenund sind sichtbarer geworden. Es gibt

eine ganze Reihe von Rollen in Film undTheater, in denen türkische Gesichter zu sehen sind.

T.B.: Ja. Ich würde sagen, die Türken haben erzwungen, dass sie endlich wahrgenom-

men werden. Dadurch, dass sie sich nicht wie viele andere Völker zurückgesetzt

haben. Die zweite, die dritte Generation ist in Schauspielschulen gegangen und

hat gesagt: »Hey, ich bin Schauspieler, und damit habt ihr jetzt umzugehen!« Wir

werden zwar immer noch behindert, aber die Türken haben sich ihre Position ein-

fach selbst erschaffen. Natürlich gibt es unter den Deutschen auch viele Bewe-

gungen, die für Toleranz plädieren und Gastarbeiter als Mitbürger akzeptieren,

nicht nur als ›Gäste‹. Von beiden Seiten gibt es ein aufeinander-Zugehen. Aber die

Türken haben da sehr viel getan, gerade auch von Seiten der modern denkenden

zweiten Generation. Die schicken ihre Kinder nicht einfach auf die Hauptschule

oder zum Gemüsehändler, sondern auf Hochschulen und Universitäten und sa-

gen: »Die studieren! Juristen, Architekten, Ärzte. Und dadurch werden wir uns

auch aus diesem Schlamassel herausholen.« Und das haben die Türken ganz gut

geschafft. Das ist das eine, und das Zweite ist im Grunde die Werbung: Die Wer-

bunghat ja einen sehr großenEinfluss aufdieGesellschaft.Und sie hat es als erster

begriffen, dass man, wennman zum Beispiel zwischen 18 und 20 UhrWerbefern-

sehenmacht,nicht einfachnurdeutsch zeigenkann,weil da ja auchdie Türken vor

dem Fernseher sitzen. Und die sind eine Wirtschaftskraft, die ist so immens, die

ist viel höher als bei den Deutschen. Die durchschnittlicheWirtschaftskraft eines

Türken ist, glaube ich, doppelt so hoch wie die eines Deutschen. Weil sie einfach

viel produzieren, arbeiten, kaufen, verkaufen. Die sind ja immer Händler gewe-

sen, denk an die türkischen Bazare. Und aus diesemGedankengang heraus ist die

Industrie dann zu den Fernsehanstalten gegangen und hat gesagt: »Ihr müsst da

einen Türken, einen Italiener besetzen, denn an die verkaufen wir auch.Wir wis-

sen, dass wir nicht nur an Deutsche verkaufen. Diese Klientel von sieben Prozent

Ausländern brauchenwir auch.« Also,das istWahnsinn!Dahat viel dazu beigetra-

gen, dass ich vor 13, 14 Jahren Zwei Schlitzohren in Antalya – ein Türke und ein

Deutscher – gedreht habe. Und das hat unheimlich viel bewirkt. Der Einfluss war

so groß, weil Türken und Deutsche, die seit Jahren gemeinsam am Fließband ar-

beiteten, plötzlich miteinander redeten und sagten: »Hey, ich habe gestern Zwei

Schlitzohren inAntalya gesehen. Ichwusste gar nicht,dass ihr so ein schönes Land

habt.« –»Hey,wir arbeiten seit zehn Jahren zusammen.Du hast mich nie gefragt,

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

wo ich herkomme.« – »Ja, vielleicht könnten wir uns mal überlegen, ob ich dich

besuche.« –Und schon ist der Kontakt da.

E.B.: Du hast mir mit »Gemüsehändler« ein gutes Stichwort gegeben: Die zweite und dritte Ge-

neration von Türken besteht ja längst nichtmehr nur ausGemüsehändlern.Doch dieses Kli-

scheebild erinnert daran, dass Türkenanfangs imFilm fast nur in typischenRollen auftraten

oder auftretenmussten. Ist es damit jetzt vorbei?

T.B.: Nein,nein,dazukommtes jetzt immernoch.Mankanndas auchnicht ändern. Ich

kenne viele Deutsche, die nur zu einem türkischenGemüsehändler gehen,weil sie

sagen: »Da ist das Gemüse frisch. Ich kann mit dem verhandeln. Der guckt auch,

dass die Tomate nicht scheiße drauf ist.« Man kann also den türkischen Gemüse-

händler, den türkischenMüllmann, die türkische Putzfrau nicht aus dem Fernse-

hen herausnehmen, obwohl das natürlich auch ein Klischee ist. Aber es ist auch

real.

E.B.: Aber es gibt inzwischen doch mehr als nur das, mehr verschiedene Rollen für Türken, nicht

wahr?

T.B.: Es gibt jetzt mehr: Ärzte, Rechtsanwälte und so weiter. Ich habe jetzt gerade ei-

nen türkischen Rechtsanwalt gespielt, und ich spiele seit Jahren einen türkischen

Kommissar. Es gibt jetzt, glaube ich,mittlerweile fünf oder sechs türkische Kom-

missare im Fernsehen.

E.B.: Damals, vor inzwischen 15 Jahren, als JakobArjounis türkischerDetektiv Kemal Kayankaya

herauskam, war so etwas total ungewöhnlich. Doch die Situation hat sich inzwischen offen-

bar geändert.

T.B.: Ja. Die war sogar ein bisschen vorher schon vorgegeben. Ich denke, dass ich oder

Renan Demirkan die erste Generation von Schauspielern gestellt haben und dass

unser Einfluss da sehr groß war. Wir haben im Landtag gefordert, geheult, dass

wir nur Klischeetürken spielen. Aus dieser Arbeit hat sich dann die jetzige Situa-

tion entwickelt. Wie gesagt, die Türken haben nicht gekuscht und die Deutschen

haben langsam angefangen, so richtige Toleranzschritte zu machen.

E.B.: Du hast Renan Demirkan erwähnt. Hattet ihr Schauspieler der ersten Stunde im Laufe der

Zeit viel Kontakt miteinander? Immerhin hattet ihr ja ein gemeinsames Projekt. Oder hat

das jeder einzeln verfolgt, ohne viel Kontakt zu den anderen?

T.B.: Eigentlich ohne viel Kontakt. Es gab unter den Türken da nie eine richtige Verbin-

dung zueinander.Aber– ich kanndas nur vonmeiner Seite sehen– ichwar immer

sehr stolz und glücklich, wenn ich andere Türken gesehen habe, die auch wie ich

daran arbeiteten, denn es ist doch eine gemeinsame Arbeit. Und zu Renan muss

ich sagen: Ich habe mit ihr immer den Kontakt gehabt. Und wenn wir zusammen

gedreht haben oderwenn es etwas gab,wogegenmangemeinsamvorgehenmuss-

te, dann hat siemich angerufen, oder ich habe sie angerufen.Das passierte schon.

Leider gab es beim türkischenTheater aber schon auch viel Konkurrenz.Da gab es

mehr Gegeneinander als Füreinander.

E.B.: Hatte das etwasmit den Förderungen zu tun?

T.B.: Ja, natürlich, es ging umGeld.Der Kampf umFörderungen–das hat Deutschland

auch immer sehr gut ausgespielt. Aber auch unter den Türken, da ist dann plötz-

lich jemand erfolgreich geworden und wollte keinen neben sich haben, damit er

den Kuchen allein essen konnte. Das ist türkisch, aber das ist auchmenschlich.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 301

E.B.: Wie kam dann die Idee für eine Casting Agency zustande?Wannwar das, 1998?

T.B.: 1999 ist der Katalog herausgekommen. Der Grundgedanke entstand aus der Not,

denn ich habe natürlich darunter, dass wir keine Rollen bekommen haben, gelit-

ten.Unddahatmanüberlegt:Dagegenmussmanetwasmachen.Außerdem–seit

1979 drehe ich ja, das sind jetzt über 20 Jahre –habenmir ausländische Schauspie-

ler immer ihreUnterlagen gegeben und gesagt: »Du bist schon ein bisschenweiter

imGeschäft.Wenn du hörst, dass ein Spanier, Italiener, Libanese gebraucht wird,

dann sagmir das doch.Hier, da sindmeine Unterlagen.« Und ich habe diesesMa-

terial immer gesammelt. Ich hatte immer ein Riesen-Archiv beimir und natürlich

kamen dann die Regisseure, Produzenten, Redakteure immer auf mich zu, wenn

sie etwas besetzt haben. Die sagten: »Hey Tayfun, da haben wir ein Drehbuch, da

haben wir fünf Türken. Kannst du uns nicht ein paar gute Schauspieler anbieten?

Wir wollen nicht wieder Laien besetzen und mit ihnen Schwierigkeiten haben.«

Und so hat sich das Casting entwickelt, und 1999 habe ich die Agentur gegründet.

Das ist ja keine Casting Agentur, sondern eine Schauspiel Agentur mit professio-

nellen Schauspielern aus der ganzenWelt.

E.B.: Und wie viele Schauspieler vertrittst du da? Ich habe zwei Artikel gelesen: 1999 stand da et-

was von 170Schauspielern, 2002 standda210Schauspieler.DieAgentur entwickelt sichalso

ganz gut voran?

T.B.: Nun, die Zahlen sind so: Wir haben im Grunde mit 210 Schauspielern angefan-

gen. Ichmuss dazu sagen, für eine Schauspiel Agentur ist so eine Zahl schon recht

groß. Nur, da wir natürlich nur Ausländer vermittelt haben, war es klar, dass wir

nicht mit, sagen wir, 20 Spitzenschauspielern gut verdienen, denn es gab damals

sowieso noch viel weniger Rollen. Jetzt gibt es immer mehr, auch durch die Ar-

beit der Agentur. Und deshalb haben wir mit 210 angefangen aus 70, 80 Ländern

aus der ganzenWelt. Die meisten dieser Leute hatten ihre Arbeit als Schauspieler

aufgegeben. Sie hatten irgendwelche Läden,Übersetzungsbüros, Reisebüros, und

so weiter. Aber sie hatten ihre Leidenschaft für das Schauspiel nicht verloren.Wir

haben sie dann aufgenommen und gesagt: »Okay, wenn wir etwas haben, dann

kommenwir auf dich zurück. Aber erwarte jetzt nicht jeden Tag, dasswir die übli-

che Schauspielerbetreuungmachen.«Dann ging die Zahl runter auf 170, 135 –und

dann letztes Jahr haben wir auf 64 Schauspieler reduziert. Jetzt haben wir also 64

Schauspieler plus die eigentlicheAgentur,die ForeignFaces früher,wurde zu einer

Casting Agentur umgewandelt und da casten wir. Dort haben wir über 600, 700

ausländische Schauspieler in der Kartei, auf die wir immer wieder zurückgreifen.

E.B.: Diese Arbeit ist sicher sehr intensiv und zeitaufwendig. Dabei bist du doch selbst auch vor

allem Schauspieler. Nimmt die Arbeit in der Agentur dir nicht Zeit und Energie von deiner

Schauspielerei weg?Was treibt dich dazu, so viel in dieses Projekt zu stecken?

T.B.: Ich muss das mal ganz klar sagen, denn das ist so ein Dilemma, das ich immer

habe. Sehr viele Leute sagen: »Mann, du hast 64 Schauspieler, da musst du ja

wahnsinnig viel verdienen.« Diese Agentur wirft im Grunde für mich finanziell

gar nichts ab. Ich bezahlemeineMitarbeiter, zahle die Unkosten.Natürlich wollte

ich mir damals mit der Agentur ein Standbein schaffen für die Zukunft, aber

das ist es nicht geworden. Das Einzige, was noch übriggeblieben ist, ist dieser

Missionscharakter. Die Ausländer,manmuss das mal sagen, werden ja nur, wenn

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

sie bereits Erfolg haben, bei deutschen Agenturen aufgenommen. Wenn sie am

Anfang stehen, werden viele gar nicht unterstützt. Dadurch ist das hier wie ein

Zuhause für diese ausländischen Schauspieler. Und ich weiß, dass das auch ein

Dilemma ist, denn viele können nicht raus, obwohl sie es vielleicht woanders

probieren würden, aber sie werden nicht angenommen.

E.B.: Und die bekommen dannwenigstens durch ihre Arbeit hier ein Standbein.

T.B.: Genau! Sie bekommen ein Standbein, sie werden bekannt gemacht und dann

können sie sozusagen flügge werden, denn dann kommen nämlich die deutschen

Agenturen und sagen: »Du hast doch den, der ist doch ganz gut im Geschäft.«

Dann wollen sie ihn. Und dann muss man sehen, ob einem der Schauspieler die

Treue hält und sagt: »Ich bleib bei dir. Ich bin durch dich dazu gekommen.« Ich be-

halte diesen Gedanken, dass es eineMission ist, immer inmeinem Kopf. Er treibt

mich an, immer weiterzumachen, anstatt zu sagen: »Wozu dieser ganze Stress?«

Als Schauspieler arbeite ich gut, verdiene ich gut, was soll ich damit? Ich habe

zwei Kinder, für die hätte ich mehr Zeit. Aber ich habe mir das so geregelt, dass

jetzt so ziemlich alles gut ineinander übergeht und funktioniert. Die Schauspieler

wissen, dass ich zwei Kinder habe, mit denen ich sehr gern viel Zeit verbringe.

Sie wissen auch, dass ich drehen muss. Vor allem das Drehen bringt wieder sehr

viel Arbeit für die Agentur, denn jeder Kontakt mit einem neuen Regisseur, einem

neuen Produzenten, bringt die natürlich auch näher an die Agentur heran. Weil

ich dann sage: »Hey, das ist die Agentur. Du hast mich kennen gelernt. Ich arbeite

nicht nur für die Knete, sondern ich arbeite auch für diese Leute. Also denk daran

für die nächsten Drehbücher, denk daran für die nächsten Rollen, und so weiter.«

E.B.: Also ein Missionsgedanke. Würdest du außerdem auch sagen, dass du dich als Vermittler

zwischen den Kulturen verstehst?

T.B.: Ja, gar keine Frage. Und hier ist es sogar noch extremer. Wir haben ja zurzeit 64

Schauspieler aus, glaube ich, 28 Ländern, und ich komme jeden Tag in Kontakt

mit vielen von ihnen. Und dadurch habe ich sie natürlich auch zu meinen Freun-

den gewonnen. Ich habe aus Singapur Freunde, ich habe aus Neuseeland, aus den

USA, Afrikaner, ich habe Südamerikaner, ich habe Portugiesen – also, das sind al-

les meine Freunde geworden. Da bist du dann der Vermittler zwischen ihnen und

auch zu den Deutschen, natürlich.

E.B.: Da klingt nach einem großen Netzwerk. Doch deine Agentur selbst ist ziemlich schwer zu

finden. Sie liegt im Hinterhof, und draußen hängt auch nur ein kleines Schild. Und doch

solche Verbindungen und Aktivitäten?

T.B.: Ja, das hier habe ich bewusst ausgesucht. Das Büro gefällt mir sehr gut. Denn als

Agentur hast du auch wirklich so einen Andrang, es gibt ja so viele ausländische

Schauspieler. Die wollen auch alle hier rein. Diese 600 in der Kartei würden ei-

gentlich alle gern hier sein. Und sogar die guten Agenturen kontaktieren uns, ob

wir ihnen nicht irgendwie helfen können.

[…]

E.B.: Hier ist eine Frage, vor der ich mich etwas scheue. Sie betrifft deine Identität. Würdest du

sagen, dass du dichmehr als ein deutscher odermehr als ein türkischerKünstler fühlst?Oder

ist diese Frage ohnehin hinfällig?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 303

T.B.: [überlegt eine Weile] In meinem Fall – ich weiß nicht, wie man das sonst beant-

wortenwürde–ichbin eigentlich sehr international aufgewachsen.Dadurch,dass

meine Eltern nicht die üblichen Türkenwaren–meinVaterwar sehr belesen,Aka-

demiker – sind wir schon in sehr jungen Jahrenmit internationalen Leuten in Be-

rührung gekommen. Mein Vater hat bei British Petrol gearbeitet in der Türkei.

Holländer, Engländer, Amerikaner waren bei uns zu Besuch. Da war sowieso un-

serHorizontwahnsinnigweit.Und als wir nachDeutschland kamen,war das jetzt

auchnicht die großeWende,nurdass es eben sehr kaltwarunddieDeutschen sehr

kühl undabweisendwaren. Ichwürdemich also als sehr international bezeichnen,

weil ich natürlich auch durch mein Jahr in den USA ziemlich amerikanisiert wor-

den bin. Aber dadurch, dass ich die Welt und die Menschen liebe, fühle ich mich

eigentlich überall wohl. Ichwürde auch überall mein Zuhause haben, das ist über-

haupt keine Frage. Dazu muss ich aber auch sagen, dass ich sehr glücklich bin,

die türkischen Wurzeln zu besitzen. Ich liebe das türkische Volk. Lassen wir das

ganze politische Blabla einfach mal weg: Die Grundsubstanz des türkischen Vol-

kes gefällt mir einfach sehr gut. Die Türken sind sehr gastfreundlich, sie sind sehr

offen. Lieber würden sie sich den Arm abschneiden, als einem Freund irgendwie

weh zu tun. Gerade Freundschaft wird bei uns so groß geschrieben. Und das sind

die Sachen, die ich mitnehme. Die behalte ich, und die sind türkisch, und da bin

ich stolz. Ich habe diesen sehr großen türkischen Anteil in mir, der alles beein-

flusst,was ich tue, aber ich bin international obendrauf…und auch deutsch. Auch

deutsch gehört dazu.

E.B.: Dieser Aspekt der türkischenWurzeln interessiertmich in Bezug aufsTheater. In Berlin, wie

auch in anderen deutschen Städten, gibt es mittlerweile ja eine große Bandbreite von tür-

kisch-deutschen Theaterprojekten. Wenn wir nun zwei davon, einerseits das Tiyatrom und

andererseits dasDiyalogTheaterFest, betrachten, dann scheint das erste traditioneller zu sein

und enger an das Türkische verwurzelt, während das zweite multikultureller, internationa-

ler orientiert ist. Es geht da zwar nicht darum,Wurzeln zu verleugnen, aber eben auch nicht

darum, sich darauf festlegen zu lassen. Wie würdest du hier deine eigene Position beschrei-

ben? Hast du bereits mit einer dieser Organisationen oder mit beiden zusammengearbeitet?

T.B.: Zusammengearbeitet haben wir nicht. Aber dadurch, dass meine Schauspieler an

beiden Projekten beteiligt waren oder ich Schauspieler von ihnen bekommen ha-

be, habe ich natürlich Kontakt. Ich verfolge beide Arbeiten sehr genau. Mit Diya-

log hast du schon Recht, das ist mehr modernesTheater, wo man auch einmal die

Deutschen anspricht. Das Tiyatrom – das muss ich ganz ehrlich sagen, das ist ei-

ne sehr alte Kritik – zeugt von großer Inkompetenz in SachenTheater. Sie können

Kindertheatermachen, sie können auch ein bisschen türkisches Volkstheaterma-

chen, aber das spricht die Leute nicht an. Also Kinder schon, aber nicht Erwachse-

ne. Erwachsene gehen da im Grunde nur hin, wenn vielleicht ein Bekannter dort

ist. Deshalb gehe ich auch da hin. Ich finde es nur sehr schade, wasmanmit Tiya-

trom macht. Da würde ich mir zum Beispiel wünschen, dass Diyalog TheaterFest

viel mehr Geld bekommenwürde, um dann ihre Richtungmehr verfolgen zu kön-

nen. Und ich verfolge auch das Arkadaş Theater in Köln. Jedes dieser Theater hat

schon irgendwie seineBerechtigung.Abermanchemachen es sich halt zu einfach.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Siemüssten einfachmalmehr auf ihre Situation hier eingehen, als nur türkisches

Volkstheater zu machen.

E.B.: Inwieweit sind solche subventioniertenTheater denn in ihrerThemenwahl frei?

T.B.: Sie sind sehr frei.

E.B.: Tatsächlich? Diyalog scheint recht frei planen zu können. Aber ich habe gehört, dass das Ti-

yatrom, das ja stark vom Kultursenat unterstützt wird, mehr Einschränkungen unterliegt

und sich in einem bestimmten Rahmen bewegenmuss.

T.B.: Das stimmt ja nicht so. Wenn da irgendwelche Themen vorgegeben sind, dann

müssten es ja auch diejenigen sein, die ich dann auf der Bühne sehe.Und die spre-

chenmichwirklich nicht an und es kommt auchwirklich sehrwenig dabei heraus.

Ich gehe sehr oft ins Theater, um zu sagen, vielleicht haben sie sich jetzt ein biss-

chen entwickelt, und ich sehe immer noch das Gleiche.

E.B.: Kurz etwas zumArkadaşTheater. Ichhabegehört, dass dessenLeiter Necati Şahin sich inden

letzten Jahren hauptsächlich in der Türkei aufhielt und sich auch sonst viele Leute dorthin

zurückorientieren.Weißt du etwas über die Situation oder Position des ArkadaşTheaters?

T.B.: Das ist so eine Art Mittelweg, was die dort machen. Ich höre da sehr intellektu-

elle Sachen, sehr schriftstellerische Sachen, sehr poetische Sachen, dass sie auch

einmal Nâzım-Hikmet-Stücke und Gedichte aufführen. Das macht zum Beispiel

Tiyatrom kaum.Aber so richtig in diemoderne Richtung geht das Arkadaş ja auch

nicht.

E.B.: Wenn man sich also für ganz modernes, internationales türkisch-deutsches Theater inter-

essiert, sind es dann Projekte wie Diyalog, oft ohne große offizielle Unterstützung, die man

dann aufsuchenmüsste?

T.B.: Absolut. Das ist wirklich der Bereich, wo ich sagen würde, da passiert am meis-

ten. Da sollte man, wenn man sich wirklich für Theater interessiert, eher in die-

se Richtung begeben als zu Tiyatrom oder Arkadaş. Naja, offen kritisiert wird in

diesem Bereich sowieso nicht. Ich bin zum Beispiel jemand, der sich da ganz zu-

rückgezogen hat von all den türkischen Gruppen, weil ich finde, da geht es nicht

wirklich umTheater.Da geht es umArbeitsbeschaffungsmaßnahmen, es geht ein-

fach um den monatlichen Lohn, den sie da bekommen. Richtig dafür zu arbeiten

und zu schwitzen, das tun kaum noch welche. Oh, eines noch, denn das ist ganz

wichtig: Ein weiterer Grund für diese Ablehnung gegenüber der Entwicklung [des

türkisch-deutschen Theaters] in Deutschland: Ich habe 1981 an der Schaubühne

angefangen, das warmein erstesTheater, und gleichmit Peter Stein, der war groß

damals.Damals hat Peter Stein sich überlegt, dassman auch für die türkische Ge-

meinde etwas machen sollte, und er hat ein Türkenprojekt entwickelt. Er hat vom

Senat für die Schaubühne wahnsinnig viel Geld bekommen, und wir haben über

anderthalb Jahre ein Türkenprojekt in der Schaubühne gehabt.Wir haben imalten

Theater angefangen und im neuenweitergemacht. Es wurde viel inszeniert. Doch

da haben wir so ein bisschen den Fehler gemacht… Peter Stein hat da gesagt, es

gibt in Berlin und in Deutschland kaumTheaterleute, wir müssen also die Türken

aus der Türkei holen. Jetzt gab es natürlich die Türken, die aus Deutschland ka-

men und hier schon als Schauspieler gearbeitet haben, und die waren sauer, dass

da plötzlich Leute aus der Türkei kamen. Und es gab einen Riesenkrieg unter die-

sen Leuten. Es entstanden zwar auch richtig schöne Sachen, sehr poetische, sehr

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 305

musikalische Sachen, Musicals hat man gemacht, tolle Stücke hat man gemacht,

super kühn, so richtige Schaubühnenstücke hat man gemacht. Aber trotzdem ist

dieses Theater deshalb kaputt gegangen, weil diese Selbstzerfleischung der Tür-

ken so stark war, und diese Ablehnung von Türken aus der Türkei oder gegenüber

Deutschtürken. Es ist wirklich kaputt gegangen. Und da hat man auch gesehen,

dass es nicht wirklich umTheater ging. Die haben nur diese Gelder kassiert und

an die eigene Kasse gedacht. Die haben im Grunde die ersten guten Tendenzen

zerstört.

E.B.: Trotz aller Hindernisse ist heute aber türkisch-deutsche Kunst so populär wie nie zuvor. In

den 1990er Jahren gab es regelrechte Explosionen im Bereich von Literatur – ich denke da

an Emine Sevgi Özdamar und Feridun Zaimoğlu –, von Film, hier unter anderemmit Fatih

Akin, und auch im Bereich des Kabaretts und der Ethno-Comedy. Siehst du da eine weitere

Entwicklung voraus oder ist das nur eine Phase.

T.B.: Nein! Eine Phase wird das auf keinen Fall bleiben.Diese Position, die sich die Tür-

ken hier erarbeitet haben, die werden sie nicht mehr aufgeben. Sie werden noch

weiter gehen. Man sieht ja heute, dass die erfolgreichsten deutschen Filme von

Türken gemacht werden. Fatih Akin, der jetzt gerade mit Solino rauskommt. Auf

den Festivals sind plötzlich nicht mehr deutsche, sondern türkische Regisseure,

die alsDeutsche verkauftwerden.UnddiesenRaum,diese Freiheitwerden sie sich

nicht mehr nehmen lassen, den haben sie erkämpft, und damit hat sich das auch

schon getan. Es wird noch weiter gehen. Sie werden irgendwann auch nichtmehr

nur als Regisseure arbeiten. Da gibt es schon die ersten. Sie werden selbst produ-

zieren.Eswird türkischeEichingers geben.Eswird vielleicht irgendwoechtes tür-

kischesTheater geben, riesengroß,mit viel Gerät. Dann fahren sie vielleicht nicht

nach Paris, umTheatre de Soleil zu sehen, sondern dann kommen sie nach Berlin,

umdieTürkengruppe zu sehen.Also ich glaube schon,dass sichdaunheimlich viel

bewegen wird.

E.B.: Eine sehr optimistische Vision…

T.B.: Naklar!Habe ich auch.Muss ichdoch! Sonst könnte ichmeine ganzeArbeit aufge-

ben.Nein, aber wennman daswirklich beobachtet,was für eine Kraft undwas für

ein Potential darin steckt. Vor allem, solche Sachen entstehen ja nicht aus Gemüt-

lichkeit und Reichtum, sondern aus Armut, Not, sagen wir mal, wenn die Politik

Scheiße baut. Dann ist das Kabarett plötzlich ganz groß.Weil es da plötzlich was

zu kritisieren gibt. Die Türken haben so viel Wut im Bauch und so viel Erniedri-

gung in ihremHerzen,dass sie dagegen vorgehenmüssen.Unddas tun sie gerade.

Sie schreien das heraus. Und dieser Schrei sind die Filme, die Theaterstücke, die

Bilder, die Gedichte.

E.B.: Der künstlerische Ausdruck interessiert mich – gerade auch, was dabei mit der deutschen

Sprache geschieht. Manche Künstler, wie etwa Özdamar, sagen, dass ein Teil ihrer Identi-

tät in ihrem Akzent liegt und sie diesen auch gar nicht verleugnen oder verlieren wollen. Ich

finde es faszinierend, dass jetzt so ein Selbstbewusstsein unter türkischenKünstlern existiert

– und das hat, wenn ich das recht verfolge, eben auchmit so Leuten wie Zaimoğlu zu tun, die

sehr präsent sind undmit einer bewusst heftigen Sprache an die Öffentlichkeit treten.

T.B.: Natürlich.Das ist es ja genau.Dieses Ablehnen von Eigentümlichkeiten innerhalb

der deutschen Gesellschaft ist sehr groß. Man könnte ja sagen: »Mein Gott, ein

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Akzent macht doch nicht den Menschen aus! Das ist doch nur die Sprache, die er

spricht.Undwarumsoll er die Sprache auchunbedingt perfektionieren?Wenndas

zu ihm gehört, dann lasst ihn doch! Du verstehst ihn doch auch so.« Das geht aber

nicht in die Köpfe der Deutschen rein. Du wirst diesen Spruch von deutschen Re-

dakteuren und Produzenten oft hören: »Das können wir unseren deutschen Zu-

schauern nicht zumuten.« Und das sind so Akzente, das ist auch anderes Ausse-

hen – ein bisschen dunkler, und schon kann man das den deutschen Zuschauern

nichtmehr zumuten. […] Das ist es, was in Deutschland wirklich unheimlich viele

Barrieren setzt. Immer noch. Das geht in alle Richtungen: Akzente, Aussehen, du

brauchst nur einen anderen Pass zu haben, und so weiter und so fort. Und das ist

ein Kampf!

E.B.: Vielen Dank für das Gespräch, Tayfun.

3. »Metaphern, perfekt übersetzt aber total unverständlich«
Emine Sevgi Özdamar, Berlin, 25. November 2002

Emine Sevgi Özdamar ist Schriftstellerin und Schauspielerin.

E.B.: Sevgi, du bist der deutschenÖffentlichkeit hauptsächlich als Autorin bekannt.Doch dane-

ben hast du auch einen faszinierendenTheaterhintergrund, sowohl in der Türkei als auch

in Deutschland und in Frankreich. Gehen wir einmal chronologisch vor. Wie begann das

alles?

E.S.Ö.: Ich war zwölf Jahre alt und ging in Bursa in die Orta Okul, also die Mittelschu-

le. Dort hatte ich eine Freundin, ein Waisenkind, das weder Mutter noch Vater

hatte. Sie war meine liebste Freundin. Eines Tages war sie nicht in der Schule.

Also fragte ich: »Wo ist sie?« – »Sie ist auf der Probe.« – »Welche Probe?« – »Ein

Schauspieler vom Staatstheater ist hier. »Der eingebildete Kranke« von Molière

wird inszeniert.« Und da ging ich so einfach ganz lustig in die Probe hinein. Ich

sah den Regisseur gar nicht, denn der war ein schwarzer Türke. Er saß in dem

dunklen Raum, ich hörte nur seine Stimme. Ich suchte nach meiner Freundin,

und er sagte, diese Stimme sagte: »Jetzt ist die Frau des eingebildeten Kranken

ja auch da.« Er gab mir diese Rolle. Wir probten dann außerhalb der Schulzeit.

Ich ging in der Nacht nachHause, und das gefielmir sehr.Dann führten wir das

auf und bekamen Blumen und auch Applaus. Und das hat mir natürlich auch

sehr gefallen. Als nächstes kamdann der Intendant vomStaatstheater und holte

mich als begabtes Kind zum Staatstheater. Dort spielte ich zuerst kleine Rollen,

diesmal allerdings mit den Professionellen zusammen. Das war in »Bürger als

Edelmann« vonMolière.Dort trat ich dreiMonate lang auf und verdiente in die-

ser Zeit sogar Geld. Und ich habe mir geschworen, als ich über die Brücke lief

– Bursa hat ja mehrere Brücken, eine ehemalige osmanische Hauptstadt, eine

wunderschöne Stadt – dort habe ich mir geschworen, dass ich Schauspielerin

werde. Und danach habe ich nur versucht, weiterzuspielen.Während ich in die

Schule ging, habe ich immer auch in den Volkshäusern gespielt, englische Stü-

cke, alle Arten von Stücken.Wirwurden von tollen professionellenTheaterregis-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 307

seuren inszeniert und auch auf Tournee gebracht. Das sind unvergessliche Sa-

chen für ein 15-, 16-jähriges Mädchen, besonders so eine Freiheit zu gewinnen,

die ich ja sowieso sehr liebte. Ich bin ja ein Straßenkind gewesen, habe bis Mit-

ternacht gespielt. Damals gab es einen ganz anderen Rhythmus in der Türkei.

Sie war nicht so gebaut wie heute. Kleine Gassen, da kam kaum ein Auto hin.Da

gingen Esel oder, was weiß ich, Vogelfamilien irgendwo hin.

E.B.: Diese Zeit hast du auch in deinen Romanen verarbeitet. Welche Parallelen gibt es da zu

deinerTheaterzeit? Hast du viel von deiner eigenen Biografie in die Texte genommen?

E.S.Ö.: Also,wenn das einmal nötig ist, schreibe ich vielleichtmeine eigene Autobiogra-

fie. Aber die einzelnen Szenen in den Romanen müssen nicht unbedingt auto-

biografisch sein.

E.B.: Du hast den eingebildeten Kranken erwähnt. Gab es damals viel französisches und euro-

päischesTheater in der Türkei? Und wie stand es mit türkischenTheatertraditionen?

E.S.Ö.: Die gab es auch.Duweißt ja, es existieren da nicht sehr viele Stücke.Es gabOrta

Oyunu,das traditionelle türkischeTheater.UnddawurdevielesnachMolièread-

aptiert. Zum Beispiel spielt der Diener eine große Rolle, gerade in der Intrige in

einem bürgerlichen Haus. Deswegen habe ich immer die Dienerrollen sehr ge-

liebt, denn die waren bei Molière ja Hauptrollen. Die Diener waren die Schlaus-

ten, sie haben die Intrige vorbereitet, danach die Probleme aufgelöst, die Lie-

benden zusammengebracht und so weiter. Sie waren Menschen, die natürlich

auch Zauber schaffen. Und das hat mir sehr gut gefallen.

E.B.: Hat das traditionelle türkischen Schattentheater zu dieser Zeit auch noch eine Rolle ge-

spielt?

E.S.Ö.: Schattentheater gab es auch.Als ich einKindwar, zumBeispiel alsmeineBrüder

mit 50 anderenKindern zusammen beschnittenwurden, da hatmein Vater zum

Fest Schattenspieler und Sänger eingeladen.

E.B.: Auf die große Bühne wurde das KaragözTheater nicht übertragen?

E.S.Ö.: Nein,aber indenkleinenOrten, indenCafés,wuchsenwirmit derTraditionauf.

Das osmanische Reich war sehr kosmopolitisch. Alle Arten von Nationalitäten

lebten in der Türkei zusammen. Und das Schattenspiel entstand, weil man das,

was Gott geschaffen hatte, nicht nachahmen durfte. Schatten sind eben nicht,

was Gott schuf, sie sind verkleinerte Figuren. Da konnte man in Ruhe die Re-

gierung und die Politik kritisieren. In Satiren erlaubteman sich alles. Das Schö-

ne ist, dass es in Karagöz und auch in Orta Oyunu um Missverstehen geht. Da

sind verschiedene Nationalitäten vertreten – Juden, Türken, Kurden, Griechen

aus der Türkei –und die kommen alle zusammen und verstehen einander nicht.

Und durch diesesMissverstehen entwickelt sich eine Szene.Das gefiel mir sehr,

dass man sich da nicht so gut versteht. Sprachen, Dialekte.

E.B.: Wie ging es dann bei dir schauspielerisch weiter?

E.S.Ö.: Ich kammit 18 nach Deutschland und hatte nur ein Ideal: weiter Schauspielerin

zu sein, und vielleicht auch in Deutschland. In die Schule gehen, davon träumte

ich auch. Dann lernte ich einen Brechtianer kennen, der mich mit dem Brecht-

Theater bekannt machte. Er nahmmich dorthin mit. Und ich war zum Beispiel

fasziniert von »Arturo Ui«.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

E.B.: Konntest du selbst damals auch schonTheater spielen?Oder hast dunur in dich aufgenom-

men?

E.S.Ö.: Nein, ich lebte und ging dann auch in die Studentenbewegung und habe im-

mer alles aufgenommen. Und dann ging ich auch immer zumTheater, schaute

mir Stücke an oder hörte Brecht-Lieder. Dann ging ich auch hier in die Schau-

spielschule, ein halbes Jahr lang. Da gab es schon Fritz Kirchhoff. Und da war

eine berühmte Schauspielerin. Sie hatmich aufgenommen, und ich habe bei ihr

sechsMonate studiert.Daswar 1967.Dann kehrte ich nach Istanbul zurück.Und

dann ging ich in die Schauspielschule, die eine der fantastischenTheaterschulen

war. Denn sie war von Muhsin Ertuğrul gegründet worden, Haldun Taner dann

auch, Nurettin Sevin und anderen. Und aus Europa und aus Amerika bekamen

wir auch Lehrer, denn dieser Direktor der Schule, Beklan Algan, hatte im Actors

Studio in New York studiert, undMarlon Brando war einer seiner Lehrer gewe-

sen. Diese Tradition hatte er mitgebracht. Wir haben alle Arten von Theaterbe-

wegungenmitbekommen.Da kam auch ein Professor aus Amerika, der erzählte

uns zumBeispiel vomLivingTheatre,gabunsBeispiele.Daswar einewunderba-

re Schule. Von neun Uhr bis Mitternacht blieben wir dort. Idealistische Lehrer,

wenn wir etwas Tolles machen wollten. Eine wunderschöne und unglaubliche

Zeit.

E.B.: Du hast das Brecht Theater erwähnt. Wie wichtig war dieses Theaters damals in der Tür-

kei?

E.S.Ö.: Das war sehr aktuell. Ohne Brecht kann man sich die sechziger Jahre gar nicht

vorstellen. Brecht ist sehr wichtig fürs Theater und die 68er Bewegung. Aufklä-

rerisch, anti-illusionistisch, und so weiter. Es wurde sehr viel Brecht gespielt.

E.B.: Duwarst in Istanbul drei Jahre lang in derTheaterschule. Und dann?

E.S.Ö.: Ja, drei Jahre, und dann bin ich professionell geworden. Dann bin ich nach An-

kara, zum Ankara Ensemble. Dort gab es diesen Brechtianer, der zurückgekehrt

war undTheaterstücke geschrieben hatte: Vasıf Öngören. Er schrieb guteThea-

terstücke, undman inszenierte ihn.Doch weil er auch ein Linker war,musste er

nachdemMilitärputsch abtreten.Man schloss dasTheater,unddie vierDirekto-

ren gingen wegen ihrer politischen Einstellung ins Gefängnis. Das ganze Thea-

terprojekt wurde eingefroren. Und dann machte ich eine Weile Tournee-Thea-

ter, solang man uns das erlaubte. Doch dann wurde auch dieses Projekt verbo-

ten. Danach arbeitete ich als Synchronsprecherin, als Kamera-Assistentin und

zwei Jahre lang als Werbefilm-Regisseurin. Doch es ging mir nicht gut in die-

ser Zeit. Ich hatte furchtbare Sehnsucht nach demTheater. In der Türkei waren

dies dunkle Jahre. Man konnte wegen Wörtern ins Gefängnis gesteckt werden.

In solch schlimmen Zeiten hilft einem natürlich ein Traum. Und ich hatte den

Traum,mit einem der Brecht-Schüler zu arbeiten, mit Bruno Besson. Vonmei-

ner Schweizer Freundinhatte ich vonBessongehört,der Intendant anderVolks-

bühne war. So setzte ich mich eines Tages in den Zug und kam nach Ost-Berlin.

Dort traf ich Besson und sagte: »Ich bin gekommen, um das Brecht-System zu

lernen.« Er blickte mich mit großen Augen an und antwortete: »Willkommen!«

Danndurfte ich inHeinerMüllersStück »DieBauern«hospitieren.Danach sagte

der Regisseur Fritz Marquardt: Wenn dasMädchen hierbleibt,mussman unbe-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 309

dingtmit ihr arbeiten. Ich wurde sofort als Dramaturgin und erste Regie-Assis-

tentin engagiert, zuerst vonMatthias Langhoff unddann vonBesson.Als Besson

nach zwei Jahren die DDR verließ und nach Paris ging, schlug er mir vor, ihn zu

begleiten. Und so ging ich 1978 zu ihm nach Paris.

[…]

E.B.: In jener Zeit gab es einige Jahre lang ein türkisches Ensemble an derBerliner Schaubühne.

Warst du daran nicht auch beteiligt?

E.S.Ö.: Die wollten damals, Anfang der achtziger Jahre, dieses Türkenprojekt machen.

Sie haben dann meinen Lehrer hergeholt und mich in Paris angerufen, ob ich

nicht mitarbeiten will. Beklan Algan, der im Actors Studio gewesen war. Er hat

Tausende von Materialien bekommen, doch wir hatten kein Stück. Er wollte al-

les selbst machen, aber er war auch Alkoholiker. Dann kam seine Frau. Sie ha-

ben dann so ein trauriges Gastarbeiterstück herausgebracht. Und dann gingen

die Kämpfe los, denn die Schaubühnewollte das nicht mehr auf ihrer Bühne und

wollte, dass die zu einem anderen Ort gingen, zu einem türkischenTheater. Da

gab es jahrelang ganz blutige Kämpfe unter den Türken, um das zu erreichen.

[…] Auf der Schaubühne haben wir angefangen und dann raus, zum Tiyatrom.

E.B.: Ichhörte, dass es zuStreitigkeiten zwischenTürkenkam,die inDeutschlandwohnten, und

Türken, die für das Projekt aus der Türkei geholt wurden.

E.S.Ö.: Ja,unheimlich,denndaging esumhoheGeldsummen,etwa400.000Mark.Und

die bekam nur dieses Theater. Und die lassen keinen rein. Obwohl ich Brecht-

Schülerin bin und als Schauspielerin sehr erfahren, hat mich keiner jemals ge-

fragt,ob ichdamitarbeitenwill.Das ist sowie inderTürkei: EineFamilie kommt

an die Macht und sitzt da.

E.B.: Hört sich wie eine verpasste Chance an.

E.S.Ö.: Ja.Meray Ülgen, der in Köln diese schönenMärchen gemacht hat, ist auch weg-

gegangen. Denn er hat sich vor diesen blutigen Kämpfen hier zurückgezogen.

[…]

E.B.: Und duwarst dann also in Frankreich.

E.S.Ö.: Ja, und ich brauchte eine Aufenthaltserlaubnis.Man sagtemir, dass ichmich bei

der Universität Sorbonne mit den Arbeiten, die ich gemacht hatte, melden und

fragen sollte, ob ich an die Uni gehen durfte.Weißt du, ich habe amTheater die

Szenen gezeichnet, ganz schnell. Ichwollte nur fürmichDokumentemithaben,

damit ich mich daran erinnere, was gemacht wurde. Und über die Schrift ver-

stand ich nicht so gut, was da geschah. Also machte ich das bildlich und über

MarionettenundKollagen. Ich hatte vieleMappen,unddarausmachten sie Aus-

stellungen, Programmhefte und Plakate. Die brachte ich als meinMaterial über

meinen Beruf zur Universität.Und sie sagtenmir, ich sei sehr weit, ich bräuchte

gar nicht studieren, sondern ich sollte eine Doktorarbeit schreiben. […]

E.B.: Undwie lief das?

E.S.Ö.: Ich habe 25 Seiten Programm gemacht, und dann sagte mein Professor: »Wun-

derbar, das Programm, gehen Sie nur nach Bochum« – denn ich musste dort

spielen – »gehen Sie und spielen Sie, wir erwarten die Doktorarbeit.« Dann ha-

be ich aber mein erstesTheaterstück geschrieben. Ich habe mich am Bochumer

Schauspielhaus auf »Karagöz in Alamania« konzentriert. Claus Peymannwar da

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Direktor. Er wollte mit mir arbeiten, aber ich wollte in dieser Zeit meinTheater-

stück schreiben. […]Daswarein tollerDirektor,Peymann,unddieanderenauch,

und die habenmir gesagt, sie erwarten vonmir einTheaterstück und sie werden

mich sechs Monate lang finanzieren. […] Ich habe 1979 nicht sofort damit ange-

fangen. Aber nach zwei Jahren hatte ich das enormeBedürfnis, einTheaterstück

über einenMann zu schreiben, dessen Brief ich gelesen hatte.Den habe ich aber

nie kennen gelernt. Aber die Geschichte berührte mich.

E.B.: Was kam nach der Bochumer Zeit?

E.S.Ö.: Und dann habe ich amFrankfurter Schauspielhausmein erstesTheaterstück in-

szeniert. Das war 1986.

[Interview unterbrochen]

E.B.: Zu deinen Dramen: Ich hatte bisher gedacht, dass du drei Stücke geschrieben hast. Doch

scheinbar gibt es ein viertes und sogar noch einweiteres auf Türkisch.Was ist da die Chro-

nologie?

E.S.Ö.: »Karagöz in Alamania« war das erste, 1982. Und dann habe ich »Hamlet Ahmet«

auf Türkisch geschrieben. Das ist nach »Hamlet«, und Ahmet ist ein türkischer

Bauer. Das war 1984 oder so. […] Dann kam 1991 »Keloğlan in Alamania«, und

»Karriere einer Putzfrau« kam nach »Keloğlan«. Als ich 1986 mein Theaterstück

[»Karagöz«] inszenierte, hatte ich diesenMonolog schon geschrieben, aber noch

nicht zumTheaterverlag gegeben. Später gab ich das Stück demVerlag [Kiepen-

heuer &Witsch], als mein erstes Buch rauskam.

E.B.: Und das erschien da ganz unverändert?

E.S.Ö.: Ja,ganzunverändert.Und»Noahi«habe ich jadannvor zwei Jahrengeschrieben.

E.B.: Doch veröffentlicht wurde es erst dieses Jahr, also 2002. …Wennman das mal überblickt:

Karagöz und Putzfrau wurden in den achtziger Jahren, Keloğlan in den neunziger Jahren

undNoahi in den 2000ern geschrieben.Drei Jahrzehnte, drei Generationen von Türken in

Deutschland. Gibt es da eine Verbindung?

E.S.Ö.: Ja, ich wollte so eine Art Serie machen. Deswegen habe ich »Keloğlan« nicht zu-

fällig, sondern ganz bewusst »Keloğlan in Alamania« genannt, so wie »Karagöz

in Alamania«.

E.B.: Doch nicht »Noahi in Alamania«.

E.S.Ö.: Nein, das habe ich nicht so nachgedacht. Aber das könnte imGrunde sein, »No-

ahi in Alamania«.

E.B.: Wennmandie Sprache betrachtet: ImKaragöz gibt es viel Türkisch und auch sogenanntes

Gastarbeiterdeutsch.

E.S.Ö.: Klar.Oder auchMetaphern,perfektübersetzt aber total unverständlich,absicht-

lich unverständlich. Und dann aber bei »Keloğlan« …

E.B.: Da gibt es eine Katze…

E.S.Ö.: Ja, die übersetzt zwischenMutter und Sohn.

E.B.: Das erleichtert das Verständnis auch fürs Publikum.

E.S.Ö.: Ja, das ist genau so. Und es zeigt auch die Realität, dass Türken der ersten Ge-

neration und deren Kinder sich mit der Sprache nicht mehr verständigen kön-

nen. Das war die zweite Ebene.

E.B.: In »Noahi« gibt es dann gar kein Türkisch mehr, nur noch übersetzt, wie zum Beispiel im

Regenlied zu Beginn. Erscheint das Türkisch da also ganz ins Deutsche integriert?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 311

E.S.Ö.: Ja, hineingenommen. Ganz richtig, da hast du einen guten Punkt gefunden.

Mein Gott, wenn ich das gewusst hätte, hätte ich ja noch mehr davon gemacht.

[lacht]

E.B.: Kehren wir zu »Karagöz« zurück: Im Gegensatz zu »Putzfrau« wurde das Stück ja nicht

unverändert in deinemBandMutterzunge veröffentlicht, sondern ist dort zu einemProsa-

stück geworden.

E.S.Ö.: Der Text, die Dialoge, alles ist wie imTheaterstück, nur genauer erklärt. »Es war

einmal ein Dorf, in dem ein Mann und eine Frau lebten…« Ich inszenierte das

Stück, und nach meiner Inszenierung fügte ich diese Passagen ein. In der Er-

zählung steckt also dieTheaterarbeit mit drin.

E.B.: »Karagöz«wurde von Bochum in Auftrag gegeben, doch du hast es erst vier Jahre später in

Frankfurt inszeniert.

E.S.Ö.: Ja, in Bochum sollte Matthias Langhoff die Bühne machen, aber Matthias wur-

de schwer krank. Dann konnten wir nicht anfangen. Und dann ging Peymann

zumBurgtheater.Man konnte das Stück nichtmehrmachen, obwohl es im Pro-

gramm drin war. So blieb es liegen.

E.B.: Dannwurde es verschiedeneMale angesetzt, doch kam nie auf die Bühne.

E.S.Ö.: Ja, die suchten zum Beispiel für dieses Stück bei Opel extra Gelder, aber Lang-

hoff regte sichdarüberaufundsagte: »AberEmine,guckmal,wennderPeymann

Thomas Bernhardt macht, glaubst du, er wird dann für Bernhardt bei Opel Gel-

der suchen?« Also, er sagte: »Ne, die haben Angst vor diesem Stück.«

E.B.: Du sagtest mir einmal, dass die Rolle der ÜmmüRenanDemirkan angeboten wurde?

E.S.Ö.: Genau, die Kölner wollten das Stückmachen. Renan Demirkan war dort Schau-

spielerin. Ich wusste, dass man ihr die Rolle der Ümmü anbieten würde. Also

fuhr ich hin und traf michmit ihr, um sie zu überzeugen. Aber sie war ganz un-

freundlichzumirundsagte: »Wirhabenheuteüber ihrTheaterstückgeredet. Ich

habe gesagt, dass ich dagegen bin.« Und ich sagte: »Dürfte ich den Grund wis-

sen?«Da sagte sie: »So kannman sich nicht über die Arbeiterklasse äußern.Man

redet nicht so über dieseMenschen, diese armenMenschen.« Als obmein Stück

türkenfeindlich wäre. So hatte sie das verstanden. »Und das ist folkloristisch«,

sagte sie auch.Und ich antwortete darauf: »Das ist nicht folkloristisch.« Also, sie

hattemich gar nicht verstanden. […]Weißt du, Türken sind untereinander auch

nicht immer nett. Man denkt immer, dass die Türken solidarisch wären. Doch

das sind sie nicht.Warum sollen sie auch?

E.B.: Aber dann kam das Stück doch noch in Frankfurt zustande, unter eigener Regie sogar. Du

hast das später in einem Artikel in der Zeit beschrieben.Wie kam das alles ins Rollen?

E.S.Ö.: AdolfDresen, einwunderbarerDirektor, las das Stück.Und seinDramaturg, ein

ganz berühmter Dramaturg, Horst Laube, las das auch und sagte: »Wunderbar!

Wunderbar!« […]UndDresen ging dann zuder damaligenKultusministerin und

holte ungefähr 400.000Mark extra für dieses Stück raus. Bevor er wegging, leg-

te er das Geld für »Karagöz« auf den Tisch. Dann kam der Rühle als Intendant,

auch ein sehr intelligenterMann.Und dann haben siemir große Chancen gege-

ben. Ichhabegesagt: »Ichmöchtemit Stars arbeiten,mit Filmstars.Mit Fassbin-

der-Schauspielern, mit einer Opernsängerin, einer Griechin, einem türkischen

Filmstar, Tuncel Kürtiz, er erhielt sogar den Silbernen Bären hier. Und richtige

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Arbeiter, Gastarbeiter, also einen Kebab-Salon Besitzer, richtige Tiere. Ich habe

alles gekriegt, was ich wollte.

E.B.: Was hatte es aber nunmit diesem Begleittext auf sich, den Günter Rühle vor der Premiere

ans Publikum verteilen ließ? Er versuchte, das Stück zu erklären, oder?

E.S.Ö.: Ja, aber er hatte vielleicht auch nicht ganz unrecht damit. Denn ich hatte ei-

nenbeinahe teuflischenDrang,alles verdrehen zuwollen,die Sache immernoch

weiter zu verfremden. […] Es gab immer wieder Versuche, Stücke über Fremde

zu schreiben.Die soziale Rolle des Türken zu dieser Zeit war die Rolle des armen

Mannes. Daher machte man immer mitleidige Stücke. Auch die Türken selbst

schrieben traurige Stücke, denn es waren nicht die Betroffenen, die sie schrie-

ben, sondern die Intellektuellen, die höheren Schichten, die etwas über die Tür-

ken inszenieren durften. Und sie sahen in diesen Menschen bemitleidenswer-

te Geschöpfe. Ich sah die Leute nicht so. Ich stellte mir immer Fragen wie: Was

passiert mit der Sprache? Was passiert mit der Ästhetik des Landes, aus dem

man kommt? Wie überleben diese Menschen? Oder ich sah dieses gebrochene

Deutsch, das bald eine neue Sprache würde. Ich suchte auch das Burleske ihrer

Situation. Denn ich sah diese Menschen nicht als arme Tiere, sondern als Hel-

den. Ich empfand, dass diese Menschen Helden waren, diese erste Generation,

die für viele Leuteunsichtbarwar.DieUnsichtbaren, sowie auchdiePutzfrauen:

Wenn sie irgendwo putzen, reden zum Beispiel zwei Gangster über ihre Mord-

pläne.Das siehtman auch in den amerikanischen Filmen: EinMann putzt in der

20. Etage, und zwei Männer machen daneben ihre Mordpläne. Oder die Mäd-

chen, die hier in den Männerpissoirs putzen, erzählten mir, dass die Kerle ihre

Schwänze einfach rausholen – die sahen die Frau einfach nicht. Aber ich mein-

te: »Das ist doch nicht schlecht, wenn man euch nicht sieht, dann könnt ihr als

Unsichtbare alles viel freier beobachten.«

E.B.: Aber als Unsichtbarer hat man auch keine Stimme.

E.S.Ö.: Genau, man hat auch keine Stimme. Und dann wollte ich diesen Unsichtbaren

sozusagen etwas Stimme geben. Ichwar auch sehr neugierig auf die Frauen, die

dort in den Toiletten putzten. Da gab es zum Beispiel eine Griechin, eine ganz

feine Frau, sie machte nach jeder Frau die Toilette sauber. Ich fragte mich im-

mer: Was war diese Frau, bevor sie hierherkam? Okay, sie kommen hierher und

arbeiten als Putzfrauen oder Putzmänner und Straßenfeger, aber was ist ihre

Geschichte? Das interessierte mich sehr.

E.B.: Du betonst ja häufig, dass in jedem Menschen ein Roman stecke. Ich denke da etwa an

diesen Gastarbeiter, dessen Brief die Grundlage zu Karagöz bildete. Du wolltest ihm eine

Stimme geben, da er es selbst nicht konnte.

E.S.Ö.: Genau so war das.

E.B.: Gerade in deinen Putzfrauenrollen, die ja immer wieder auftauchen, steckt aber auch ei-

ne gewisse Tragik. Da war jemand Opernsängerin und ist nun Putzfrau, ironischerweise

noch dazu an gleicher Wirkungsstätte, an der Oper. Sie hat also immer ihren Traum vor

Augen, kommt aber doch nicht an ihn ran. Das ist doch tragisch!

E.S.Ö.: Natürlich! Tragisch und komisch.Wie im Leben eben. Vielleicht war sie Opern-

sängerin, vielleicht hat sie aber auch nur im Chor gesungen und wollte ein Star

werden, hat das aber nicht geschafft und ist deshalb nach Deutschland gekom-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 313

men.Und inDeutschland kannman dann auch viel besser behaupten, dassman

ein Star geworden wäre, wenn man in der Türkei geblieben wäre. All das spielt

da mit hinein. Etwas kann wahr sein, nicht wahr sein, halb wahr sein.

E.B.: In Deutschland ist es oft nicht die erste Generation, sondern erst die zweite oder dritte, die

solcheTräumeverwirklichenkann.Mir sagte vor kurzemein türkischerKünstler der zwei-

ten Generation: »Mein Vater versteht eigentlich gar nicht so recht, was ich mache, aber er

hat mich immer dabei unterstützt.« Das ist die Kraft der ersten Generation. Selbst wenn

sie es nicht selbst machen konnten, da sie ja arbeitenmussten…

E.S.Ö.: Ich sehe die ersteGeneration als einenBaum,der sich aus derErde löst undnach

Deutschlandkommt, sich hierwieder einpflanzen, also für sichErdefindenwill,

aber auch immer Sehnsucht danach hat, in die Heimat zurückzukehren. Diese

Menschen der ersten Generation waren zwar hier abwesend, aber trotzdem

blieben sie auch dort, denn ihr Plan war es ja, irgendwann wieder in die Türkei

zurückzukehren. Die zweite Generation wiederum sagte: »Wenn meine Eltern

gehen, dann gehe ich auch.« Und erst die dritte Generation sagte dann: »Ich

gehe nicht, ich bleibe. Das hier ist mein Land.« Die richtige Emigration fängt

erst jetzt an, in den letzten zehn Jahren.Denn die früheren Generationenwaren

noch nicht recht entschlossen, hier zu bleiben. Wenn das aber geschieht, dann

trockenen natürlich auch die Liebesquellen aus.

Du kommst wie ein Goldgräber in ein Land und störst als ein fremdes Tier die

übrigen Tiere. All das machte die erste Generation durch. Und mit der Sprache

machten sie sehr schlechte Erfahrungen. Die konnten sie ja nicht. Man sagt,

das deutsche Wirtschaftswunder habe Kolonien innerhalb des eigenen Landes

geschaffen. Die Deutschen waren früher ja keine Kolonialisten.Wenn Deutsch-

land die Türkei vorher kolonialisiert hätte, dann hätten die Türken ja schon

deutsch gesprochen. Aber so haben die Deutschen hier mit ihren Ausländern

einen Sprachprozess durchlaufen müssen. Sie sind über ihre eigene deutsche

Sprache gestolpert, haben sie gebogen, kaputt gemacht, gebrochen gemacht

oder gelacht über die Sprache. Es ist viel passiert mit der Sprache.

E.B.: Es ist spannend, das auf die Kunst zu übertragen. Etwa in »Karagöz«: Türkisch undGast-

arbeiterdeutsch kommt da vor, doch das vermischt sich dann immer weiter und lässt neue

Formen entstehen…

E.S.Ö.: Ich wollte, dass man den Leuten nicht mit Mitleid begegnet, sondern in einer

Fremdheit. Denn ichmeinte, die wahre Begegnung fände dann statt, wennman

sich in der Fremdheit begegnet.Wennman sagt: »Ach so, das sind Fremde, und

die verstehe ich nicht.« Denn sonst sagtman ja immer: »Ja, das verstehe ich, das

sind Türken, die sind die Ärmsten, die immer putzen müssen.« Aber das reicht

nicht. Das sind Metaphern, die man nicht versteht. Man muss eine Neugierde

erwecken, dass dahinter auch eine Kultur steht. Und ich inszenierte »Karagöz«

dann auch so, dassman viele Sachen nicht sofort verstehen konnte. Ich legte gar

keinen Wert darauf, dass man versteht, was los ist. Und Rühle wollte mir be-

stimmt helfen. Er mochte meine Arbeit. Er schrieb mir auch später noch einen

Brief und sagte: »Kommen Sie und inszenieren sie noch einmal etwas. Ich habe

Ihre Arbeit sehr geschätzt.«

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

E.B.: WennmandasBegleitschreiben liest, klingt das aber fastwie eineBitte umVerständnis für

dieses Experiment.

E.S.Ö.: Das ist ja normal. Man sagt ja, der Neue ist böse. Vor einem Neuen haben die

Menschen Angst. Sich von etwas trennen und mit etwas anderem gehen, ist ja

auch alles etwas Neues. Da hat man auch Angst. Das war damals das Neue.

E.B.: Karagöz ist die Gestalt aus dem türkischen Schattentheater.Was ist denn nunmit dessen

Begleiter Hacivat passiert? Warum kommt in deinem Stück ein Esel namens Şemsettin

vor?

E.S.Ö.: Hacivat ist ja der türkische Erleuchtete. Şemsettin ist auch sehr philosophisch,

nicht so belehrend. Aber Şemsettin könnte natürlich auch von Nasreddin kom-

men, dessen Esel. Den Namen habe ich ihm gegeben. Man sucht ja immer Na-

men.

E.B.: Ein Bezug zuNasreddinHocas Esel käme also in Frage?

E.S.Ö.: Jaja,der Esel, der zumBeispiel die Leute schlägt undklüger ist als seinHerr.Und

noch etwas: Wenn die Leute damals ganz am Anfang hier herumliefen und laut

in den Bahnhöfen oder auf den Straßen ihre Sprache redeten,merkteman, dass

sie noch in dem anderen Land lebten. Ganz laut redeten die. Und dann sahen

sie auch für die Leute, die diese Sprache nicht verstanden, so aus, als ob sie hier

mit ihren Eseln oder Truthähnen herumlaufenwürden.Daher kommt das auch.

Ich dachte mir, der Esel muss die eine Hälfte dieses Mannes sein. Er kann auch

eine Identität von ihm sein. Die sind ja noch nicht von ihren Tieren getrennt.

Die Bauern leben ja vereint mit ihren Tieren. Die mögen ihre Tiere und sorgen

für das Leben gemeinsam. Darum dachte ich, der Esel muss mit als die Hälfte,

die Identität…

E.B.: Apropos Identität: Du sagtest einmal, dass viel von der Identität imAkzent liegt. Siehst du

das immer noch so, oder ändert sich so etwasmit der Zeit?

E.S.Ö.: Ja, Identität liegt im Akzent oder auch in den Fehlern. Wir sind die Fehler. Die

Fehler, die wir machen, das sind wir. Das ist unsere Identität.

E.B.: Und das verarbeitest du künstlerisch?

E.S.Ö.: Genau! Das habe ich auch als Kunstform gedacht. Ich wollte das durchsetzen.

Und das war für damals sehr neu. Ich glaube, es war Peter Stein, der sagte, das

[»Karagöz«] ist ein dadaistisches Stück, ein geniales Stück, aber es ist zu früh

für die Türken.Es ist nicht viel gespielt worden. Ich habe es inszeniert, in Öster-

reich wurde es inszeniert, später hat es eine Türkin, die Regieschülerin war, in

Hamburg inszeniert.

E.B.: In »Karagöz« geht es räumlich immer zwischen der Türkei und Deutschland hin und her.

Aber nachDeutschland hinein kommtman nicht. Ist das so etwaswie ein zeitgenössisches

»Draußen vor der Tür«?

E.S.Ö.: Naja, Karagöz kommt schon rein, aber man sieht im Stück Deutschland nicht.

Denn mich interessiert, was durch diesen Weg passiert, den man macht. Der

Weg interessiertemich.Undwasmit der Sprache passiert,wennmandurchdie-

se Tür rein und raus geht. Was passiert mit der Sprache? Was passiert mit der

Identität? Was passiert mit der Ästhetik des Landes, aus dem man gekommen

ist? Und was passiert mit der eigenen Rolle im eigenen Land? Weil man ja aus

den Hierarchien rausgeht.Wenn du aus der Hierarchie rausgehst, dann sorgen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 315

sie nicht mehr für dich. Ein Arbeiter oder ein Fischer in der Türkei wird nie-

mals als blöd angesehen,wenn er nach 40 Jahren Arbeit keineWohnung besitzt.

Aber kaumarbeitest du inHolland oderDeutschland,bist du ein blöderMensch,

wenn du keine besitzt. Deine Rolle ist dann der Mann, der Geld machen muss,

der den Traum von allen verwirklichenmuss.

E.B.: In »Keloğlan« geht es auchwieder umsThemaArbeit, diesmal aber aus einer anderen Per-

spektive:DieLeutewerdennichtmehrgeholt, um inDeutschlandzuarbeiten, sondern jetzt

ist derMangel an Arbeit der Grund, dassman das Land verlassenmuss.War das eine rea-

listische Situation? ZumBeispiel, dass manmit 18 Jahren…?

E.S.Ö.: Ja, es gab solcheGesetze. Ichweißnicht, ob das genau sowar,wie ich es gemacht

habe. Ich habe natürlich abstrahiert. Also: entweder bis heute Abend Arbeit oder

bis Mitternacht Frau!

E.B.: Diese Situation hatmich an einmittelalterlichesMoralitätenspiel erinnert. Oder anMar-

lows »Doktor Faustus«: Um Mitternacht läuft die Zeit ab und… Zeit spielt ja in diesem

Stück eine zentrale Rolle.

E.S.Ö.: Ich liebe all diese Stücke. Bei »Karagöz« zum Beispiel bin ich sicher, dass »Sim-

plizissimus« eine große Rolle spielte. DasWerk hatmich befreit. Ichmochte die

Sprache, und dass er immer auf demWeg ist in diesem Dreißigjährigen Krieg,

dass er eine burleske Figur ist. Und das hat mich beeinflusst, ist mit reingeflos-

sen in die Arbeit.

E.B.: Und Keloğlan – wer ist das eigentlich? Eine Figur aus dem türkischen Volksmärchen,

nicht?

E.S.Ö.: Ja, Karagöz ist eine Schattenspielfigur, und Keloğlan ist eine Märchenfigur.

E.B.: Ist diese Figur wie Karagöz mehr eine Schablone, ein Gerüst, in das man vieles hineinste-

cken kann?

E.S.Ö.: Ja.DazukommtnochausmeinerKindheitmeinegroßeLiebe zudiesenFiguren.

Mit denen sindwir ja aufgewachtundwieder eingeschlafen.Das istmeinBruder

undmit dem kann ich ja dannmachen, was ich will.

E.B.: Emine, ich danke dir für dieses Gespräch

4. »Theater muss zwischen den Kulturen die Rolle einer Brücke spielen«
Yekta Arman, Berlin, 27. November 2002

Yekta Arman ist Schauspieler und Leiter des Berliner Tiyatroms.

E.B.: Herr Arman, wie kamen Sie zumTheater?

Y.A.: Ich spiele seit meinem siebten Lebensjahr Theater. Das war bei mir eine Leiden-

schaft.Vonder neunten bis zur elftenKlasse spielte ich durchgehend. In der zehn-

ten oder elftenKlasse gründete ich selbst anunserer Schule eineTheaterAG. Inder

elften Klasse recherchierte ich außerdem die Leute, die in Istanbul solche Ama-

teurtheatergruppen gegründet hatten.Und so begannmeineTheaterlaufbahn au-

ßerhalb der Schule. Zur gleichenZeit dachte ich auch, eswäre nicht schlecht,mich

bei der Städtischen Bühne Istanbul, beim Konservatorium anzumelden. […] Doch

ich wollte ja nicht nur am Konservatorium eine Schauspielausbildung abschlie-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ßen, sondern daneben auch etwas anderes studieren. Aber das war damals in der

Türkeiwegender politischenSituationnichtmöglich.DaswarengraueTage inder

Türkei. Also sprach ich mit meiner Familie und sagte: »Ich habe einige Bekannte

in Deutschland. Soll ich vielleicht in Berlin studieren?« […] Um 1973 bin ichmitten

in der Theaterausbildung nach Berlin gekommen. Zuerst begann ich, an der TU

Berlin Deutsch zu lernen. Dann bekam ich die Studienzulassung, da ich ja in der

Türkei die Aufnahmeprüfung bestanden hatte und es da ein Abkommen gab. Da

die Istanbuler Schule eine gute Schule war, musste ich nur die deutsche Sprach-

prüfung bestehen.Das gelangmir und so begann ich, in Berlin BWL zu studieren.

1977, 1978 war ich bereits damit fertig und überlegte mir nun, wie es weitergehen

sollte. In der Zwischenzeit hatte ich auch in BerlinTheater gemacht. 1974 fand ich

Leute hier, die bereits in der Türkei an städtischen Bühnen gespielt hatten. Zu-

sammen gründeten wir das Theater Ensemble Berliner Darsteller und begannen,

an der Volkshochschule in Kreuzberg bei Herrn Niyazi Turgay, der Fachbereichs-

leiter war, jedesWochenende unsere Stücke zu präsentieren.

E.B.: War das damals eine rein türkische Gruppe?

Y.A.: Das war eine rein türkische Gruppe und wir haben auf Türkisch gespielt. Das war

auch der Sinn der Sache.Wir wollten sehen, ob wir ein türkischesTheater mit ei-

gener Spielstätte etablieren könnten. Und es gab da schon einige Projekte. Wenn

wir die Geschichte der türkischenEinwanderung in einzelne Jahrzehnte aufteilen:

Von 1960 bis 1970 gab es nicht so viel Theater. Die Leute mussten erst lernen, hier

auf eigenen Beinen zu stehen, das heißt im sozialen Leben, auf der Arbeit, in ihrer

Beziehung zur Türkei und so weiter. Damals existierten keine großen Institutio-

nen oder Vereine. Diese wurden erst Ende der sechziger Jahre gegründet. In den

Jahren 1970 bis 1980 entstanden dann deutsch-türkische Kulturvereine und ande-

re Institutionen, um die Integration zu beschleunigen oder denMenschen behilf-

lich zu sein, wenn sie Schwierigkeiten hatten. In dieser Zeit sehen wir besonders

in Berlin, dass diese Leute großen Wert auf kulturelle Begegnungen legten, das

heißt, es gab deutsch-türkische Kulturabende und so weiter – und natürlich auch

dieTheatergruppen, diemeist innerhalb von Vereinen als kulturelle Arbeit begon-

nen haben. Einige haben sich somit der Zeit etabliert. Um 1978, 1979 war diese Art

von kultureller Arbeit bereits recht bekannt. Wie gesagt, auch wir gründeten um

1974 unsere Theatergruppe Berliner Darsteller. Danach studierte ich nebenbei an

der HDKTheaterpädagogik und spielte auch selbst.

In den achtziger Jahren erreichte dieTheaterarbeit ihren Höhepunkt. Als Berliner

Darsteller waren wir da an der Schaubühne bei Peter Stein. Er hatte ein Projekt:

Er wollte den in Berlin lebenden türkischen Mitbürger kulturell etwas bieten. So

luden wir aus der Türkei einige berühmte Schauspieler nach Berlin ein und ar-

beiteten mit ihnen bis Ende Mai 1984 zusammen. Dann konnte die Schaubühne,

auchwegenEtatproblemenund ökonomischenBeschränkungen,dieses türkische

Theaterprojekt nicht weiter unterstützen. Sie hatten auch Recht: Da gab es ver-

schiedene Fronten, die Arbeit hätte auch anders gehen können. Doch zum Glück

verlief für uns, hier in Deutschland lebende türkische Schauspieler, alles gut. Ich

hattemein zweites Studiumbereits beendet und da dachte ichmir, es wäre schön,

wenn wir ein eigenes Theater, eine Profibühne gründen könnten. 1984 legten wir

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 317

–das heißt in Berlin lebende Künstler nicht nur aus demTheaterbereich, sondern

auch Maler, Bildhauer und so weiter – dem Senat für Kulturelle Angelegenheiten

ein Konzept vor. Darin stand, was wir gründen wollten, wie wir das tun wollten

und warum das notwendig war. Das machten wir als Odak e.V., Herr Turgay ist

bis heute unser Vorsitzender.Das war ein heftiger Kampf, doch der damalige Kul-

tursenator, Dr.Hasanar von der CDU, hat uns sehr geholfen. Er hatte die gleichen

Ansichten wie wir, nämlich dass ein türkisches Kulturhaus oderTheater mit eige-

ner Spielstätte sehr notwendig wäre. Und so kam es am 8. Oktober zur Gründung

des Tiyatroms.

Wir befinden uns jetzt im 19. Jahr; 2003 feiern wir unser 20-jähriges Jubiläum.

Inzwischen haben wir uns recht gut etabliert. Unter anderem haben wir ein Ab-

kommen mit dem Städtischen Theater in Ankara, das uns nicht in ökonomischer

Sicht, sondernmit neuen Stücken aushilft.Wennwir ein Stück brauchen,wenden

wir uns an sie.Oder auch an die Städtische Bühne in Istanbul.Dort besuchte ich ja

fast ein Jahr lang das Konservatorium und kannte daher einige Leute, die weiter-

machten, als ich meine Ausbildung abbrechen musste. Mit diesen Kollegen stehe

ich immer noch imKontakt, und sie unterstützen uns,wennwir sie brauchen.Die

Theaterarbeit lief bis heute ununterbrochen.Natürlich auchmit derHilfe vomSe-

nat für Kulturelle Angelegenheiten, der uns von Beginn an unterstützte. Das ist

eine enorme Arbeit von deren Seite und eine sehr große Hilfe für uns. Und wir

versuchen, unsere Arbeit so gut wie möglich zumachen.

E.B.: Tiyatrom, das bedeutet »meinTheater«.Wer ist damit gemeint?

Y.A.: Das bedeutet die Menschen, die in Berlin oder auch auf der ganzen Welt leben.

Das ist unser Theater. Wir nennen uns zwar Tiyatrom, türkisches Theater, doch

das ist nicht nur für Türken.Wir sind ein türkischsprachigesTheater, doch unse-

re Kinderstücke zum Beispiel sind in deutscher Sprache oder gemischt deutsch-

türkisch, 80 Prozent deutsch, 20 Prozent türkisch. Unsere Jugendstücke sind rein

deutsch, unsere Erwachsenenstücke in rein türkischer Sprache. Warum machen

wir das so? Weil wir auf der einen Seite auch die Sprache pflegen müssen. Wir

denken uns: Wenn türkische Mitbürger in Deutschland leben und dabei ihre Tra-

ditionen bewahren möchten, dann müssen sie auch die Sprache pflegen. Das ist

eine wichtige Arbeit hier amTheater. Die Bühne ist ja ein Ort, wo man die Spra-

che extrem gut beherrschen muss. Und deswegen spielen wir unsere Erwachse-

nenstücke nur in türkischer Sprache. Aber, wie gesagt, hier finden auch viele an-

dere Stücke statt, vonOff-Theatergruppen oder Jugendgruppen,Theatergruppen,

die keine eigene Spielstätte haben.Darunter sind auch deutscheTheatergruppen,

doch vor allem benutzen türkische Gruppen, die ein- oder zweimal pro Jahr ihre

Stücke auf die Bühne bringen, unserTheater.

E.B.: Hat das Tiyatrom selbst eine feste Gruppe, ein Ensemble von Schauspielern?

Y.A.: Wir hatten von 1984 bis 1996 ein festes Ensemble.Doch inzwischen gab es in Berlin

auch türkische Jugendliche, die ein Studium an der HDK absolviert hatten, also

professionelle junge Schauspieler. Wir dachten, es wäre schön, denen auch eine

Möglichkeit zu geben, falls die in ihrer Sprache oder auf deutsch bei uns tätig sein

wollten. Und wenn wir ein festes Ensemble haben, spielen ständig die gleichen

Leute, so staatstheatermäßig. Das wollte ich nicht, also sagte ich: »Wir müssen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

das irgendwie anders machen, wir müssen auch den jungen Leuten die Chance

geben, bei uns etwas auf der Bühne zu machen.« So bin ich selbst als erster 1989,

1990 von der Bühne gegangen. Zu dieser Zeit, nach dem Fall der Mauer, überleg-

ten wir uns, wie die Struktur unseres Theaters in Zukunft sein sollte. Bis damals

war je einer von uns einen Monat lang für die Büroarbeit zuständig gewesen, das

heißt, er war auf der Bühne und hat uns gleichzeitig geleitet. Wir haben immer

Listen gemacht, wer wann die Büroarbeiten übernehmen sollte. Aber das fand ich

nicht optimal.Wir mussten auch innerhalb der Gruppe –wir waren um die zwölf

Leute, die dasTheater gegründet hatte, von denen ich jetzt leider als Einziger üb-

riggeblieben bin – eine Hierarchie aufbauen. Wir erkannten: »So geht das nicht,

gleichzeitig auf der Bühne und dann noch die Büroarbeit wie Pressearbeit und so

weiter.« Wie gesagt, wir haben diese Arbeit nicht optimal geleistet, gerade auch

die Öffentlichkeitsarbeit. Ich schlug vor: »Wenn ihr einverstanden seid, müssen

wir diese beiden Bereiche, Bühnenarbeit und Büroarbeit, trennen.« Da stand ich

aber ganz allein, keiner wollte von der Bühne gehen und diese bürokratische Ar-

beit machen. Ich sagte dann, dass ich versuchen würde, diese Arbeit zu machen.

»Nur wenn mir das irgendwann mal zu viel ist und ich große Sehnsucht nach der

Bühne verspüre, dannmöchte ich auchwieder auf die Bühne gehen.« Dann haben

alle mit Doppelfingern ja gesagt undmir gratuliert.

Und so begann ich als Leiter desTheaters, unsere PlänemitHerrn Turgay unddem

Kultursenat zu entwickeln. Ich habe mit Dramaturgen und Regisseuren zusam-

mengearbeitet. Die ersten zwei Jahre waren sehr schwierig für mich. Ich stand

ständig vor der Tür und habe mir die Proben angesehen. Aber einer musste sich

eben opfern. Heute sehe ich das gar nicht mehr als Opfer, aber damals war das

schon so. Es war schwierig. Ich habe nicht mehr gespielt und nicht mehr insze-

niert.Manwarfmir vor, ich sei damals sehr launisch gewesen: »Der war doch vor-

her nicht so, doch jetzt ist er Leiter geworden, der ist ganz schön nervös.« Ich war

der böse Mann. Das sagte manmir ein paar Jahre später.

E.B.: Und das Ganze geschah, um das Projekt straffer zu organisieren?

Y.A.: Genau.UndesgabdaaucheinpaarStücke,die ichgernenebenbeimitgemachtha-

be. Es ging auch gar nicht anders. Das ist so etwas wie eine Droge, wennman die-

sen Bühnenstaub in sich hat, dann braucht man Jahre, bis man davon loskommt.

Ab 1997 ging ich dann aber gar nicht mehr auf die Bühne. Ich mache Regie, aber

selbst spiele ich nicht mehr – und das habe ich bis jetzt durchgehalten. Doch das

heißt nicht, dass ich nie mehr spielen werde. Irgendwann kommt ein Moment,

da werde ich sagen: »Da mache ich mit.« Das ist also noch nicht abgeschlossen.

DochdieArbeit ist sehr viel geworden.Damals inszeniertenwir so zwei Stücke pro

Jahr, heute sind es acht oder neun. 1984 bis 1988 haben wir uns darüber Gedanken

gemacht, welche Stücke wir hier in Berlin spielen sollten, wie wir uns etablieren

könnten, obwir Tourneemöglichkeiten suchen sollten.Damals gab es ja keine tür-

kischen Theater mit eigener Spielstätte. Und dann suchten wir Stücke, die unse-

re soziale Situation und Probleme ansprachen, für unsere Zuschauer. Das waren

ja nicht die Menschen in der Türkei, sondern Berliner Türken. Was konnte man

denen anbieten, was sie ansprach? Wir haben dann die Möglichkeiten gefunden.

Inzwischen hatten auch in Berlin einige Leute begonnen, Texte zu schreiben mit

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 319

dieserThematik. Sie haben die Konflikte recherchiert und sich damit beschäftigt.

Das waren die Jahre, in denen wir unser Fundament errichtet haben. Danach be-

gannen wir, darauf aufzubauen. Nach der Zeit zwischen 1988 und 1990, die ja ei-

nenWendepunkt in ganzDeutschlandmarkiert, habenwir zumBeispiel auch an-

gefangen, uns im Osten Berlins bekannt zu machen, versucht Leute kennen zu

lernen. Das war eine wichtige Arbeit: deutsch-türkische Beziehungen als Thema.

Diese Zeit war schwierig für uns, weil damals die türkische Kultur in Berlin nicht

besonders beachtet wurde. Da gab es wichtige soziale Probleme, zum Beispiel die

Integration der Polen-Deutschen oderRussland-Deutschen.VonAbis Zwaren die

Politiker damit beschäftigt, die ehemalige Deutsche Demokratische Republik in

die Bundesrepublik zu integrieren.

E.B.: Hatte das auch Auswirkungen auf die finanziellen Unterstützungen von Seiten des Kultur-

senats?

Y.A.: Obwohl das geringwar, hat das für uns eine große Rolle gespielt. Auch unsere Gel-

der wurden beschnitten.Wo sollte man sparen? Im kulturellen Bereich natürlich.

Dieser Kampf darum, dass wir auch noch hier sind und uns kulturell betätigen,

dauerte bis 1992, 1993.DochdannkamenökonomischeWarnsignale.Undwirwoll-

ten indieser Situationden 32professionellen türkischenSchauspielern,die inBer-

lin lebten, eine Chance geben. Es gab heftige Diskussionen, doch letztlich sahen

sie das ein. Ein wichtiger Wendepunkt war auch, dass wir unsere Kinderstücke

auf Märchen aus 1001 Nacht basieren ließen. Das war auch meine Idee, denn ein

Dornröschen könnte vielleicht ein deutschesTheater noch besser rüberbringen als

wir. Doch wäre es nicht schön, wenn wir etwas aus dem Orient in den Okzident

bringen könnten,mit unseren eigenen Eigenschaften und Spielarten undMetho-

den. Zum Beispiel »Ali Baba und die 40 Räuber«, »Aladin und die Wunderlampe«

oder »Kapitän Sindbad«.

E.B.: Also bilden dieMärchen von 1001 Nacht den thematischen Rahmen für alle eure Kinderpro-

duktionen?

Y.A.: Richtig. Und bisher haben wir gut und sehr erfolgreich mit diesem Thema gear-

beitet. Denn auch in Berlin kann man acht- bis zehnköpfige Kinderproduktionen

kaum noch erleben, man sieht höchstens zwei Puppen und zwei Darsteller. Und

wirmachen das in einembreiteren Rahmen, und die Zuschauerzahlen hier zeigen

uns,dasswir auf demrichtigenWeg sind.Natürlich hattenwir da auch keineKon-

kurrenz. Niemand konnte türkische Märchen so wie wir auf die Bühne bringen.

Für uns mit unserer türkischen oder orientalischen Mentalität war das eben ein-

facher.Daswar auch schauspielerisch eine schöneBereicherung, eine gute Arbeit.

Im Bereich der Erwachsenenstücke begannen wir dann 1996 auch, die berühm-

te moderne Weltliteratur – das heißt deutsch, türkisch, spanisch russisch und so

weiter. – bekannt zu machen, das alles natürlich in türkischer Sprache. Bis dahin

hatten wir nur türkische Autoren inszeniert. Jetzt sagten wir uns, dass unsere Zu-

schauer auch andere Leute, wie zum Beispiel Dario Fo aus Italien, kennen lernen

sollten. Solche Projekte machen wir zurzeit. Und wir überlegen voraus in die Zu-

kunft. Erstens: Wo steht die vierte Generation sprachlich und kulturell? Fühlt sie

sich zwischen zwei Kulturen oder gehören sie zu einem Kulturblock? Was erwar-

ten sie von türkischemTheater? Zweitens:Was für Stücke erwarten die Zuschauer

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

zwischen 30 und 50 Jahren von einem türkischen Theater? Drittens: Was erwar-

tet die erste Generation, die vor über 40 Jahren nach Deutschland kam, von uns?

Diese Punkte halten wir uns vor Auge und arbeiten mit einer breiten Perspektive.

Jetzt schauenwir:Wer könnte was inszenieren undwelches Stück wäre da besser?

Wir recherchieren und suchennach neuenAutoren.Fast jeden zweitenMonat ver-

lange ich drei bis fünf neue Stücke,Theatertexte aus der Türkei. Und vor allem in

Berlin kümmernwirunsumVerbindungenwie zumBeispiel zurSchaubühne.Wir

kooperieren nicht in Stücken, aber wir sehen uns nach Zusammenarbeit um.

E.B.: In Ihrem Informationsblatt habe ich unter Zielen gelesen, dass Sie in Zukunft gerade auch

die KooperationmitTheatern in der Türkei weiter ausbauen wollen.

Y.A.: Ja, aber nicht ausschließlich. Das ist eines unserer Ziele. Jeden Monat haben wir

hier außerdemeinen literarischenAbend inunseremTheaterundeinKonzert.Da-

zu selbstverständlich unsere eigenen Stücke und auch Stücke von Gastgruppen.

E.B.: Sie erwähnten vorhin, dass die Jugendstücke alle auf deutsch, die Erwachsenenstücke jedoch

auf türkischgespieltwerden.Damit sprechendieseStückewahrscheinlichganz verschiedene

Zuschauergruppen an.

Y.A.: Wissen Sie, in Berlin leben inzwischen ungefähr 800 bis 1.000 deutsch-türkische

Familien. Die kennen uns alle und kommen sehr oft zu uns.Wir geben eine recht

umfangreiche Broschüre heraus, in der wir, zum Teil auch auf in deutscher Spra-

che, InhaltsangabenderStückegeben.Wirhaben,obwohlwir auf türkisch spielen,

in unseren Erwachsenenstücken ungefähr 30 bis 34 Prozent deutsche Zuschauer.

E.B.: Und das, obwohl sie die Sprache gar nicht verstehen?

Y.A.: Genau. Sie kommen trotzdem. Und bei den Jugendproduktionen kommen

natürlichnochmehrDeutsche.Denndakommen ja auchganzeSchulklassen.Und

da kannman ja kaum sagen, wir gehen dort nurmit den türkischen Schülern hin,

sondern da kommt ja die ganze Klasse auf einmal zu uns. Wir machen dann ein

Vorgesprächmit denenundnachderVorstellungbilden sie einenKreis,die Schau-

spieler kommen vonderBühneund sprechendannmit ihnenüber das Stück.Zum

Beispielwurdeda etwas auf Türkisch gespielt, vielleicht kenntmandiese Situation

aus der Schule.Hat das nunwasmit der Realität zu tun oder war das übertrieben?

Da wir diese Diskussionsrunden auf Deutsch machen, beteiligen sich natürlich

alle daran. […] Bei den Kinderstücken wiederum ist das ja so, dass wir 80 Prozent

türkisch und 20 Prozent deutsch spielen. Da sehen wir gar kein Problem. Wenn

wir das erhöhen, zum Beispiel haben wir in einigen Stücken 60–40 Prozent ge-

macht, dann geht das noch, doch bei 50–50 Prozent wird es etwas kritisch, denn

ein Kind muss ja mitmachen auf der Bühne. Das heißt, ein Kind kann nicht wie

ein Erwachsener dasitzen und überlegen: »Waswollen sie damit sagen?« Esmacht

Kindern mehr Spaß, wenn sie mitspielen können. Deshalb machen wir da wenig

auf Türkisch, doch wir integrieren das auch. ZumBeispiel sagen sie Hallo und ich

sage Merhaba; dann weiß ein Kind schon, dass ich sie in meiner Sprache begrüßt

habe.Dabei lernen sie sogar etwas.Und es ist ja auch schön,wenn sie zumBeispiel

ein Lied auf Deutsch und Türkisch singen können.Wir machen das ziemlich ein-

fach. Die Schauspieler singen das zuerst auf deutschmit den Kindern und später,

wenn sie zusammen türkisch singen, kennen sie ja schon den Sinn derWorte.Nur

bei der Aussprache haben sie einige Probleme.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 321

E.B.: Ein Ziel, das Sie nannten, ist die türkische Sprachpflege. Einweiteres scheint die interkultu-

relle Verständigung zu sein.

Y.A.: Auf alle Fälle. Ein Theater muss ja zwischen den Kulturen die Rolle einer Brücke

spielen.Dageht esummehralsSprache.Obwohl zumBeispielmeinEnglischnicht

so gut ist, würde ich, wenn die Royal Shakespeare Company aus England oder das

Theatre de Soleil aus Frankreich käme,die Aufführung sehenwollen.Dawürde ich

ja nicht sagen: »Ich gehe da nicht hin, ich verstehe ja kein Wort, was soll ich denn

da?« Und so denken auch hier einige Leute: »Na gut, Türkisch verstehe ich zwar

nicht, aber ich möchte mal sehen, was die Türken eigentlich im Theater darstel-

len.« Und so kamen eigentlich sehr viele Leute, auch,wie gesagt, von deutsch-tür-

kischen Familien. Die besuchen mal an einem Abend ein deutsches Theater; aber

dann auch das türkischeTheater.

E.B.: Sie nannten mehrmals den Odak Verein und Herrn Turgay. Könnten Sie mehr über diesen

Verein sagen?

Y.A.: Das ist ein Verein für die soziale und kulturelle Arbeit, der vor 20 Jahren in Berlin

gegründet wurde. Das Tiyatrom ist eine wichtige Säule des Odak e.V. Es gibt da

drei Säulen, SKA, Nokta und Tiyatrom. Die beiden ersten arbeiten mit drogenab-

hängigen ausländischen Jugendlichen.Das ist eine Art Langzeittherapiezentrum,

ein Beratungszentrum. Der Odak e.V. hat ein Kultur-Etat, und dazu gehören wir.

Herr Turgay ist unser Vorsitzender.Wir haben jedenMonat eine große Versamm-

lung und jede zweiteWoche ein kleines Treffen.

E.B.: Von den Gründungsmitgliedern des Tiyatroms sind nur Sie übriggeblieben.Was ist mit den

übrigen geschehen?

Y.A.: Sie sind teilweise in die Türkei zurückgekehrt. Einige leben noch hier, sind aber

leider für immer vonderBühne abgetreten, aufGrund vonökonomischenSchwie-

rigkeiten. Und einige arbeiten manchmal noch hier amTheater, zum Beispiel als

Regisseur, aber eben nicht mehr regelmäßig.

E.B.: Wer entscheidet über den Spielplan?Machen Sie das allein?

Y.A.: Nein. Ich bereite den Spielplan vor und zeige ihn dann im OdakVerein unserem

Gremium und unserem Vorsitzenden. Selbstverständlich sagen sie mir: »Mach

den Plan, entscheide du, was denkst du?« Aber informieren muss ich sie schon

darüber, was mir im Kopf herumgeht. Und Gott sei Dank läuft die Arbeit im

Moment reibungslos, und ich bin sehr zufrieden.

E.B.: Zum Stichwort »reibungslos« habe ich einige Fragen: Bei dem Projekt der Schaubühne An-

fang der achtziger Jahre soll es zu großen Streitigkeiten unter den türkischen Schauspielern

innerhalb derGruppe gekommen sein. Angeblichwar das einer derGründe, warumdas Pro-

jekt starb.

Y.A.: Nein, innerhalb der Gruppe gab es nicht so viele Streitereien. Wir haben nicht

Streit gehabt, sondern die Schauspieler, die aus der Türkei nach Berlin kamen,

wollten ja eigentlich irgendwann wieder zurück, weil sie dort mehr Möglichkei-

ten hatten. Sie kamen zum Teil von den städtischen Bühnen und Staatstheatern

und waren dadurch gebunden. Ein Staatsschauspieler ist ja ein Beamter, und als

Beamterdarfman janicht ewig imAuslandaufderBühne tätig sein, sondernmuss

auchwieder zurück zu seinemStammkommen.Also, ichweiß nicht,mit wemSie

gesprochen haben, aber ich habe das ja persönlich erlebt, weil ich vier Jahre lang

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

dabei war. Das waren ganz tolle Jahre, schöne Produktionen, von A bis Z Profiar-

beit. Das Geld hat einfach nicht gereicht. Ansonsten hat uns die Schaubühne alle

Möglichkeiten gegeben.Wir haben da gearbeitet wie die deutschen Schauspieler,

hattendie gleichenMöglichkeiten.Aber,wissenSie, eswar so:Die Schaubühnehat

ein Etat, nehmen wir mal an 20 Millionen Mark im Jahr; das ist für ihre Produk-

tionen. Und dann hat die Leitung der Schaubühne überlegt: »Wie finanzieren wir

nun das türkische Projekt, an dem wir schon mehrere Jahre arbeiten?« Und der

Kultursenat sagte: »Sie müssen mit Ihren 20 Millionen auch diese Gruppe unter-

halten, ihnen bei deren Produktionen unterstützen. Mehr Geld haben wir nicht.«

Und eigentlich wollte die Schaubühne noch mehr für uns tun. Doch das Finanziel-

le war der entscheidende Punkt. Wir sagten: »Gut, wenn der Staat denen dieses

zusätzliche Budget nicht gibt, dann soll das Budget wenigstens uns gegeben wer-

den.« Dann versuchen wir selbst, etwas auf die Beine zu stellen. Wir sagten uns,

wenn der Kultursenat das Geld nicht der Schaubühne zur Verfügung stellt, dann

gibt es ja auch noch einen Odak e.V., der dem Senat schon jahrelang bekannt war

und bereits einige Arbeit geleistet hatte. Also versuchten wir, dieses Projekt über

den Verein zu verwirklichen. Und das war auch für die Schaubühne gut. Die sag-

ten uns: Ihr seid doch Schauspieler, ihr müsst spielen. Und dann haben wir uns

umarmt und aufWiedersehen gesagt. Streit hatten wir nie.

E.B.: Und die türkischen Schauspieler sind dannwieder in die Türkei zurückgekehrt?

Y.A.: Die waren auch sehr zufrieden darüber, dass wir grünes Licht für ein eigenes tür-

kischesTheater bekommenhaben. Sie haben dann gesagt: Ihrmüsst jetzt erst ein-

malmit der Obrigkeit einen Planmachen, damit wir auch einmal hierherkommen

und spielen können, drei oder vier Monate lang. Das haben wir auch von 1984 bis

1988 so gemacht. Wir haben diese Leute, die auch an der Schaubühne gearbeitet

hatten,wie zumBeispielKelimAksa,hierher eingeladenundmit ihnenzusammen

Stücke inszeniert. […] Nein, Streit gab es nicht – ich meine, das war Stress: »Was

machen wir jetzt? Was wird morgen, wenn der Senat sagt, es gibt kein Extrageld

für das türkische Ensemble, was wird dann?« Doch Streit haben wir nie gehabt.

E.B.: Im Stadtmagazin bin ich vor einiger Zeit über einen Artikel gestolpert, in dem es hieß, es

hätten sich türkischeKünstler zusammengeschlossenund einenBrief andenKultursenat ge-

schrieben, in dem sie harsche Kritik am Tiyatrom äußerten. Weist dies nicht grundsätzlich

auf innere Streitigkeiten in der türkischenTheaterszene hin?Was hat es damit auf sich?

Y.A.: Es wurden tatsächlich einige solche Briefe geschrieben. Es ging darum, dass sie

– eigentlich war das nur eine Person – wohl in anderer Form Theaterarbeit leis-

ten wollten. Das haben wir abgelehnt. Es gibt hier am Tiyatrom circa 15 Leute, wir

haben Ziele, und die wollen wir auch so durchhalten. Und diese Leute wollten uns

zeigen, wie man türkisches Theater machen soll. Wir sagten darauf: »Wir wissen

schon, wie man türkisches Theater macht. Vielen Dank für Ihre Hilfe und die In-

formation, aber es bleibt dabei.« Und sie waren dann, glaube ich, gekränkt. Doch

auch der VorsitzendeHerr Turgaywar nicht einverstanden,dass irgendein Schau-

spieler kommtund sagt: »Das ist nicht der richtigeWeg; ich zeige es euch.«Und so

haben sie diesen Brief geschrieben. Doch der kam dann zu uns. Der Senat sagte:

»Hören Sie mal, was wollen sie denn eigentlich von uns?« Wir antworteten: »Tut

uns leid. Die Leute haben diesen Brief geschrieben, doch sie wissen wohl selbst

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 323

nicht, was sie erreichen möchten.« Und damit war die Sache vom Tisch. Gott sei

Dankhabendie zuständigen Leute uns offenund ehrlich diesenBrief gegebenund

gesagt: »Nehmen Sie diesen Brief, wir brauchen ihn nicht, weil wir kein richtiges

Konzept und keine Verhandlungsbasis sehen.Warum sollten wir mit diesen Leu-

ten sprechen?« Das hat diese Leute natürlich noch weiter aufgeheizt, aber danach

beruhigte sich das, als Jahr für Jahr dasTheater weiterlief. Sie wurden dann ruhi-

ger und seit drei, fünf Jahren höre ich gar nichts mehr.

E.B.: Eines noch: Es kammir zuOhren, dass dadurch, dass der Senat das Tiyatrom finanziell un-

terstützt, viele andere Projekte keine Unterstützungmehr erhalten. Das scheint ein Problem

zu sein.

Y.A.: Nein.UnsereGelder stammen ja nicht nur vomSenat fürKulturelle Angelegenhei-

ten. Teilweise bekommen wir Geld vom Berliner Budget und teilweise vom Bun-

desbudget.Und einige Leute dachten: »DasTiyatromnimmt soundsoviel Geld,und

fürunsbleibt danichtsmehrübrig.«,obwohl das sonichtwar.Denn–und ich sage

das ganz offen und ehrlich – wir kämpfen jetzt auch für eine andere Dimension:

Die türkische Minderheit in Deutschland ist eine junge Generation, das heißt, es

gibt viel mehr Kinder und Jugendliche als alte Personen. Trotzdem kann der Senat

unser Etat nicht erhöhen. 1984 hattenwir ein bestimmtesBudget,unddieses Bud-

get ist jetzt sogar geringer geworden. Eigentlich sollte sich das erhöhen, weil die

Zahl der türkischstämmigenMitbürger ja gewachsen ist.Darüber führenwir jetzt

einen Kampf. Das haben sie leider etwas spät auch erkannt. Denn der Senat hatte

schonbei einigenDiskussionendasThemaangesprochen,woher dasTiyatrom sein

Geld bekommt, und wohin es geht. Dann waren sie ruhig.Mehr ist es nicht.

E.B.: Ich danke Ihnen für dieses Gespräch, Herr Arman.

5. »Es war einmal, es war keinmal«
Meray Ülgen, Berlin, 28. November 2002

Meray Ülgen ist Schauspieler, Direktor, Dramatiker und Karikaturist.

E.B.: Meray, wie kamst du denn eigentlich zumTheater?

M.Ü.:Meine Eltern waren Lehrer, und mein Vater inszenierte mit seinen Kindern jedes

Jahr ein Stück. Ich nahm bereits als ganz kleiner Junger zweimal daran teil. Mein

Vater liebte dasTheater und schrieb auch selbst einTheaterstück.Später zogenwir

nach Istanbul um. Und während meines Studiums der Betriebswirtschaft in den

sechziger Jahren spielte ich dort nebenher auch Theater an der Universität. Und

auch danach war ich in der Gruppe einer türkischen Lehrergewerkschaft schau-

spielerisch tätig. Mit dieser Gruppe gingen wir auf eine große Tournee durch die

Türkei. Nachdem sie sich aufgelöst hatte, machte ich eine lange Zeit keinTheater

mehr, denn ichwar ja auch damals schon Karikaturist und das hieltmich beschäf-

tigt. 1972 kam ich dann als Tourist nach Berlin. Ich beschloss hier zu bleiben und

meldete mich zur Doktorarbeit an, obwohl ich damals keinWort Deutsch sprach.

Natürlich musste ich auch Geld verdienen, doch ich durfte ja nicht arbeiten. Aber

an der Universität lernte ich viele Leute kennen und so konnte ich manchmal un-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ter falschemNamen arbeiten. Ich hatte dort auch einen guten Freund, der hier ein

türkischesTheater aufbauen wollte. Sein Name war Niyazi Turgay, er arbeitete an

der Volkshochschule Kreuzberg. Damals, gegen Mitte der siebziger Jahre, gab es

kaum türkischesTheater in Berlin, höchstens Schultheater, und es gab auch keine

Gelder für solche Projekte.Wir überlegten und schließlich kamenwir auf die Idee,

dasGanzeüberdieVolkshochschule laufenzu lassen. Ichkönntedort als Lehrer ar-

beiten und eine Theaterklasse unterrichten. Ich hatte einen anderen Freund, der

am Stadttheater arbeitete. Der half mir, die richtigen Leute für das Theaterpro-

jekt zu finden. Mein ursprünglicher Plan war, zwei kurze Stücke an einem Abend

zu spielen, ein türkisches und ein deutsches Stück, ummöglichst viele Zuschauer

anzusprechen. Ich fand die passenden Stücke, und wir begannen 1976 mit der Ar-

beit.Dochnach einerWeile erschienuns das deutsche Stück, eswar vonBrecht, zu

schwierig.Wir befürchteten, das Publikum könnte sich langweilen, und so brach-

tenwir amEndenurdas türkischeStückaufdieBühne.WirnanntenunsdieBerlin

Oyuncuları. Das waren die Anfänge. Der Ablauf war immer gleich: Meine Freun-

de besuchten den Kurs,mussten aber natürlich nichts dafür bezahlten. Ich bekam

als Dozent von der Volkshochschule ein Gehalt und das Geld ging direkt in unsere

Theaterkasse.

E.B.: Das heißt, die Volkshochschule war euer Sponsor, doch dafür arbeitetest du umsonst.

M.Ü.: Genau so lief das. Danach kam unser zweites Stück. Die Volkshochschule stellte

uns einen Raum zur Verfügung, und wir bauten dort ein kleines Theater auf, in

das ungefähr 50 Zuschauer passten. In dieser Zeit bekam ich auch das Angebot

von der Schaubühne, in Botho Strauß‹ »Groß und Klein« in der Inszenierung von

Peter Stein zu spielen. Das tat ich auch, und als wir mit den Berlin Oyuncuları

unser zweites Stück fertig hatten, lud ich Peter Stein zu einer der Aufführungen

ein. Es sah sich an, was wir da machten, und ihm gefiel unsere Arbeit. Also fragte

ich ihn, ob die Gruppe in einem Projekt mit der Schaubühne zusammenarbeiten

könnte. Ermeinte, ich solle doch ein Konzept für ein solches Projekt erstellen.Un-

sere Gruppe bestand damals aus neun oder zehn Personen. Ich plante für alle eine

Gage ein, dazu noch für Techniker und so weiter, also insgesamt für fast 20 Leute.

Und Peter Stein meinte zwar zuerst, das wäre viel zu viel Geld, doch letztendlich

gab er uns sogar mehr Geld, als ich in meinem Konzept veranschlagt hatte. Und

er wollte auch aus der Türkei professionelle Schauspieler herüberholen. Das war

seine Idee, ich selbst war nicht dafür.

E.B.: Welche Gründe nannte Peter Stein für diese Entscheidung?

M.Ü.: Erwollte einfachnoch bessere,professionellere Leute haben. Ich fand,dass unsere

Gruppe okay war. Die konnte man langsam aufbauen und noch besser werden.

Doch Peter Stein kannte einige Leute in der Türkei, und die lud er ein. Dann kam

derRegisseurBeklanAlgan,der inAmerika studiert hatte,undmit ihmseine Frau,

die Schauspielerin Ayla Algan. DieserMann hatte Anfang der sechziger Jahre tolle

Sachen gemacht. Doch danach wurde er zum Alkoholiker und brachte nicht mehr

viel auf die Beine. Ich hatte das in der Zeitung verfolgt: Er ließ proben und proben,

monatelang, und plötzlich war er weg, und das Stück kam nicht raus.

E.B.: Lag das an den schwerenTheaterbedingungen damals in der Türkei?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 325

M.Ü.:Nein, für ihn war das dort nicht so schwer, er kam aus einer reichen türkischen

Familie, hatte für viel Geld in Amerika studiert, kehrte in die Türkei zurück und

bekam sofort eine Anstellung im Stadttheater. Seine Frau ebenso. Sie hatten nie

Geldprobleme. Er war nicht einmal auf das Gehalt desTheaters angewiesen. Aber

das ist eine andere Geschichte. Er hat dann hier anderthalb Jahre lang gelebt

und an der Schaubühne gearbeitet. Dieses Projekt lief ganz separat innerhalb

der Schaubühne, und Belkan Algan war der Projektleiter. Zu dieser Zeit arbeitete

auch Emine Sevgi Özdamar eine Weile mit ihm zusammen. Er kannte sie von

früher, also ist sie sofort seine Assistentin geworden, da sie ja Deutsch sprach

und er nicht. Und dann fingen sie an, anderthalb Jahre lang an einem Stück zu

schreiben. Sie trafen zusammen Leute, interviewten sie und so weiter. Das Stück

sollte über Türken in Deutschland sein.

E.B.: Wannwar das denn? Ich dachte, Özdamar wäre von 1979 bis 1984 in Bochum gewesen.

M.Ü.: Dann muss das noch 1978 gewesen sein. Jedenfalls haben sie zusammen an dem

Projekt gearbeitet.Dann kamAlgans Frau,Özdamar gingweg und das Stückwur-

deniemals fertiggestellt.Nunmachte Peter Stein jedoch etwasDruck,und endlich

wurde damit begonnen, eine Gruppe aufzubauen.Da waren schon fast zwei Jahre

vergangen. Von unserer Gruppe, den Berlin Oyuncuları, wurden nur fünf von Al-

gan ausgewählt. Dazu kamen aus der Türkei eine Reihe bekannter Schauspieler,

einer, Tuncel Kurtiz, sogar aus Schweden. Und ein Musiker kam, ein Komponist

und so weiter. So entstand eine ganz gemischte Gruppe. Dann probten wir, das

heißt, wir probten nicht, sondern machten nur Schauspielübungen, denn es gab

ja kein Stück. Irgendwannhörtenwir plötzlich, dass Algan in die Türkei zurückge-

kehrt war. An seiner Stelle kamMacit Koper und half aus, das war bereits im Jahr

1980. Und zusammen brachten er und Ayla Algan dann ein Stück auf die Bühne:

»Giden tez geri dönmez«, von Koper selbst geschrieben.

E.B.: Waswarmit Özdamar geschehen? Hätte nicht sie das Projekt weiterführen können?

M.Ü.: Da müsstest du sie schon selbst fragen. Sie und Ayla Algan hatten wohl Probleme

miteinander. Jedenfalls war zu der Zeit alles recht chaotisch. Das Projekt an der

Schaubühne hatte ja auch unsere Gruppe völlig entzweigerissen. Genau das hat-

te ich aber nicht gewollt. Ich wollte ja hier eineTheatergruppe aufbauen. Ich ging

dann auch weg, denn so lief das nicht weiter. An der Schaubühne kam dann das

zweite Stück, diesmal unter Regie von Tuncel Kutiz, heraus. Ich war auch daran

beteiligt, denn es hatte Probleme mit einem Schauspieler gegeben, und so baten

sie mich auszuhelfen. Doch dann kam es zu Krach zwischen Kurtiz und Ayla Al-

gan.Eswar sehr schwierigmit Ayla Algan, sie wollte immer dieHauptperson sein,

immer imMittelpunkt stehen, sie war sehr dominant. Zum Beispiel beim dritten

Stück, »Keloğlan«: Das Stück hatte ich allein verfasst; trotzdem habe ich auch ih-

renNamen als Autorin in das Programmheft geschrieben. [...] Şener Şen, auch ein

sehr berühmter Schauspieler, spielte Keloğlan.

Daneben gab es auch andere Projekte an der Schaubühne. ZumBeispiel einen Ge-

sangabendmit Ayla Algan.Und dann hattenwir wieder keinen Regisseur und hol-

ten also Başar Sabuncu aus der Türkei, der sein eigenes Stück »Işgal« inszenierte. Das

fand im Juni 1981 im Hof hinter dem Hebbel-Theater statt. Das spielten wir nur

sechs, siebenMal,weil nicht so viele Leute kamen,unddannwarwieder eineWeilePause.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ImDezember inszenierte ichmein nächstes eigenes Stück »Schlau-Esel«, das ers-

te Kinderstück.Dort spielte ich auch die Hauptrolle. Das war sehr erfolgreich,wir

hatten sogarGastspiele in anderenStädten.Dochdannholten sieBeklanAlganzu-

rück fürdieRegie in »Kurban«.Daskannmankaumverstehen,undPeterSteinwar

eigentlich auch sauer auf Algan, aber irgendwie hatte seine Frau diese Rückkehr

vorbereitet. Man befürchtete jedoch, dass er wieder mitten in der Arbeit plötzlich

weggehen würde. Und heimlich wurde ich gefragt, ob ich in diesem Fall die Pro-

duktion übernehmen könnte. Ich lehnte das aber ab, denn ich sah nur Probleme

voraus, vor allem mit Ayla Algan. Zum Glück blieb er aber dann lang genug, um

das Stück herauszubringen. Danach ging er aber doch. Ayla blieb, aber ich wollte

nicht mehr mit ihr zusammenarbeiten.

Ich führte dann in einem weiteren eigenen Stück Regie, »Sünnet Düğünü«, ein

sehr lustiges Stück über Karagöz und seinen Sohn.Danach verließen ich und eini-

ge andere Leute die Schaubühne, und so wurde eine Gruppe aus Schweden enga-

giert. Mit ihnen kehrte auch Kurtiz wieder zurück, denn das war ja seine Gruppe.

Und Aylan,mit der er Probleme gehabt hatte,war inzwischen endgültig weg.Nie-

mand wollte mehr mit ihr arbeiten. Danach gab es noch zwei weitere Stücke und

dann war das Projekt an der Schaubühne beendet.

E.B.: Warum ging das denn nicht mehr weiter?

M.Ü.: DieMitglieder der Gruppewaren irgendwiewie Beamte: Sie kamen, spielten, hol-

ten ihre Schecks ab und gingen dann wieder. Das heißt, sie wuchsen nie zu einem

richtigen Ensemble zusammen, das gemeinsam überlegte, welche Stücke man

machen könnte, oder eines zusammen schrieb. Das war wie so ein Stadttheater.

Zu Beginn waren wir aus dem Grund kein Ensemble, weil einige Leute von hier

und ein paar andere von dort kamen. Das war eine zusammengestellte Gruppe.

Doch die ist dann auch nie richtig zusammengewachsen.

Ich ging dann erst einmal nach Köln, lebte dort ein Jahr lang und arbeitete in

dieser Zeit an verschiedenen Projekten. Dann bekam ich ein Angebot von einem

Regisseur aus der Türkei, Çetin Ipekkaya, der in Berlin im Auftrag von Niyazi

Turgay ein türkischesTheater eröffnen sollte. Er besuchte mich in Köln, ummich

für das Projekt zu gewinnen. Zuerst suchten wir nach einem Namen. Tiyatrom,

das bedeutet »unserTheater«, gefiel uns.Wir begannen, in Berlin an dem Projekt

zu arbeiten, doch bald wurde das problematisch.

Dann bekam ich ein anderes Angebot, diesmal von einem Lehrerverein aus Köln,

die ebenfalls ein türkisches Theater aufbauen und mich unbedingt dafür haben

wollten. Also ging ich nach Köln zurück. Es gab dort keine Schauspieler und

Künstler, sondern nur Lehrer und Studenten. Sie hatten eine Zeitschrift, die Ar-

kadaş hieß, also benutzen wir diesen Namen auch für dasTheater. Dort baute ich

dann eine Gruppe auf und führte Regie. Unter anderem führten wir »Keloğlan«

zweisprachig auf. AmAnfang und in der Pause kam jemand auf die Bühne und er-

zählte, was da passiert. Und ich habe auch neue Stücke geschrieben, zumBeispiel

»Eswar einmal, eswar keinmal«.Wir bauten uns langsameinRepertoire auf.Alles

lief ganz gut, doch leider entwickelten sich Probleme zwischen mir und Necati

Şahin. Das wurde eine Art Machtkampf zwischen uns. Er wollte die ganze Macht

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 327

übernehmen, doch ich bestand darauf, dass die künstlerische Seite mir gehörte,

die ökonomische und bürokratische ihm.Das endete irgendwann damit, dass ich

zusammen mit einigen anderen Leuten, die weiter mit mir arbeiten wollten, das

Theater verließ.

Etwas später gründeten wir gemeinsam das Wupper-Theater. Die wichtigste

Person dort war Barbara Krot, die eigentlich Bühnenbildnerin war, für uns aber

auch als Dramaturgin arbeitete und sich ebenfalls um die Finanzen kümmerte.

Sie war auch für verschiedene städtische Bühnen tätig und unterstützte uns

auch von dort immer. Obwohl ich und auch Barbara in Köln wohnten, hatte das

Theater sein Zentrum inWuppertal, da wir nicht glaubten, in Köln Unterstützung

bekommen zu können. Dort gab es ja nun schon ein türkischesTheater. Auch mit

dem Wupper-Theater brachte ich neue Stücke heraus, zum Beispiel »Der Wolf,

die Lämmer und die Geißlein« und ein Drama über Nasreddin Hoca.

Und irgendwann bekam ich wieder ein Angebot aus Berlin: Ich sollte am Tiyatrom

ein Stück inszenieren. Das tat ich und kehrte dann wieder nach Köln zurück. Und

ein paar Monate später traten sie wieder an mich heran. Da war ein berühm-

ter Journalist getötet worden, und sie wollten ein Stück nach einer Geschichte

von ihm inszenieren. Da ich ihm ähnlich sah, spielte ich ihn in diesem Stück.

Danach ging ich erneut nach Köln zurück. Doch dann bekam ich das Angebot,

künstlerischer Leiter des Tiyatroms zu werden. Also zog ich Mitte 1995 ganz nach

Berlin zurück und übernahm diesen Job bis Ende 1999. Ich habe in der Zeit viele

Kinderstücke aufgeführt, dazu auch meine alten Stücke wieder inszeniert und

einige neue dazu.

E.B.: Wie ich hörte, bist du Ende 1999 im Streit mit Yekta Arman, dem heutigenTheaterleiter, ge-

gangen. Und seither arbeitest du auch nichtmehrmit ihm zusammen.Wie beurteilst du die

Situation im Tiyatrom?

M.Ü.: Yekta arbeitet nur für sich selbst. Er kümmert sich nicht darum, neue und besse-

re Ideen zu finden, die das Tiyatrom weiterbringen könnten. Ich habe dort sehr

viel gekämpft. […] Zunächst gab es dort noch eine feste Truppe, aber die waren

wie Beamte, kamen nur zweimal pro Woche zum Spielen und gingen dann wie-

der heim. Als ich das Tiyatrom übernahm, war das ein totes Theater. Dann sagte

ich: »Das geht so nicht weiter, entweder arbeitet ihr richtig mit mir zusammen

oder nicht.« Das nahmen sie aber nicht ernst, da sie dachten, ich würde keine an-

deren Schauspieler finden können. […] Ein Jahr später schmissen wir die Gruppe

dann raus. Niyazi Turgay stand hinter mir, doch Yekta hielt sich aus so kritischen

Dingen immer heraus. Er blieb, weil einfach niemand sonst seine Aufgabe über-

nehmen wollte. […] Und irgendwann wurde mir das alles zu anstrengend, und so

blieb nur Yekta am Tiyatrom, undmit demwill niemand arbeiten.

E.B.: Wie ging es danach für dich weiter?

M.Ü.: Danachwar ich einige Zeit arbeitslos.Doch inzwischen arbeite ichwieder und ha-

be auch ein Kinderstück herausgebracht.Und letztes Jahr war ich in Istanbul tätig

und habe dort ein Stück inszeniert. Das war ein großes Projekt.

E.B.: Hast du je darüber nachgedacht, ganz in die Türkei zurückzukehrenunddortTheater zuma-

chen?Wie wären deineMöglichkeiten dort?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

M.Ü.: DieTheatersituation ist in der Türkei nicht so gut.Dort gibt es zwar sehr viele Leu-

te in demGeschäft, aber siemachen fast gar nichts.Ökonomisch geht es denmeis-

ten Theatern sehr schlecht. Viele Schauspieler arbeiten deshalb beim Fernsehen.

Mein Projekt dort dauerte viel länger als nötig, weil alle Beteiligten gleichzeitig in

noch Filmen mitwirkten und selten Zeit zum Proben hatten. Das ist ein Umfeld,

in dem ich schwer arbeiten kann.

E.B.: Meray, vielen Dank für dieses Gespräch.

6. »Sich lustig machen ist eine Kampfansage«
Şinasi Dikmen, Berlin, 6. Dezember 2002

Şinasi Dikmen ist Kabarettist, Satiriker und Leiter der KÄS in Frankfurt.

E.B.: Es gibt inDeutschland eine ganze Reihe eingewanderter Künstler, die auf Deutsch schreiben

undauftreten.Oft habendeutscheKritiker damit so ihreProbleme.Woher kommtdas deiner

Meinung nach?

Ş.D.: Die deutschen Germanisten und Meinungsmacher haben Probleme mit uns, be-

sonders mit Vertretern der Ersten Generation wie Gino Chiellino, Franco Biondi

und Şinasi Dikmen. Die deutschen Intellektuellen haben Probleme mit unseren

Metaphern; mit unseren Bildern, mit unseren Subtexten. Sie verstehen sie nicht,

weil Ihnen Informationen über uns fehlen, sie haben keine Ahnung von dem, was

wir erzählen. Sie kennen sich auch nicht mit der deutschen Realität aus und fin-

den es ungeheuerlich,wennwirmal über die Regelungen,Gewohnheiten und Ge-

setze der deutschen Sprache hinausgehen, ja, sie auch manchmal verletzen oder

außer Kraft setzen, nicht deshalb,weil wir damit unverständlichwürden.Deshalb

vermeiden sie uns,weil es ihnen schwerfällt, sichmit der deutschenRealität abzu-

finden, sichdarüber zu informieren,einmal abgesehendavon,dass dieAusländer-

problematik sowiesounter ihremNiveau ist.Ein Intellektueller inDeutschlandhat

sichmit derWeltlage zu konfrontieren, nichtmit irgendeiner Ausländersache. Ich

habe Lesungen gemacht in den Vereinigten Staaten, in Finnland,Österreich,Hol-

land, in der Schweiz und in der Türkei. Außerhalb vonDeutschlandwurde ich im-

mernachmeinen literarischenEigenschaften interviewt,nebenbei auchnachdem

Befinden der Ausländer in Deutschland gefragt, aber hauptsächlich über meine

Problememit derdeutschenSprache,mit deutscher Literatur befragt. InDeutsch-

land dagegen wurde ich immer gefragt, warum Türken kein Schweinefleisch es-

sen, warum türkische Frauen Kopftücher tragen, und so weiter. Keine deutsche

Zeitung, kein deutscher Journalist, kein deutscherGermanist hatmich danach ge-

fragt, ob ich mal mit der deutschen Sprache, mit den Formulierungen Probleme

hatte, was ich von moderner deutscher Literatur halte, ob ich einen jungen deut-

schen Autor gelesen habe, ob ichMitglied eines deutschen Kunst-Literaturvereins

bin, und so weiter. Şinasi Dikmen als Autor in Deutschland war eher ein Sozial-

arbeiter als einer, der sich mit der Sprache beschäftigt, der sich mit Deutschland

sprachlich und gedanklich auseinandersetzt. Die wollten von mir meine Integra-

tionsfähigkeit und meine Fortschritte erfahren. […] Ich habe mit der deutschen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 329

Sprache auch meine eigenen Probleme, denn ich lernte sie ja zu spät. Ich war 15,

16 Jahre alt, als ich zum ersten Mal mit dieser Sprache konfrontiert wurde. Und

natürlich hattemeine deutsche Sprache dann keine Geschichte. Ich habe sie ja so-

zusagen statischübernommen. […]MeineTextewerden alle korrigiert,und ich bin

nicht der einzige Textschreiber, auchmeinRegisseur beteiligt sich an denTheater-

stücken.Meine Texte werden von ihm durchgesehen. […] Natürlich werden einige

meinerMetaphern auf derBühnenicht verstanden.Wortwörtlich vielleicht schon,

aber der Subtext eben nicht.Deshalb kämpfe ich immerwieder umdie Bedeutung

einzelnerWorte.

E.B.: Wie ist das mit Sprachfehlern? In Deutschland sieht man das ja recht eng. Alles, was nicht

im Lehrbuch der deutschen Sprache steht, gilt schlichtweg als falsch.

Ş.D.: Dazu habe ich ein Beispiel: Als wirmit Knobi-BonbonKabarett auf demGipfel un-

serer Bekanntheit waren,wollte eine Fernsehanstalt unser ganzes Programm auf-

nehmen. Der damalige Programmdirektor besuchte mich zu Hause in Ulm, wir

aßen sehr gut, trankenmehr als genug,er fanddasEssenundden türkischenWein

hervorragend,vonmeiner Fraubesaßer auch eineguteMeinung,da sie keinKopf-

tuch trug. Dann verabredeten wir uns auf bald in seiner Stadt und er fuhr weg.

Nach noch nicht einmal einer Woche rief er mich sehr traurig und betroffen an,

dass er unser Programm in der Redaktionssitzung oder einer ähnlichen Kommis-

sion nicht durchsetzen konnte, nur weil wir bzw. ich mit einem starken Akzent

spräche. Nein, nein, das läge nicht am Programm, alle seien von der Sprache, von

demThema und von der Schauspielerei begeistert gewesen, aber der Akzent, aber

der Akzent, den könnte man den Zuschauern einfach nicht zumuten. Siehst du,

diese Haltung, diese Feigheit, diese Ahnungslosigkeit – dabei spielten wir zu dem

Zeitpunkt überall vor ausverkauften Hallen und unsere Zuschauer waren in der

Mehrheit Deutsche.

E.B.: Welchen Einfluss hat die Tatsache, dass du aus einer anderen Sprache kommst, auf dein

Kunstschaffen in der deutschen Sprache?

Ş.D.: Das hat auf jeden Fall einen großen Einfluss aufmeine Schreibweise und auch auf

meine Spielweise auf der Bühne. Ich war ja, als ich nach Deutschland kam, schon

geformt von der türkischen Sprache undKultur, den islamischenWurzeln. Ich bin

nicht als Kind oder als Baby gekommen, sondern ich war 27 Jahre alt, als ich nach

Deutschland kam.Natürlich hat das einen großen Einfluss. Ich habe zumBeispiel

immer noch Probleme, mit Nebensätzen zu reden. Jetzt geht es besser als früher.

Ich übertrug oft einfach die Struktur türkischer Sätze ins Deutsche. Das verur-

sachte Missverständnisse, Ungenauigkeit, und so weiter. Oder ich mache immer

noch Fehler mit den Artikeln und auchmit Ausdrucksweisen.

E.B.: Wie steht es mit absichtlichen Fehlern, also Kunstfehlern? Trägst du etwas in die deutsche

Sprache hinein…?

Ş.D.: Nein, seit zwei Programmen trage ich nichts mehr hinein. Ich lasse korrigieren,

weil wir zu dem Schluss gekommen sind, wenn ich schon in Deutschland pro-

fessionell arbeite, dann müssen wir die Sachen auch so herüberbringen, dass die

Deutschen mich verstehen. In schriftlichen Texten kannst du dir mehr leisten, da

der Leser Zeit hat, noch mal zurück zu dem Anfang des Satzes zu gehen. Er kann

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

den Satz wieder lesen, aber das Gesprochene, auf der Bühne nicht.Deshalbmusst

du den Einsatz verständlich machen.

E.B.: Ist das dann ein Zugeständnis an dein deutsches Publikum?

Ş.D.: EinAbtritt vondemRecht.Zugeständnis nicht, aber das deutsche Publikum ist für

mich da, es hat sich Zeit genommen,mich zu besuchen, es bezahlt dafür, damuss

ich Wert legen auf die Verständigungsbereitschaft des deutschen Publikums und

ihm sagen: »Gut, du bist für mich da, ich bin aber auch für dich da.« Schreiben

kannman allein, nur für sich, um sich zu befriedigen, seinen Zorn zu besänftigen;

Theater macht man auf jeden Fall für das Publikum.

E.B.: Das klingt versöhnlich. In deinen alten Interviews aus den achtziger Jahren ist sehr viel von

Wut und Zorn, vor allem auf gesellschaftliche Missstände, die Rede. Ist davon noch etwas

geblieben?

Ş.D.: Ganz gelegt hat sich das nicht. Ganz ohne Zornwürde ich kein Kabarettmehrma-

chen. Ich will ja der Gesellschaft etwas zeigen, ihr etwas beweisen, eine Richtung

und einen Weg weisen. Vor allem aber das Publikum unterhalten. Was ich we-

genmeines Zornes vergessen habe,war und ist, dassman durch die Unterhaltung

mehr über seinen Zorn äußern kann, als wennman auf der Bühne steht, und dem

Publikumdauernddie Leviten liest.Früherhabe ichmit demSchreibenbegonnen,

weil ich zornigwar.Das Schreibenwar eher fürmich.Doch jetzt im zunehmenden

Alterwirdmangezwungenermaßen etwas langsamer.Zornig bin ich immer noch,

weil ich bestimmte Dinge nicht verstehe. Zum Beispiel, dass ich jederzeit ausge-

wiesen werden kann, obwohl ich seit 30 Jahren in der Bundesrepublik lebe. Daran

hat sich nichts geändert.Deshalb bin ich immer noch zornig. Ichmöchte, dass das

Publikummichnicht als Ankläger sieht, sondern alsUnterhalter, als einen der sich

auch über die Missstände lustig machen kann. Das Lachen ist viel gefährlicher als

ein politisches Manifest, als Jammern und Heulen oder zornig auf der Bühne zu

toben. Şinasi hat sicherlich von seiner Aggressivität her über die Jahre eine gewis-

se Spitze verloren.

E.B.: Wie kommt das beim Publikum an?

Ş.D.: Für die Kunst ist das ehr schlecht, weil das Publikum etwasmehr Spitze brauchen

würde, aber für Şinasi Dikmen ist das gut. Er ist jetzt viel glücklicher als vor 15

Jahren. Obwohl dadurch die Kunst nicht besser geworden ist.

E.B.: Aber angenehmer.

Ş.D.: Für Şinasi Dikmen.

E.B.: Nun, vielleicht auch für das deutsche Publikum, denn du hältst ihm ja einen Spiegel vor.

Ş.D.: Ich hätte ein stärkeres Vergrößerungsglas mitbringen sollen, aber das kann ich

nicht. Ich will mich auf der Bühne nicht vergewaltigen. Und ich halte ja auch dem

türkischen Publikum und sogar mir selbst den Spiegel vor.

E.B.: Aber du gehst jetzt trotzdem in verstärktemMaße auf dein deutsches Publikum ein.

Ş.D.: Ja.wennmanmit demPublikumeine gemeinsameSprachefindet,wennman sich

verständigt. IchobenaufderBühne,dasPublikumunten–aberwir verstehenuns.

Deshalb muss ich diese Zugeständnisse machen, für das Verständnis.

E.B.: Du findest also einen gemeinsamen Nenner mit dem Publikum. Aber wo bleibt da deine ei-

gene Position?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 331

Ş.D.: Meine eigene Position drückt sich in meiner Thematik aus. Ich bin immer noch

ich geblieben. Früher bestand ich darauf, dass das Publikum mir zuhören muss,

weil ich etwas zu sagen hatte, und nun hört mir das Publikum zu, weil es merkt,

dass ich etwas auf der Bühne sage, und zwar so, dass es offensichtlich keinem von

uns weh tut, aber doch in Art und Weise, dass das Publikum mein Anliegen nach

Hause mitnimmt. […] In meinem letzten Programm geht es ja nur ummich. Das

heißt, angeblich geht es nur ummich. Ich rede nicht über Politik, aber das Stück

ist eigentlich auch ein Politikum. Ich gebe dem Publikum Informationen, die es

sonst nie hätte bekommen können. Und während die Zuschauer lachen, juble ich

ihnen auchmeine Ideen unter, das, was ich von den Dingen halte.

E.B.: Du sagst, dass du »angeblich« auf der Bühne über dich selbst sprichst.Wer ist dieses Selbst?

Mal ganz naiv gefragt: Ist das eine direkte Übertragung der Person, die du wirklich bist?

Ş.D.: Nein, nein! In der Kunst gibt es keine Eins-zu-Eins-Übertragung. Das wäre dann

ja ein Manifest oder etwas Ähnliches, ein Sich-selbst-Ausziehen. Nein, ich habe

zum Beispiel nie eine »Güsülü« gehabt, ich war nie mit einer deutschen Frau ver-

heiratet. Aber ichmusste, ummeine Persönlichkeit interessanter zu gestalten, be-

stimmte Dinge dazudichten. Also Şinasi Dikmen auf der Bühne ist keinesfalls zu

100 Prozent identisch mit Şinasi Dikmen außerhalb der Bühne.

E.B.: Interessant ist, dass du, vergleichbarmitOsmanEngin in seinen Satiren, auf der Bühne dei-

nen eigenenNamen verwendest. Könntest du beschreiben, wie die Übertragung geschieht?

Ş.D.: Ich bringe Dinge ins Programm, von denen ich behaupte, dass sie in die Biografie

von Şinasi Dikmen passen, obwohl sie selbst kein Teil von ihm sind.Das sind Din-

ge, die ihn für das Publikum interessanter machen, nicht als Mensch, sondern als

Bühnenfigur.

E.B.: Es geht also umWirkung. Etwas, das wohl auch der Kontaktaufnahme mit dem Publikum

dient: Deine Bühnenfigur hat etwas sehr Naives an sich.

Ş.D.: Ja, richtig.

E.B.: Aber der richtige Şinasi Dikmen ist doch gewiss nicht naiv, oder?

Ş.D.: Doch, doch, Şinasi ist auch ein bisschen naiv.Was diese Romantik und die Verbesserung der

Menschen und der Gesellschaft angeht, ist er doch noch sehr naiv.

E.B.: Unddochkanner sehrkomplexepolitischeThemenansprechen.Naivitätmit einemgewissen

Augenzwinkern? So naiv ist er dann vielleicht doch wieder nicht.

Ş.D.: Nein, er ist ein Gemisch. Er ist auch schlitzohrig. Vom Charakter her ist er nicht

100 Prozent Şinasi Dikmen, doch ichwürde behaupten, 80 Prozent von ihmhat er

schon.

E.B.: Wie hat sich dieser Şinasi über die Jahre verändert?

Ş.D.: Sprachlich hat er sich verbessert. Aber nicht alles, was auf der Bühne gesprochen

wird, ist meine Sprache, sondern das wird, wie gesagt, korrigiert. Şinasi im Pri-

vatleben ist älter geworden, er spricht die deutsche Sprache immer noch gern, er

lebt sehr gern inDeutschland, er kennt sich in den beiden Kulturen aus,was ihn ja

unverzichtbar für Deutschland macht. Er würde auch länger in der Türkei leben,

aber ohne dabei auf die deutsche Sprache und seine Gewohnheiten, die er sich in

Deutschland angelegt hat, verzichten zumüssen.Er ist dreifacherOpa–alsoOpa,

Opaer, am Opasten – geworden.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

E.B.: Einiges von dem, was du auf der Bühne machst, kannst du nur deshalb tun, weil du Türke

bist. Schlägst du also Kapital aus deiner Herkunft?

Ş.D.: Vonmeiner Herkunft lebe ich.

E.B.: Wird das, was du auf der Bühne sagst, von deinen deutschen und türkischen Zuschauern

richtig verstanden?

Ş.D.: Das weiß ich nicht. Ich denke, so wie mein Programm im Augenblick aussieht,

nehmen mir das die Deutschen ab und finden mich sogar sehr gerecht. Meine

Landsleute finden es nur toll, wenn keine Deutschen im Saal sind; wennDeutsche

da sind, fühlen sie sich angegriffen.Die Türken lachen genauso gernwie dieDeut-

schen, doch sie lachen über sich selbst nur gern, wenn sonst niemand dabei ist.

E.B.: Dukannst sowohl Türken als auchDeutsche auf die Schippe nehmen.Gibt es da eineGrenze,

vielleicht eine Grenze des guten Geschmacks?

Ş.D.: Ja, bei den Türken gibt es klare Grenzen. Zum Beispiel darfst du in Anwesenheit

von Deutschen nichts über Mohamed und den Islam sagen. Und auch gegen Ata-

türk darfst du nichts sagen. Bei den Deutschen darfst du besonders nach dem 11.

Septembernichts gegendenKatholizismus sagen.Es gibt da auchbestimmteDin-

ge, die sich ein deutscher Kollege leisten kann, ich mir aber nicht. Es gibt ja viele

Kollegen, die davon leben, dass sie den Katholizismus immer wieder angreifen.

Ich kann das nicht, ich darf das nicht, das nähme man mir übel. Also, die Rollen

sind vorgegeben. Ich könnte wohl an den Islam herangehen, vielleicht je heftiger

desto besser für das deutsche Publikum. Aber diese Chance gebe ich ihnen nicht,

dass sie auf Kosten der anderen lachen. Sie sollen nicht auf Kosten der Türken la-

chen, sondern auf Kosten DES Türken, der dort auf der Bühne steht. Das bringt

uns zusammen.Obwohl ich auch eine andereMeinung zum Islam habe. Ich kom-

me aus dem islamischen Kulturkreis, der mich sehr beeinflusst hat, aber ich bin

kein gläubiger Moslem. Ich habe von der Religion ganz andere Ansichten.

E.B.: Einige biografische Fragen: Bevor du nach Deutschland kamst, bist du da in der Türkei mit

Kabarett und Satire in Berührung gekommen?

Ş.D.: MitSatire schon,dahabe ich auch schon selbst Texte aufTürkischgeschriebenund

in einer kleinen Zeitung veröffentlicht. Das muss um 1970 gewesen sein. Aber mit

Kabarett nicht.

E.B.: In der Türkei gibt es da auch keine große Szene, oder?

Ş.D.: Ich stamme ja aus einem kleinen Dorf. In Ankara habe ich dann zwarTheater ge-

sehen, aber da war ich ein Besucher.

E.B.: Dann kamst du nach Deutschland und warst Krankenpfleger.

Ş.D.: Ichwar von 1972 bis 1975Krankenpfleger auf einer gemischtenPrivatstation.Dann

habe ich sechs Jahre lang eine Halbintensivstation geleitet. Währenddessen, im

Jahr 1979,habe ichbegonnen,aufDeutsch satirischeTexte zuverfassen.Diekamen

sehr gut an, jederwar begeistert und siewurden 1983 als Buch beimExpress Verlag

veröffentlicht. Danach habe ich das Kabarett Knobi-Bonbon gegründet.

E.B.: Wann waren die Auftritte in Dieter Hildebrandts Scheibenwischer? Und wie kamen die zu-

stande?

Ş.D.: Das war 1983 und 1984. Der Leiter des Diakonischen Werkes für Ausländerfragen

hat mich vermittelt. Dieser Leiter war ein guter Freund von mir und hat mich zu

ersten Lesungen eingeladen. Das war zuerst in Ulm, dann wurde darüber berich-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 333

tet, dass ein türkischer Krankenpfleger tolle Texte schreibt, daraufhin wurde ich

weitergereicht.

E.B.: Hatte Hildebrandt speziell einen Türken gesucht?

Ş.D.: Nein. Ob er speziell einen Türken für ein gewisses Programm gesucht hat oder

speziell ein Programm für einen beziehungsweise mit einem Türken geschrieben

worden ist, kann ich nicht sagen. Eins ist aber sicher, ich habe auch zu meinem

ersten Auftritt etwas beigetragen, das schreibt Klaus Peter Schreiner in seinem

Buch, ermachtmich da etwas größer undwichtiger, als ichwar undnoch bin, aber

ohne einen Beitrag trat ich nicht auf. Zum zweiten Auftritt im Jahre 1984 schrieb

ich meinen eigenen Text […] In Ulm gab es damals ein Café, in dem Intellektuelle

verkehrten. Ein Typ dort fragte mich, ob ich nicht eine Lesung veranstalten woll-

te, und ich habe zugesagt. Meine erste Lesung hatte ich an der Volkshochschule

Ulm. Dort sollte ich ein Referat halten; stattdessen habe ich einen Text geschrie-

ben. Das war mein erster Text überhaupt. Und er kam gut an. Man fragte mich:

»Warum schreibst du nicht weiter?« Das habe ich gemacht und so entwickelte sich

das weiter im Schneeballsystem. Und 1984 habe ich das Knobi-Bonbon Kabarett

mit einem Partner gegründet.

E.B.: MitMuhsin Omurca?

Ş.D.: Nein, Muhsin war am Anfang nicht dabei. Işık Aydın hieß er. Ich habe 1984 Die-

ter Hildebrandt gefragt, ob er mir helfen würde, wenn ich ein Kabarett gründen

würde. Er wollte die Art der Hilfe wissen und ich sagte: »Du kommst zu unserer

Premiere und spielst dort.« Da sagte er: »Kein Problem, Şinasi.« Dann habe ich

versucht, in Ulmmit Freunden und Kollegen ein Kabarett auf die Beine zu stellen.

Das hat nicht geklappt. Dann habe ich in einem türkischen Verein gesagt: »War-

ummachen wir nicht unser eigenes Kabarett selbst? Die deutschen Künstler sind

zwar sehr gut und sagen tolle Sachen über uns, aber SIE sagen über UNS.Wir sol-

len SELBST über uns sagen. Wie machen wir das?« Ich sagte: »Ich schreibe Tex-

te, Işık und ich spielen.« Muhsin Omurca machte damals ab und zu Karikaturen

für lokale Zeitungen, lokale Karikaturen über den OB oder den Stadtrat, ich dach-

te mir damals, er könnte mit den Bildern auf der Bühne besser umgehen als ir-

gendein türkischer Jugendlicher, deshalb sagte ich: »Muhsin übernimmt dann die

Regie.« Kein Fremder, alles Türken. Işık hat zugesagt, ich habe Texte geschrieben,

wir haben angefangen zu proben.UndMuhsin hat natürlichweder vonRegie noch

vonSchauspielerei etwas verstanden. Işık dagegenhatte etwasErfahrung.Erwur-

de dann von einem deutschen Journalisten und vonTheatermachern abgeworben:

Die sagten: »Duhast Erfolg. Şinasi hat keine Ahnung.Duwirst deinenNamen ver-

lieren, aber Şinasi nicht.« Işık ist dann ausgestiegen.Und so fragte ichMuhsin, ob

er spielenwürde. Er sagte nein, da habe ich ihn gezwungen. Ich sagte: »Dumusst.

IchhabedenSaal gemietet.DieterHildebrandthat zugesagt.«Daswardie Situati-

on: Alle warteten auf die Premiere. Und plötzlich springt Işık ab. Alle sagten: »Das

Knobi-Bonbon ist am Ende.« Und ich sagte also zu Muhsin: »Hör zu, wir machen

jetzt die Premiere. Wenn sie gut ist, kommen die Leute weiter, wenn sie schlecht

ist, kommt kein Deutscher in den nächsten 30 Jahrenmehr zumTürkenkabarett.«

Die Premiere war gewaltig. Gewaltig! […] Das erste Stück hieß »Vorsicht, Frisch

integriert!« Den Text habe ich geschrieben, und das zweite hieß »Der Putsch in

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Bonn«. Ralf Milde trug aber wohl dazu bei. Ich hatte ihn, als Işık ausgestiegen

war, gebeten, die Regie zu übernehmen. Ralf sagte, er könne das nicht. Ich sag-

te: »Du musst das übernehmen, weil die Plakate schon unter deinem Namen ge-

druckt sind.« Er sagte, das sei unter aller Sau, ich hätte ihn nie gefragt. Ich sagte:

»Entschuldige, ich dachte, du würdest das gern machen.« So habe ich ihn gekö-

dert. Ralf hat das dann gemacht und elf Jahre lang viel bei der Dramaturgie und

der Sprache und allem anderen geholfen. Ralf hat eineMenge zumKnobi-Bonbon

beigetragen, aber er hat auch viel dazu beigetragen, dass wir auseinander gegan-

gen sind und uns gehasst haben.Weil er uns gegenseitig – das behaupte ich jetzt,

das ist eine Unterstellung – aufgehetzt hat. Er hat mir zum Beispiel gesagt: »Du

bist ein sehr guter Schauspieler. Also, viel besser als Muhsin, aber ohne Muhsin

kannst du nicht.« Ich bin mir 100 Prozent sicher, dass er das gleiche Lob oder die

gleiche Mahnung auchMuhsin gesagt hat.

E.B.: Undwieso, glaubt du, geschah das? Ihr hattet doch ein gemeinsames Projekt.

Ş.D.: Nein, wir hatten kein gemeinsames Projekt. Das war mein Projekt. Wir wurden

bekannt.Wir wurden sowas von bekannt, wir konnten abräumen. [...] Erst nach-

demwir bekannt geworden sind,wollten alle dazu beigetragen haben, sogarmehr

als ich.Mein Ex-Partner wollte damals, als wir noch nicht bekannt waren,mit un-

serem damaligen Manager Jo Schmidt den Namen der Gruppe ändern, also nicht

mehrKnobi-BonbonKabarett, sondern etwasDeutsches, etwas soKlares,dass das

deutsche Publikum sofort sagt, aha, das ist eine Kabarettgruppe. Ich habe gesagt,

nein, es bleibt so, wie es ist. Wie ich später gehört habe, stamme sogar der Name

der Gruppe von meinem Ex-Partner. Das ist aber so: Wenn man Erfolg hat, hat

man Tausende von Helfern, wenn man aber keinen hat, dann ist man selbst der

Versager. Das kenne ich, das ist normal. Aber dieses Kabarett war, ob ich damit

Erfolg hatte oder nicht, mein Objekt.

Dann begannen innerhalb der Gruppe diese Selbstprofilierungsversuche. Ich hat-

te vorher ein Buch veröffentlicht, ich war politisch tätig. Wenn ich unter Türken

war, kam jeder auf mich zu und sagte: »Wunderbar, Şinasi. … Und wie heißt du?

Ach so, Muhsin. Ja, Muhsin, gut. … Und Şinasi, wie geht’s?« Ihm schenkte nie-

mand Beachtung. Die Zusammenarbeit wurde immer schwieriger. Und Muhsin

unterstellte mir dann, ich wäre mit seinen Texten hausieren gegangen. Ich weiß

immer noch nicht, welchen er gemeint hat. Er hatte ja für die ersten beiden über-

haupt nichts getan. Der konnte ja nicht einmal Deutsch. Er war erst fünf Jahre in

Deutschland, als er auf die Bühne ging. Also ichmöchte mal jemanden sehen, der

so sprachbegabt ist, dass er nach fünf Jahren kabarettistische Texte verfasst. Auf

jeden Fall wurde die Atmosphäre immer gespannter. UndMuhsin gingmit seinen

Problemen, glaube ich, zu Ralf.

E.B.: Und so fiel das Ganze auseinander. Muhsin startete eine Solokarriere. Scheinbar hat er in

Knobi-Bonbon-Zeiten seinHandwerk gut gelernt, denn er ist ja inzwischen recht erfolgreich.

Ş.D.: Ich nehme das an, aber das weiß ich nicht.

E.B.: Und hat Ralf Milde noch etwasmit Kabarett zu tun?

Ş.D.: Ichdenke, er hat nichtsmehrdamit zu tun.ObMuhsin jetztmitRalf arbeitet,weiß

ich nicht.

E.B.: Undwas ist mit dir selbst? Hast du komplett mit der Vergangenheit gebrochen?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 335

Ş.D.: Richtig!

E.B.: 1997 war die letzte gemeinsame Vorstellung. Und schon 1998 hast du das Kabarett Ände-

rungsschneiderei, die KÄS, gegründet.

Ş.D.: Ichbegannbereits 1997mit derKÄS.Vorder letztenVorstellungmitKnobi-Bonbon

hatte ich dort bereits meine Premiere. Am 10.März 1997.

E.B.: Du bist nun seit über 20 Jahren politischer und kultureller Kommentator der Bundesrepu-

blik. Wie reagierst du auf Phasen der Gewalt gegen Ausländer wie zum Beispiel zu Beginn

der neunziger Jahre

Ş.D.: Zumindest privat reagiere ich sehr zornig. Was mir stinkt, ist, dass in einem

demokratischen Land die Bürger, die andersgläubig sind, wie Juden, um Poli-

zeischutz bitten müssen, dass die Synagogen in Deutschland geschützt werden

müssen, dass dieMoscheen inDeutschland nicht in der Stadtmitte stehen dürfen,

sondern irgendwo in einer Ecke. Nicht dass ich selbst beten muss, aber wenn in

einer Gesellschaft Bürger, Menschen beten wollen, dann muss die Gesellschaft

ihnen gewährleisten, dass sie ungestört beten dürfen.

Und ich frage mich: Wie bringe ich meinen Zorn rüber? Das musst du in einer

Weisemachen,dass die Leute dich verstehen.AlsMensch bin ich sauer und ich bin

früher auch oft zu schnell an die Decke gegangen, doch dann habe ich versucht,

auf eine andere Art und Weise mein Problem darzustellen. Auf der Bühne ver-

suche ich, nicht sarkastisch zu sein, denn Sarkasmus befriedigt vielleicht mich,

jedoch nicht das Publikum. Ich versuche das auf ironisch-humoristische Weise.

Zum Beispiel reagiere ich jetzt auf die Diskussion um die EU-Mitgliedschaft der

Türkei, indem ich das humorvoll mit Polen vergleiche. Anmanchen Abenden sage

ich: »In mein Theater kommen auch Polinnen und Polen. Und sie denken sich

vielleicht: Gehen wir mal ein bisschen zu dem Türken, und lernen wir Deutsch.

Doch sie irren sich. Ich bringe ihnen falsches Deutsch bei. Denn wären die Polen

damals bei der Belagerung vonWien nicht gegen die Türken gewesen, dannwären

wir schon längst in der EU.« Solche Sachen bringe ich dann. Ob ich da allerdings

verstanden werde…

E.B.: Satire und Ironie kann in beide Richtungen gehen, kann der Verständigung dienen, aber

auchmissverstandenwerden und Vorurteile bekräftigen. Da vertraust du deinemPublikum

wohl?

Ş.D.: Satire hat diesen Vorteil oder Nachteil. Auf dieser Messerschneide musst du eben

gehen. Und damuss man dem Publikum vertrauen.

E.B.: DieterHildebrandt begleitet dich immerwieder indeinerKarriere.Nichtnurhat er dich zum

Scheibenwischer eingeladenund ist bei der Premiere desKnobi-Bonbonaufgetreten, sondern

er hat auch das Vorwort zu deinemBand »Hurra, ich lebe in Deutschland« geschrieben.

Ş.D.: Erhatmich indiese Scheiße geritten.Er hat auchmeinTheater in Frankfurt für er-

öffnet erklärt,wie auf derOlympiade. Ich sagte: »Ichmöchte, dass du aufmachst.«

Da sagte er: »Wie? Wie bei der Olympiade?« Und ich sagte: »Ja, genau so: Hiermit

erkläre ichdasKÄSKabarett für eröffnet.«Dashat er gesagt unddamitmeinThea-

ter eröffnet.

E.B.: In dem Vorwort zu deinem Buch meinte er, dass man dich nur an deiner Betrachtungswei-

se als Türken erkennen kann, sonst seist du total deutsch. Gestatte mir eine Frage zu deiner

Identität:Was bist du denn jetzt eigentlich?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Ş.D.: Meine Identität? Ich sage, ichbin sowohlDeutscher als auchTürke. Ichbin alsowe-

der Deutscher noch Türke. Ich bin ein Individuum und ich habe langsam anmei-

nem Individuum Geschmack gefunden. Als ich klein war, sah ich vielleicht nicht

gut aus und hatte bei denMädchen keine Chance und litt darunter. Aber jetzt habe

ich langsam Geschmack an mir gefunden. Das ist keine Eitelkeit. Ich bin mit mir

zufrieden. Und ich bin vielleicht auf der Suche nach irgendeinem Satz oder nach

irgendeinemWort – aber nicht auf der Suche nach Identität. Identitätsprobleme

habe ich nicht. Ich weiß, was ich kann, und ich weiß, was ich nicht kann. Ich gebe

mir Mühe, das, was ich kann, zu verbessern und auch bestimmte Dinge noch zu

lernen. Ich bin jederzeit bereit dazu, aber ich kann nicht mehr so schnell lernen

wie ein 15- oder 20-Jähriger.

E.B.: Klassifikationen sind ja oft problematisch.Wie stehst du zu Bezeichnungen wie »türkischer

Deutscher« und »deutscher Türke«?

Ş.D.: Ichmeine, ich bin vielleicht ein deutscher Türke. Aber du bist ein türkischer Deut-

scher. Die Kinder, die hier geboren sind, haben zwar türkische Eltern, sind aber

selbst Deutsche. Zum Beispiel Django Asül oder Kaya Yanar sind ja Kinder dieses

Landes.

E.B.: Wie steht es mit der Sprache?Wie wichtig sind dir Deutsch und Türkisch?

Ş.D.: Ich habe zumeiner Frau gesagt, wenn dumich umbringen willst, kannst dumich

von der deutschen Sprache wegzerren und in die Türkei schleppen. Dann gehe

ich ein. Aber ich kann auch ohne die türkische Sprache nicht leben. Es macht mir

Spaß, diese Sprache zu sprechen und zu pflegen. Ich lese viel. Aber die deutsche

Sprache gefällt mir eben auch. Zuhause hören wir den ganzen Tag europäische

klassische Musik, doch ich höre auch osmanische klassische Musik sehr gern, die

ja das absolute Gegenteil von europäischer klassischer Musik ist. Ich fühle mich

in beiden Kulturen sehr wohl. Natürlich kritisiere ich die Türken härter als zum

Beispiel die Griechen, aber auch die Deutschen kritisiere ich. Ich lebe sehr gern

in Deutschland. Ich habe hier nie gejammert. Doch ich lebe auch in der Türkei

gern. Mir gefällt die restriktive Art des türkischen Staates nicht, und mir gefällt

in Deutschland die Ablehnung der Gesellschaft nicht. Aber ich habe mich damit

irgendwie arrangiert. Ich mache meine Arbeit in Deutschland, kämpfe gegen be-

stimmteDinge, früher zornigerund leidenschaftlicher, jetzt subtiler undvielleicht

sogar wirkungsvoller. In der Türkei will ich mit dem Staat nichts zu tun haben.

E.B.: Du sagtest, du suchst nicht nach Identität. Doch in deinen Stücken geht es trotzdem immer

wieder um Identität und Integration, besser gesagt um eine falsch verstandene Integration.

Ş.D.: Richtig. Weil ich mich darüber lustig mache, wie der Deutsche sich vorstellt, wie

ich mich zu integrieren habe. Dabei geht es ihn einen Scheißdreck an und den

deutschen Staat erst recht. Integration ist eine individuelle Leistung. Niemand

darf mir vorschreiben, wie ich mich da zu verhalten habe. Wo leben wir denn?

Deutschland behauptet, ein demokratischer Rechtsstaat zu sein, doch gleichzei-

tig zwingt es mich mit Gesetzen, mich zu integrieren. Was ist denn Integration?

Was hat der Typ ausNiederbayernmir voraus? Er hat überhaupt keine Ahnung von

deutscher Literatur, überhaupt keineAhnung vonder deutschen Sprache.Deshalb

mache ichmich über diese Dinge lustig. Eigentlich ist das nichtmeinThema, son-

dern das Thema der Deutschen. Ich spiele nur damit. Das macht mich an man-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 337

chen Gesprächen zornig. Ich werde eingeladen, über Integration zu diskutieren.

Ich sage: »Darüber diskutiere ich nicht!« Mit wem soll ich denn diskutieren? Mit

Deutschen?Wieso soll ichmit einemDeutschen übermeine Integration diskutie-

ren? Gut, unter Ausländern diskutieren wir: »Was hältst du davon? Wie weit soll

ich da gehen?« Das geht. Doch wie soll ich mit einem Deutschen, noch dazu mit

irgendeinem Beamten diskutieren? Deshalb mache ich mich lustig darüber.

E.B.: Ist sich lustig machen als Gegensatz zum Jammern zu verstehen? Es gab diese Phase der Be-

troffenheitsliteratur, wo es vor allem um den Jammer der Entfremdung ging.

Ş.D.: Du wirst keinen Text von mir finden, wo ich jammere. Sich lustig machen be-

deutet, immer noch kampflustig zu sein. Man ist bereit zu kämpfen. Wenn man

jammert, hat man sichmit seinem Schicksal bereits abgefunden: »Ach,mir geht’s

schlecht. Oh, diese Schweine, die Deutschen.« Sich lustig machen, das ist eine

Kampfansage: »Du kriegst mich nicht! So nicht!«

E.B.: Der Şinasi Dikmen in deinen Büchern, ist das die gleiche Figur wie auf der Bühne?

Ş.D.: Nicht immer.Auf derBühnemusst du eine bestimmteDramaturgie haben. In ein-

zelnen Texten zwar auch, aber in einem Buch nicht. Noch dazu: Beim Schreiben

bist du allein, eventuell kann ein Lektor etwas dazu beitragen. Doch auf der Büh-

ne bist du nie allein.

E.B.: Dochauch indeinenTexten sprichst duoft Leutedirekt an.Duhast also indeinemKopf schon

ein Publikum.

Ş.D.: Stimmt. Das ist leichter für mich.

E.B.: Aber zumKabarett stiegst du dann um, weil du somehr Leute erreichen konntest?

Ş.D.: 1983 wurdenwir vermittelt. Für vier Tagewurde ich damals fürstliche bezahlt, das

doppelte Monatsgehalt von Şinasi Dikmen im Krankenhaus. Ich sagte: »Wunder-

bar, der Urlaub mit der Familie ist gesichert.« Und 1984 rief dann Sami Drechsler,

der damalige Regisseur der Lach- und Schießgesellschaft, an und sagte: »Şinasi,

ich brauche dich.« Ich fragte,wieso, und er sagte: »Du spielst jetzt.« Ich sagte: »Ich

habe kein Interesse, Sami. Ich will Schriftsteller werden, aber kein Schauspieler.«

Ichhatte schoneinBuchveröffentlichtund ich fühltemichals viel bessererSchrift-

steller als Franz Kafka oder wie die alle heißen. Doch Sami überredete mich. Ich

dachtemir: Dieses Jahr ist der Urlaub auch gesichert, wenn ich für vier Tage dort-

hin gehe. Nach Berlin, in ein wunderbares Hotel, am See. Und 4.000 Mark. Nicht

schlecht.

E.B.: In einem Interview erwähntest du, einer der Gründe für die Gründung des Knobi-Bonbon

sei gewesen, dass du keine Geldsorgen mehr haben wolltest. Ging diese Rechnung auf? Du

sagtest vorhin, dass du derzeit mit der KÄS recht verschuldet bist.

Ş.D.: Das Knobi-Bonbon war ein Tournee-Theater. Wir waren ständig unterwegs und

wirklich sehr bekannt. Die KÄS dagegen ist ein festes Theater und das habe ich

jetzt gerade erst vergrößert, am 13. September 2002 war Eröffnung. Da habe ich

natürlich viel Geld reingesteckt. Davor war die KÄS ein Theater in einem kleinen

Restaurant. Jetzt haben wir 199 Plätze. Und das ist auch wunderschön geworden.

Du findest nicht jeden Tag so einTheater. Jeder Tisch hat zumBeispiel einen eige-

nen Namen: Heinrich-Heine-Tisch, Tucholsky-Tisch,Mark-Twain-Tisch.

E.B.: Gibt es auch einen Tischmit demNamen eines türkischen Autors?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Ş.D.: Ja, den Azis-Nesin-Tisch – und den Şinasi-Dikmen-Tisch. Meine Frau hat extra

auch einen Tisch nachmir benannt.

E.B.: Wenn du jetzt erst vergrößert hast, dann siehst du die Zukunft bestimmt optimistisch.

Ş.D.: Ich habe eine Menge Euros in dieses Theater gesteckt. Das ist für einen Kabaret-

tisten unwahrscheinlich viel Geld. Dieses Geld sindmeine Ersparnisse, es ist mei-

ne Ideologie, meine Idee, mein Körper, mein Geist, meine Zukunft. All das habe

ich in das Theater gesteckt. Wir mussten vergrößern, wenn sich das Haus selbst

finanzieren sollte. Denn mit den 70 oder höchstens 95 Plätzen in der alten KÄS

konntest du erstens keine großen Kameraden einladen. Bekanntere Kabarettisten

wollten da nicht spielen, oder wenn sie kamen, dann nur für einen Tag, aus Kolle-

gialität und Freundlichkeit. Und zweitens konnte sich das Haus eben nicht finan-

zieren. Das heißt, ich musste da Geld reinstecken. Jetzt behaupten wir, dass sich

das Haus in einem Jahr selbst finanzieren kann. Dann kann sich Şinasi Dikmen

vom Geschäft zurückziehen und nur noch spielen. Und das Geld, das er einspielt,

bleibt bei ihmundwird nichtmehr für dasTheater benutzt.UndAyşes SohnOktay

kümmert sich dannumdieOrganisation. Ichmache nachwie vor die Programme.

Wir lernen Oktay jetzt an und er soll in einigen Jahren die Leitung des Kabaretts

ganz übernehmen.

E.B.: Şinasi, ich danke dir für dieses Gespräch.

7. »Natürlich ist Integration unmöglich«
Muhsin Omurca, Berlin, 17. Januar 2003

Muhsin Omurca ist Kabarettist und Karikaturist.

E.B.: Beginnen wir mal etwas provokativ: Die deutsche Kabarettszene ist ja sehr vital. Wie passt

du da hinein?

M.O.: Es gibt in Deutschland meines Wissens mehr als 450 Kabarettisten und Kaba-

rettgruppen. Das ist eine immense Summe. Wenn ich diese Gruppe als Ganzes

betrachte, würde ich sagen, ich spiele zwar nicht unbedingt in der Champions

League, aber doch in der Ersten Bundesliga, unten irgendwo. Ich versuche eben,

nicht abzusteigen in die Zweite Liga.

E.B.: So viele Kabarettisten – das hört sich auch nach einem harten Überlebenskampf an. Wie

kannst du da bestehen, das heißt, was ist dein spezifischer Beitrag zu der Szene? Was lockt

die Zuschauer an?

M.O.: Innerhalb dieser Gruppe gibt es einen gewaltigen Unterschied: Wir haben in

Deutschland nur vier Kabarettisten, die aus dem türkischenKulturkreis kommen:

Django Asül, Kaya Yanar, Şinasi Dikmen und Muhsin Omurca. Zwar sprechen

wir auch hin und wieder Themen der deutschen Politik an und beziehen ebenso

die anderen Kulturen in unser Programm mit ein. Aber wir sind, was unsere

Herkunft betrifft, eben alle Türken. Die übrigen Kabarettisten in Deutschland

können nicht das leisten, was wir tun. Deshalb würde ich sagen, dass man uns

eigentlich getrennt von diesen 450 Leuten betrachten sollte. Ich glaube, ich bin

einer von denen, die gut vom Kabarett leben können. Ich habe jetzt bereits sechs

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 339

oder sieben Termine für April 2004, das heißt fast anderthalb Jahre voraus. Das

ist doch ein Zeichen dafür, dass es gut läuft und dass man gefragt ist.

E.B.: Auf der einenSeite also diese 450deutschenKabarettisten; auf der anderenSeite ihr vier.Was

unterscheidet denn deines Erachtens türkisch-deutsches Kabarett vom übrigen Kabarett in

Deutschland?

M.O.: Es gibt unter diesen 450 Leuten auch Comedy-Show Spezialisten, die – so wür-

de ich das mal beschreiben – nur Themen unter der Gürtellinie ansprechen. Und

es gibt andere Kabarettisten und Showmänner, die Politik absolut meiden. Doch

es existieren auch Kabarettisten, die nur Politik machen. Und es gibt auch unter

den deutschen Kabarettisten diejenigen, die Ausländer nachahmen,wie zumBei-

spielHelmut Albrecht alias Ali Übülüd.Er füllt die Säle. Ich selbstmache kritisches

politisches Theater. Ich behandle in »Kanakmän« zum Beispiel Themen wie die

Doppelpassgeschichte. Diese Geschichte geht mir hier in Deutschland als Politi-

kum ziemlich auf die Nerven. Ich bin überzeugt davon, wenn die Türken richtig

in diese Gesellschaft integriert werden sollen, dann muss man ihnen auch sämt-

liche demokratischen Rechte zusprechen. Du kannst ihnen nicht einerseits ihre

Rechte verweigern, aber andererseits von ihnen verlangen, dass sie sich in die-

se Gesellschaft integrieren. Das ist das Hauptproblem der deutschen Gesellschaft

und der deutschen Politik. Wie soll das gehen? Entweder man bürgert diese Leu-

te ein oder man gibt ihnen eben großzügig diese Rechte, ohne sie einzubürgern.

Aber nein! Die deutsche Gesellschaft und die deutsche Politik sind dazu nicht be-

reit. Und warum? Solang diese Minderheiten existieren,mit beschnittenen Rech-

ten, so lang haben die deutschen Politiker einen Schwarzen Peter, auf den sie die

Schuld für irgendwelche Miseren abschieben können.Wie könnte man sich sonst

erklären, dass hier seit vierzig Jahren, denn so lange sind die Türken ja schon in

Deutschland,über die Integrationder Türkengeredetwird,heute genausowie da-

mals? Doch der Unterschied ist: Wenn sie heute über die Integration der Türken

reden, sprechen sie nicht über die erste Generation, sondern über die zweite und

dritte Generation, die hier geboren sind. Da denke ich mir dann: Was wäre denn

eigentlich die Gefahr, wenn die Deutschen diesen Türken diese ganz normalen,

demokratischen Rechte geben würden? In welche Gefahr würde denn die deut-

sche Gesellschaft dann geraten? DerWunsch der Türken nach demDoppelpass ist

nichts anderes als die Bitte: »Gib mir meine Rechte in Form einer Staatsbürger-

schaft. Ich fühlemich ja hier zugehörig, ichwill ja deine Staatsangehörigkeit.Und

natürlichwerde ichmich auchdanach verhalten.Aber nimmmir bittemeineWur-

zeln nicht weg. Und nimmmir nicht meine Zukunft oder wenigstens nicht meine

Träume weg.« Denn die Türken träumen davon, dass sie irgendwann einmal in

dieHeimat zurückkehrenwerden.Ob sie nunwirklich zurückkehrenwerden oder

nicht, das spielt dabei überhaupt keine Rolle. Das ist nicht einmal relevant. Das

ist nämlich im Grunde genommen nur eine Religion, um zurückkehren zu kön-

nen, ein Traum. Lasst doch diesenMenschen diesen Traum!Wenn sie einmal hier

sterben, wollen sie wirklich in der Heimat begraben werden, nicht hier. Doch so-

bald sie nur deutsche Staatsbürger sind,werden sie hier begraben.Unddaswollen

die Türken nicht. Sie wollen wenigstens dort, wo ihre Großfamilie lebt, begraben

werden. Als die Türken den Wunsch nach dem Doppelpass bekundet haben, hat

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

die Union (CDU/CSU) das als Wahlthema ausgeschlachtet, indem sie eine Unter-

schriftenaktion gegen denDoppelpass ausgerufen haben. Ich kann es immer noch

nicht glauben, aber es ist dieWahrheit: In sechsWochen hatte die Union fünfMil-

lionenUnterschriftenbeisammen.Siewusstennochnicht einmal genau,wogegen

sie eigentlich unterschrieben. Hauptsache gegen Ausländer!

E.B.: Es scheint, als würden die hier lebenden angeblichen Ausländer den Deutschen zu einer in-

neren Einigkeit verhelfen, sie innerlich vereinen.

M.O.: Ganz genau.DieDeutschenhaben eine Identitätskrise. Sie suchennach einemge-

meinsamenNenner. Sie glauben, ihre Identitätskrise in demMoment abgeschafft

zu haben,wo sie gemeinsamauf die Straße gehen,umgegen die Andersartigen zu

demonstrieren.

E.B.: Noch ein Wort zum Doppelpass. Du erwähntest vorhin den Traum, in der Türkei begraben

zu werden. Hat dieses Festhalten am türkischen Pass dann eher einen symbolischen Wert?

DeutschePolitiker sehendas ja etwaskonkreterundbenutzenmanchmaldasArgument,man

könne nicht zwei Ländern gegenüber loyal sein.

M.O.: [lacht] Klar hat das einen Symbolwert. Du sagst es, ich weiß es, und alle anderen

wissen es auch. Das gilt sogar für die deutschen Politiker, die wissen es ebenfalls

genau. Doch sie instrumentalisieren das. Ist so etwas nicht gefährlich? Der türki-

sche Pass hat nur Symbolwert. Es weiß doch niemand, wie viele Pässe ich hier in

meiner Tasche habe.Und niemand kannwissen,wie ichmich verhaltenwerde.Ob

ich jetztmit demdeutschenoderdemtürkischenPassdurchdieStraßen laufe,wer

weiß schon,was ich vorhabe oder nicht?Warumkönnen sie uns nicht dieses Sym-

bol überlassen, sondernmüssen das instrumentalisieren? Jetzt will gerade Roland

Koch, der hessische Ministerpräsident die gleiche Art von Unterschriftenaktion

noch einmal veranstalten, weil sie damit einen Riesenerfolg hatten. Wenn solche

Aktionen in anderenLänderngeschähen,würde ichmir vielleicht tatsächlichnicht

so große Gedanken darüber machen, doch Deutschland ist eben ein vorbestraftes

Land. Das müssen die Deutschen endlich einmal kapieren. Die junge Generation

tut sich damit besonders schwer. »Wir haben doch mit der Vergangenheit nichts

zu tun!« Doch! Mit der Vergangenheit müssen wir alle leben. Du kannst nicht ei-

nerseits mit Goethe und Schiller angeben und andererseits das schwarze Kapitel

deiner jüngsten Vergangenheit ignorieren. Du musst dich dazu bekennen. Da ist

etwas Unglaubliches geschehen und damit wird man noch die kommenden 200,

300 Jahre leben müssen. Der Verstand sagt: »Wie Vorbestrafte solltet ihr euch be-

nehmen. In Bewährung lebt ihr.« Solche Unterschriftenaktionen sind da eine Un-

möglichkeit. Was glaubt man eigentlich, wie sich die Türken hier gefühlt haben,

als die Deutschen scharenweise auf die Straße gingen, um gegen den Doppelpass

zu protestieren? Da haben wir erkannt, wozu die Deutschen fähig sind. Deshalb

habe ich das ProgrammKanakmän geschrieben, als Reaktion auf eben diese Akti-

on. In diesemStück besitze ich allerdings keinenDoppelpass, sondern träumenur

davon. Den deutschen Pass habe ich bekommen, musste aber den türkischen ab-

geben. Wir sagen: »Sap gibi Alman oldum.« Jetzt bin ich nur noch ein Deutscher.

Und niemand nimmtmir ab, dass ich ein Deutscher bin.

E.B.: Wie steht es dann nun um die Integration? Dumeintest einmal in einem Interview, Integra-

tion sei unmöglich.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 341

M.O.: Natürlich ist Integrationunmöglich.Was ist das überhaupt, Integration?Wenndu

dieDeutschendanach fragst,werden sie dir kaumkonkreteAntworten gebenkön-

nen. Sie werden nur runde Sätze sagen wie: »Sie sollen sich anpassen!« Sprache –

Kopftuch – Was dann? Ein Wort zur Sprache: Warum hat damals, als die Gast-

arbeiter kamen, niemand daran gedacht, ihnen Sprachkurse anzubieten? Wenn

man heute sagt, die Türken hätten keinen Willen gezeigt, dann sind das nur Lü-

gengeschichten der Politiker. Und sie können lügen, wie sie wollen, da die Türken

in Deutschland keinen politischen Vertreter haben. Wir sprechen hier nicht von

Cem Özdemir, der hat ja für die Türken gar nichts getan. Er war ja auch einer je-

ner, die gegen den Doppelpass waren. Deshalb ist es gut, dass er abgedankt hat

und keine Politik mehr macht. Ich war kein Freund seiner Politik.

E.B.: Ich ziehe einenBogen zurück zumKabarett.Ein Journalist schrieb einmalmitBezugauf dei-

ne Auftritte: »Katharsis zur Völkerverständigung«. Also den Menschen etwas durch Lachen

vermitteln statt mit erhobenem Zeigefinger. Wie funktioniert dieser Trick mit dem Lachen,

gerade inBezugauf dein gemischtes Publikum?Du teilst ja gewissermaßen in zweiRichtun-

gen aus.

M.O.: Ich bin ja sozusagen ein inoffizieller Türke, denn ich besitze keinen türkischen

Passmehr.DochmeinAkzent inderdeutschenSprache ist völlig Türkisch.Daoute

ichmich.Unddannerkenntmandas ja auchanmeinemNamen,meinerHerkunft:

Ich bin ein türkischerKünstler.Selbstwenn ichdie Türken indie Zangenehme, se-

hen sie inmir immer noch einen Türken,der sich selbst kritisiert.Deshalb können

sie mir nichts anhaben und nicht böse auf mich werden. Und wenn ich nun ande-

rerseits gegen die Deutschen spreche und jemand reagiert negativ darauf, dann

sage ich: »Ich bin ein Deutscher. Hier ist mein Pass.«

E.B.: So kannst du es dir leisten, ein doppelter Provokateur zu sein. Du kannst schwierigeThemen

anspreche. EinReporter schrieb einmal: »Omurca sagtDinge, die sich keinDeutscher jemals

trauen würde.«

M.O.: Richtig. Ein Zuschauer, es handelte sich um einen jungen nationalistisch gesinn-

ten Türken, vielleicht von den Grauen Wölfen, sagte mir einmal: »Mann, du hast

uns aber niedergemacht. Hätte ein Deutscher dieses Programm gemacht, hätten

wir ihn verprügelt. Aber du bist ja ein Türke.«

E.B.: Kommt es bei deinen Auftritten also auch zu gefährlichen Situationen?

M.O.: Ja, manchmal. Zum Beispiel hatte ich 1998 einen Auftritt in Saalfeld, einer Hoch-

burg der Neonazis im Osten Deutschlands. Die Stadt wollte das neue Jugendhaus

von den Skins säubern, die es okkupiert hatten und sich dort ständig aufhielten.

AmAbendmeines Auftritts sollen angeblich 1.200Glatzköpfe bereitgestanden ha-

ben, Randale zu veranstalten. Die Polizei hatte das natürlich erwartet, also wurde

ich bis zum Saal eskortiert, und ebenso nach meinem Auftritt vom Saal zum Ho-

tel.Vor demHotel standen sie dannWache.Siemeinten, ich könne ruhig schlafen,

sie würden hier stehen bleiben, bis ich die Stadt verlasse. Doch die Sache war mir

nichtgeheuer. Ichdachtemir,wie soll ichhierdenn indiesemFachwerkhaus schla-

fen? Ich habe sofort an Solingen gedacht, diese Häuser brennen so schnell. Und so

bin ich noch in derselben Nacht mit meinem Wagen weitergefahren, obwohl ich

todmüde war. Der Auftritt selbst verlief übrigens ereignislos.

E.B.: Gibt es imOsten häufiger problematische Auftritte als imWesten?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

M.O.: Es gibt überhaupt sehr selten Anfragen nach Auftritten aus dem Osten. Da exis-

tiert kein Publikum fürmeine Art von Programm.DiewenigenAuftritte dort sind,

ehrlich gesagt, meist etwas merkwürdig. Man sieht immer einen Streifenwagen

in der Nähe. Natürlich will ich die Veranstalter, die so etwas riskieren, nicht ent-

mutigen. Diese Veranstalter, genau wie das Publikum, das dann zu den Auftrit-

ten kommt, sind idealistisch. Aber das westliche Publikum kann einfach mit den

Themenmehr anfangen. Es kam vor, dass ich Auftritte in zwei nah aneinander lie-

genden Städten hatte, eine im Westen und eine im Osten. Im Westen lachte das

Publikum den ganzen Abend hindurch, und im Osten war es still. Da gibt es im-

mer noch große kulturelle Unterschiede. Ohne geographische Kenntnisse könnte

man nur nach der Reaktion des Publikums die alte Grenzlinie fast identisch nach-

zeichnen.

E.B.: Ist das dann ein Bereich, den sich türkisch-deutsche Künstler noch erobern können?

M.O.: Also, ich persönlich habe da imMoment kein großes Interesse.

E.B.: Sprechenwir über deine Laufbahn als Künstler: Du bist 1979 nachDeutschland gekommen.

Mit Kabarett hattest du davor nichts zu tun, doch du warst ein Karikaturist. Wie kamst du

dann in Deutschland zumKabarett?

M.O.: Ein oder zwei Jahre nach meiner Ankunft in Deutschland gab es eine Ausstellung

mit Karikaturisten aus der Sowjetunion und den damaligen Ostblockländern. Da

habe ich mit nur zwei Karikaturen Deutschland vertreten. Und eine dieser Kari-

katurenmissfiel wohl dem russischen Kulturattaché. Angeblichwollte dieser Idiot

– dem ich sehr dankbar bin – meine Karikatur von der Ausstellung ausschließen

lassen, wegen Kritik an der Sowjetunion. Tatsächlich kritisierte diese Karikatur

aber die Armeen aller Länder. Daraufhin gab es natürlich einen Eklat zwischen

dem Veranstalter und dem Attaché, und so stand ich am nächsten Morgen in al-

len Zeitungen in Baden-Württemberg. Das Ereignis hallte einige Tage lang nach,

und dann bekam ich das Angebot, für die Südwestpresse, eine Zeitung mit einer

Auflage von 340.000 Exemplaren, zu arbeiten. Das habe ich danach sehr häufig

gemacht, ich lieferte Karikaturen zu denThemen Politik undKultur und soweiter.

Da war ich auf einmal bekannt in der Gegend.

Durch die Südwestpresse lernte ich Şinasi Dikmen kennen.Man hattemir gesagt,

da gäbe es jemanden, der satirische Geschichten schreibt. Als wir uns trafen, frag-

te er, ob ich daran interessiert sei, Kabarett zu machen. Ich antwortete: »Daran

habe ich bisher gar nicht gedacht. Ich war noch nie auf der Bühne, und ich gehe

auch nicht auf die Bühne. Ich bin kein Schauspieler. Aber wir könnten zusammen

das Stück schreiben.« So haben wir zusammen ein Zwei-Personen-Stück verfasst

und uns Knobi-Bonbon Kabarett genannt. Der zweite Schauspieler war ein guter

Freund von Şinasi. Bei den Proben, zwei oder drei Wochen vor der geplanten Pre-

miere, verkündete dieser Kumpel plötzlich, dass er nicht mehr mitmachen wolle.

Und dann haben Şinasi und ich fieberhaft nach Leuten gesucht, die als Ersatz in

Frage kämen. Keine Chance. So blieb mir nichts anderes übrig, als auf die Büh-

ne zu gehen. Ich wollte den Abend retten. Als ich dann aber nach der Show von

der Bühne trat, kam plötzlich Dieter Hildebrandt auf mich zu und sagte: »Junger

Mann! Gratulation!Wo haben Sie Schauspielunterricht genommen?« Dann lud er

uns zu seinem legendären Programm im Fernsehen, dem Scheibenwischer, ein.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 343

E.B.: Wie kam das denn, dass Dieter Hildebrandt bei der Premiere anwesend war?

M.O.: Şinasiwar vorher schon einmal beiHildebrandt aufgetreten,und so kamer auf die

Idee, Kabarett zu machen.

E.B.: Wie lange habt ihr, du und Şinasi, dann als Knobi-Bonbon zusammengearbeitet?

M.O.: Zwölf Jahre lang. Jährlich 100 bis 120 Auftritte.

E.B.: Und bereits nach der Premiere stand für dich fest, dass die Schauspielerei doch etwas für dich

war?

M.O.: Erst nach einem Jahr habe ichmich als freier Künstler selbstständig gemacht. Seit

Mitte 1986 lebe ich vom Kabarett und den Karikaturen. Mit den Texten ist es ja

wie mit der Karikatur: Man muss Pointen finden. Şinasi hat noch ungefähr drei

Jahre lang Stress gehabt, einerseits tourte er mit mir, andererseits arbeitete er

parallel als Krankenpfleger im Krankenhaus. Um 1988/89 hat er das auch aufge-

geben. In dieser Zeit habe ich als Karikaturist auch einen Seitensprung zur Süd-

deutschen Zeitung gemacht und dann acht Jahre lang dort meinen Platz gehabt.

DaswardiewichtigsteErfahrungmeiner karikaturistischenLaufbahn.Dabei kam

auch ein Buch heraus, das in drei Ländern verkauft wurde. Und ich bekam ver-

schiedene Karikaturenpreise, insgesamt sieben, von Japan, Italien, Belgien, Hol-

land, und so weiter. Dazu kamen noch Kabarettpreise, zum Beispiel von der ba-

den-württembergischen Kunststiftung bekam ich als Nachwuchskabarettist Un-

terstützung. Und als Knobi-Bonbon haben wir einen Kabarettförderpreis bekom-

men.

E.B.: Hattet ihr von Beginn an eine Bühne?

M.O.: Knobi-Bonbon hatte niemals eine Bühne, wir waren ein Wandertheater. Aber Şi-

nasi träumte immer von einer festen Bühne. Er wollte einen eigenen Saal haben.

Endlich hat er seinen Traum –nach unserer Trennung –wahrgemacht. Ein festes

Theaterhaus ist absolut nichts für mich.

E.B.: Wieso kam so etwas für dich nie in Frage?

M.O.: Ich arbeite sehr gerne allein, das heißt: ich arbeite, ich denke, ich zeichne. Mein

Talent liegt im Bereich der Entwicklung künstlerischer Ideen. Ich will mich nicht

umTechnik undOrganisation zu kümmern haben,umPersonal und Löhne.Dafür

braucht man andere Leute. Doch je mehr Leute zu einem Projekt hinzukommen,

umsomehrProbleme entstehen.Undman ist dann auch festgebunden. Ich bin ein

freierMensch und will meine Freiheit genießen. Jetzt habe ich nurmeinenMana-

ger, der wie mein privater Sekretär arbeitet, und bin sehr ungebunden.

E.B.: Wie war das mit der Rollenverteilung bei Knobi-Bonbon? Gab es bei euch eine Aufgabentei-

lung?

M.O.: Eine wirkliche Aufgabenteilung gab es nur im finanziellen Bereich. Zwar sehr un-

gern, aber um die Buchhaltung habe ich mich gekümmert. Ich hatte auch mehr

Zeit, da Sinasi ja noch nebenher einen festen Beruf hatte und arbeiten musste.

E.B.: Im künstlerischen Bereich gab es keine Aufgabenverteilung?

M.O.: Nein.Wie solltemandasauchmachen?DasProgrammentsteht ja ausdergemein-

schaftlichen Arbeit heraus.

E.B.: Warum gingen eureWege auseinander.

M.O.:Wir hatten uns im satirischen Bereich auseinandergelebt! Jeder wollte seine eige-

nen Ideen durchsetzen, und das hat nicht funktioniert.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

E.B.: Damit ging eine sehr erfolgreicheZusammenarbeit zuEnde.Knobi-Bonbon scheintnachBe-

richten der Türken, die ich zum Beispiel hier in Berlin treffe, eine unglaublich große Sache

gewesen zu sein. Jeder schwärmt noch heute davon.

M.O.: Ja, damals brachten die Gastarbeiter ihre zehnjährigen Kinder mit in die Vorstel-

lung.Und die sind inzwischen beinahe 30 Jahre alt. Sie sitzen inmeinem Solopro-

gramm, und dann erzählen sie mir von damals.

E.B. Du hast die beiden Figuren erwähnt, die ihr gespielt habt. Haben die sich im Laufe der Zeit

verändert oder waren das fixierte Charaktere, die auf verschiedene Situationen reagiert und

dazu Stellung genommen haben?

M.O.: Das waren immer die gleichen Charaktere, da gab es keine Entwicklung in dem

Sinne. Das waren markante Figuren, zum Beispiel der Müllmann tat immer so

ernst, nahm dabei jedoch alles ganz leise auf die Schippe, auch den Schimanski,

den überintegrierten Türken. Und daraus entstanden ständig komische Situatio-

nen.

E.B.: Zu deiner Solokarriere: In deinem ersten Stück Ein Skinhead in Istanbul treten Leute mit so

skurrilen Namen wie Simulti-Ali, Hansi und Doktor Botho Kraus auf. Sind das komplett

neue Gestalten oder fließt da etwas von den alten Figuren ein?

M.O.: Die sind völlig neue Figuren. Ich hatte das Stück erst für zwei Protagonisten – al-

so für Knobi-Bonbon – geschrieben. Aber als wir auseinander gingen, blieb mir

nichts anderes übrig, als das Programm für eine Person umzuschreiben. Ich war

aber nicht gewohnt, das Publikum zwei Stunden lang allein zu unterhalten. Zu-

gegeben, der zweite Protagonist fehlte mir sehr. So kam ich auf die Karikaturen.

Die sollten mich auf der Bühne begleiten. Sie werdenmit einem Diaprojektor auf

eine ganz große Leinwand projiziert. Diese Karikaturen, circa 50 Stück, unterma-

len entweder eine Pointe oder kommentieren das Geschehen. ZumBeispiel gibt es

diese Szene auf dem Bazar. Der türkische Teppichverkäufer schwört immer wie-

der, dass er den beidenDeutschen nichts andrehenwolle.Und sie reden dannüber

Gott und die Welt. Als sie vom Bazar rauskommen, erscheint sofort eine Karika-

tur: Man sieht den Ausgang des Bazars, die drei stehen nebeneinander, der Skin,

Simulti und Botho. Und jeder hat einen Teppich unter dem Arm, selbst Simulti-

Ali, und gucken ziemlich verdattert. Pointe! Dann brauche ich nur noch den Satz

hinzuzufügen: »Als wir herauskamen merkten wir…«, und das Publikum schreit

vor Lachen.

E.B.: Also wurde diese Technik mit den Karikaturen aus der Not heraus geboren. Die Presse re-

agierte darauf begeistert. Deine Showwurde als »das erste Cartoon-Kabarett« angekündigt.

Daswar etwas ganzNeues.Du sagtest, diese beidenKunstrichtungen sind einander sehr na-

he. Auf welcheWeise?

M.O.: Es gibt da lediglich einen Dimensionsunterschied. Das Kabarett ist ja dreidimen-

sional. Ein Cartoon Strip oder eine Karikatur-Geschichte ist nichts anderes als ei-

ne gezeichnete Szene, ein gezeichnetesDrehbuch.Du könntest tatsächlich auf die

Bühne gehen und das dort spielen. Diese Verbindung ist nicht unbedingt etwas

Geniales oder Originelles. In Deutschland machen das zum Beispiel Otto Waal-

kes und Loriot schon lange. Und auch in der Türkei gibt es einige Karikaturisten-

Kabarettisten. In anderen Ländern gibt es das sicherlich auch.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 345

E.B.: In »Kanakmän« hast du nun Hüsnü, den Türken mit dem deutschen Pass, einen getürkten

Türken, der noch dazu eine geheime Identität besitzt.

M.O.: Eigentlich träumt er nur davon. Hätte er den Doppelpass, besäße er sicherlich

auch eine magische Kraft. In seinem Traum fühlt er sich als Kanakmän, der Su-

perman der Kanaken, ein Turbo-Türk.

E.B.: Du meintest vorhin, du selbst hättest jetzt zwar einen deutschen Pass, doch deine Sprache

verrät dich weiterhin als Türken.Wie setzt du das in deinen Stücken ein?

M.O.: Ich verändere meine Sprache auf der Bühne nicht. Ich weiß zwar, dass ich, wenn

ich frei und spontan spreche, hin und wieder Fehler mache, doch ich nehme das

nicht nur hin, sondern sehe das sogar positiv als eine besondere Färbungder deut-

schen Sprache.Eswäre schön,wenn dieDeutschen das so annehmenwürden,wie

das zum Beispiel im Englischen geschieht, wo es viel mehr verschiedene Facetten

in der Sprache gibt als imDeutschen.Doch leidermögendieDeutschenhöchstens

eine Facette der deutschen Sprache, nämlich diemit französischem Akzent. Doch

den russischen oder den türkischen Akzent hören sie gar nicht gern.

Neben den unabsichtlichen Fehlern kann ich mich aber auch ganz bewusst ver-

sprechen. Ich kann so tun, als hätte ich tatsächlich einen Fehler gemacht, und da-

mit ganz andere Sachen ausdrücken. Ich kannmir das erlauben, das klingt beimir

auch recht natürlichundpasst zumCharakter.EindeutscherKabarettist dagegen,

von demman ja erwarten kann, dass er die Sprache perfekt beherrscht, der muss

Sprachspiele immer ganz deutlich und bewusst einbauen.Meistens bemerkenwir

das dannauch,weil er so etwas sagtwie: »Oh,das istmir rausgerutscht.« Ich selbst

will das nicht machen, ich finde das nicht so einfallsreich. Doch ich kann es mir

erlauben, irgendein Wort, das gar nicht in den Kontext passt, zu verwenden, und

wenn dann alle lachen, kann ich überrascht tun und sagen: »Oh, ich habe wohl et-

was Falsches gesagt. Entschuldigung, ich lerne immer noch.«

E.B.: Passiert es dir auch andersrum, dass du absichtlichKunstfehlermachst, um etwasBestimm-

tes auszudrücken, die Zuschauer das aber einfach als einen unabsichtlichen Sprachfehler

übergehen?Nach demMotto:Der ist halt ein Ausländer, der beherrschtDeutsch nicht so gut.

M.O.: Natürlich passiert das auch. Und ich kenne die Einstellung, die du beschreibst:

Manchmal in Interviews oder privatenGesprächen verfälltmeinGegenüber plötz-

lich in so eine Art Gastarbeiterdeutsch, selbst wenn ich mich bemühe, ganz be-

dacht und korrekt zu sprechen. Plötzlich sprechen diese Leute mit ganz anderen

Betonungen. Das passiert mir sogar jetzt noch, obwohl man mich von der Bühne

und vom Fernsehen kennt.

E.B.: Du lebst schon fast dein ganzes deutsche Leben lang inUlm. Schlägt sich das sprachlich nie-

der?

M.O.: Nein, aber mit den Ulmern habe ich ja auch kaum etwas zu tun, die würden mich

nicht einmal kennen. Zum letzten Mal spielte ich dort vor zwei Jahren, da kamen

nur 80 Leute.Auchmit Knobi-Bonbonmachtenwir inUlm immer nur unsere Pre-

miere und dann gingen auf Tournee.

E.B.: Wie vieleWochen im Jahr bist du unterwegs.

M.O.: Das geschieht nicht unbedingt wochenweise. Ich würde sagen, insgesamt mache

ich 80 bis 100 Auftritte pro Jahr, manchmal auch zwei an einem Tag. Es gibt zum

Beispiel im Ruhrgebiet Veranstalter, die den »Skinhead« vor allem für Schulen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

empfohlen haben, und so kommt es vor, dass ich morgens in einer Schule und

abends imTheater spiele.

E.B.: Wie läuft das mit Engagements ab?

M.O.: Ich werde für gewöhnlich angerufen oder angeschrieben, Brief oder E-Mail. Ich

selbst meldemich kaum bei jemandem. ZumGlück habe ich schon ein bescheide-

nes Publikum in ganz Deutschland verteilt. In fast jeder größeren Stadt habe ich

zwei oder drei Veranstalter. Und das reicht mir. Mein Publikum wächst langsam.

Normalerweise setzt sich das Publikumzu circa 70 Prozent ausDeutschen zusam-

men.Wenn die Türken irgendwann einmal meine Stücke entdecken und Gefallen

daran finden, dann wird sich deren Anteil lawinenartig vergrößern. In Hannover

ist das schon so, da bin ich ein Superstar.

E.B.: Eine abschließende Frage noch: Was hat es mit deiner getürkten deutschen Nationalhymne

auf sich?

M.O.: Ichhabedie deutscheNationalhymnemit türkischen Instrumentennachdem tür-

kischen Takt spielen und aufnehmen lassen. Irgendwann war ich in einem tür-

kischen Restaurant in Berlin, dort spielten Musiker türkische Lieder. Nach einer

FlascheWein kam ich auf die Idee und bestellte die Musiker für den nächsten Tag

ins Studio. Ich erzählte ihnen, was ich von ihnen wollte. Sie hatten bis dato die

deutsche Nationalhymne noch nicht einmal gehört. Dann summte ich sie ihnen

vor und bat sie, die Melodie im türkischen Volksmusiktakt zu spielen. Sie fingen

gleich an zu spielen, und bereits beim dritten Mal klappte es mit der Aufnahme.

Sie ist nur 30Sekunden lang. Ichhabe sie dann ständig als Erkennungsmelodie be-

nutzt, auch schon zuZeiten vonKnobi-Bonbon.Das ist bei derGEMAeingetragen

auf: JosephHaydn/MuhsinOmurca. Ist das nicht einWitz? Ein echter Türkenwitz!

Und irgendwann habe ich Probleme mit der Staatsanwaltschaft bekommen, we-

gen Verunglimpfung der deutschen Nationalhymne. Schade, dass sie mich nicht

verklagt haben, andernfalls wäre ich über Nacht berühmt geworden.

E.B.: Muhsin, ich danke dir für dieses Gespräch.

8. »Die machen bestimmt Bauchtanz«
Nursel Köse, Berlin, 29. Januar 2003

Nursel Köse ist Kabarettistin und Schauspielerin.

E.B.: Nursel, wie kamst du eigentlich zum Schauspiel?

N.K.: Das begann bereits in der Türkei, in Malatya, wo ich aufwuchs. Schauspieler be-

haupten ja mit Vorliebe, sie wären schon als Kind aufgetreten. Bei mir war das

tatsächlich der Fall. Ich war der Witzbold der Familie. Wir sind sieben Geschwis-

ter, ich bin das jüngste Mädchen. Meine älteren Schwestern hatten immer etwas

mit Theater zu tun, stets war jemand auf der Bühne. Und auch ich spürte die-

sen Drang. Wenn wir zum Beispiel Besuch hatten, dann musste ich den immer

nachahmen. Und auch in der Schule trat ich in Theaterstücken auf. 1978 kam ich

dann nach demAbitur nachDeutschland und begannmein Studiumder Architek-

tur in Köln. Parallel dazu spielte ich an verschiedenen Off-Theatern und türkisch-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 347

deutschenTheatern.Mitte der achtziger Jahrewar ich bei der Gründung des Arka-

daşTheaters dabei und trat dort danach jahrelang inTheaterproduktionen und im

Tanzensemble auf. Später gründete ich das Frauenkabarett dieses Theaters mit,

das Putzfrauenkabarett. Nachdem ich 1988 nachMünster umgezogen war, spielte

ich noch in ein oder zwei Stücken mit, doch dann hörte ich auf. Gegen Ende der

achtziger Jahre begann ich außerdem, selbst Jugendtheater zu organisieren. 1988

kam dann mein erster Film »Yasemin« in die Kinos. Ich mochte Kino damals ei-

gentlich nicht so sehr, da ich nicht einfach nur so eine schöne Türkin im Film sein

wollte. Nach meinem Umzug nach Münster arbeitete ich sieben Jahre lang als Ar-

chitektin, unter anderem auch mit Projekten in der Türkei. Mitte der neunziger

Jahre gab ich meinen Beruf dann auf und wurde ganz Künstlerin.

E.B.: Kannst dumirmehr zumArkadaşTheater erzählen?Wiewürdest du dieses Projekt beschrei-

ben?

N.K.: DasTheater ging aus einemLehrerverein hervor.Wir spielten türkische Stücke auf

Türkisch. Ich hörte aus verschiedenen Gründen auf. Zum einen gab es dort kei-

nen hohen Anspruch.Undman konnte auch nicht viel dadurch gewinnen, dass al-

les auf Türkisch präsentiert wurde. Die guten Leute gingen stets nach einerWeile

weg, zumBeispiel auchMeray Ülgen, der dannmit anderen zusammen dasWup-

perTheater gründete.

E.B.: Undwie war dasmit deiner eigenen Kabarettgruppe?

N.K.: Während ich inMünster alsArchitektin arbeitete,dachte ichmir:Warumgründest

du nicht eine eigene Frauenkabarettgruppe? Das geschah dann im Jahr 1991 mit

den Bodenkosmetikerinnen. Bei unserer ersten Vorstellung waren wir acht Frau-

en, doch das war zu viel und so reduzierten wir die Zahl nach und nach auf fünf

Frauen,darunter aucheineDeutsche,also eineAusländerinunterunsAusländern.

Zudieser Kerngruppe gehörte auch Serpil [Ari],mit der zusammen ich das Projekt

jetzt ganz professionell neu aufleben lassen will. Damalsmachten wir das jamehr

als Hobby. Wir hatten alle unsere Berufe: Frauke und Serpil sind beispielsweise

Psychologinnen und ich eben Architektin. 1995 hängte ich den Beruf dann aber an

den Nagel und war danach die Einzige, die unter uns ganz als Künstlerin lebte.

E.B.: Was hat dich zu diesem Schritt bewogen?

N.K.: Ich fühlte, dass ich eine Entscheidung treffenmusste. Beides zusammen ging ein-

fach nicht mehr. Ich machte Regie, schrieb den Großteil der Texte. Und ich woll-

te mich dann einfach ganz auf den künstlerischen Bereich konzentrieren uns als

Künstlerin arbeiten. Das ging aber erst, nachdem ich meinen deutschen Pass be-

kommen hatte. Dann hatte ich sozusagen meine Freiheit und konnte solche Ent-

scheidungen treffen.

E.B.: Hattest du eigentlich jemals Schauspielunterricht?

N.K.: Ich bin Autodidaktin. Ich habe mir alles in langjähriger Praxis an verschiedenen

Theatern selbst beigebracht. Eine Schule bringt nicht viel, wenn du nicht ein ge-

wisses Talent hast. Als Schauspieler braucht man vor allem eine starke Präsenz.

E.B.: Wie ging das dann nach 1995 weiter?

N.K.: Die Bodenkosmetikerinnen kamen groß raus, wir traten an Kleinkunstbühnen in

ganz Deutschland auf. Das hätte zwar noch zehn Jahre so weitergehen können,

doch wir stellten uns irgendwann die Frage: Entweder werden wir professionell

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

oder wir hören auf. Und wir entschieden uns dann Ende 1999 dafür, aufzuhören.

Das war eine Entscheidung für den Beruf, denn vom Kabarett allein konnten wir

nicht leben. Und doch war es für uns ein professionelles Hobby. Wir hatten fast

keine Freizeit, kein Privatleben, keine anständigen Partnerschaften. Alle unsere

Beziehungen sind nach einer Weile in die Brüche gegangen, wir waren alle be-

ziehungsgestört. Wir wohnten in Nordrhein-Westfalen, wo es viele große Städte

nah beieinander gibt. Wir gingen irgendwann dazu über, auch während der Wo-

che Auftritte in Städten anzunehmen, die bis 200 Kilometer vonMünster entfernt

lagen.UndamWochenendewarenwir ganzweit unterwegs,vonMünchenbisBer-

lin und Lübeck.Wir hatten einen schönen Bulli und fuhren überall hin. Da gibt es

wunderschöneReiseerinnerungen,aber eswar auchein anstrengendesLeben.Vor

allem im Frühling und imHerbst gab es immer besonders viele Auftritte.

E.B.: Hattet ihr da viel Kontakt zu anderen türkisch-deutschen Künstlern?

N.K.: Im Bereich Kabarett gab es damals nicht viel, außer uns nur das Knobi-Bonbon

und die Frauen vom ArkadaşTheater.

E.B.: Wie teiltet ihr untereinander die Arbeit auf?

N.K.: Wir hatten keine Managerin, sondern machten alles selbst. Ich war für Regie zu-

ständig und auch für den Text, der dann allerdings noch in der Gruppe bearbeitet

wurde. Serpil machte die Organisation, kümmerte sich um die Verträge für die

Auftritte. Frauke kümmerte sich um juristisch-rechtliche Dinge wie die Steuer.

Narinc machte Kostüme und Maske. Und Günay war die künstlerische Leiterin,

sie machte mit uns auch Atem- und Stimmübungen usw.

E.B.: Ihr trenntet euch im Einvernehmenmiteinander, richtig?

N.K.: Ja,da gab es keinenStreit.Undwir habenauch alle denWunsch, später zusammen

Senioren-Kabarett zu machen. Sie freuen sich auch wahnsinnig, dass Serpil und

ich das Projekt als Duo wieder auf die Bühne bringen wollen. Alle spielenmit dem

Gedanken, irgendwann einmal nach Berlin zu kommen und wieder gemeinsam

aufzutreten.

E.B.: Waswaren denn eure Grundthemen?

N.K.: Wir waren in erster Linie Frauen, dann ausländische Frauen und dann noch tür-

kische Frauen. Alle Klischees waren in uns kompakt. Allein aus unserer Lebenser-

fahrung heraus erzähltenwir und nahmen unsere Erfahrungen und uns selbst auf

die Schippe. Damals geschahen zum Teil auch sehr negative Dinge, zum Beispiel

dieseMölln-Geschichte,Rostockund soweiter.DieseZeiten erlebtenwir auchund

wurden sogar nach diesem Vorfall nach Rostock eingeladen. Wir überlegten uns,

ob wir dort auftreten sollten, da wir auch Angst davor hatten. Wir fuhren dann

doch hin und schleppten all unseremännlichen Bekanntenmit uns, damit sie uns

dort unterstützen sollten. Es gab dort Polizei und so weiter. Wie das Knobi-Bon-

bon waren wir sehr politisch-kritisch und gingen auch auf aktuelle Themen ein.

Eswar übrigens auch einer der Gründe,warumwir aufhörten, dass es gegen Ende

der neunziger Jahre immer mehr unpolitische Comedy gab. Das wurde durch das

Privatfernsehen populär, und die Veranstalter und das Publikum erwarteten dann

auch so etwas.Wir hatten selbst kein Interesse amFernsehen.Wirwolltenunseren

Inhalten treu bleiben. Auf diese Comedy-Schiene wollten wir nicht geraten. Und

so nahm die Zahl unserer Auftritte etwas ab.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 349

E.B.: Wie erklärst du dir deine damalige Abneigung zu Kino und Fernsehen? Du hast gerade mit

großemErfolg die Hauptrolle im Kinofilm »Anam« gespielt.Woher derWandel?

N.K.: Als ich 1999mitdemKabarett aufhörte,wollte ichetwasganzanderesmachen.Und

da kam »Anam« gerade recht. Und das war auch ein wahnsinnig schöner Film, die

Figur war sehr interessant – als Frau, als Türkin, als Putzfrau. Also nahm ich an.

Dadurch habe ich auch meine Liebe zum Film entdeckt. Ich habe gemerkt, dass

ich jetzt die Reife habe,mit diesemMedium zu Recht zu kommen.

E.B.: Befürchtetest du damals, dich darin zu verlieren?

N.K.: Ja, jetzt habe ich ein gewisses Alter, ich habe Erfahrung und Stärke. Nichts kann

michmehr so leicht vom Stuhl hauen.

E.B.: Was sind denn die Gefahren, gegen die du dich jetzt besser gewappnet fühlst?

N.K.: Damals war ich jung, die Regisseure und Produzenten konntenmich hierhin oder

dorthin schleppen. IchhattenichtdenMut,michdagegenzurWehrzu setzenoder

zu sagen, dass mir etwas nicht gefiel. Heute kann ich nein sagen. Damals wurde

auch nicht so viel über Türken gedreht. Das waren auch alles fixierte Rollen.

E.B: ZumBeispiel eben Putzfrauen.Was ist derUnterschied zwischen denDarstellungen damals

und der Putzfrau, die du in »Anam« spielst?

N.K.: »Anam« hat viel mehr Facetten, zeigt verschiedene Perspektiven.

E.B.: Wie war dasmit »Yasemin« damals?

N.K.: Das war ein sehr schöner Film und er hat für viel Wirbel gesorgt. Man sieht ihn

ja noch heute im Fernsehen.Daswar einer der ersten Kinofilme über Türken.Und

auchdanachwar langeZeit nichts. Ichhatte gar keineMotivation, imFilmgeschäft

weiterzumachen.

E.B.: DeinWechsel kamalso zur rechtenZeit.Seit etwa fünf Jahreblühtder türkisch-deutscheFilm

ja richtig auf.

N.K.: Ja, ich habe gemerkt, dass jetzt wirklich interessante Sachen gemacht werden.

E.B.: TayfunBademsoyhat vor einerWeile eineAgentur für ausländischeSchauspieler gegründet.

Er ist unter anderem ja auch dein Agent.Was hältst du von dem Projekt?

N.K.: Das ist eine Massenagentur. Es ist schwierig, 64 Schauspieler richtig zu betreuen

und zu repräsentieren. Aber es liegt auch an den Angeboten. Man ist auch heute

noch als Türke in einer bestimmten Schublade. Die Produzenten kommen selten

auf die Idee, dir Rollen anzubieten, die nicht dem Klischee entsprechen.

E.B.: Tayfun sagte mir, dass er mit mir als Türke nichts anfangen könnte, da ich blond bin und

man deshalb stets erst erklären müsste, dass ich ein Türke bin. Ich passe also nicht in die

Schublade.

N.K.: Andererseits, wenn du in dieser Schublade steckst, kommst du auch nicht raus.

Leider ist es in Deutschland immer noch keine Selbstverständlichkeit, dass Tür-

ken überall ganz normal auftreten.Und es gibt auch andere Probleme:Neulich hat

mich Tayfun wegen einer Anfrage von einer kleinen Sendung angerufen. Da ging

es um eine alleinerziehende Türkin. Ichwurde nicht genommen, da ich bereits ei-

nen Kinofilm gedreht habe und deshalb als Charakter zu stark für diese Rolle sei.

Das kann also auch ein Nachteil sein. Ich blicke da nicht durch.

E.B.: Wie geht deinWeg nun weiter?Wartest du darauf, dass Tayfun etwas Interessantes für dich

findet?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

N.K.: Nein, ichmöchte das in nächster Zeit schon selbst angehen. ZumBeispiel möchte

ich eine eigene Internetseite haben.Und dann natürlich vor allem die Kabarettge-

schichte: selbst wieder auf die Bühne gehen, das spielen,was ich will. Das wird al-

les parallel laufen. Das Kabarett wird diesmal ganz professionell aufgezogen.Wir

werdenwohl wochenlang auf Tournee gehen und auch gut damit verdienen.Doch

wenn dann interessante Filmangebote kommen, nehme ich diemit. Allerdings bis

ich dann nicht darauf angewiesen, jede Rolle anzunehmen, da ich von dem Kaba-

rett leben kann.

E.B.: Und nebenher schreibst du auch Gedichtbände, Drehbücher undHörspiele.

N.K.: Und Kurzgeschichten auch, doch die habe ich noch nicht veröffentlicht. Es habe

derzeit eineMengeDinge herumliegen.Gestern habe ich einen Roman begonnen,

dochgleichwiederdamit aufgehört.Daswürde jetzt zeitlichgarnichtgehen.Doch

die Ideen sind da.

E.B.: Wie sieht dein Leben aus, wenn du gerade nicht an einem aktuellen Projekt arbeitest?

N.K.: Für Literatur habe ich eine Agentin, die für mich Lesungen organisiert. Doch ich

bin ja neu hier in Berlin und muss erst noch Fuß fassen. In Nordrhein-Westfalen

hattemein Lebenmehr Struktur, da hatte ich auch einenRegisseur vomWDR,der

mit mir an Hörspielen arbeitete, Geschichten entwickelt und so weiter. Und dort

hatte ich auchmehr Lesungen.

E.B.: Warum bist du eigentlich umgezogen?

N.K.: Zehn JahrenMünster waren einfach genug. Es war Zeit für etwas Neues. Und hier

in Berlin ist künstlerisch schonmehr los.

E.B. : Zum neuen Kabarett-Projekt. Könntest du dasmal umreißen?

N.K.: Nachdem sich unsere Gruppe aufgelöst hatte,moderierte ich eineWeile Kabarett-

Veranstaltungen, entweder allein oder mit meiner Schwester Günay. Wir waren

recht gefragt, doch Moderationskabarett ist sehr anstrengend, da du dich auf je-

den Auftritt speziell vorbereiten musst, je nach dem Thema, um das es da geht,

und den Personen, die auftreten. Man kann da nicht einfach mit einem fertigen

Programmauftreten. Ichmusste ständig neue Texte schreiben, daswar viel Arbeit

und das lohnte sich kaum. Aber jedenfalls habe ich nie richtig mit dem Kabarett

aufgehört. Das schwirrtemir stets noch imHinterkopf herum.Und dann kam ich

nach Berlin, drehte Anam. Und Serpil und ich sprachen dann immer wieder über

ein Kabarettprojekt. Sie war, gleich nachdem sich die Bodenkosmetikerinnen auf-

gelöst hatten, nach Berlin gezogen.

E.B.: Und Serpil hat gerade jetzt auch ihren Job als Psychologin aufgegeben, um sich ganz dem

Kabarett zu widmen. Hast du sie dazu angestiftet?

N.K.: Sagenwirmal so: Sie hatmichnachBerlin geholt, und ich habe sie joblos gemacht.

Wir merkten einfach, dass es nach den Bodenkosmetikerinnen nichts Vergleich-

baresmehr imBereich Frauenkabarett gab.Alswir damals aufhörten, geschah das

auchwegenderComedy-Welle.Dochdie Zeitenhaben sich geändert,undComedy

ist nicht mehr so in. Jetzt ist politisches Kabarett wieder gefragt. Und die Art von

Kabarett, die wir damals machten – niemand könnte das so gut wie wir machen.

E.B.: Ihr wollt also in dieMarktlücke hineinstoßen.Was genau plant ihr da?

N.K.: Wir suchen zurzeit nach jemandem, der für uns das Projekt leitet. Wir brauchen

Fördergelder, doch Berlin ist leider pleite. ImNotfall werden wir auch eigeneMit-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 351

tel reinstecken,dochwir brauchen schon etwasUnterstützung, zumindest amAn-

fang, bis zur Premiere. Dann läuft das von allein. Wir brauchen auch einen gu-

ten Regisseur. Ich habe jahrelang selbst Regie geführt, doch diesesMalmöchte ich

das nicht. Wir brauchen ein drittes Paar Augen. Wir haben mit Muhsin [Omur-

ca] und Şinasi [Dikmen] darüber gesprochen, und sie gaben uns Ratschläge. Aber

zunächst muss mal der Text fertig werden. Daran arbeiten Serpil und ich jetzt.

Wir entwickeln das Programmzusammen, schreiben und spielen es. Sie stellt eine

Deutsch-Türkin dar und ich eine Türken-Deutsche. Mein größter Wunsch ist es,

das Deutschtum zu erlernen und eine gute Deutsche abzugeben. Serpil präsen-

tiert die deutsche Seite und coacht mich dabei. Sie bringt mir die Unterschiede

zwischen Türken und Deutschen bei. In der Hauptsache ist das, dass die Deut-

schen für alles immer ein Konzept haben und auch brauchen,während die Türken

alles aus dem Bauch heraus leidenschaftlich und impulsiv machen. Das nennen

wir »arabesk«. Die Türken sind arabesk. Im Laufe des Programms merkt Serpil

allerdings, dass bei ihr die Leidenschaft fehlt. Mir wiederum fehlt das Konzept.

Doch wir merken auch, dass wir eigentlich beides haben. Das macht ja auch den

Reichtum der Deutsch-Türken aus, die hier leben. Und das hat durchaus auch be-

drohliche Seiten, denn stell dir einmal das Gewaltpotential der Türken vor, wenn

sie zu ihrer Leidenschaft noch einKonzept hätten.Eine tickendeZeitbombe,oder?

Und genau das ist Serpil für mich. Serpil merkt auch, dass sie Identitätsprobleme

hat; sie hat eben auch diese türkische Seite und ist Lesbe und so weiter. Und das

ist alles Teil des Stücks. Damussman sehen,wieman aus den verschiedenen Kul-

turen und Identitäten das Beste macht. Die Perspektiven sind wichtig: Es macht

einenUnterschied, obman eineDeutsch-Türkin ist, hier geboren und aufgewach-

sen, oder erst später nach Deutschland kam. Das sind verschiedene Problemati-

ken. Wir führen in unserem Stück eine Art soziale Analyse dieser Unterschiede

durch, natürlich anhand sehr vieler komischer und sarkastischer Beispiele. Und

dann sagen wir: Diese Unterschiede sind da, weil wir uns gegenseitig nicht ken-

nen. Und wenn man sich nicht kennt, hat man Angst und Vorurteile, dann sieht

man den anderen als Bedrohung.

E.B.: Was sind deine Intentionen, wenn du Kabarett spielst? Tust du das, um aufzuklären?

N.K.: Genau, ich habe etwas zu sagen, und Serpil auch. In diesemLand hatman ja kaum

eine Möglichkeit, gehört zu werden. Entweder bist du ein Politiker, oder aber du

schlägst den künstlerischenWeg ein.UndKabarett geht noch einen Schritt weiter:

Hier kannst du viel mehr sagen, ohne dass die Menschen sauer auf dich sind. Du

kannst das Kabarett als Mittel benutzen, um gewisseWahrheiten ganz überspitzt

zu sagen, so dass die Leute darüber lachen, dabei aber auch etwasmit nachHause

nehmen. Und wenn du es geschickt anstellst, nehmen sie das gern mit.

E.B.: Ihr arbeitetmit einem festen Text.Wie sehr geht ihr dabei auch direkt auf das Publikum ein?

Das ist ja imKabarett auch zentral, oder nicht?

N.K.: Ein bisschen Kontakt wollen wir schon zum Publikum haben. Diesmal sollen da

mehr solche Elemente im Stück sein.Mit der ersten Gruppe hatten wir viele Sket-

che. Ich war da die Einzige, die stand-up-mäßig mit dem Publikum interagierte.

Ichmag es allerdings nicht,wennman sich jemanden aus demPublikumauswählt

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

und sich dann über ihn lustig macht. Auf Kosten anderer will ich keinen Humor

machen.

E.B.: Auf wessen Kosten wird denn dann gelacht?

N.K.: Auf unsere eigenen Kosten. Natürlich treten wir ans Publikum heran.Wir hatten

da zumBeispiel eineAnfangsszene,wowir die Frauen imPublikumfragten,wie es

ihnen denn gelungen sei, ihreMänner in das Frauenkabarett zu schleppen,welche

Druckmittel sie da benutzt hätten, um ihre Männer für Kultur zu interessieren.

Wir spielen dann nach, wie das passiert sein könnte. Die Frauenmüssen so etwas

gesagt haben wie: »Das sind doch Orientalinnen, die machen bestimmt Bauch-

tanz!« Und auf dieseWeise hat das geklappt. So gehen wir ans Publikum heran.

E.B.: Für die Rollen, die ihr auf der Bühne darstellt, könnt ihr natürlich toll aus eigenenErfahrun-

gen schöpfen.

N.K.: Richtig. Serpil versteht sich in ihrer Rolle als Deutsche. Aber im Alltag kennzeich-

net sie ihr Aussehen als Türkin, und sie wird manchmal auch so behandelt. Gut,

sie braucht sich das nicht gefallen lassen, aber das passiert trotzdem. Ich bin auch

eine Kanakin. Nachdem ich Anam gedreht hatte, gingen wir als Stars zu verschie-

denen Festivals, zumBeispiel auch nach Tokio. Als ich zurückkam, besuchte ich in

Münster dann eine Boutique. Der Typ dort verfolgte mich durch den ganzen La-

den, da er dachte, ich wäre eine Zigeunerin, eine Diebin. Egal, was ich berührte,

er nahmdas sofortweg.Als ich ihn fragte,warumer das tue undob ich gehen solle,

meinte er: »Ja, gehen Sie! Auf Nimmerwiedersehen!« Ich meinte, er solle doch ei-

nen Zettel »Ausländer unerwünscht!« an seine Tür hängen. »Dann haben Sie Ihre

Ruhe, und ich habe meine Ruhe! Sie Schwein!« Egal, was du in dieser Gesellschaft

leistest, in diesemMoment bist du nur eine Kanakin, eine Putzfrau, eine Türkin.

Und das ändert sich nicht. In anderen Ländern sammelst du da viel mehr posi-

tive Erfahrungen als in Deutschland. Hier redet man immer von Integration, das

heißt, die Ausländer sollen sich anpassen.Also, jemanden,der so angepasst istwie

ich, gibt es ja gar nicht. Ich bin doch da die Obergrenze: Ich kann deutsch, bin im

künstlerischen Bereich tätig, habe deutsche Freunde, lebe wie eine Deutsche, ha-

be sogar einen deutschen Pass.Was wollen die denn noch? Trotzdemwerde ich in

solchen Situationen diskriminiert. Es gibt da auch so eine ganz subtile Ausländer-

feindlichkeit und Unfreundlichkeit, die du immer noch spürst. Noch ein Beispiel:

Wir hatten einen Auftritt und rauchten hinter der Bühne. Da kam der Hausmeis-

ter und sagte ganzunfreundlich: »Nicht einmal die deutschenPutzfrauen rauchen

hier!«Erhatnicht einmalkapiert,dasswirdieSchauspielerinnenwaren,gleichauf

die Bühne gehen und vor ausverkauftemHaus spielen würden.

E.B.: Eine blöde Frage:Warum bist du eigentlich hier, beziehungsweise immer noch hier?

N.K.: Ich bin in jungen Jahrenhierhergekommen,war sehr idealistisch,wollte studieren

und so weiter. Ich ließmeine Vergangenheit in der Türkei und entschiedmich für

das Ausland.WarumdasDeutschlandwar, darüber könnteman diskutieren, doch

jedenfalls bin ich jetzt hier, habe hier zwanzig Jahre meines Lebens investiert und

möchte davon auch profitieren.

E.B.: Wann kam der sprachliche Übergang vom Türkischen zumDeutschen zustande?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 353

N.K.: Eigentlich von Anfang an, denn ich studierte ja an der Universität und war stän-

dig mit Deutschen zusammen. Ich hatte keine zwei Leben, ein türkisches und ein

deutsches.

E.B.: Und künstlerisch? Du spieltest doch zunächst türkischesTheater amArkadaşTheater.

N.K.: Ja, das begann schonmit türkischemTheater.Doch dann habe ich auch bald deut-

schesTheater in Köln gespielt.

E.B.: Und als Schriftstellerin? In welcher Sprache schreibst du da?

N.K.: Gedichte schreibe ich auf Türkisch. Kurzgeschichten auf Türkisch und auf

Deutsch, je nachdem,wie ich da denke. Kabarett schreibe ich immer auf Deutsch.

Und Hörspiele auch.

EB.: Wie steht es eigentlich mit Kontakten zu anderen türkischen Künstlern? Emine Sevgi Özda-

mar kennst du, sie hat uns ja auchmiteinander bekannt gemacht.

N.K.: Ja, wir kennen uns, seit ich damals in »Yasemin« ihre Tochter spielte. Danach ha-

ben wir uns lange Zeit nicht mehr gesehen. Erst wieder, als ich nach Berlin gezo-

gen war. Ich traf sie an der Oranienstraße und sagte zu ihr, sie wäre jetzt Oma.

Sie wunderte sich und ich erklärte ihr, dass ich, ihre Tochter aus Yasemin, jetzt

in »Anam« selbst eine Mutter gespielt hätte. Als wir damals den Film zusammen

drehten, war Sevgi noch keine Schriftstellerin.

E.B.: Und andere Künstler? Du erwähntest vorhinMeray Ülgen.

N.K.: Natürlich kennen wir uns. Er war ja damals auch beim Arkadaş Theater und hat

da auch beim Putzfrauenkabarett Regie geführt. Er ist klasse, er war auch überall

dabei, an allen möglichen Projekten beteiligt. Aber letztlich hat er auch nicht das

geschafft, was er sich vorgenommen hatte. Künstler haben oft ein Problem damit,

sich selbst gut zu organisieren. Eigentlich sollte jemand wie Meray das Arkadaş

Theater oder das Tiyatrom leiten, doch die guten Leute können oft nicht diese or-

ganisatorischen Sachen leisten.

Das ist übrigens ein generelles Problem: Da gibt es die ältere Generation, die alles

in der Hand hat, Fernsehen, Radio,Theater. Die sitzenmit ihren Altköpfen da und

geben den jungen Leuten keineMöglichkeitenweiterzukommen.Sie sitzen da, als

ob sie ihre Positionen gepachtet hätten.Doch auch daswird sich ändern.Die Alten

werden irgendwann aussterben. Der Generationenwechsel steht an.

E.B.: Ich danke dir für das Gespräch, Nursel.

9. »Irgendwie war ich immer am Kämpfen«
Necati Şahin, Köln, 13. Februar 2003

Necati Şahin ist Leiter des ArkadaşTheaters in Köln.

E.B.: Beginnen wir mit deinem biografischen Hintergrund. Was machtest du in der Türkei, wie

kamst du nach Deutschland und vor allem:Wie kamst du zumTheater?

N.Ş.: Ich komme gewissermaßen vom Straßentheater. Man sagt ja, die besten Fuß-

baller kämen von der Straße. Ich wurde nicht als Theatermann ausgebildet, das

heißt, ich komme nicht aus dem akademischen Bereich, sondern eben aus dem

praktischen Bereich desTheaters. Seitmeiner Kindheit verspürte ich den inneren

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Drang, mich auf der Bühne darzustellen. Bereits während meiner Schulzeit, in

der Internatsschule, spielte ich ab und zu in einer Theaterarbeitsgruppe kleinere

Rollen. Ich besuchte Ende der sechziger und Anfang der siebziger Jahre Lehrer-

schulungen und wurde mit 17 Jahren Lehrer. Nachdem ich in der Türkei ein Jahr

als Lehrer gearbeitet hatte, kam ich imDezember 1973 nach Deutschland und be-

gann hier, an einer deutschen Schulemit türkischen Kindern zu arbeiten.Und da

gründete ich unter anderem ganz spontan eine Theatergruppe: Folklore, Gesang

und so weiter. Ich war damals eigentlich selbst noch ein Kind.

In den siebziger Jahren studierte ich an der Universität Köln Soziologie und Päd-

agogik. Und gleichzeitig wurde ich gegen 1980 zum Vorsitzenden des türkischen

Lehrervereins inKöln ernannt.Daswar ein sehr aktiver Verein, eigentlich der ein-

zigeVerein dieser Art, der auf einer intellektuellenBasis inDeutschland tätigwar.

Wir kümmerten uns umdie Erziehung der sogenannten »ausländischen« Kinder,

der türkischenKinder. Ich bemerkte, dass von deutscher Seiteweder deren Erzie-

hung noch die türkische Kultur imAllgemeinenwirklich ernst genommenwurde.

Daswarnur so eineArt Alibikultur: ein bisschenFolklore, ein bisschenBauchtanz,

ein bisschen Kebab und so weiter. Das waren in den siebziger und frühen achtzi-

ger Jahren die Themen der türkischen Kultur in Deutschland. Diese Alibifunkti-

on störte mich sehr. Um das zu ändern, gab ich ab 1982 eine türkisch-deutsche

Zeitschrift heraus, die ich Arkadaş nannte. Auch darin ging es um die Erziehung

der türkischen Kinder. Einige Jahre später wollte ich dann, ebenfalls im Rahmen

des türkischen Lehrervereins, ein Theater gründen. Allerdings dachte ich zuerst

nicht daran, dies selbst zu tun, sondern beauftragte einige Leute damit, die et-

was vomTheater verstanden.Doch es gelang ihnen nicht.Daraufhin nahm ich die

Sache selbst in die Hand und kontaktierte Meray Ülgen, einen Theatermann aus

Berlin. Er war sehr kooperativ und erklärte sich sofort bereit, nach Köln zu kom-

men,umdieses Projektmitmir zu verwirklichen. ImMai 1986 hattenwir die erste

Aufführung am neu gegründeten ArkadaşTheater mit dem Stück »Ein Schiff na-

mens Demokratie«. Die Vorbereitungen zu dem Projekt hatten allerdings schon

1984 begonnen, undMeray Ülgen kam 1985 nach Köln. Am Anfang war mein Ziel,

ein Theater mit türkischen Motiven und Schauspielern aus Köln zu machen. Die

Schauspieler sollten eine Abteilung eröffnen, doch meine Initiative war letztlich

erfolglos. Man begrüßte sie zwar, doch es gab wie immer kein Geld dafür. Dann

verwirklichte ich das Projekt eben ohne Geld. Und plötzlich bemerkte man, dass

dies eine Marktlücke war, dass wir sehr gefragt waren auf Tourneen. Das war ei-

gentlich gar nicht unser Ziel gewesen. Doch dann brachten wir im gleichen Jahr

sofort noch ein Stück heraus, danach Kinderstücke. Und es lief!

E.B.: Wurdet ihr dann überhaupt finanziell gefördert?

N.Ş.: WirbekamenprojektweiseGelder, später auchvondemKultusministeriumNord-

rhein-Westfalen,dochüberwiegendhatdasTheater sich selbstfinanziert, vonden

Einnahmen aus den Tourneen. Letztlich war das alles unsere Arbeit. Damals wa-

ren die meisten auch nicht hauptamtlich Theatermacher, sondern überwiegend

Lehrer. Wir hatten einen Beruf und haben nebenher unsere gesamte Freizeit ge-

opfert – und einen Teil unseres Geldes. Bis vor vier, fünf Jahren waren wir aus-

schließlich ein Tourneetheater.Wir waren überall unterwegs, bis nach Australien

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 355

und in die Sowjetunion. Aber alle hatten ihre Berufe, von denen sie leben konn-

ten.Beimirwar das genauso.Nach einigen Jahren kam ich jedoch an einenPunkt,

wo ich mich entscheiden musste. Als Hobby konnte ich das nicht länger machen,

dafür war es zu aufwendig. Doch ich wollte das Projekt auch nicht aufgeben. Das

war jameinWerk, alle Beziehungen liefen übermich.Und esmachte auch großen

Spaß. Also beschloss ich, als Lehrer zu kündigen und Theater zu meinem Beruf

zumachen.Das war natürlich keine einfache Entscheidung, doch ich ging diesen

Weg. Und seitdem…nun, es macht mir immer noch Spaß, doch finanziell geht es

mal auf undmal ab. Und so geht es jetzt ja bald schon 20 Jahre lang.

Wir sind das einzige Privattheater dieser Art in Europa, das ohne regelmäßige

Förderung von Seiten der Stadt oder des Staates so lange überlebt hat. Die Förde-

rungen, die wir erhielten, waren nie sicher. Auch dieses Jahr wissen wir nicht, ob

wirwelche erhaltenwerden.Dochwirhabenesbisher geschafft, amLebenzublei-

ben. Dass wir ein privates Theater ohne feste Förderung sind, das ist der größte

Unterschied zwischen uns und dem Tiyatrom. Das Tiyatrom war zunächst unter

dem Dach der Volkshochschule untergebracht. Und wegen des Sonderstatus von

Berlin hat es eine Menge Gelder von der Stadt bekommen. Zwar haben wir auch

einen Trägerverein, doch der hat einen privaten Charakter. Jede finanzielle Un-

terstützung ist zwar willkommen, aber wir sind völlig frei und unabhängig. Wir

entscheiden selbst, was wir spielen wollen.

Und dann gab es in Berlin auch den Versuchmit der Schaubühne, der aber schei-

terte. Das erwies sich für uns später als großes Hindernis, denn immer wenn wir

bei denBehördenGelder beantragenwollten, hieß es, sogar die Schaubühne hätte

es nicht geschafft, ein türkisches Theater auf die Beine zu stellen, wie sollten wir

es da schaffen? Einerseits hatte man dort zwar gesehen, dass die TürkenTheater

machen konnten, doch mit so vielen Stars aus der Türkei, die die soziale Situati-

on in Deutschland nicht kannten, ging das Ganze unter. Und das war für uns von

Nachteil.

Man kann unsereTheater-Entwicklung parallel zu der Gastarbeiterbewegung se-

hen.Das ArkadaşTheater ist in gewissem Sinne ein Produkt der Gastarbeiterkin-

der.Wir haben uns nie von den sogenannten Gastarbeitern distanziert. Ich sagte

immer, dass diese Leute, die als Arbeitskräfte kamen, auch eine Kultur mit sich

brachten.UndeineKulturkannnichtbesseroder schlechter als eineandereKultur

sein. Eine Kultur ist nur anders als eine andere Kultur.Hinter unserer Kultur ste-

hen andere Motive und Traditionen, die man in Deutschland nicht bemerkt oder

nicht bemerken will.

E.B.: Das willst du aufzeigen und verstehst dich in diesem Sinne also als Kulturrepräsentant.

N.Ş.: Ja, das sind genau die Hintergründe, die mich zu dieser soziokulturellen Arbeit

bewogen haben. Wir leben in diesem Land, wir lernen von diesem Land vieles

und… nun gut, meine deutschen Kollegen, Lehrer, Theatermacher und so weiter

können besser Deutsch als ich. Doch ihreMuttersprache besser sprechen zu kön-

nenals icheineFremdsprachebedeutetnicht,dass sie inallenPunktenbesser sind

als ich. Und das war immer meine Motivation. Und wir begannen dann, Stücke

zu spielen, auch unter nationaler Sicht, indemwir soziokulturelle Arbeit verrich-

teten, auch zum Beispiel türkische Musik schreiben ließen. Wir wollten in allen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Bereichen die Kultur der »Gastarbeiter« repräsentieren. Seit wir 1997 dieses Haus

übernommen haben, versuchen wir allerdings, unser Theater zu einem interna-

tionalenTheater auszubauen, zu einer Bühne der verschiedenen Kulturen.Damit

habenwiruns von türkisch-deutschemTheater zueinemmultikulturellenTheater

weiterentwickelt.

E.B.: Aber weiterhinmit Fokus auf türkischemTheater, oder?

N.Ş.: Natürlich. Wir spielen auf Türkisch, auf Deutsch, auf Türkisch-Deutsch, auf

Kurdisch, auf Kurdisch-Deutsch, auf Persisch. Und wir stellen unser Haus freien

Theatergruppen zur Verfügung. Wir sind damit in Deutschland auch Gastgeber

für deutsche Gruppen geworden. Es gibt Gruppen, mit denen wir regelmäßig

zusammenarbeiten und die auch hier proben.

E.B.: Washat sich für euchgeändert, nachdemausdemTourneetheater einTheatermit festerBüh-

ne geworden war?

N.Ş.: DiesesHaus ist natürlich eine finanzielle Belastung für uns. Ich habemich oft ge-

fragt, ob es ein kluger Schritt war, dieses Haus zu übernehmen, denn unsere Ar-

beit wurde damit schwieriger, die Ausgaben höher. Alles,waswir in den Tourneen

eingenommen hatten, haben wir in dieses Haus gesteckt. Vieles hat sich geän-

dert, nicht zuletzt auch die Situation in Deutschland. Die Tourneen sind weniger

geworden, die Kulturämter ärmer, Kulturhäuser wurden geschlossen. Nach der

Wiedervereinigung wurde das Geld knapp und gerade im Bereich Kultur wurde

viel gestrichen.

E.B.: Wie sieht es dann für die Zukunft aus? Ist sie einigermaßen gesichert oder sieht es bei dieser

wirtschaftlichen Situation ehr schlecht aus?

N.Ş.: Die Zukunft war nie sicher. 20 Jahre lang sagten wir jedes Jahr: »Ah, wieder ein

Jahr geschafft!« Nur habe ich bemerkt, dass wir, das heißt diejenigen, die das

Theater über die Jahre am Leben erhalten haben,müde geworden sind.

E.B.: Als ich versuchte, dich zu kontaktieren, bemerkte ich, dass du die meiste Zeit in der Türkei

verbringst.Wie geht das, wenn du als Leiter diesesTheaters gar nicht hier bist?

N.Ş.: Nun, das ist einfach erklärt: Die Kraft, die ich hier aufwende, versuche ich dort

zu sammeln. Vor zwei Jahren begann ich in der Türkei im Auftrag der Alleviten-

Gemeinde ein Projekt. Ich habe im vergangenen Oktober in der Türkei 2.500

Leute gleichzeitig auf eine Bühne gebracht, auch Balama-Spieler, Tänzer und so

weiter. Deshalb war ich in der letzten Zeit überwiegend in der Türkei. Und das

hat mir sehr gutgetan. Es gibt ein türkisches Sprichwort: Der Stein ist in seinem

Ort schwerer. Und das habe ich nun selbst bemerkt. Ich plane ja seit 20 Jahre

im Rahmen des Arkadaş Theaters kulturelle Veranstaltungen in Deutschland.

Doch irgendwie war ich immer amKämpfen –mit der deutschen Presse,mit den

deutschen Behörden. Und als ich dieses eine Projekt in der Türkei verwirklichte,

bemerkte ich, welche Resonanz ich dort bekam: 14 Stunden lang war ich in tür-

kischen Fernsehprogrammen in den Nachrichtensendungen. Alle interessierten

sich für das Projekt. Und das war auch die größte Veranstaltung in der Welt, wir

wurden in die Rekordbücher aufgenommen. Dagegen hier in Deutschland, da

bekommen wir gerade einmal ein paar Zeilen. Und das ist ärgerlich. So hat mir

die Zeit in der Türkei viel Kraft gegeben.

E.B.: Das scheint dich sehr zumotivieren. Planst du dannweitere Projekte in der Türkei?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 357

N.Ş.: Ich plane eigentlich nicht weit voraus. Ich bin ein sehr spontaner Mensch. Was

kommt, kommt. Aber ich merke, dass ich das, was ich in Deutschland machen

konnte, bereits gemacht habe. Ich denke jetzt mehr in internationalen Maßstä-

ben. Wenn ich in der Türkei bin, habe ich mehr Möglichkeiten, international zu

arbeiten. Wenn jemand zum Beispiel in Frankreich ein Projekt mit der Türkei

macht, dann kommt er nicht zu mir nach Köln, sondern geht natürlich in die

Türkei. Und so merke ich, dass ich wohl in der nächsten Zeit überwiegend in

der Türkei arbeiten werde. Das ist eine Tendenz, die ich an mir bemerkt habe

und wegen der ich auch dieses Projekt in der Türkei begonnen habe. Ende Januar

haben wir die Pläne gemacht: türkische Stücke als Koproduktionen, vorbereitet

in der Türkei. Das bedeutet: Ich bereite mit der Universität Ankara Produktionen

vor und bringe sie dann hierher. Zuletzt haben wir dort das Stück »Taziye« von

Murathan Mungan als Arkadaş Theater vorbereitet und dann hier zur Premiere

gebracht. Und morgen fliege ich wieder nach Ankara zurück, wo das Stück auch

aufgeführtwird.Außerdem leitetmein iranischer Kollege Ali Jalaly zur Zeit dieses

Theater zusammenmitmir.Ali arbeitet an ähnlichen Projektenmit dem Iran.Das

Arkadaş Theater macht jetzt also Koproduktionen mit dem Iran und der Türkei,

auch mit Griechenland. Das sind zwar bisher nur Tendenzen, doch das könnte

für mich eine neue Herausforderung sein.

Ich denke, dass ich meine Aufgabe in Deutschland erfüllt habe. Ich habe dieses

Theater aufgebaut. Wenn jetzt der Stadt Köln daran gelegen ist, es am Leben zu

erhalten, dann freut mich das, doch ich selbst werde nicht mehr um jeden Preis

darum kämpfen. Mein Projekt ist abgeschlossen, ich habe ein gutes Gewissen.

Vielleicht sollte ich das hier nicht so sagen, doch ich merke, dass ich, wenn ich

immer nur kämpfe, alle Kraft verliere. Deshalb habe ich in meinem Kopf und in

meinem Herzen mit dieser Phase abgeschlossen. Und ich merke auch, dass ich

meine Aufgabe gut gemacht habe, denn nun sind neue Kollegen da, ein neues

Team ist da, auch eine neueTheaterleitung.Eswird alsoweitergehen.MeinName

ist zwar weiterhin mit dem ArkadaşTheater verbunden, doch ich kümmere mich

nur noch recht wenig darum. Und meine Kollegen schaffen das. Ich denke, es ist

auch gut, dass sie jetzt diese Möglichkeit haben.

E.B.: Noch einmal zu diesem festenHaus: Siehst du es nun ehr als Vorteil oder Belastung?

N.Ş.: Wenn ich noch einmal einTheaterensemble gründen würde, würde das nie mehr

im Rahmen eines festen Hauses geschehen. Als Tournee-Theater arbeitest du zu

bestimmten Zeiten und nimmst dann auch Geld ein. Zu anderen Zeiten bist du

nicht unterwegs und hast dann auch keine Ausgaben. Doch wenn man ein festes

Haus besitzt, dann gibt es Fixkosten, selbst wennman nichtsmacht. JedenMonat

zahlen wir hier 6.000 bis 7.000 Euro.Und ich habe gemerkt, dass einHaus zu lei-

ten nichtmeine Stärke ist.Manchmal vergesse ich darüber, dass ich Künstler bin,

da ich umGelder und umAufführungen kämpfenmuss –und das kostet Energie.

Ich bin vielmehr ein Initiator: Ich kann einHaus gründen, alles planenund vorbe-

reiten. Aber dieses Haus auch zu leiten, das liegtmir nicht so sehr. Ich kann keine

Institution leiten. Ich kann eine Gruppe leiten. Ich kann ein Projekt entwickeln.

Bei mir muss immer eine Herausforderung dabei sein und kreative Arbeit. Aber

diese ganze bürokratische Alltagsarbeit macht mich kaputt.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

E.B.: Duhast vorhin die Reaktion türkischer und deutscherMedien auf dein Projekt in der Türkei

erwähnt. Könntest du genauer erläutern, wie die deutschen Medien über die Jahre hinweg

eure Arbeit hier rezipiert haben?

N.Ş.: Solange wir ein sogenanntes »ausländisches Theater« waren, solange wir also

»Ali-Ausländer« waren, war alles okay. Nachdem wir aber dieses Haus über-

nommen haben und Anspruch erhoben, wie ein richtiges deutsches Theater

behandelt zu werden, wurden wir ignoriert. Denn nun waren wir plötzlich

Konkurrenz. Da merkte ich, dass du nur so lange okay bist, wie du ein lieber

Ausländer bist. Sobald du aber als Ausländer die deutsche Kultur-Arena betrittst,

gibt es Spannungen und Neid. Das war eine bittere Erfahrung für mich. Wir

mussten lernen, mit solchen Dingen umzugehen. Und natürlich haben wir auch

Probleme mit den Zuschauerzahlen. Das deutsche Publikum fragt sich, ob es zu

den deutschsprachigen Stücken eines türkischen Theaters gehen soll. Da gibt

es Berührungsängste. Als wir das Haus gründeten, riet man uns, für das Haus

einen anderen Namen als Arkadaş zu wählen. Und vielleicht wäre das vorteilhaft

gewesen, doch das sah ich nicht als meine Mission an. Ich wollte mit diesem

Namen etwas erreichen. Doch darüber nachgedacht habe ich schon.

E.B.: Wie setzt sich denn euer Publikum zusammen?

N.Ş.: Wenn wir auf Türkisch spielen, haben wir ein türkisches Stammpublikum. An-

sonsten ist es ein gemischtes Publikum.Wir spielen ja immer mehr auf Deutsch.

E.B.: EineFrage zumPutzfrauenkabarett, dasTeil desArkadaşTheaters ist:Wie kames zudiesem

Projekt?

N.Ş.: Die Industrie- und Handelskammer hat eine Abteilung »Beratungsstelle für aus-

ländische Nachwuchskräfte«. 1990 wandten sie sich an mich und fragten, ob wir

bestimmte Themen in Form von kurzen Sketchen bearbeiten könnten, zum Bei-

spiel die Schwierigkeiten ausländischer Jugendlicher am Arbeitsamt und so wei-

ter. Ich hielt das für eine gute Idee und sagte zu. So schrieben wir Szenen über

sozialeThemen und viele davon hatten mit Putzfrauen zu tun. Nach dem Projekt

kammirdann spontandie Idee,das als Putzfrauenkabarettweiterzuführen.Doch

dazu brauchte ich jemanden, der Kabaretttexte schreiben konnte. Ich traf Rainer

Hannemann, der auch ein Freund von Şinasi Dikmen ist, und fragte ihn, ob er

vielleicht solche Text für uns schreiben könnte. Er meinte, er könne zwar Kaba-

rett schreiben, doch kenne er sich mit unserer Thematik nicht aus. Also haben

wir selbst mit den Frauen, die in dem Kabarett spielen sollten, Themen gesam-

melt, und Hannemann hat alles in Kabarettsprache übertragen. So entstand das

Putzfrauenkabarett und wurde ein riesiger Erfolg. Auch die Presse berichtete viel

darüber. Das hat uns natürlich auch finanziell geholfen. Und ebenso die Kinder-

stücke, die ich zum größten Teil selbst schrieb, konntenwir gut verkaufen.Davon

lebten wir. 1996 beispielsweise hatten wir beinahe 250.000 Mark Einnahmen von

Tourneen, nur mit eigenen Stücken.

E.B.: Kannst du etwas zu deinen eigenen Stücken sagen?

N.Ş.: Manchmal nehmen wir türkische Stücke und inszenieren sie auf deutsch-tür-

kisch, beziehungsweise wir versuchen, sie mit anderenMitteln der Inszenierung

einem gemischten Publikum näher zu bringen. Die Kinderstücke sind überwie-

gend auf Deutsch, doch mit türkischer Musik, türkischen Tänzen und einigen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 359

türkischen Dialogen. In den Kinderstücken, die ich selbst schreibe, ist immer

ein Teil Türkisch vorhanden. Wir inszenieren sehr viele Märchen, die ja auch in

der Türkei eine beliebte Kunstform sind. Ich nehme Themen aus orientalischen

Märchen und übertrage sie mit dem Ziel, Toleranz und Respekt vor anderen

Kulturen zu vermitteln. Es sind also immer kritische Themen. Die Kinder, die

sich die Märchen ansehen, kommen aus verschiedenen Kulturen. Daher betone

ich in den Stücken die Freundschaft zwischen den Kulturen. Und es gibt eben,

wie gesagt, immer auch türkische Lieder oder Textpassagen, denn dann sind die

Rollen plötzlich vertauscht: Deutsche Kinder fragen ihre türkischen Kameraden,

was da los ist und was gesagt wird. Das ist einer der praktischen Hintergründe,

warum ich die Stücke zweisprachig schreibe. Und das kam immer gut an.

E.B.: Necati, ich danke dir für dieses Gespräch.

10. »Natürlich hat die Türkei eine große Theatertradition«
Yüksel Pazarkaya, Köln, 13. Februar 2003

Yüksel Pazarkaya ist Schriftsteller, Übersetzer undTheatermacher.

E.B.: HerrPazarkaya, obwohlmanSie hauptsächlich alsDichter undÜbersetzer kennt, habenSie

auchDramen geschrieben und viel zur Entwicklung des türkischenTheaters inDeutschland

beigetragen. Könnten Sie mir davon erzählen?

Y.P.: Ich habe eine ganze Reihe von Dramen verfasst. Eines davon wird gerade inMön-

chengladbach aufgeführt. Es wurde dort letztes Jahr inszeniert und ist nun hier

und da an verschiedenen Bühnen zu sehen. Vor kurzem war es auch hier in Köln

an derUniversität. Ich schrieb das Stück auf Türkisch, der Anlasswar 40 Jahre tür-

kischeMigrationnachDeutschland.Es ist einZwei-Personen-Stückundheißt »40

Jahre – Leicht gesagt«. Die beiden Charaktere haben 40 Jahre lang in Deutschland

gearbeitet undblicken jetzt zurück.Und einweiteresmeiner Stücke, »Mediha«, ist

in der Zeitschrift Dergi abgedruckt, allerdings nur in einer sehr rasch angefertig-

ten Rohübersetzung.

E.B.: Wann schrieben Sie dieses Stück?

Y.P.: Die Uraufführung fand 1988 in Ankara statt, im folgenden Jahr ging das Stück auf

Tournee.Und 1992/1993 führte das Staatstheater Istanbul einweiteresmeiner Stü-

cke auf. Es trägt den Titel »Die neuen Leiden des Ferhat« und setzt sich mit dem

Thema Ausländerfeindlichkeit in Deutschland auseinander.

E.B.: Schreiben Sie Ihre Stücke generell immer auf Türkisch?

Y.P.: Meistens. Mein erstes in Deutschland gespieltes Stück allerdings verfasste ich

auf Deutsch. Sein Titel ist »Ohne Bahnhof«, es wurde am 9. Mai 1968 im Theater

der Altstadt uraufgeführt. Hier trat zum ersten Male ein türkischer Gastarbeiter

auf, völlig stumm vom Anfang bis zum Ende des Stücks. Es handelt sich um ein

Fünf-Personen-Stück, alle Charaktere halten sich ständig auf der Bühne auf.

Dieser Gastarbeiter ist also eine ganz zentrale Figur, spricht aber, wie gesagt, im

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

gesamten Verlauf des Stückes kein einziges Wort. Er spielt schweigend mit, weil

er damals noch keinWort Deutsch kann.

E.B.: Gibt es weitere Stücke, die Sie auf Deutsch verfassten?

Y.P.: In den achtziger Jahren schrieb ich ein Karagöz-Stück auf Deutsch. Es wurde vom

Süddeutschen Rundfunk 100Minuten lang gesendet, in der Rubrik »Zeit zum Zu-

hören«. Das Thema des Stücks ist das Karagöz-Theater und seine Figuren selbst.

Die Charaktere reflektieren über sich, ihre Geschichte und die Dramaturgie der

Stücke. Das Stück hat also zwei Ebenen, eine Spielebene und eine Reflexionsebe-

ne.

E.B.: Und neben diesen Stückenmachten sie auch selbst aktivTheater.

Y.P.: Ich bin überhaupt derjenige, der mit dem türkischen Theater in Deutschland be-

gonnen hat. Schon in den sechziger Jahren verfasste ich zahlreiche Artikel zu dem

Thema für die Stuttgarter Zeitung, die Stuttgarter Nachrichten und die Frankfur-

ter Allgemeine Zeitung. 1961 war ich einer der Mitbegründer der Studiobühne der

Universität in Stuttgart und leitete diese Gruppe zwischen 1963 und 1969 selbst.

In dieser Zeit führte ich unter anderem die ersten türkischen Theaterstücke in

Deutschland in eigenerÜbersetzung auf, aber auch Tschechow,Pinter,Brecht und

so weiter; und auch mein eigenes Stück »Ohne Bahnhof«, das ich damals speziell

für diese Gruppe schrieb. Das Projekt war Teil des Studiums Generale der Univer-

sität Stuttgart, die damals noch Technische Hochschule Stuttgart hieß. Wir hat-

ten dort ein festes deutsches Ensemble. Jedes Semester erschien ein Programm.

Mit den Stücken gingen wir zu den Festivals nach Erlangen und auch nach Istan-

bul. Zum Teil spielte ich selbst mit. Und parallel dazu dem inszenierte ich auch

Stücke mit deutschen Amateur-Ensembles, zum Beispiel in Schwäbisch-Hall. Ich

war übrigens auch der Erste, der nach dem Krieg in Princeton an der germanisti-

schen Abteilung der Universitätmit den Germanistikstudenten ein Stück in deut-

scher Sprache inszenierte. Das war »Die Kleinbürgerhochzeit« von Bertolt Brecht

im Jahr 1989. Damals war ich dort ein Semester lang Gastprofessor.

E.B.: Haben Sie auchmit türkischen Schauspielern zusammengearbeitet?

Y.P.: 1965 gründete ich in Stuttgart das erste türkische Amateurtheater in Deutschland

mit türkischen Studenten und Arbeitern. Die Gruppe hatte keinen richtigen Na-

men, sondern hieß einfach »Türkische Theatergruppe«. Gemeinsam führten wir

in der näheren Umgebung von Stuttgart jahrelang türkische Stücke in türkischer

Sprache für hier lebende Türken auf.

E.B.: Die Anfänge des türkischen Theaters in Deutschland liegen demnach weiter zurück, als ich

annahm.Das begann nicht erstMitte der siebziger Jahre, wie ich bisher dachte.

Y.P.: Ich kann Ihnen das anhand einer kurzen Arbeit, die 1983 an der Universität Ham-

burg erschien, verdeutlichen. Sie heißt »Ausländertheater in der Bundesrepublik

Deutschland und West-Berlin«, und da steht als kleiner Hinweis bei türkischen

Theatergruppen: »In Stuttgart wurde 1965 die erste türkische Theatergruppe von

dem Schriftsteller, Übersetzer und Journalisten Yüksel Pazarkaya gegründet, die

immerhin bis 1968 bestand.«

E.B.: Warum endete das Projekt?

Y.P.: Ich gab es auf und machte in den siebziger Jahren kein praktischesTheater mehr,

sondern hielt Seminare und Vorträge zum Thema. Dazu schrieb ich forciert ei-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 361

gene Stücke und auch meine Doktorarbeit über dasTheater. Inzwischen schreibe

ich seit Jahren ausschließlich eigene Stücke.Meine letzte theoretische Arbeit zum

ThemaTheater war ein Referat über das Musiktheater bei Goethe im Rahmen ei-

nes Musiktheatersymposiums der Universität Frankfurt, aber das liegt aber auch

schon zehn Jahre zurück.

E.B.: Nachdem Sie sich vom praktischenTheater zurückgezogen hatten, verfolgten Sie da die tür-

kischeTheaterszene in Deutschland weiter?

Y.P.: Natürlich behielt ich das im Auge. Zeitweilig gab es überall in Westdeutschland

kleinere Theater, zum Beispiel in Köln, Nürnberg, Ulm oder Berlin. Und dann ar-

beitete auch dasTheater an der Ruhr in Mühlheim einige Jahre lang mit dem tür-

kischen Staatstheater Ankara zusammen.Da gab es nicht nur Gastspiele, sondern

der IntendantRobertoCiulli veranstaltete auchgemeinsamezweisprachige Insze-

nierungen zumBeispiel von Brecht oder auch das Lorca-Projekt. Leider wurde die

Zusammenarbeit eingestellt, da das Staatstheater in Ankara ausstieg. Ansonsten

gibt es drei feste türkische Ensembles in Deutschland: das Tiyatrom in Berlin, das

Arkadaş Theater in Köln und in den letzten Jahren das Theater Ulüm in Ulm. Nur

diese drei, alle anderen Gruppen hielten sich nicht lange. Es gab auch jahrelang

Mehmet Fıstıks Pantomime-Theater im Kölner Atelier-Theater, doch vor einiger

Zeit gab auch er es auf. Von Bestand sind dagegen die türkischen Kabarett-Thea-

ter, beispielsweise dasKabarett Änderungsschneiderei vonŞinasiDikmenmit fes-

ter Bühne in Frankfurt. Vorhermachte er das Kabarett Knobi-Bonbonmit seinem

damaligen Kollegen Muhsin Omurca, der jetzt ohne feste Spielstätte Solo-Kaba-

rett spielt. Übrigens hat das Arkadaş auch eine Kabarettgruppe, das Putzfrauen-

Kabarett. Sie spielen wie Dikmen und Omurca in deutscher Sprache.

E.B.: WennSie das türkischeTheater inDeutschlandüberblicken, könnenSie bestimmteEntwick-

lungen ausmachen?

Y.P.: Nein, bestimmte Entwicklungen kann ich keine ausmachen. Gespielt wird wohl,

was sich gerade für die Bedingungen des jeweiligen Ensembles anbietet, sowohl

vom Personal her als auch inhaltlich. Und wie gesagt, bis auf wenige Ausnahmen

kamen und gingen diese Gruppen. Davon leben kannman als Schauspieler nicht.

Nicht einmal bei den festen Ensembles wie dem Arkadaş Theater – bis auf deren

Leiter vielleicht, der übrigens gar nicht vomTheater kommt, sondern es erst hier

inDeutschland für sich entdeckte.Das ist vielleicht auch zumTeil derGrund,war-

umdas türkischeTheater hier keine festenWurzeln geschlagen hat. Es fehlt an ei-

ner professionellen Basis in der Leitung, und im künstlerischen Bereich natürlich

auch. Und dann scheitert es häufig auch an der Zusammenarbeit. Um die Sache

auf den Punkt zu bringen: Ich lebe nun seit 17 Jahren in Köln, doch der Leiter des

Arkadaş hat mich in dieser Zeit niemals kontaktiert oder konsultiert, obwohl er

ganz genau weiß, was ich mache und gemacht habe. Er genügt sich selbst, glaubt

er. Doch das interessiert mich nur am Rande – ich habe auch so genug zu tun.

E.B.: VondieserProblematikhabe ichbereits inBerlin einigesgehört.Es scheint imTheater jenseits

eines bestimmten Levels nur wenig Kooperation unter den Türken zu geben. Sehen Sie das

auch so?

Y.P.: Ja. Dabei müssten sie eigentlich zusammenarbeiten, zumindest für Gastspiele.

Arkadaş etwa müsste in Frankfurt und Berlin spielen und deren Gruppen hier.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Doch indiesemBereichpassiertnichts.Dashalte ich fürunprofessionell.Manhät-

te längst deutschlandweit eine Dachorganisation gründen müssen, wo man sich

zweimal im Jahr trifft, ein übergreifendes Programm abspricht und ein Konzept

entwickelt.

E.B.: Woran liegt es, dass da nichts passiert? Ist die Gruppe der türkischen Theatermacher in

Deutschland einfach künstlerisch zu heterogen?

Y.P.: Nein, im Bereich der Kunst haben sie letztlich alle die gleichen Interessen. Doch

politisch sind sie sehr gespalten. Fast alle Beteiligten kommen aus verschiedenen

Gruppierungen. Man ist beispielsweise in der alewitischen Föderation oder bei

den Kurden engagiert – und das verträgt sich nur schlecht miteinander.

E.B.: Einweiterer Punkt, dermich beschäftigt:Manhört oft von deutschenKritikern, dass die Tür-

kei keine richtigeTheatertradition besäße.Das ist fast eine Art Klischee – undnatürlich auch

eine Ausrede, türkischesTheater nicht ernst nehmen zumüssen.

Y.P.: Natürlich hat die Türkei eine ganz großeTheatertradition. Und zwar ist das nicht

nur das Karagöz Schattentheater, sondern auch Orta Oyunu undMeddah. All das

reicht viele Jahrhunderte zurück. Die Deutschen sind jedoch in ihrer Einschät-

zung überheblich und sehenmit Vorliebe auf ihre eigenen Traditionen und auf die

derjenigen, die sie für besser als uns Türken halten, also zum Beispiel die Ame-

rikaner, die Franzosen, die Engländer, vielleicht auch die Italiener, Spanier und

Russen. Deren Dramatiker und Stücke spielen sie dann. Doch es gibt auch ande-

re Haltungen. Zum Beispiel brachte Joachim Fontheim, ein damals sehr namhaf-

ter Regisseur und Intendant, 1969 ein Nazım-Hikmet-Stück auf den Vereinigten

StädtischenBühnen vonKrefeld undMönchengladbach zur Aufführung, zumers-

ten Mal imWesten. Ich interviewte ihn damals und kam für die Besprechung aus

Stuttgart zur Premiere angereist. Fontheimsagtemir damals unter anderem,dass

er dieses Stück aus demGrund aufführe,weil er Hikmet für einen der wichtigsten

Vertreter des poetischen Theaters hielte. Und auch über die Aufführung meines

Stückes »Mediha« 1989 im Goebbel-Theater schrieb ein anerkannter Theaterkriti-

ker im Berliner Tagesspiegel eine wunderbare Kritik. Doch im Allgemeinen gilt:

Man will hier keine Stücke von türkischen oder anderen ausländischen Künstlern

haben, die ökonomisch oder politisch für die Deutschen nicht so bedeutend sind.

E.B.: Wie könnte es Ihres Erachtens mit dem türkischenTheater in Deutschland weitergehen?

Y.P.: Wie es weitergehen könnte, hat man bereits in den sechziger Jahren aufgezeigt.

Sehen Sie sich einmal Unterlagen über die ErlangenerTheaterfestivals von damals

an.Gerade imBereichUniversitäts- undHochschultheater versammelten sich da-

mals wirklich die Besten aus aller Welt in Erlangen. Und die Teilnehmer aus der

Türkei schnitten trotz Verständnisproblemen immer mit am besten ab. Ihre Bei-

träge fanden stets ein großes Echo und bekamen ausgezeichnete Kritiken,weil sie

versuchten,das traditionelleTheater in der Türkeimitmodernen,natürlich vor al-

lemwestlichen Entwicklungen zu verweben und daraus ein eigenes, ganzmoder-

nes Theater zu entwickeln. Sie inszenierten zum Beispiel eine sozialkritische In-

szenierung mit dem Titel »Ayak Bacak Fabrikası« [Fabrik aus Füßen und Beinen]

und ein selbst verfasstes Stück »Savaş Oyunu« [Kriegsspiel], ein äußerst experi-

mentelles Antikriegsstück. Das Erlangener Festival wurde leider über die sechzi-

ger Jahre hinaus nicht weitergeführt, doch in der Türkei gibt es weiterhin diese

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 363

Versuche, und es kommen auch gute Stücke dabei heraus. In den fünfziger und

sechziger Jahren ging das von den Studententheatern aus, und aus diesen sind

dann später professionelle Gruppen hervorgegangen.

E.B.: DasTiyatromunddasArkadaşTheater kooperieren doch beidemit renommierten türkischen

Theatern. Da gibt es Gastspiele und so weiter. Warum ist dann hier nichts von diesem mo-

dernen experimentellenTheater zu spüren?

Y.P.: Aus solchen Zusammenarbeiten resultieren häufig folkloristisch ausgerichtete

Stücke. Erst vor einigenWochen gab es hier in Köln das Gastspiel eines türkischen

Theaters. Der Regisseur verfolgt ebenfalls diese traditionelle Linie. Aber man

muss da ja nicht stehen bleiben. Es gibt hier auch ein generelles Problem von

deutscher Seite: Man wirft den Türken Gettoisierung vor, aber die deutsche Seite

hat sich selbst den Türken auch nie geöffnet, das heißt ihre Institutionen und ihre

Infrastruktur. Nehmen wir meinen Fall: Ich habe eine ganze Reihe von Stücken

geschrieben. Die deutsche Presse berichtete auch darüber, wenn meine Stücke

in der Türkei aufgeführt wurden oder hierher auf Tournee kamen. Zusätzlich

habe ich auch etliche Bücher, Romane, Gedichte, Geschichten geschrieben. Es

gibt Hunderte von Theatern in Deutschland, doch weder ich noch irgendein

anderer türkischer Autor in Deutschland ist jemals von einem deutschenTheater

eingeladen worden, vielleicht einmal ein Stück für eine Inszenierung zu liefern.

Und auch die finanzielle Unterstützung ist problematisch. Da liegt, meine ich,

überhaupt der Haken. Die türkischen Theater können nicht ohne Subventionen

überleben; doch subventioniert werden siemehr schlecht als recht aus Sozialetats,

nicht aus Kulturbudgets. Nicht von der Landes- oder Bundesregierung, sondern

von kommunalen Behörden, und da von sozialen Mitteln. Wenn man die Kul-

turarbeit von Migranten aus diesem Auge sieht, dann wird daraus ein leidlicher

sozialer Pflegefall. Da kannman natürlich auf keinen grünen Zweig kommen.Der

Weg ist nie in einer Weise geebnet worden, dass zum Beispiel in Berlin eines der

etlichen deutschenTheater seineHand über das Tiyatrom gelegt und gesagt hätte:

»Kommt unter unser Dach, wenn ihr die Technik oder einen Regisseur braucht.

Mit einem Regieassistenten, der Türkisch versteht könnt ihr türkisch-deutsch

inszenieren, zweisprachig inszenieren.«

E.B.: ZuBeginn der achtziger Jahre geschahdoch eben dies an derBerliner Schaubühne, oder etwa

nicht?

Y.P.: Bei der Schaubühne lief das über persönliche Verbindungen. Das war eigentlich

kein wirklicher Versuch in diese Richtung,würde ich sagen. Ein Schauspielerehe-

paar, das in der Türkei sehr bekanntwar und an der Städtischen Bühne in Istanbul

arbeitete, hatte persönlichen Kontakt zu demdamaligen Intendanten Peter Stein.

Stein verbrachte bei denen seine Sommerurlaube. Und da holte er sie undmachte

mit ihnen einige Jahre lang Theater. Dann gingen sie wieder, und die Schaubüh-

ne ließ das Projekt fallen. Eswurde also nie ein Ensemblemit den Türken in Berlin

aufgebaut.Stattdessenholtemandiemeisten aus Istanbul.Die Leutehier hatman

gar nicht beachtet.

E.B.: Berlin ist trotzdem ein interessanter Fall. Denn dort wird das Tiyatrom ja tatsächlich aus

demKulturfond subventioniert, und zwar kontinuierlich seit 20 Jahren schon.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Y.P.: Doch auch mit dieser Subvention allein lässt sich das Projekt nicht weiterführen.

Esmüsste dort ein richtiges künstlerisches Management geben, undmanmüsste

das Ganze integrieren in die bereits bestehende Theater-Infrastruktur. Deutsch-

land ist zumGlück ja ein ganz altes undgroßesTheaterland.DieTheaterlandschaft

ist hier sehr fest verwurzelt, fast jede Kleinstadt hat ihr kleinesTheater. Und auch

die Subventionierung der Theater ist hier sehr gut, obwohl jetzt wegen der wirt-

schaftlichen Lage das Geld knapp ist. Die deutscheTheaterlandschaft müsste sich

dem türkischenTheater öffnen. Dann könnte etwas daraus entstehen.

E.B.:Herr Pazarkaya, ich danke Ihnen für dieses Gespräch.

11. »Orta Oyunu in Deutschland«
Akif Durdu, Ulm, 19. Februar 2003.

Akif Durdu ist Initiator und technischer Leiter desTheater Ülüm in Ulm.

E.B.: Könnten Sie sich bitte kurz vorstellen?

A.D.: MeinName ist Akif Durdu. Ich bin der Initiator desTheater Ulüm.Allerdings leite

ich es nur verwaltungstechnisch, nicht jedoch künstlerisch.

E.B.: Sind Sie in Deutschland geboren?

A.D.: Nein, aber ich kamschonmit achtMonaten hierher. Ich habemit der Türkeiwenig

amHut.

E.B.: Spielen Sie auch selbst?

A.D.: Nein, da reicht die Zeit nicht. Und da reicht auchmein Türkisch nicht aus.

E.B.: Wie kam dieses Projekt denn zustande?

A.D.: IchwurdedurchdieWendearbeitslos,nachdem ich einige Jahre langmit verschie-

denen deutschen Theatern gearbeitet hatte. Da ich aber meinen Beruf ausüben

wollte, beschloss ich, ein freies Theater zu gründen. Das geschah im März 1998.

Und Anfang 1999 hatten wir die erste Aufführung.

E.B.: Warum gerade Ulm?

A.D.: Ulm ist ein Phänomen.Warum hat Ulm so viele Künstler? Das Knobi-Bonbon Ka-

barett zum Beispiel. Und vorher gab es die El-Ele Kompanie, die Ende der Siebzi-

ger, Anfang der Achtziger ein Stück namens »Rosen und Dornen« von Necet Erol

spielte. Daran nahm ich teil, das war meine erste Produktion. Die Gruppe exis-

tierte zwar nur für dieses eine Stück, doch es wurde in ganz West-Deutschland

aufgeführt. Es gab über 30 Aufführungen mit einem Riesenaufgebot von Schau-

spielern. Es wurde von einemMann namens Heinz Koch initiiert, der lange Jahre

Journalist bei der SüdwestpresseUlmwar, aber auch vorher schon jahrelangThea-

ter gemacht hatte. Jetzt ist er einer der Leiter des Neu-Ulmer Stadttheaters. Das

Stück damals war auf Türkisch. Aus diesem El-Elle Projekt hat sich gewisserma-

ßen auch das Knobi-Bonbon entwickelt. Muhsin Omurca und ein Mann namens

Işık Aydın spielten dort mit und Şinasi Dikmen war als Autor beteiligt. Er schrieb

dasGrundkonzeptdesStückes.So trafmansich.Ursprünglich sollte Işıkdenzwei-

ten Part spielen, doch dann bekam er ein Angebot von Türk Tanış, einer Arbeits-

beratung für Migranten. Dafür musste er nach Duisburg und fiel daher aus. So

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 365

rutschte Muhsin rein, und zusammen hatten Şinasi und er einen wahnsinnigen

Erfolg.

E.B.: Gab es sonst noch türkischeTheatergruppen in Ulm?

A.D.: Nein.Esgabzwar immermalwiederProjekte,dochdarauswurdenichtsErnsthaf-

tes. Doch all diese Leute, die an El-Ele teilgenommen hatten – das waren circa 20

Schauspieler aus demUlmerRaum–die bildeten dieGrundlage für dasTheaterle-

benhier.Auch fürmich. Ichwar damals gerade 15, 16 Jahre alt undhatte vorher nur

Schülertheater gespielt. Das war mein erstes richtiges Projekt. Und danach habe

ich mich mehr mit Theater beschäftigt, bin mit deutschen Amateurgruppen auf-

getreten und später auch professionell. Bevor ich dieses Theater aufbaute, hatte

ich fast zehn Jahre lang von der Schauspielerei gelebt.

E.B.: Warumwurde denn nicht früher schon ein türkischesTheater gegründet?

A.D.: Es fehlten einfach die Leute, die das nötige Know-how hatten.Manmuss sich das

selbst über die Jahre aneignen. Und das habe ich gemacht.

E.B.: Wie lief die Gründung ab?

A.D.: Vom ehemaligen El-Ele Projekt kamen zwei Leute dazu, die noch in der Gegend

waren.Wir holten dann noch einige andere und gründeten zuerst diese Baufirma

als Trägerverein.

E.B.: Warummussman erst einen Bauverein gründen, um einTheater zu gründen?

A.D.: Die Stadt stellte uns im April, Mai diese Räume zur Verfügung und dazu 10.000

Mark und sagte: »Jetzt macht mal!« Wenn ich heute daran denke, dass allein die

Lichtanlage 10.000 Mark gekostet hat, ohne Ton, nur das Licht, und nicht einmal

die Scheinwerfer, die wir jetzt haben, sondern nur fünf oder sechs – das war ein

Witz! Das war also nicht mehr als eine kleine Starthilfe. Dann beantragten wir im

September für diese RäumeABM-Maßnahmen, dawir ja ein gemeinnütziger Ver-

ein waren. Uns, dem Vorstand damals, war klar, dass wir nicht die Erfahrung hat-

ten, allein ein türkischesTheater zu gründen.Dazu brauchtenwir einenMann von

außerhalb Ulm.Wir kontaktierten verschiedene Personen und viele davon nann-

ten uns den Mann, der jetzt unser künstlerischer Leiter ist: Atilla Cansever, der

jahrelang in Berlin amTiyatromgearbeitet hatte, auch einmal als stellvertretender

künstlerischer Leiter. Er hatte also die nötige Erfahrung mit türkischemTheater.

Er kam und zog gemeinsam mit Aydin Engin die Stücke auf. Und da er von au-

ßen kam, erübrigte sich die Diskussion, wer der Leiter war. Das war er, da er die

Erfahrungmitbrachte.

E.B.: Atilla Censever hat die künstlerische Leitung, Sie die technische.Wer ist sonst noch beteiligt?

A.D.: Die meisten der übrigen Gründer sind inzwischen wieder ausgestiegen, aus be-

ruflichenGründen.Wirwollten das Projekt nämlich ganz professionell aufziehen,

und die meisten hatten dazu gar nicht die Zeit. Hier arbeiten im Augenblick fünf

Leute hauptamtlich. Wir haben vier Schauspieler, darunter auch Atilla Cansever,

und mich als Techniker. Ich mache auch bei Gastspielen die Technik. Das ist eine

Kostenfrage. Und dann gibt es natürlich noch Aydin Engin, der in der Türkei als

Kolumnist bei Cumhuriyet arbeitet. Er ist deutscher Staatsbürger, lebte fünfzehn

Jahre in Frankfurt und schrieb auch schon für Berlin mehrere Stücke. Und jetzt

schreibt er immer wieder neue Stücke für uns.

E.B.: Könnten Sie mir etwas über die Produktionen erzählen?

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

A.D.: Wirhaben imMomentdrei Stücke imRepertoire undabMärzgibt es das vierte.All

diese Stücke schrieb Engin extra für uns und sie wurden dann hier uraufgeführt.

Es geht darin um eine türkische Musterfamilie in Deutschland. Eine Familie mit

einem Sohn und einer Tochter. Und da gibt es einen Generationskonflikt. Und es

kommt auch immer wieder zu Konflikten mit den Deutschen. All diese Themen

werden in den Stücken bearbeitet. Im ersten Stück lassen sie sich einbürgern. Im

zweiten Stück sollen sie wählen. Aber wen? Es geht umWahlanalyse. Dann wollen

sie einHaus kaufen.Wie sollen sie es finanzieren? All diese alltäglichenDinge zei-

genwir.Das Lebenan sich ist ja lustig.Unsere Stücke sindmusikalischeKomödien

über Alltagsprobleme.

E.B.: Aber kein Kabarett, oder?

A.D. Eine Art von Kabarett. Das nennt sich Orta Oyunu und ist so etwas Ähnliches wie

die Comedia dell’arte in Italien. Unsere Stücke basieren auf dieser traditionellen

türkischenSpielart, jedoch für die klassischeKastenbühne,wiewir sie haben,um-

geschrieben.

E.B.: DannhabenSie die türkischeTheaterformhier herübergeholt?Dasunterscheidet IhrTheater

dann sowohl vom Tiyatrom als auch vomArkadaş.

A.D.: Ja,das ist hier einmalig.DieStücke sindhauptsächlich in türkischerSprache,doch

es gibt auch deutsche Passagen, meist in gebrochenem Deutsch, zum Beispiel

wenn Memet Briefwahl machen soll und dann dem Schröder einen langen Brief

schreibt: »Mein lieber Schröder-Bruder, ich küsse dich und deine Augen…«Das ist

O-Ton »Memet Daş in Deutschland«. Er sagt sich: »Okay, Briefwahl klingt gut, ich

schreibe jetzt einen Brief an den Schröder Bruder.« Der deutsche Textanteil liegt

bei bis zu 30 Prozent.

E.B.: Und die einzelnen Stücke bauen aufeinander auf?

A.D.: Ja,man könnte sagen: Rambo I, II und III – damit die Amerikaner es auch verste-

hen. Aber es ist eben nicht Rambo, sondern Memet Daş I, II und III. Die Stücke

heißen ja sogar ähnlich: »GrüßGottMemet«, »MemetDaş Vatandaş« und »Memet

Dasch Deutsch Danısch«. Das Publikum besteht zu 90 Prozent aus Türken. Dazu

kommt natürlich noch der Störfaktor, die Deutschen, den kriegen wir nicht los.

Das sind quasi die Japaner bei uns, die ins deutscheTheater gehen und nichts ver-

stehen.

E.B.: Undwarum kommen diese ›deutschen Japaner‹?

A.D.: Die kommen,weil sie neugierig sind zu sehen,was dapassiert:Was für einTheater

machen die Türken denn überhaupt?

E.B.: Undwie sind da die Reaktionen?

A.D.: In der Regel sind sie sehr überrascht, dass es so professionell auf der Bühne zu-

geht. Und dass das Publikum derart lacht. Das sind sie nicht gewöhnt, denn in

Deutschland gibt es ja nachThomas Bernhard kaummehrTheatermacher, die gu-

te Komödien schreiben.Und die deutschen Zuschauer denken sich dann zum ers-

ten Mal im Leben: »Warum ist das jetzt nicht in deutscher Sprache? Ich würde

auch gern so lachen!« Sie ärgern sich darüber. Und es gibt auch Leute, die dann

zurückkommen, um zu sehen, ob im nächsten Stück wieder so viel gelacht wird.

Und auch, wie es mit den Charakteren weitergeht.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 367

E.B.: DaserinnertmicheinweniganamerikanischeSerien,womanauch immerwieder reinschal-

tet, um die Fortsetzung zu sehen.

A.D.: Genau,Al Bundy.Wir haben es geschafft, innerhalb von vier Jahren einenMarken-

namen zu verkaufen. Von Null haben wir diese Marke Theater Ulüm geschaffen.

Eine eigenständige Art desTheaterspielens, Orta Oyunu in Deutschland.

E.B.: Sie treten hier auf, gehen aber auch auf Tour.Wie finanziert sich das Projekt?

A.D.: Wir bekommen einen geringen Betrag an Förderungen von der Stadt Ulm. Dazu

habenwir sogenannteArbeitsbeschaffungsmaßnahmen,dasheißt, es existiert ein

bestimmter Fond für die Eingliederung von Arbeitslosen. Und da wir pro Jahr 70

bis 80 Gastspiele außerhalb von Ulm und dazu noch ungefähr 20 hier auf eigener

Bühne haben, also bis zu 100Aufführungen pro Jahr, da finanziert sich dasTheater

ziemlich von selbst.

E.B.: Wie viele Zuschauer passen in diesesTheater?

A.D.: Maximum 92 Sitzplätze. Nebenher gibt es hier auch ein Schulprojekt. Und dann

kommen immer mal wieder Anfragen von anderen Gruppen, die dann hier zum

Teil proben.Wir sind eine feste Institution in Ulm geworden.

E.B.: Wie geht es weiter?

A.D.: Unser Ziel wäre, eine institutionelle Förderung für das gesamte Haus zu bekom-

men, das heißt, nicht mehr bis zu 100 Aufführungen pro Jahr, sondern höchstens

60 bis 70 machen zu müssen. Dann kann man nämlich auch Repertoire-Theater

machen, das heißt, wir könnten dann alle drei Monate ein neues Stück inszenie-

ren, auch andere Sachen, ernste Stücke in deutscher Sprache, türkische Literatur

übersetzt ins Deutsche.

E.B.: Zu einer Zeit, in der die meistenTheater ums Überleben kämpfen…

A.D.: Das tun wir auch!

E.B.: …gründen Sie hier ein türkisches Theater. Dabei scheint die Tendenz zum multikulturellen

Theater hinzugehen. Das war hier wohl nie imGespräch?

A.D.: Für mich und auch für Atilla Cansever war klar: Entweder machen wir professio-

nelles türkischesTheater oder wir lassen es ganz sein.

E.B.: Herr Durdu, ich danke Ihnen für dieses Gespräch.

12. »Das ist ja toll, wie der Türke da einen Satz sagt«
Ralf Milde, Ulm, 19. Februar 2003

RalfMilde istTheaterregisseur und Kulturorganisator.

E.B.: Herr Milde, Sie waren jahrelang am Kabarett Knobi-Bonbon beteiligt. Bevor wir darüber

sprechen, wie steht es mit Ihrem eigenenTheaterhintergrund?

R.M.: Fachlich bin ichTheologe, habe Philosophie studiert, bin inWuppertal zumThea-

ter gekommen,habe bei PinaBausch als Regiemitarbeiter Ballett gemacht und bin

dann zumSchauspiel übergewechselt.VonWuppertal kam ich 1979/1980nachUlm

und arbeitete hier sechs Jahre lang als Regisseur und Schauspieler. Das war auch

die Zeit, als das Kabarett Knobi-Bonbon gegründet wurde. Danach ging ich in die

Schweiz, wiederum für sechs Jahre, und seitdem bin ich freiberuflich tätig. Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

erst war ich in Griechenland, dann in Berlin an den Kammerspielen inMoabit, die

jetzt, glaube ich, nicht mehr existieren. In Berlin arbeitete ich auch mit dem Ti-

yatrom zusammen. Ich hatte ja bereits eine türkische Biografie durch das Knobi-

Bonbon. Jetzt betreibe ich ein Kulturbüro hier in Ulm.

E.B.: Wie waren Sie amKnobi-Bonbon beteiligt?

R.M.: Ich betreute alle Produktionen von Knobi-Bonbon, textlich und von der Regie her.

Das begann in Ulm und lief auch weiter, als ich schon in der Schweiz war.

E.B.: Wie kamen Sie überhaupt zum türkisch-deutschen Kabarett?

R.M.: Ich kannte Şinasi Dikmen, er warHospitant amUlmerTheater und spielte damals

in einem Botho Strauß-Stück einen Türken, der immer auftreten und »Scheiße!«

rufenmusste.Und irgendwannmeinte er,erwolle einpaarTextemachenundhabe

auch einen Freund, mit dem er das aufführen wolle. Ich solle mal draufgucken,

ob das so gehen würde, sowohl sprachlich als auch von der Dramaturgie und der

Komik her. Die waren ja beide keine ausgebildeten Theaterleute. Also sprang ich

einundstrichdieTextezusammen,brachte eineDramaturgie reinund inszenierte

das Ganze etwas flotter. Zur Premiere kam damals schon Dieter Hildebrandt und

hielt die Voransprache. Den musste Şinasi irgendwo kennen gelernt haben. Und

so war Knobi-Bonbon geboren. Die ganze Veranstaltung fand hier im Kornhaus

statt und dauerte gerade mal 30 bis 45 Minuten.

E.B.: Undwar gleich sehr erfolgreich.

R.M.:Nun, daswar einNovum, so etwas gab es damals nicht.Und es hatte einen großen

Charme, denn es war dilettierend ohne Ende. Şinasi konnte ja zehn Jahre später

seine Texte immer noch nicht auswendig. Es war damals faszinierend, ihn auf der

Bühne zu sehen. Ich dachte ständig: »Oh Gott, was macht er jetzt?« Er war völlig

unberechenbar.

E.B.: Und bereits bei dieser ersten Vorstellung spielte Şinasi mitMuhsin Omurca?

R.M.:Genau. Şinasimeinte zwar, er hätte jemand Anderen imAuge gehabt, einen etwas

Professionelleren, doch das Teamwaren natürlich diese beiden. Siewaren zusam-

men wie Pat und Patachon – eine wirklich ausgezeichnete Kombination. Muhsin

war damals Gabelstaplerfahrer und zeichnete Karikaturen.AberMuhsinwar auch

gutaussehend und der SchwarmderMädchen. Şinasi spielte diesen ambivalenten

Typen – ein Türke und doch kein Türke, der sich nach dem deutschen Pass sehnt

und dann dochwieder nicht.Die Figurenwaren schon gut. Şinasi war immer der-

jenige, der vorgab, sich in allem auszukennen, und Muhsin war die nächste Ge-

neration, er kam immer etwas später rein, und Şinasi wollte ihn dann über das

Leben belehren. Doch Muhsin war eigentlich der Intelligentere, der Witzigere im

Spiel.

E.B.: Wie entstanden die Texte?

R.M.:Der erste Text stammte von der Grundidee her sicherlich von Şinasi, doch das

war so nicht realisierbar und musste erst auf eine spielbare Form zusammenge-

schnitten werden.Wirmerkten, dass wir für eine Show eine strengere Dramatur-

gie brauchten und auch eine Story erzählenmussten. So entstand diese Geschich-

te mit den beiden Türken, und es ging immer um die Frage: Deutsch oder Nicht-

Deutsch?Daswar das beherrschendeThemaundwurde das ganze Stück hindurch

durchgezogen. Und dazu kam natürlich noch die ganze soziale Debatte, vor allem

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 369

die Straßenkehrer-Nummer: Muhsin als Straßenkehrer und Şinasi als angepass-

terer, insDeutsche hinüberdriftender Türke.Doch nach diesem ersten Stück kann

man eigentlich nichtmehr auseinanderhalten,wer beimSchreibenwelchenAnteil

hatte. Ich selbst bin sicherlich vonderTheatralikher jemand,derweiß,wiemanei-

ne Pointe schreibt – schließlich hatte ichmein Leben lang Leute wie Dario Fo oder

die französischen Komiker inszeniert und hatte also eine gewisse Erfahrung.Und

ich war sicherlich auch derjenige, der eine große Lust an der Bösartigkeit hatte,

zum Beispiel im latenten Rassismus-Thema. Ich brachte das dann in die Stücke.

Şinasi ist ja ein absolut lieber Mensch und auch Muhsin ist sehr lieb – und zu-

sammen waren sie mitunter wirklich unerträglich lieb. Man musste sich darum

kümmern, dass da auch der böse und gemeine Witz in die Stücke hineinkam. In

einigen Stücken ist uns das auch ganz gut gelungen. So, dass die Leute schon noch

lachen konnten, doch ihnen das Lachen dann im Halse stecken blieb. Ich war da

immer derjenige, der sagte, das müsse auch mal wehtun, ich müsse das spüren,

wennmich etwas betrifft als Deutscher.

E.B.: Und das ging dann auf Tour.

R.M.: Ja, und es war eine interessante Zeit damals, denn da kam auch der ganze Aus-

länderhass hoch. Da ist es heute zu Zeiten der Irak-Debatte im Vergleich eher ru-

hig.Damals brannten schonmal die Asylantenheime,daswarenhärtere Zeiten für

Ausländer und gerade Türken. Und die beiden spielten dann so etwas wie das so-

ziale Gewissen. Für jede Volkshochschule war es ein absolutes Muss, die Knobis

zu engagieren. Das galt für jede Kulturverwaltung, die irgendeinen Beitrag gegen

Ausländerfeindlichkeit leisten wollte. Şinasi und Muhsin waren witzig, sie waren

aber gleichzeitig auch eine große Marktlücke. Ich glaube nicht, dass es da sonst

etwas an Türkenkabarett gab.

E.B.: Das Projekt lief viele Jahre langmit riesigem Erfolg. Doch irgendwann zerfiel es dann.

R.M.:Wenn man über zehn Jahre lang miteinander in einem Hotelzimmer verbringt,

dann zehrt das. Und dann mischen sich noch private Geschichten ein. Außerdem

gab es da noch ein weiteres Problem, das mir selbst aus meinen Einblicken in die

türkischeKultur nicht ganz unbekanntwar:Der Şinasi beanspruchte die Funktion

des Ağabey, des großen Bruders oder Vaters, und damit, ganz dezent gesagt, die

Unterwerfung des Muhsin. Und sie konkurrierten natürlich sowohl beim Schrei-

ben als auch auf der Bühne stark miteinander. Wobei man sagen muss, das ist ja

auch gerade das Schöne im Kabarett, wenn man miteinander konkurriert. Doch

dann ist es eine Frage der Strategie, und irgendwann einmal kann es dann eben zu

viel werden und auseinanderbrechen. Plötzlich wird etwas, das als konstruktive

Konkurrenz genommen wurde, zur Feindseligkeit.

E.B.: Bei dem Streit ging es auch stark um die Schreibanteile an den Stücken, darum, wer was

geschrieben hatte.

R.M.: Ich kann das aus der meiner Perspektive darstellen als jemand, der selbst keine

Motivierung hat, sich als einer der Autoren darzustellen. Zwar wurde ich manch-

mal unter einem türkischen Synonym erwähnt, weil mein Anteil an den Stücken

nicht geringwar, aber letztlich sollte das ein Şinasi/Muhsin-Projekt sein.Doch Şi-

nasi gewöhnte es sich irgendwann mal an, sich selbst immer als den großen Au-

toren vorzustellen. Und das war er natürlich nicht, vielleicht mit Ausnahme der

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ersten Produktion, wo er tatsächlich den größten Anteil hatte, doch das war es

dann auch schon. Şinasi hatte immer die besten Absichten, doch selbst hätte er

kein Stück zu Ende geschrieben.

E.B.: Waswar das für eine Geschichtemit dem dritten Stück, »TheWalls«, das keinen Erfolg hatte

und dann imVerlauf der Tournee noch umgeschrieben wurde?

R.M.:Das war direkt nach dem Fall der Mauer. Die beiden hatten es sich spontan in den

Kopf gesetzt, sich an die deutsche Geschichte zu schmeißen. Da war ich bereits

in der Schweiz, und eines Tages kamen sie an, und dann gab es eine lange De-

batte darüber, ob es richtig sei, dass sie sich einmischen inThemen der deutschen

Geschichte, statt bei ihremzentralenThemaAusländer inDeutschland zu bleiben.

Spätermerkten sie relativ rasch,dass deutscheKabarettisten das viel besser konn-

ten. Also floppte das Stück. Und dann kamen sie wieder in die Schweiz, machten

ein paar Tage Station, und wir schrieben dann das Stück neu. Immer wenn etwas

nicht lief – dazu war ich ja da. Wir hatten bereits eine recht lange Biografie mit-

einander.Wobei ich natürlichmeine Jobsmachenmusste,währenddie beiden von

ihrem Programm lebten.

E.B.: Was brachte Ihnen die Arbeit mit Knobi-Bonbon eigentlich?War es einfach der Spaßfaktor,

der Sie neben Ihren eigenen Arbeiten dort an der Stange hielt?

R.M.: Am Anfang war es sicherlich der Spaßfaktor, denn es war toll, die beiden auf den

Weg zu schicken.Unddannwurde es ein ökonomischer Faktor.Kobibonbon hat in

seinen guten Zeitenwirklich hervorragend verdient.Da besaßen Şinasi undMuh-

sin plötzlich ein Sommerhaus unten in Bodrum. Irgendwie lief es auf einmal.Und

es ist eigentlich schade,denn ichglaube,die hättendas auchnoch eineganzeWeile

weitertreiben können.

E.B.: Ich selbst habe die zwei nie in einemAuftritt gesehen, doch ichhöre heute noch tolleGeschich-

ten über sie. Die dilettantischen Anfänge, die Sie vorhin erwähnten, waren wohl recht rasch

überwunden?

R.M.: Ich würde sagen, dass Şinasi seine Grundsünden auf der Bühne ein Leben lang

behalten wird. Gut, er hat sicherlich mit der Zeit gelernt, Pointen zu setzen. Aber

Şinasi war für die Bühne nicht sonderlich therapierfähig. Das war aber auch von

Vorteil, denn er hat einfach seinen natürlichen Charme, ihm kann man alles ver-

zeihen, was er auf der Bühne verbricht. Die Leute haben ihn geliebt, denn er hat

sich diese Natürlichkeit bewahrt. Und Muhsin wurde immer ambitionierter und

ehrgeiziger, er wollte immer perfekter werden. Er ist ja der Zeichner: Er zeich-

net Bilder und da müssen die Pointen exakt stimmen. So begann sich langsam,

der Anspruch zu verschieben. Und es war zum Teil auch eine Zumutung fürMuh-

sin, mit diesem Şinasi auf die Bühne zu treten, weil man eben nie wissen konn-

te, was der als nächstes machen würde. Und dazu die privaten Geschichten, da

war irgendwanneinfachnichtsmehr zumachen.UnddasBeanspruchen vonKno-

bi-Bonbon wurde dann ganz klar eine Sache der Ehre. Der Anteil des Şinasi Dik-

men an dem ganzen Projekt, wenn ich das jetzt mal aus der zeitlichen Distanz be-

trachte: Er setzte den Impuls und initiierte das Projekt. Ohne ihn wäre das Ganze

gar nicht zustande gekommen. Doch Dikmens Beiträge wurden dann immer ge-

ringer, stattdessen immer stärkere Omurca-Texte undMilde-Texte, jetzt aus dem

Profilager.Aber ichkanndas janachvollziehen: ŞinasiwarderGeburtshelfer.Nicht

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 371

umsonst hat er ja in der Aufwachstation im Krankenhaus gearbeitet. Er hat die

Aufwacharbeit gemacht und dann über mehr als zehn Jahre hinweg beansprucht,

der große Creator zu sein. Und das war er natürlich in den letzten Jahren über-

haupt nicht mehr.

E.B.: Und die darauffolgende Auseinandersetzung?

R.M.:Die zwei begingen alle Fehler, die anderen professionellen Kabarettisten auch un-

terlaufen. Eifersüchteleien, Geldgeschichten – alles, was auf einem so langen ge-

meinsamen Weg passieren kann und eine Gefährdung ist. Und darauf waren sie

nicht vorbereitet, davor konnte sie auch keiner schützen.Dawurde dann amEnde

zwischen den Rechtsanwälten verhandelt. Aber letztlich haben sie es ja eine gan-

ze Weile miteinander ausgehalten, im Kabarett sind zehn, zwölf Jahre schon eine

lange Zeit. Und dann sind sie eben wie ein altes Ehepaar auseinandergebrochen.

Das Geld stimmte auch nicht mehr, und die beiden waren dann reif, ihre eigenen

Wege zu gehen.

E.B.: Und das war dann auch das Ende Ihrer Beteiligung. Verfolgen Sie die Karrieren der beiden

noch?

R.M.:Mit Muhsin habe ich weiter Kontakt, mit Şinasi allerdings nicht mehr. Das ist ja

immer so: Wenn drei auseinander gehen, dann gibt es Zuordnungen. Und ich bin

sicherlich eher der gleichenMeinungwieMuhsin.Aber die Sache ist fürmich jetzt

gegessen.Und ichhabe ja auch türkischesTheater gemachtundweißdaherumdie

Probleme eines deutschen Regisseurs in diesem Kontext.Mit Knobi-Bonbon ging

es ja noch, aber im Berliner Tiyatromwar das viel schwieriger.

E.B.: Wie kam es zu dieser Zusammenarbeit und wie verlief sie?

R.M.:ÜberŞinasi undMuhsinging ichAnfangderneunziger JahrenachBerlin.Dort gab

es einen türkischen Kulturpapst, Turgay Ağabey, ein guter Freund von Şinasi.Und

dann versuchten wir, das Tiyatrom neu zu beleben. Doch da gibt es schon stärke-

re kulturelle Unterschiede, als man gemeinhin wahrhaben möchte. Da war kaum

etwas zu bewegen.

E.B.: Wo lag das Problem?

R.M.:Das sindMacht- undHerrschaftsstrukturen. Ichglaube,dass es schon einmal sehr

schwierig für eine türkische Truppe ist, sich einem deutschen Regisseur zu unter-

werfen – unterwerfen im konstruktiven Sinne. Die Reibungspunkte sind zu ex-

trem. Und dann eine Disziplinlosigkeit ohne Ende – bis die mal alle bei der Probe

waren, war es Mittag! Wenn man den Anspruch einer deutschen Ensemblearbeit

auf das damalige Tiyatrom überträgt – das war schon eine mühsame Sache.

E.B.: Hatte das Tiyatrom damals ein festes Ensemble?

R.M.:Die hatten ein festes Ensemble und relativ gutes Budget.

E.B.: Können Sie den Vergleich zwischen deutschemTheater und demTiyatromnoch etwas vertie-

fen?

R.M.:Man versucht eben, nach eigenen Erfahrungen eine Art deutschesTheater zu ver-

wirklichen – das Ganze natürlich mit türkischen Stücken und in türkischer Spra-

che, obwohl ich selbst nicht Türkisch spreche. Da hat man zwei Textbücher und

liest parallel.Das ist schonmachbar, das hatte ich bereitsmit Griechisch gemacht.

Doch mein Anspruch an das Theater war ein deutscher. Ich erinnere mich an ein

Stück eines türkischen Autors, den sie dort häufig gespielt haben.Es ging um eine

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

türkischeHochzeit.Dawar die Sehnsucht, ein Spiegelbild des türkischen Lebens-

gefühls wiederzufinden, größer als der Anspruch, gutes Theater zu machen. Und

da ist man fremd, ich bin immer irgendwie fremd geblieben in diesem Kreis. Bei

Knobi-Bonbon,wo ich ja das Auditoriumwar, lief das sehr viel einfacher. DieThe-

men hatten ja mehr mit der Situation in Deutschland zu tun, und sie brauchten

mich quasi als Testpublikum. Aber beim Tiyatrom war das ganz anders. Die hat-

ten als Theater in einer Großstadt zwar den Anspruch, in den Reihen der großen

Theater mitzuspielen, doch dazu reichte es weder von den finanziellen noch von

den personellen Möglichkeiten her aus. Dabei war schon die Lust da, die großen

Dramen zu spielen.Unser erfolgreichstes Stückwarwohl »DerDiener zweierHer-

ren«, zweisprachig als eine Parabel auf die Ausländerfeindlichkeit inszeniert.Aber

bei anderen Stücken verschloss sich dann auchmir viel zu viel.

E.B.: Werwählte die Stücke aus? Sie als Regisseur?

R.M.:Nun, ich habe schon Vorschläge gemacht,wasman inszenieren könnte.Und dann

war es ja auch die Zeit der politischen Debatten in der Türkei. Und man war sich

da nicht einig, obman sich auch politisch formulierenwollte oder nicht.Das ist so

eine Frage der türkischen Klubs und Verbände.Doch dort wurde die Debatte auch

nie richtig geführt.Undhinter demTiyatromstehen letztlich zu viele verschiedene

Leute, die alle nur ungefähr wissen, was sie eigentlich wollen.

E.B.: Sie bezeichneten Niyazi Turgay, den Vorsitzenden des Odak Vereins, als eine Art türkischen

Kulturpapst.Welche Funktion hat dieser Herr?

R.M.: Er hält die Beziehung zum Kultursenat. Und er ist mächtig. Wenn man das aus

türkischen oder kurdischen Familien- oder Stammesstrukturen kennt, kannman

damit umgehen.Undwas das Tiyatrombetrifft:Wenn damal ein türkischer Autor

kam, war der Respekt vor ihm ungemein. Die Chance, ein Stück türkische Kultur

überdasTheater zupräsentieren, ist sicherlich einwichtigerTeil,dochdamit hatte

ich nicht viel zu tun. Der Anspruch ist eben vor allem, eigene Kultur umzusetzen.

E.B.: Werwar damals das Publikum?

R.M.:Wir haben versucht zumischen, aber es war in der Regel ein türkisches Publikum,

Leute aus dem Bekannten- und Freundeskreis. Das Theater war nicht gut genug

besucht. Und auch die Platzausnutzung innerhalb des Tiyatoms war schwierig.

Diese Form von besitzstandwahrendem Denken, da gleichen sich die Deutschen

und die Türken einander sehr. Bevor Sie in dieser Grundhaltung etwas bewegen,

muss viel passieren.

E.B.: Wenn ichmit türkischen Künstlern aus Berlin über das Tiyatrom spreche, dann fällt mitun-

ter der Begriff »türkischeMafia«.DerVorwurf ist, dass die Verantwortlichenwie eine Art Fa-

milienclan zusammenhalten und eine recht exklusiveKulturpolitik betreiben.War das auch

Ihre Erfahrung?

R.M.: Völlig. Es gab Situationen,wo ich als Hausregisseur Problememit der Arbeitsmo-

ral von einem Schauspieler hatte. Ich ging dann zu Turgay Ağabey und meinte,

das gehe so nicht, den müssen wir ersetzen. Der hörte mir dann zwar zu, mein-

te dann jedoch, dass im Zweifelsfalle sein Votum für den türkischen Kollegen sei,

auch wenn dieser völlig im Unrecht wäre. Aber in solchen Fällen hält der Stamm

einfach zusammen.Man ist da loyal zu der eigenen Gruppe.

E.B.: Künstlerische Aspekte fallen da aber unter den Tisch.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 373

R.M.: Ja. Aber ich kann das auch nachvollziehen. Man hat sich diese Gelder von Senat

erarbeitet und will sie jetzt behalten. Und das muss man dem Turgay auch zugu-

tehalten: Er kümmerte sich immer um seine Leute, besorgte ihnen zum Beispiel

einen Zweitjob, weil vielleicht Sommerpause war oder das Geld sonst irgendwie

nicht ausreichte. Er ist ein großer Stammesvater.

E.B.: Es scheint mir, dass das türkischeTheater in Deutschland zu einem großen Teil von solchen

mächtigen Leuten zusammengehalten wird. ImKölner ArkadaşTheater ist das ähnlich.

R.M.: Ja, das sind die türkischen Klubs. Da gibt es einflussreiche türkische Mitbürger,

die sichumdieGelder kümmern.Undnatürlich überwachendie dann sehr streng,

was im Einzelnen damit passiert. Und die Situation ist auch nicht einfach. Es gibt

immer solche Debatten, dass man von derMitleidsnummer runterkommenmüs-

se, diese Nummer »gebenwirmal den Türken einTheater, damit sie auch ein biss-

chen spielen dürfen«. Das war schon im Kabarett damals der vielleicht wichtigste

Kampf, denwir gefochten haben.AmAnfangwar ja schon allein die Tatsache, dass

ein Türke auf der Bühne steht und in gebrochenemDeutsch denMund aufmacht,

sensationell. Alle meinten: »Das ist ja toll, wie der Türke da einen Satz sagt.« Und

von so etwasmussmanganz schnell runter!Damuss ganz schnell derRespekt und

die Achtung da sein, dass man sagt: »Da kommt etwas, das uns schwer fordert,

etwas, das eine ganz eigene Klasse hat.« Undmit Knobi-Bonbon ist das sicherlich

passiert.Die verdienten sichdenRespekt,weil sie ihreSachenacheinerWeile auch

beherrschten. Aber dieses anfängliche Mitleidslachen, weil jetzt der Türke etwas

sagt undman sichmal solidarisch gibt, das gingmirmaßlos auf denWecker. Zum

Glück hat sich das rasch gelegt.

E.B.: Wasmüsste Ihres Erachtens beim Tiyatrom geschehen, damit sich da etwas bewegt?

R.M.: Schwer zu sagen. Schon dieser Odak Verein hat ja eine ganz eigenartige sozial-

demokratische Struktur. Und dann haben sie ein Theater, wo man sich fragt, ob

das einen wirklichen Kulturanspruch hat. Manchmal kommt es mir vor, als wäre

das vor allemeine soziale Arbeitsbeschaffungsmaßnahme.Und auch, als hätte das

eine Art Alibifunktion sowohl für den Odak Verein als auch für die Berliner Kul-

turverwaltung. Die kamen ja nach der Premiere nie mehr in die Veranstaltungen.

Aber es ist wieder diese Mitleidsübung – und da baden sie sich alle drin und her-

zen einander und stehen ganz geschlossen da. Und vielleicht spielt da auch mit

hinein, dass es in der Türkei ja diese Theatertradition nicht gibt, die wir hier in

Europa kennen. Also müsste man das aufbauen. Aber wer sollte das machen? Das

kann keiner von außerhalb machen.

E.B.: Wie passt derTheaterleiter Yekta Arman da hinein?

R.M.: […] Als ich dort begann, haben wir den Yekta quasi entmachtet, weil wir einen hö-

heren Anspruch brauchten. Und jetzt sitzt Yekta immer noch in diesem Büro und

wird uralt dort! In Gesprächenmit Turgay hatte ich schon eher das Gefühl, dass er

eine Sehnsucht hatte, ein Aushängeschild der türkischen Kultur zu schaffen. Aber

mit denen, die er in dasTheater gesetzt hat, geht das nicht.

E.B. Da gab es später auch kleinere Revolutionen innerhalb der Berliner Türkenszene. Die Vor-

würfe ähnelten denen, die Sie hier angesprochen haben, sie waren nur viel schärfer.

R.M.:Diese Debatten wurden ständig geführt.Wir saßen da an Abenden und diskutier-

ten,dochdas hatte alles keinenSinn.Nein,die haben ihrGebäude, für das sieMie-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

te zahlenmüssen, die haben ein Budget,woman sich keine Sorgenmachenmuss,

dass sich jemand bereichert, denn so viel ist es auch nicht. Und das hält ein paar

Leute im Brot. Aber das ist auch schon alles.

E.B.: Wasmüsste passieren, damit das türkischeTheater in Berlin moderner und interkultureller

wird?

R.M.: Innerhalb dieser Vereinsstruktur wird da wenig passieren. Wenn sich außerhalb

dieser etablierten türkischenTheaterkulturszene, also im Off-Theater, nichts tut,

dann sehe ich keine großeMöglichkeit, denn derWandel kann nur von außerhalb

kommen. Da müssten irgendwelche Typen auftauchen, so wie Mnouchkine vor

wer weiß wie vielen Jahren, die angefangen hat mit einer Truppe von Leuten, die

alle noch arbeiten mussten. Sehen sie sich einmal die Geschichte von Théâtre Du

Soleil an: Die haben tagsüber alle gearbeitet und sich dann abends getroffen. Und

daraus ist eines der größten Ereignisse in Paris geworden. Bevor ich Berlin ver-

ließ, hatte ich ein Treffenmit Turgay und anderen.Dort sagte ich: »Leute,wenn es

nach mir ginge, würde ich aus dem Tiyatrom eine Truppe verschiedensprachiger

Schauspielermachen. Ichwürdedas enttürken,denndas türkischeElement reicht

nicht aus. Und ein weiteres deutschesTheater brauchen wir nicht.« Sehen Sie, die

Chancewäre da: Es gibt dasHaus und ein kleines Budget.Die Türkenwaren dieje-

nigen,die sich engagiert unddiesen Spielort aufgebaut haben. Jetztwäre es an der

Zeit,denmultikulturellenGedankenaufzugreifenunddasGanzezueinemProjekt

zu verwandeln, in dem Schauspieler verschiedener Kulturen zusammenarbeiten.

Und dann steht das Tiyatrom gut da als etwas, das sich Turgay Ağabey ans Revers

heften kann. Aber realistisch ist das nicht.

E.B.: Trotzdem eine schöne Vision! Vielen Dank für das informative Gespräch, HerrMilde.

13. »Wir sind eben alles Türken«
Serpil Ari, Berlin, 19. Mai 2003

Serpil Ari ist Kabarettistin.

E.B.: Serpil, wie bist du zumKabarett, beziehungsweise zumTheater gekommen?

S.A.: Ich bin ganz klassisch ein Kind zweiter Gastarbeitergeneration. Meine Eltern

waren gleich nach meiner Geburt nach Deutschland gezogen, und ich wuchs

zunächst bei meinen Großeltern auf. Nachdem diese gestorben waren, nahmen

meine Eltern mich und meinen Bruder nach einigem Hin und Her zu sich nach

Deutschland. Ich kam also 1972 mit neun Jahren nach Deutschland und ging hier

zur Hauptschule und so weiter –wieman sich das eben bei einemMigrantenkind

so vorstellenwürde. In der Schule hatte ich keinenKontakt zumTheater; und doch

habe ich immer sehr vielTheater gespielt, nämlich als ich anfing, ein Doppelleben

zu führen. Das geschah ziemlich früh, bereits kurz nachdem ich nach Deutsch-

land gekommen war. Ich erkaufte mir gewissermaßen einige Freiheiten durch

Theaterspiel. Ich war eben die traditionelle türkische Tochter,wobei ich allerdings

immer schon etwas aufsässig war und zum Beispiel auch Schulsprecherin wurde.

Auch in der Schule musste ich immer Lügen erfinden, konnte nie sagen, wie

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 375

streng ich eigentlich erzogen wurde, dass meine Eltern mir beispielsweise nicht

erlaubten, auf Partys zu gehen. Ich spielte also eigentlich nach beiden Seiten hin

Theater. Das erkenne ich jetzt im Nachhinein. Mit richtigem Theater hatte ich

jedoch bis zu den Bodenkosmetikerinnen überhaupt nichts zu tun.

E.B.: Woher kanntest duNursel Köse?

S.A.: Ich lernteNursel 1988 kennen.Damals spielten sie und ihre SchwesterGünay beim

Arkadaş Theater, und ich fuhr zu einigen Aufführungen. 1992 gründeten wir die

Bodenkosmetikerinnen, eine wirklich autonome Gruppe, in der wir alles selbst

machten. Die Kerngruppe, die das Projekt zu Beginn trug, bestand aus Nursel,

Günay undmir. Nursel schrieb Stücke und führte Regie, und ich arbeitete mich in

die Organisation ein und achtete darauf, dass das Ganze geschäftlich anlief. Auch

kamen die meisten, die bei uns mitwirkten, über mich in die Gruppe; Narinc bei-

spielsweise kenne ich schon seit 25 Jahren. Ganz zu Beginn gab es noch eine Per-

son, die zumTeil auch am Stückeschreiben beteiligt war; doch sie schied früh aus;

ansonsten waren es im ersten Programm hauptsächlich Nursels Ideen, die einge-

brachtwurden und die sie dann häufig in Zusammenarbeitmitmir überarbeitete.

E.B.: Nursel war schon vor den Bodenkosmetikerinnen lange Jahre am Theater beschäftigt. Wie

aber kamst du dazu und vor allem:Wie kamst du auf die Bühne?

S.A.: Es gab da so eine Veranstaltung des Ausländerbeirats, und wir schrieben Szenen

dafür. Für die Veranstaltung ging ich einfach für einen Sketch mit auf die Büh-

ne. Wir sind eben alles Türken: Learning by doing! Und das machte mir großen

Spaß. Egal was ich tue, ich versuche immer, das so gut wie möglich zu machen,

und beschäftige mich dann sehr intensiv damit. Und so weit liegen Schauspiele-

rei undPsychologensein gar nicht auseinander: Beides läuft über Selbsterfahrung,

das merkte ich ziemlich schnell. Und ich bemerkte auch, dass ich eine hervorra-

gende Bühnenpräsenz besitze. Im ersten Stück musste ich zunächst immer die

Rollen übernehmen, die sonst keiner spielen wollte, weil man da zum Beispiel zu

hässlichwar, vielleicht auchmal auf der Bühne furzenmusste.Doch ich sagte ein-

fach: »Alles klar, mache ich! Wir wollen ja schließlich Kabarett machen!«

E.B.: Du erwähntest dein strenges Elternhaus. War es für deine Eltern nicht problematisch, dass

du Kabarett spieltest und dabei auch für die, sagen wirmal, unansehnlichen Rollen nicht zu

schadewarst?Auf derBühne zu furzen ist ja nicht unbedingt »die feine türkischeArt«, gerade

noch für eine Tochter.

S.A.: Naja, ich habe auf der Bühne in der Rolle eines deutschenWilden gefurzt. Aber im

Ernst: Meine Eltern haben das Stück nie gesehen. Es gab zu dieser Zeit einen gro-

ßen Bruch mit ihnen, ich sah meinen Vater zwölf Jahre lang überhaupt nicht, bis

meine Mutter dann schwer krank wurde und schließlich starb. Auch meine Mut-

ter hatte ich zu diesem Zeitpunkt vier, fünf Jahre lang nicht gesehen; wir hatten

höchstens ganz heimliche Kontakte. Aus demGrund spieltenmeine Eltern an die-

sem Punkt keine Rolle bei meinen Entscheidungen. Nachdem ich fürs Studium

von zu Hause ausgezogen war, hatte sie mir eigentlich nichts mehr zu sagen.

E.B.: Das Projekt mit den Bodenkosmetikerinnen lief von 1992 bis 1999, richtig?

S.A.: Eigentlich sogar bis Anfang 2000, acht Jahre lang.Wir konnten anfangs nicht ab-

sehen,welch gewaltige Dimensionen das Projekt annehmenwürde, doch das ent-

wickelte sich dann ganz schnell. Als Managerin bekam ich das besonders gut mit,

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

denn ichwar ja fürdieVerträge verantwortlich, sorgte fürdieWerbung,sprachmit

Leuten, und so weiter. Ich war dann auch diejenige, die sagte, dass wir uns wohl

irgendwann entscheiden müssten, ob wir das professionell machen wollten oder

nicht.Denn dumusst dirmal vorstellen: Das Kabarett war ein Vollzeitjob, und ne-

benher hattenwir alle noch unsere richtigen Berufe. Ich arbeitete zumBeispiel als

Psychologin an einer Leitungsstelle und musste dorthin auch noch täglich zwei

Stunden fahren. Ich sagte also zu Nursel und Günay, dass ich eine Chance sähe,

das Ganze finanziell hinzukriegen. Allerdings gab es schon einige Schwierigkei-

ten; zumBeispiel war es ein Problem, dass unsere Gruppe so großwar.Und einige

von uns entschieden sich erst nach Jahren, das Projekt so richtig mit durchzuzie-

hen.Wir sind da ja alle so reingefallen.

E.B.: Letztlich habt ihr diesen Schritt zur Professionalität aber nicht vollzogen.

S.A.: Das nicht, doch für diemeisten Veranstalter warenwir schon professionell – auch

da haben wir eine Art Doppelleben geführt. Sie wussten nämlich nicht, dass wir

zusätzlich Ganztagesjobs hatten. Wenn wir das jemandem gesagt hätten, wären

wir künstlerisch nicht ernst genommen worden. Wir sind also nur in dem Sinne

nicht professionell gewesen,dasswir zusätzlichnoch etwasAnderes taten; in jeder

anderenHinsichtwarenwir professionell. In diesen acht Jahrenmeines Lebens tat

ich nichts als arbeiten und Theater spielen. Und nur da meine Freundin bei uns

Technik machte, konnte ich auch eine Beziehung führen.

E.B. Jetzt bereitest du zusammen mit Nursel eine Art Revival der Bodenkosmetikerinnen vor –

allerdings zum Duo abgespeckt und diesmal auf professioneller Basis. Dafür hast du vor

kurzem sogar deinen Job an den Nagel gehängt und bist jetzt quasi arbeitslos – ein mutiger

Schritt. Was ist dieses Mal anders? Inwiefern unterscheidet sich eventuell auch das Türken-

bild, das ihr jetzt darstellt von früheren Bildern?

S.A.: Unser neues Stück, das sich noch in Bearbeitung befindet, ist völlig anders als

die alten Stücke. Damals schrieben wir allgemein über Klischeebilder und Vor-

urteile, im ersten Programm beschäftigten wir uns hauptsächlich mit Deutsch-/

Türkischsein und im zweiten Programm daneben auch verstärkt mit Frausein

und Beziehungen.Der große Unterschied ist, dass wir damals Nummernkabarett

machten, das heißt, es gab verschiedeneThemen, die kurz in einzelnen Sketchen

abgehandelt wurden.Diesmal erzählenwir dagegen eine ganzeGeschichte.Dabei

geht es auch wieder um Deutsch-/Türkischsein, doch das hat nichts mehr mit

der Türkei oder den Türken zu tun, die wir damals bearbeiteten, sondern ehr

mit uns selbst, unseren Identitäten, die eben aus beiden Stücken bestehen, aus

Deutschsein und Türkischsein, aus Heterosein und Homosein, und mit der In-

tegration des Ganzen. Außerdem arbeiteten wir damals viel mehr mit Kostümen

und Requisiten. Es gab gute und sehr witzige Szenen, doch insgesamt fehlte der

letzte Schliff. Wir hatten auch nie die Zeit dafür. Als wir beispielsweise an unse-

rem zweiten Programm arbeiteten, hatten wir daneben ja nicht nur unsere Jobs,

sondern auch noch unsere Auftritte mit dem ersten Programm. Zum Teil waren

das 60 bis 70 Auftritte im Jahr; wir waren fast jedes Wochenende unterwegs. Und

dann muss man sich auch mindestens einmal pro Woche treffen, um bestimmte

Entscheidungen zu treffen und sichmit BürokramundWerbung zu beschäftigen.

Das war eine immense Arbeit, vieles musste da zwangsläufig unter den Tisch

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 377

fallen. Zum Beispiel haben wir es nie geschafft, auf Anfragen vom Fernsehen

rechtzeitig zu reagieren und dann spontan ein Programm zusammenzustellen.

E.B.: Sicherlich hatte das auch mit der Größe der Gruppe zu tun. Habt ihr von Beginn an vorge-

habt, nur zu zweit am neuen Projekt zu arbeiten?

S.A.: Die Größe der Gruppe warf damals schon bestimmte Probleme auf. Wir waren ja

fünf, teilweise auch sechs und am Anfang bis zu acht Schauspielerinnen. Ich war

immer der Meinung, dass die Qualität bei steigender Teilnehmerzahl leidet. Au-

ßerdemist es teurer,einegroßeGruppezufinanzieren,dawird leichtmal dasGeld

knapp. Und auch die Organisation ist schwieriger, weil oft schon jemand andere

Termine hat. So büßt man zwangsläufig an Professionalität ein, denn fünf Fak-

toren sind eben einfach unberechenbarer und schwerer zu koordinieren. Zudem

waren in den ersten Jahren nurNursel, Günay und ich so richtig bei der Sache. Auf

uns war immer Verlass, doch die beiden anderen beschwerten sich noch nach Jah-

ren darüber, dass sie Auftritte hatten und wir ihnen zu viel Arbeit machten. Erst

nach ungefähr vier Jahren waren alle mit Herz und Blut dabei. Das sind wohl die

Gründe, warum wir letztlich nie den Schritt zur Professionalität vollzogen. In ei-

ner solchen Situation die Entscheidung zu treffen, eine Leitungsstelle aufzugeben

in einem Beruf, in dem ich ja Karriere machen wollte und auch gemacht habe –

das war natürlich sehr schwer. AuchNursel traf die Entscheidung, ihren Architek-

tenberuf aufzugeben, weniger für das Kabarett als vielmehr fürs Schreiben; au-

ßerdem gefiel ihr der Beruf auch nicht mehr. Das Kabarett haben wir zunächst

gar nicht so ernst genommen; das entwickelte sich nach und nach, undwir hatten

lange keine Ahnung, wohin das führen konnte. Auch wenn ich damals immer mal

wieder das Gespräch auf Professionalität brachte,würde ich das selbst heute noch

nicht mit einer Fünfergruppe wagen. Das Risiko ist da einfach zu groß.

E.B.: Warum ging das Projekt damals eigentlich auseinander?

S.A.: Ab 1997 kamdieComedy-Welle, und dannwurde es für viele Kabarettisten schwie-

riger. Leute gingen plötzlich nur noch zu Vorstellungen von Leuten, die sie vom

Fernsehen her kannten. Vorher gab es ein ganz anderes Publikum. Außerdem

machten wir eben nicht Comedy, sondern politisch-kritisches Kabarett – auch

wenn manche Leute behaupteten, das wäre kein politisches Theater, da wir

in unseren Programmen keine Tagespolitik verarbeiteten, sondern allgemeine

frauenpolitische Themen. Und dann begann Nursel auch, sich mehr zur Türkei

hinzuorientieren. Sie war damals in einer Beziehung und versuchte in der Türkei

mit Schreiben und Fernsehen Fuß zu fassen. Die Trennung unserer Gruppe war

für mich der Anlass, endlich aus Münster wegzuziehen und nach Berlin zu kom-

men. Nursel orientierte sich bald wieder um – zum Glück, denn dann kam der

Film »Anam«.

E.B.: Und nach der Trennung?Was geschah zwischen 2000 und jetzt?

S.A.: In der Zeit war ich einfach froh, endlich einmal nach einer harten Arbeitswoche

richtige Wochenenden zu haben. Ich machte schon einige kleinere Sachen, zum

Beispiel moderierte ich mal im SO36 für das Café Fatal. Doch ich bemerkte, dass

das nichts für mich ist. Es liegt mir nicht, mir tausend kleine Dinge einzuprägen,

um die dann amAbend alsModeratorin einfließen zu lassen. Ich binmit Leib und

Seele Kabarettistin – und mittlerweile auch Schauspielerin, das will ich ebenfalls

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

weiterverfolgen. Die Bühne vermisste ich zwar nach den Bodenkosmetikerinnen,

doch immer, wenn mich Freundinnen mit Projektideen ansprachen, merkte ich,

dass ich einen ganz anderen Anspruch besaß als sie. Ich verschwende nur ungern

meine Zeit.

E.B.: DuundNursel hattet also nicht vonVornherein denPlan, dieBodenkosmetikerinnen irgend-

wannwieder zum Leben zu erwecken?

S.A.: Nein, bei uns geschieht alles spontan. Der Plan entstand, nachdem Nursel im

Sommer 2002 von Münster nach Berlin gezogen war, damals eigentlich wegen

ihrer Filmkarriere.Wir sprachen darüber und ichmeinte dann, dass wir die Sache

dieses Mal ganz anders angehen müssten.Wir begannen also im November 2002

zu schreiben, und es floss nur so. Das waren erste Versuche, eine frühe Version,

aus der wir jetzt für diese Fassung schöpfen. Als ichmerkte,wie viel Energie darin

steckte, wurde mir schnell klar, wie ich von nun an mein Leben gestalten wollte.

Ichwusste,dass es keinenSinnmachenwürde,das Projekt halbherzig anzugehen.

Entweder machte ich das richtig, oder ich fing gar nicht erst damit an. Ich wollte

über das schreiben, was mich derzeit in meinem Leben beschäftigt, die Themen

hier in der Oranienstraße. Das umgibt mich ja täglich, und als Kabarettistin hat

man auch ein Auge dafür, was da für Geschichten darin stecken. Ich hatte mich

privat und in meiner Arbeit ständig mit dem Leben und den Gegensätzen in der

Oranienstraße beschäftigt und hielt das für einThema,dasman gut auf die Bühne

bringen konnte. Als ich merkte, dass die Energie stimmt und wir das auch künst-

lerisch umsetzen können, habe ich mich innerhalb einer Woche entschieden,

meinen Beruf aufzugeben. Jetzt oder nie: Ich bin fast 40 Jahre alt, meine Mutter

ist tot, ich muss diesen akademischen Beruf für niemanden mehr machen. Ab

dem 1. Januar knieten wir uns dann so richtig rein.

E.B.: Du und Nursel kennt euch ja nun schon viele Jahre lang und wisst, was ihr voneinander er-

warten könnt. Seid ihr das ideale Team?

S.A.: Es war für uns klar, dass wir dieses Projekt nur gemeinsammachen würden. Und

wir wollten auch keinesfalls mehr als zwei Personen sein. Man lebt ja zusammen,

geht zusammen auf Tour, schläft in einem Zimmer.Manmuss sich also nicht nur

beruflich aufeinander verlassen können, sondern sich auch menschlich sehr gut

verstehen.UndNursel und ich kennen und ergänzen uns sowohl auf der Bühne als

auch dahinter sehr gut.Wir wissen, dass wir uns aufeinander verlassen können.

E.B.: Das Stück hat, wie du vorhin erwähntest, viel mit euch beiden zu tun. Ihr verarbeitet darin,

wenn ichdas recht verstehe, konkreteErfahrungenaus euremLebensumfeld.Könntest dumir

mehr darüber erzählen?

S.A.: Der Titel des Stücks ist »Arabesk«,Untertitel »Selbst erfüllende Prophezeiungen«.

Wir versuchen in diesem Programm zu analysieren,warumDeutsche und Türken

nur schwer zusammenpassen, warum aus Nursel beispielsweise keine Deutsche

wird. Wir führen das darauf zurück, dass Türken von ihrem Grundwesenszug

her arabesk sind, das heißt, sie sind schicksalsgläubig, sie leiden und empfinden

dieses Leiden immer auch als Freude und so weiter. Arabesk bedeutet: immer un-

erfüllt, keine Liebe ohne Leiden, alles vom Schicksal vorgegeben. Diese türkische

Haltung macht es Deutschen sehr schwer, sie zu verstehen. Die Deutschen dage-

gen sind ganz Kopf und Konzept, sie überlegen sich immer zuerst, wie sie etwas

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 379

machen wollen, und planen es genau. Und diese beiden Wesenszüge widerspre-

chen sich so sehr, dass man nur schwer auf einen gemeinsamen Nenner kommt.

Das zeigen wir in unserem Stück, doch letztlich läuft alles darauf hinaus, dass wir

beide Menschen sind, die beides besitzen, das Arabeske, das Gefühl, den Bauch

– und dazu auch den Kopf. Wir coachen uns gewissermaßen gegenseitig. Im

ersten Teil bin ich der deutsche Kopfmensch und sie ist die türkische Arabeske. Im

zweiten Teil kommen dannmeine türkischen Seiten durch, da werde ich zu Lenny

Krähwitz, einer Mischung aus Shaggy (»Hey Sexy Lady«) und Lenny, siebziger

Jahre Afroperücke, fette Sonnenbrille, Bartschatten, Koteletten, Cowboystiefel,

auch ein bisschen dirty.

Diese Figur hat übrigens eine interessante Geschichte: Ich erfand sie als Drag

King. Ich richtetemich so her und ging auf eine Partie –und alle Lesben, die sonst

vormir flüchteten, hingenmir plötzlich amHals. Und ich war in dieser Aufmache

auch schon auf einer konventionellen türkischen Partie. Die Reaktionen waren

sehr interessant: Es gab zwei Gruppen von Leuten, die einen guckten, was das

ist, und die anderen hielten das für echt und bauten sich bedrohlich auf. Das sind

alles Erfahrungen, die dann mit in die Figur hineinspielen. Wir überlegten uns,

wie wir sie auf die Bühne bringen konnten. Eigentlich passt sie hervorragend:

Das Hauptthema des Stücks ist zwar Türkisch-/Deutschsein, doch es geht eben

vor allem um Identität, auch um geschlechtliche Identität, und dass ich eine

Lesbe bin. Da ist es besonders gut, dass auf der Bühne ein schwarzer Mann dabei

herauskommt. In der ersten Hälfte sind wir beide Putzfrauen; in der zweiten

Hälfte trete ich komplett als Lenny auf, und Nursel wird zum Bond-Girl. Das ist

auch im Bauch entstanden.

E.B.: Habt ihr schon einen passenden Regisseur gefunden?

S.A.: Es gibt zwei Interessenten,mit denenwir in Kontakt sind: RalfMilde ausUlm,der

früher bei Knobi-Bonbonmitwirkte und denMuhsin Omurca uns empfohlen hat,

und RalfMarschall aus Frankfurt,mit dem Şinasi Dikmen seit Jahren zusammen-

arbeitet. Beide sind allerdings schwer beschäftigt, RalfMarschall zumBeispiel hat

dieses Jahr überhaupt keine Zeit mehr. Wir suchen nach jemandem, der viel Er-

fahrung besitzt und uns die Texte etwas zuspitzen kann. Das Stück ist zwar fast

fertiggeschrieben, und es gibt Passagen, die kaum noch verändert werden müss-

ten, doch daneben gibt es auch noch einige holprige Stellen und Übergänge, die

noch nachgefeilt werden sollten. Das könnten wir vielleicht auch selbst machen,

aber besser ist es,wenndas jemand von außen tut,der auchErfahrungmit auslän-

dischemKabarettmit sich bringt.Nursel und ich sind allerdings beide sehr starke

Persönlichkeiten – da könnte nicht irgendein Anfänger daherkommen. Er muss

unsere Anliegen sehen und verstehen, was nicht unbedingt ganz einfach ist, da

wir ja Frauen sind undMänner mancheThemen eben anders sehen als wir.Wenn

wir das Gefühl haben, dass jemand einen Blick dafür hat, uns versteht und unter-

stützen kann, nur dann ist eine Zusammenarbeit möglich. Vor allem geht es aber

darum, auf der Bühne das Letzte aus uns herauszuquetschen.

E.B.: Ich wünsche euch viel Erfolg. Danke für das Gespräch, Serpil.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

14. »Solche Urteile geschehen aus Unkenntnis«
Yüksel Pazarkaya, Columbus/Ohio, 4. Juni 2004

Yüksel Pazarkaya ist Schriftsteller, Übersetzer undTheatermacher.1

E.B.: Yüksel,wir habenuns inden letztenWochenöfter über dasThema türkisch-deutschesTheater

unterhalten. Du erwähntest, dass du dem Stenzaly-Text [»Ausländertheater in der Bundes-

republik und Berlin-West am Beispiel der türkischen Theatergruppen« aus dem Jahr 1984]

recht kritisch gegenüberstehst.

Y.P.: Ja. Nimm dieses Zitat: »Die geringe Beeinflussung durch die westdeutschen und

Berliner Bühnen und Ensembles bestätigt die kulturelle Isolation, in der sich die

türkische Bevölkerung in der Bundesrepublik generell befindet.« Dies ist meines

Erachtens eine ganz falscheHerangehweise.Das türkischeTheater basiert seit der

Mitte des 19. Jahrhunderts auf dem westlichen, europäischen Theater. Allein die

Tatsache, dass die Türken bereits ab den sechziger Jahren begannen, in Deutsch-

land Theater zu machen, bedeutet eben gerade nicht, dass sie sich in eine kultu-

relle Isolation begeben, sondern das genaue Gegenteil: Über diese europäische,

inzwischen internationale Form desTheaters unternehmen sie einen Versuch der

kulturellen Integration – zunächst einmal natürlich in ihrer eigenen Sprache, da

ihnen die deutsche Sprache zu Beginn völlig fremd ist. Aber die Stücke der türki-

schen Autoren sind durchweg in westlichen dramaturgischen Traditionen zu be-

werten.Dass die Türken sich also nichtmit einigen Liedern und Folkloretänzen in

eineEcke zurückziehen,weil sie die Sprache nochnicht beherrschen, sondern sich

auch der in Deutschland üblichen Formen desTheaters bedienen, ist deutlich eine

Ebene höher, als das, was Stenzaly hier behauptet. Außerdem,wenn ich anmeine

eigenen erstenTheaterversuche in den sechziger Jahren in Stuttgart denke: Da ar-

beitete ich zum einen ab 1961 mit deutschen Studenten an der Universität zusam-

men und dann zeitgleich ab 1965 auch mit türkischen Arbeitern und Studenten.

Das entspricht doch nicht dem Bild, das Stenzaly zeichnet, sondern da sucht man

Anschluss an die Kultur der deutschen Gesellschaft, wenn auch zunächst einmal

in türkischer Sprache.Übrigens:Wir führtenmit der türkischenTheatergruppe in

den sechziger Jahren auch einige Schwänke von Nasrettin Hoca auf. Und weil es

sich um Schwänke handelte, inszenierte ich das mit Musik und Pantomime und

mit möglichst wenig Wort. Nur die Pointen der Stücke waren gesprochen, und

zwar auf Deutsch. Und das wurde überall aufgeführt, an der Universität, in Bonn.

Also schon ganz am Anfang wurde auch auf Deutsch Theater gemacht. Doch das

1 Zu diesem späten Interview kam es, da ichmit Pazarkaya nach unserem Treffen in Köln in Kontakt

blieb und es mir gelang, ihn bald darauf als Max-Kade-Professor für ein Semester an die Ohio

State University einzuladen. Gemeinsam brachten wir dort im Mai 2004 die Uraufführung von

»Auferstehung in Spoon River«, Pazarkayas Adaption von Lee Masters’ »Spoon River Anthology«,

mit einer Gruppe von Deutschstudenten auf die Bühne. Während unserer Zusammenarbeit (die

ich danach noch einige Jahre lang als sein Lektor fortführte) kam es zu vielen Gesprächen. Kurz vor

Ende seines Aufenthaltes bat ich ihn um ein weiteres Interview, um einige Lücken zu schließen.

Pazarkayas Beitrag sowohl für die Entstehung des türkisch-deutschen Theaters als auch für diese

Studie ist gewaltig, und ich möchte ihm an dieser Stelle nochmals herzlich dafür danken.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 381

Theater war gleich – ich hätte das auch auf Türkischmachen können. DasTheater

war für ein deutsches und ein türkisches Publikum gleichermaßen gedacht und

akzeptiert.

E.B.: Stenzaly, der diesen Text in der ersten Hälfte der achtziger Jahre schrieb, wusste gar nichts

von den Stuttgarter Projekten oder hatte nur vage davon gehört. Er bezieht sich hauptsäch-

lich auf die frühenBerlinerGruppen und spricht in diesemZusammenhang vonKultur- und

Sprachpflege.

Y.P.: Sprachpflege ist zunächst einmal eine Notwendigkeit, um überhaupt einmal ein

Kulturleben zu entwickeln,weil in den sechziger Jahrendie deutsche Sprache eben

zunächst nicht zugänglichwar. Anfang der achtziger Jahre gab es aber bereits eine

Gemeinde von über zwei Millionen Türken in Deutschland. Und eine Minderheit,

die Theater in der türkischen Sprache macht, dabei aber immer wieder den Ver-

such unternimmt, die deutsche Sprache zu integrieren, sowohl in Köln wie auch

in Wuppertal zum Beispiel. Solche Versuche der Zweisprachigkeit gab es immer

wieder, gerade im Kabarett, aber auch imTheater. […] Ein wichtiger Punkt ist die

Integrationsfrage, die Anerkennungsfrage. In Deutschland gibt es mehrere 100

Theater, die subventioniert werden. In Deutschland leben seit mindestens 30 Jah-

ren über eine Million, seit mindestens 20 Jahren über zwei Millionen Türken und

inzwischen zusätzlich noch fast eineMillion eingebürgerte Türken.Welche türki-

schen Stücke in deutscher Übersetzung oder auch aus der Feder in Deutschland

lebender Autoren haben diese mehreren 100 subventioniertenTheater bisher auf-

geführt?MeinesWissensnurdrei oder vier Stücke vonNazimHikmenundHaldun

Taner und zuletzt von Feridun Zaimoğlu. Die Türken sind Anfang der sechziger

Jahre nach Deutschland gekommen. Da hätte man auch bis Mitte der achtziger

Jahre doch wenigstens fünf oder sechs Stücke von subventioniertenTheatern auf-

führen können.

E.B.: Findest du es weiterhin gerechtfertigt, dass man in Deutschland traditionelles türkisches

Theater, was immerman darunter verstehen will…

Y.P.: Ja,was verstehtmandenndarunter?Das sindmoderne türkischeAutoren,die hier

gespielt werden. Solche Urteile geschehen aus Unkenntnis über die Entwicklung

desTheaters in der Türkei.Man spricht von Folklore-Elementen, doch das sind sie

gar nicht. Oder wenn es Folklore-Elemente sind, so haben sie über die sogenannte

Dorfliteratur in den fünfziger und sechziger Jahren Eingang in dasTheater gefun-

den. Zu dieser Zeit brachten Absolventen von Dorfinstituten als Autoren erstmals

eine literarische Strömung hervor. Diese Dorfliteratur hatte hervorragende Ver-

treter wie zum Beispiel Fakir Baykurt, der in alle Sprachen übersetzt wurde, dar-

unter auch ins Deutsche. Die Entdeckung des Dorflebens beeinflusste auch das

Theater. Verschiedene dieser Romane wurden dramatisiert und von den besten

Theatern Istanbuls gespielt, parallel zu der sozialistischen Strömung im Theater

jener Jahre.

E.B.: Hatte diese Strömung auchmit den Volkshäusern zu tun?

Y.P.: Die Volkshäusern gab es in den dreißiger, vierziger Jahren in den Städten. Dort

machten Jugendliche Theater, Musik und Literatur, sie lasen und sprachen. Aus

dieserTradition sindviele bekannteSchauspielerundRegisseurehervorgegangen,

aberwie dieDorfinstitute existierten auch die Volkshäuser in den fünfziger Jahren

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

nichtmehr,da sie vondenneuenMachthaberngeschlossenwordenwaren. […]Oh-

nedieKenntnis der LiteraturunddesTheaters der fünfziger und sechziger Jahre in

der Türkei kannman auch das türkischeTheater in Deutschland nicht beurteilen.

Inden sechziger Jahrengab es eineBewegung inder Türkei: Überall gab esTheater,

Studenten gingen in die Dörfer und spielten auf DorfplätzenTheater. Und in den

Städten wurden an bekanntenTheatern Stücke über die Menschen auf dem Land

undderenProbleme aufgeführt.Dass dabei auch folkloristischeElementemit ver-

wendet wurden, liegt auf der Hand. Doch das ist keine Folklore, sondern hat ganz

andere Hintergründe.

E.B.: Es ist sicher ein generelles Problem, dass türkischeTheatertraditionen in Deutschland nicht

ernst genug genommen wurden. Aber es gibt noch eine andere Seite: Aras Ören hat etwa in

Bezug aufs Schaubühnenprojekt gesagt, dass eine Tendenz bestünde, als Bezugsrahmen nur

die Türkei zunehmen, aber die deutscheSituationaußerAcht zu lassen.Wenn ichmich recht

erinnere, sprach auch er von einer Art Rückzug oder Isolation.

Y.P.: Aber das ist nicht berechtigt. Das mit dem Bezugsrahmen Türkei kann man auch

ganz anders interpretieren. Es gibt in der Türkei einTheater und eineTheaterlite-

ratur, die in Deutschland völlig unbekannt sind.Die spielt und zeigtman und prä-

sentiert damit eineTheaterkultur. Außerdem,und dasweiß ich aus eigener Erfah-

rung: Auch mit einer hervorragend bewerteten Arbeit hatte man in den siebziger

Jahren als promovierter Germanist türkischer Herkunft überhaupt keine Chance.

Und jetzt mit einem deutschen Theaterstück daherzukommen und dann in tür-

kischer Sprache zum Beispiel auf der Schaubühne darzustellen, da würden schon

alleindieHausherrendesTheaters vonobenherabschauen.Da sollen sie sich lieber

erst mal ansehen, was wir machen.

E.B.: Das hat auchmit dem Problem zu tun, dass die deutschen Kulturinstitute, wenn sie ein Pro-

jekt unterstützen, dies dann auch zu ihren eigenen Bedingungen tun. Sie geben damit einen

Rahmen vor, innerhalb dessenman sich zu bewegen hat.Man ist also eingeschränkt.

Y.P.: Wenn die Türken damals deutsches Theater gespielt hätten, dann hätte sich die

Schaubühne gleich zurückgezogen. Aber was heißt hier denn deutsches Theater

und türkisches Theater? In Bezug auf die Inszenierung, die Schauspielerei, das

Bühnenbild, die Beleuchtung unddieMusik gibt es überhaupt keinenUnterschied

zumgeläufigenTheater inDeutschland.Mankannhöchstens sagen,hier ist die In-

szenierungbesser gelungenals dort.Es gehtnurumdasStückundumdieSprache

des Stückes.

E.B.: Deine Argumentation gegen Stenzaly wäre also: Er hat sich nicht genügend mit der türki-

schen Theatertradition auseinandergesetzt; die türkische Theatertradition ist zu einem we-

sentlichen Teil auch eine europäisch beeinflusste Tradition.Wo findet dann das traditionelle

türkischeTheater Eingang?

Y.B.: Nur in einzelnen Elementen. In der Typendarstellung kann es zum Beispiel vor-

kommen, dass dörfliche Charaktere mit Elementen aus dem Karagöz-Theater er-

scheinen.Außerdem,unddas kannman auch inmeinenAufsätzen zumTheater in

»Rosen im Frost« nachlesen: Die europäischen Strömungen, zumBeispiel Brechts

EpischesTheater, waren mit vielen Elementen bereits in der türkischen Tradition

vorhanden.Undwennman Brechts verfremdetesTheater spielte, dann flossen die

eigenen Traditionen und die des Westens ineinander über. Das kann man dann

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 383

nicht mehr auseinanderhalten. Der »Ali aus Keşan« etwa ist Brecht und Karagöz

und Volksschauspiel zugleich.

E.B.: Du hast selbst in den sechziger Jahren eine Kritik zu diesem Stück geschrieben und bemän-

gelt, dass Brecht da nicht richtig verstanden wurde, dass man von seinenMethoden Versatz-

stücke genommen hätte…

Y.P.: Ich weiß nicht, ob ich mit der Kritik ganz recht lag, aber ich sagte dem Regisseur

damals, dass das, was er für Episches Theater ausgab, für mich Volkstheater war.

Das Brecht’sche Theater wurde nicht im gleichen Sinne wie in Deutschland reali-

siert. Aber andere haben das ganz anders gemacht, Vasif Öngören zum Beispiel.

Aber auch meine Kritik zeigt: Wenn ich Volkstheater sage, was ist das dann? Das

ist Karagöz,OrtaOyunu.Und aus diesenEinflüssen ist einmodernes Volkstheater

entstanden,mit der Inspiration Brechts meinetwegen.

E.B.: Was sinddieUnterschiede zwischenBrecht inDeutschlandundBrecht imRahmen einesmo-

dernen türkischen Volksstückes?

Y.P.: Das Lehrstückhafte tritt sehr in den Hintergrund, das Stück wird ein volkstümli-

ches Lustspiel. Natürlich werden da auch Probleme angesprochen, aber diese ty-

pische Brecht’scheDramaturgie der zwei Ebenen, Sachebene und Bildebene, exis-

tiert da nicht. Da ist alles Bildebene.

E.B.: Also werden Verfremdungseffekte benutzt, aber nicht auf ein bestimmtes Ziel hin?

Y.P.: Verfremdung gibt es ja im Karagöz oder im Orta Oyunu überall. Der Tote steht

wieder auf – das ist doch Verfremdung.

E.B.: Wie kam es zur Brecht-Debatte in der Türkei?

Y.P.: Dashingmit derneuenVerfassungvon 1961 zusammen.DieseVerfassungbeinhal-

tete die totale geistige Freiheit. Inder Folgewurdediemarxistische Literatur über-

setzt, Brecht wurde übersetzt und gespielt, es wurden sozialistische,marxistische

Stücke von Vasif Öngören und anderen geschrieben.Und 1971 wurde diese liberale

Verfassung zu 40 Prozent revidiert und 1983 ganz abgeschafft. Die heutige Ver-

fassung ist die von 1983, eine von dem Militär gemachte, sehr regressive und un-

demokratische Verfassung, die auch in Bezug auf die EU Probleme bereitet. Des-

halb werden die Regierungen immer gelobt, wenn sie Teile daraus demokratisie-

ren. Aber verglichen mit der Verfassung von 1961 sind auch diese Verbesserungen

ein Rückschritt. In den sechziger Jahren herrschte ein sehr freiheitliches, libera-

les Klima. Und Theater hatte damals eine große Bedeutung, die ersten Fernseh-

sendungenwurden erst Ende der sechziger Jahre ausgestrahlt und auchKinofilme

kamen nur sehr verspätet. Theater war der Ort im Kulturleben, wo man sich traf.

In Istanbul fanden jeden Abend 30 Stücke auf städtischen und privaten Bühnen

statt, bei damals anderthalb Millionen Einwohnern in Istanbul. Und die Theater-

häuser waren alle voll. Sie hatten Einfluss und wurden deshalb immer wieder von

Rechtsradikalen angegriffen und besetzt oder von der Regierungsseite verboten.

E.B.: Wennman von einer Brecht-Debatte spricht, dann muss es verschiedene Seiten gegeben ha-

ben.

Y.P.: Das stimmt, aber es gab eine sehr starke befürwortende Seite. Gerade dieMarxis-

ten in derTheaterszene,dieKommunisten, an der SpitzeVasifÖngören, aber auch

progressiv denkende Nicht-Marxisten wie Haldun Taner ließen sich davon beein-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

flussen. Und auf der anderen Seite gab es natürlich traditionelle Theaterleute, die

sich darüber lustig machten, über die Verfremdung zum Beispiel.

E.B.: Wie war die Position des Staatstheaters?

Y.P.: Damals gab es das Staatstheater nur in Ankara. Dort haben sie mehr die euro-

päischen Klassiker wie Shakespeare aufgeführt, Brecht kam erst später. Doch die

Städtischen Bühnen in Istanbul wurden von der Stadtverwaltung unterhalten

und da gibt es einen großen Unterschied zu den Staatlichen Bühnen. Dort wurde

Brecht gespielt.

E.B.: Ich habe noch einige unzusammenhängende Fragen.Meine erste betrifft denNamen des Ti-

yatroms, der übersetzt »meinTheater« heißt.Oft sprichtmanaber auch von »unserTheater«,

dasTheater der türkischen Gemeinde.Wie erklärt sich das?

Y.P.: Begib dich in die Position eines jeden einzelnen Zuschauers. Das ist das Theater

eines jeden einzelnen Türken in Berlin.Wenn das 150.000 oder 200.000 Leute sa-

gen, dann ist das Tiyatromuz, »unser Theater«. Ich verstehe das in diesem Sinn,

aus der Perspektive aller, jedes Schauspielers, Bühnenarbeiters, über den direkten

persönlichen Bezug zu jedem Beteiligten.

E.B.: Eine Frage zumVerhältnis von Kinder- und Erwachsenentheater. Das ArkadaşTheater und

das Tiyatrom haben fast 50 Prozent Kinderstücke im Programm. Zum Teil hat dies wirt-

schaftliche Gründe, das heißt, es ist nötig fürs Überleben. Welche sonstigen Gründe gibt es

für so viele Kinderstücke?

Y.P. Die Kinderstücke sind bei türkischen Familien sehr wichtig, weil sie die Kinder

auf dasTheater als Zuschauer vorbereiten. Als die Türkei eine Republik war,muss-

te Muhsin Ertuğrul erst einmal ein Publikum gewinnen, sich eines erziehen. Die

Premiere seiner Hamlet-Aufführung im Jahr 1927 hatte gerade einmal sieben Zu-

schauer. Das Kindertheater türkischer Gruppen in Deutschland begann verspä-

tet, als die Menschen Kinder bekamen oder Kinder nachzogen. Wichtig sind die

Kinderinszenierungen aber auch aus einem anderen Grund:Weil sie meistens für

Kinder in deutschen Schulen gemacht wurden, versuchte man, sie zweisprachig

zu gestalten. Das ist doch ein wesentlicher Schritt. Die ästhetische Bewertung ist

wieder eine andere Frage.

E.B.: Fallen dir noch wichtige türkisch-deutsche Bühnenprojekte ein, die ich bisher nicht erwähnt

habe?

Y.P.: Nesihe Meriç ist eine sehr bekannte Erzählerin in der Türkei, die wohl erste mo-

derne erzählendeFrauundAutorin.Sie lebt in Istanbul.Anfangder achtziger Jahre

lebte inKöln die türkische SchauspielerinDilek Türker, die in den sechziger Jahren

an den Istanbuler Städtischen Bühnen mit demTheater angefangen hatte. Sie ist

mit dem Hürriyet-Korrespondenten in Köln verheiratet und kam so dorthin. Sie

wollte auch in DeutschlandweiterTheatermachen und sprach deshalb in Istanbul

mit Nesihe Meriç, die ihr dann das Ein-Frau-Stück »Sevdican/Tor zur Hoffnung«

(1985) schrieb. Es erzählt die Geschichte einer Frau in verschiedenen Situationen,

sowohl in der Türkei als auch in Deutschland, wenn ich mich recht entsinne. Sev-

dican ist ein weiblicher Eigenname und bedeutet so viel wie Geliebtes Herz. Dilek

Türker schlug dieses Projekt dem kommunalen Theater in Nordrhein-Westfalen

vor und wurde von dort aus auf Tour geschickt. Ein deutscher Regisseur insze-

nierte das Projekt mit ihr in zwei Versionen, eine auf Türkisch und die andere auf

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Interview-Transkripte 385

Deutsch. Obwohl Dilek Türker kein Deutsch konnte, gab sie sich Mühe und lernte

das richtig. Über 300Mal wurde das Stück deutschlandweit aufgeführt.

E.B.: Eine letzte Sache noch zudeinemerstenStück »OhneBahnhof«:Du erwähntest neulich, dass

die Aufführung ohne deutsche Beteiligung ablief. Könntest du das hier bitte nochmalwieder-

holen?

Y.P.: »Ohne Bahnhof« wurde von einem deutschen Kollegen inszeniert, nicht von mir

selbst. Er war freier Nachrichtensprecher. Die Rolle des türkischen Gastarbeiters

spielte ein griechischer Schauspieler, AndreasNikaki, damals Architekturstudent.

Vielleicht solltemanhier »türkisch« sogar inKlammernsetzen.Daernicht spricht,

kann er auch allgemein als Gastarbeiter gelten.

E.B.: Herzlichen Dank für das Gespräch, Yüksel.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Theater- und Tanzwissenschaft
Gabriele Klein

Pina Bausch's Dance Theater
Company, Artistic Practices and Reception

2020, 440 p., pb., col. ill.
29,99 € (DE), 978-3-8376-5055-6
E-Book:
PDF: 29,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5055-0

Gabriele Klein

Pina Bausch und das Tanztheater
Die Kunst des Übersetzens

2019, 448 S., Hardcover, Fadenbindung, 
71 Farbabbildungen, 28 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4928-4
E-Book:
PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4928-8

Benjamin Wihstutz, Benjamin Hoesch (Hg.)

Neue Methoden der Theaterwissenschaft

2020, 278 S., kart., 
10 SW-Abbildungen, 5 Farbabbildungen
35,00 € (DE), 978-3-8376-5290-1
E-Book:
PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5290-5

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Theater- und Tanzwissenschaft
Manfred Brauneck

Masken – Theater, Kult und Brauchtum
Strategien des Verbergens und Zeigens

2020, 136 S., kart., 11 SW-Abbildungen
28,00 € (DE), 978-3-8376-4795-2
E-Book:
PDF: 24,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4795-6

Tom Klimant

Theaterspiel erleben und lehren
Fachdidaktik für den Theaterunterricht

Februar 2022, 570 S., kart., 41 SW-Abbildungen
49,00 € (DE), 978-3-8376-6091-3
E-Book:
PDF: 48,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-6091-7

Till Nitschmann, Florian Vaßen (Hg.)

Heiner Müllers KüstenLANDSCHAFTEN
Grenzen - Tod - Störung

2021, 514 S., kart., 
16 Farbabbildungen, 3 SW-Abbildungen
45,00 € (DE), 978-3-8376-5563-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5563-0

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465141-012 - am 14.02.2026, 17:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

