Gouvernementalitdt, Religion und soziale

Sicherheit im postkolonialen Indien

KATHERINE LEMONS

Foucaults Auffassung des gouvernementalen Staates legt nahe, Religion
werde in neoliberalen Regimes von individuellen 6konomischen Interessen
als Ebene der Subjektbildung und Angelpunkt staatlicher Einflussnahme
uiberlagert. Das Beispiel Indien zeigt jedoch, wie Religion — in diesem post-
kolonialen Kontext — als Mechanismus fungiert, der Sicherheit als soziales
Gemeingut vermittelt. Unter Gouvernementalitit verstehe ich nach Fou-
cault die Gesamtheit der Institutionen, Techniken und Abliufe, die auf die
Bevolkerung ausgerichtet sind und deren Instrumentarium hauptsichlich
aus Sicherheitsdispositiven besteht (GG I, 162). Gouvernementalitit ist nicht
nur eine Theorie des Regierens im Allgemeinen, sondern eine Theorie des
modernen Staates — mit wertvollen Ansitzen zur Betrachtung sowohl des
indischen Staates als auch der europiischen Staaten, auf deren Historie Fou-
caults Analysen beruhen.

Von den drei Arten der Gouvernementalitit, die Foucault in seinen
Vorlesungen umreifdt — Raison d’Etat, liberale und neoliberale Regierung
— befasse ich mich hier mit der neoliberalen und bei ihm finalen Form der
Gouvernementalitit. Hauptmerkmal dieser neoliberalen Gouvernementa-
litat ist, dass ihre Subjekte als UnternehmerInnen und >Selbst-Unterneh-
merInnenc verstanden werden, die in Ruhe gelassen werden miissen, damit
sie eigenstindig ihre Interessen verfolgen.' Erginzend weist Foucault darauf
hin, dass neoliberale Subjekte diese Interessen mit einer bestimmten Prag-
matik verfolgen, ihr Handeln nicht an utopischen Idealen, sondern an der
Wirklichkeit orientieren. Der Staat, der nicht in erster Linie durch diszipli-
nierende Regeln eingreift, sondern durch die Beeinflussung 6konomischer
Milieus, individueller Interessen und Begehren in einer Welt von auf sich

1 | Zum deutschen Neoliberalismus vgl. GG 11, 112-224; zum amerikanischen
Neoliberalismus vgl. GG II, 300-366 und zum Kernthema des amerikanischen Neo-
liberalismus, dem homo oeconomicus, vgl. GG 11, 367-434.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | KATHERINE LEMONS

selbst bezogenen und sich selbst regierenden Subjekten, bedient sich dabei
indirekter Lenkungen (GG 11, 3677-398).

Gouvernementalitit und Neoliberalismus bieten hilfreiche konzeptuelle
Ansitze fiir die Betrachtung des modernen indischen Staates und seines
Umgangs mit sozialer Sicherheit. In den letzten zehn Jahren hat Indien
damit begonnen, soziale Aufgaben auszulagern und Nichtregierungsorga-
nisationen mit Geldern auszustatten, um auf der Basis eines Selbsthilfe-
oder Befihigungsmodells, Menschen darin zu schulen, ihre Interessen zu
erkennen und zu verfolgen: Die BiirgerInnen sollen selbst fiir ihre soziale
Absicherung sorgen. Im Mittelpunkt steht die Verfiigbarkeit von ausrei-
chend Nahrung, Wasser und Geld, zudem Gewaltfreiheit und Schutz. Diese
soziale Sicherheit ist nicht urspriinglich religios, und doch spielt Religion
als Praxis der Absicherung in Indien eine grof3e Rolle und bleibt damit von
zentraler Bedeutung, auch wenn Foucault auf die Kategorie Religion in sei-
ner Analyse neoliberaler Gouvernementalitit verzichtet.

Grundlage fiir die staatsbildende Rolle von Religion in Indien ist das
System des Personalstatuts (personal law).3 Indien ist ein sikularer Staat mit
universell giiltigen Gesetzen fiir alle Biirgerinnen und Biirger, unabhingig
von ihrer religiésen Ausrichtung. Das vom Personalstatut abhingige Fami-
lienrecht bildet dazu die Ausnahme; es regelt Heirat, Scheidung, Nachlass
und Erbfolge religionsbezogen. Fiir diese familidren Angelegenheiten hat
jede religitse Gemeinschaft, ob hinduistisch, muslimisch, christlich oder
judisch, ihre eigenen Vorschriften.# Diese rechtliche Struktur setzt voraus,

2 | Zum Stellenwert der Religion bei Foucault gibt es mittlerweile einige Ansatz-
punkte in der Literatur. Nancy Holland argumentiert, dass Foucaults Genealogie der
modernen Macht nur auf dem Hintergrund der pastoralen Macht verstanden werden
kann. Vgl. Nancy Holland: »Truth as Force. Michel Foucault on Religion, State Power,
and the Lawx, in: Journal of Law and Religion 18, 1 (2002-2003), S. 79-97. Jeremy
Carrette zeigt, dass sich die Religionskritik wie ein roter Faden durch Foucaults Werk
zieht. Laut Carrette artikuliert Foucault eine Kritik des Christentums und des ihm
zugrunde liegenden Begriffs des theologischen Subjekts. Meine These stiitzt sich auf
Carettes Erkenntnis, dass Foucault, trotz seines ausdriicklichen Dementi, eine Dar-
stellung der Religiositit des modernen politischen Subjekts prisentiert. Vgl. Jeremy
Carrette: Foucault and Religion. Spiritual Corporality and Political Spirituality, New
York: Routledge 2000.

3 | Anm. der Ubersetzerin: In der indischen Jurisprudenz bezeichnet der hier
als »Personalstatut« iibersetzte Begriff »personal law« das religiose Familienrecht,
welches nicht nach dem Territorialitits-, sondern nach dem Personalititsprinzip or-
ganisiert ist.

4 | InIndien werden religiose Gemeinschaften durch Zugehorigkeit via Geburt
oder Konversion definiert. Oft bezieht man sich so auf sie, dass die daraus resultie-
renden Unterschiede als naturgegeben betrachtet werden, und ihre Konstruiertheit
vergessen geht. Dieses Vergessen wird durch das System des Personalstatuts sowohl
produziert als auch widergespiegelt, da es die Mitglieder verschiedener religiser

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 129

dass jede Biirgerin und jeder Biirger religios markiert ist. Das Personalstatut
ist keine Frage des Glaubens — dieser ist laut indischer Verfassung privat und
frei praktizierbar —, sondern eine Frage rechtlicher Zuschreibung’s Demzu-
folge bildet Religion als staatlicher Mechanismus eine Ebene der Identifika-
tion und Differenzierung, die verschiedene Ordnungen von Patriarchat und
Gemeinwohl im Bereich der Familie sowohl widerspiegelt als auch hervor-
bringt.

Wie im Folgenden zu sehen ist, kommen im indischen System des Per-
sonalstatuts zwei grundsitzliche Formen der Teilung und Vermittlung von
Sicherheit zum Tragen, Formen, die den beiden >Ebenenc des Systems ent-
sprechen: seiner Struktur und seinen lokalen Institutionen. Ein Grofteil der

Gemeinschaften rechtlich unterteilt. Vgl. dazu die umfassenden Forschungen zum
Thema Gemeinschaft und Kommunalismus, welche die Rolle des Kolonialismus
und die Regierungspraxis hervorheben: z.B. Gyanendra Pandey: The Construction of
Communalism in North India, Delhi: Oxford University Press 2000, eine Studie zur
Geschichtschreibung der Subaltern Studies (Anm. der Ubersetzerin: Gruppe siid-
asiatischer Historiker, die Subalternitit als Ergebnis von hegemonialen Diskursen,
als gesellschaftlich konstruiert beschreibt). Zum Hinduismus merkt Nicholas Dirks
in Castes of Mind an, dass das Kastensystem durch Kolonialpolitik zementiert und
gestirkt wurde (Princeton: Princeton University Press 2001).

5 | Historisch beruht die durch das Personalstatut geschmiedete Verbindung
zwischen der Organisation der Familie durch Heirats-, Scheidungs-, Unterhalts- und
Erbfolgepraktiken und der Religion auf einem Verstindnis der privaten Natur von
Religion und auf der Annahme in der Orientalistik, dass die Religion der wichtigste
Belang der Einheimischen sei. Obwohl das System urspriinglich den Staat vom lis-
tigen Einfluss der Religion befreien wollte, hat es vielmehr zur Folge, dass Religion
fiir das Funktionieren des Staates unverzichtbar wird.

6 | Umfassende Literatur befasst sich mit dem System des Personalstatuts im
Gegensatz zum »Uniform Civil Code« oder UCC (Anm. der Ubersetzerin: die deut-
sche Entsprechung wire das »Biirgerliche Gesetzbuch«, BGB), bei dem die derzeit
religios verhandelten Fille auch unter ein einziges Gesetz fiir alle BlirgerInnen fallen
wiirden, unabhingig von ihrer Religion. Diese Debatte kreist um die Frage, ob die
Situation von Frauen durch einen solchen UCC verbessert werden wiirde und ob
das Personalstatut ein Anzeichen dafiir sei, dass Indien nur vorgeblich ein sikularer
Staat ist. Ich untersuche diese Literatur hier nicht, sondern befasse mich damit, wie
die Funktion von Religion eine bestimmte Art von BiirgerInnen hervorbringt, deren
Regierbarkeit, als ein Ergebnis des Personalstatuts, immer schon durch die Religion
beeinflusst ist, und nicht durch die politische Frage danach, welches Rechtssystem
hohergestellt wire. Zur Debatte um UCC und Personalstatut vgl. Tahir Mahmood:
Personal Laws in Crisis, Neu Delhi: Metropolitan 1983; fiir eine prignante Ubersicht
zu Schwerpunkten der Debatte vgl. Rina Verma Williams: Postcolonial Politics and
Personal Laws. Colonial Legal Legacies and the Indian State, Delhi: Oxford Universi-
ty Press 2000, S. 54-56; Rajeswari Sunder Rajan: The Scandal of the State. Women,
Law, and Citizenship in Postcolonial India, Delhi: Permanent Black 2003.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | KATHERINE LEMONS

juristischen, legislativen und institutionellen Debatten um das Personalsta-
tut befasst sich mit Fragen geschlechterspezifischer Ungleichheiten und der
Rechte von Frauen. Die explizite Zielsetzung dieser Interventionen ist das
scheinbare Erfordernis, Frauen zu schiitzen. Deshalb setze ich auch hier,
mit Bezug auf die Distribution von Sicherheit durch das System des Perso-
nalstatuts, den Akzent auf die Rolle von Frauen.

Um Foucaults Texte zu Gouvernementalitit und Neoliberalismus auf
den hier skizzierten postkolonialen indischen Kontext sinnvoll anzuwen-
den, muss, so meine These, die Funktion von Religion in die Analyse mit
einbezogen werden, auch wenn Foucault selbst dies ausschlieft”

Residuen des Religiosen

In Foucaults Vorlesungen zu liberaler und neoliberaler Gouvernementalitit
wird Religion als eine Art Restbestand behandelt, als eine — mit dem Her-
vortreten des Volkes als Subjekt des Regierens in der heutigen Zeit — obsolet
gewordene Kategorie. Foucault schreibt: »Abgesehen von einer bestimmten
Anzahl von Restthemen, die moralische oder religitse Themen sein kén-
nen, verschwindet die Familie als Modell der Regierung.« (GG 1, 1577) Die
Rolle der Familie verschiebt sich hier von einem Modell der Regierung zu
einem »privilegierte[n] Segment« der Bevolkerung (GG 1, 157). Und doch,
selbst wenn die Familie vom Regierungsmodell zu einem Ort der Interventi-
on wird, fiihrt sie als >Restbestand« gewisse »moralische oder religiése The-
men« mit sich. Weder geht Foucault auf diese moralischen und religiésen
Themen noch auf ihre genaue Beziehung zum Staat ndher ein. Behauptet er,
dass, wihrend sich die Rolle der Familie verdndert, bestimmte moralische
und religiose Belange in der Rhetorik des Staates erhalten bleiben? Geht
er davon aus, dass diese Belange nicht linger unmittelbar Teile der Macht-
struktur sind, sondern nur indirekte Rechtfertigungsquellen? Ist dies der
Fall, und ist die Beschreibung von moralischen oder religiésen Themen als
Residualkategorie auf den Verlust ihres Ortes in der Rationalitit von Macht
und Regierung zuriickzufithren, dann miissen Religion, Moral und die Fa-
milie als nur beildufig, als unwichtig in ihrer spezifischen Eigenheit ver-
standen werden.

Foucault bezeichnet die Familie auch als privilegiertes Segment der Be-
volkerung, ohne jedoch auszufithren, worin dieses Privileg besteht. Er fragt
nicht nach der Relation zwischen der Familie als vorrangigem Ort der Re-

7 | Zu den Méoglichkeiten und Grenzen von Foucaults Begrifflichkeit in post-
kolonialen Kontexten, vgl. David Scott: »Colonial Governmentality« in: Social Text
43 (1995), S.191-220; Ann Laura Stoler: Race and the Education of Desire. Foucault’s
History of Sexuality and the Colonial Order of Things, Durham: Duke University
Press 1995; dies.: Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate in
Colonial Rule, Berkeley: University of California Press 2002.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 131

produktion von Geschlecht und Macht einerseits und ihrer Rolle als privile-
gierter sozialer Einheit andererseits. Hat Familie als besagte Reproduktions-
stitte auch eine privilegierte Beziehung zum Gemeingut soziale Sicherheit?
Ist die Familie eingebunden in andere nicht-6konomische Strukturen, wie
die der Religion? Wenn dem so ist, wie stehen diese Strukturen zueinander
in Beziehung und welche Rolle spielt dann Religion fiir die soziale Sicher-
heit? Konnte Religion ein staatliches Mittel sein, um die Bevélkerung in
verschiedene (religiése) Gruppen zu unterteilen und soziale Sicherheit zu
gewihrleisten?

Das Subjekt der neoliberalen Gouvernementalitit wird im Verlauf der
foucaultschen Argumentation zunehmend auf seine rein Skonomischen
Aspekte verkiirzt. Diese Entwicklung endet mit dem homo oeconomicus als
paradigmatischer Schnittstelle zwischen Staat und Individuum im Neolibe-
ralismus des zwanzigsten Jahrhunderts.? Das selbst-unternehmerische Sub-
jekt der foucaultschen Analyse bietet analytische Ansitze fiir das zeitgends-
sische urbane Indien, auch wenn es in Frage gestellt werden muss. Denn das
Konzept des homo oeconomicus bietet weder die Moglichkeit, im indischen
Kontext neoliberale Prozesse der Subjektbildung zu denken, die parallel zu
Skonomischen Subjektivierungsformen bestehen und diese gleichzeitig
mitproduzieren, noch erlaubt es, die Rolle der Religion in der indischen
Gouvernementalitit zu erfassen. Der vorliegende Aufsatz wirft deshalb die
Frage nach der Relation von Religion und neoliberaler Gouvernementalitit
in Indien neu auf und will gleichzeitig die Grenzen von Foucaults mangeln-
der Auseinandersetzung mit Religion ausloten.

Shah Bano und die Sicherheitsgesetzgebung

In der Vermittlung und Distribution von Sicherheit kommt das indische
Prinzip des Personalstatuts in unterschiedlicher Weise zum Tragen: im
Rahmen der religiosen Gesetzgebung und Rechtsprechung sowie in Prak-
tiken der Mediation. Erstere hat eine lingere Geschichte und meint die An-
wendung der religiosen Gesetze, die unter der Bezeichnung »personal law«
das Familienleben steuern. In dieser strukturellen Funktion arbeitet das
Personalstatut iiberwiegend mit einer Rhetorik des Schutzes. Es legt fest,
welcher Teil der Familie oder der Gesellschaft fiir eine Frau zu sorgen hat,
die finanziell oder in anderer Hinsicht dazu nicht in der Lage ist.

Der Shah Bano Fall, der 1985 vor dem Obersten Gericht (Supreme Court)
verhandelt wurde, war einer der wenigen hochrangigen Eingriffe des Staa-

8 | Vgl. GGII, 331-398. In diesen Vorlesungen umreift Foucault den homo oeco-
nomicus als logische Folge der Gouvernementalitit, die mit systematischen Verschie-
bungen der Variablen arbeitet, die das Milieu oder Umfeld der Bevolkerung bestim-
men.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | KATHERINE LEMONS

tes in das muslimische Personalstatut.® In der Geschichte der islamischen
Rechtsprechung in Indien stellt dieser kontroverse Gerichtsfall einen Mei-
lenstein dar; er illustriert, wie Schutz als Sicherheitsbegriff fungiert und die
Mechanismen der Religion beeinflusst. Shah Bano, eine verarmte musli-
mische Frau mit Unterhaltsforderungen an ihren wohlhabenden Ehemann,
der sich nach 43 Jahren Ehe von ihr getrennt hatte, wurde zum Prizedenz-
fall durch die Frage, wie ein Eingriff der sikularen Rechtsprechung in das
religiose Personalstatut zu begriinden sei. Zudem ist der Fall in unserem
Zusammenhang wichtig, weil es explizit um die Sicherheit der Kligerin
ging, und weil er in einer Rhetorik des Schutzes abgefasst war. Im Urteil
fiir Shah Bano schrieb C.]J. Chandrachud »it would be wrong to hold that the
Muslim husband, according to his personal law, is not under an obligation to
provide maintenance, beyond the period of iddat™, to his divorced wife who
is unable to maintain herself.«" Diese Aussage verweist auf die Kernfrage
des Gerichtfalls nach der Verantwortung fiir die materielle Sicherheit einer
geschiedenen Frau. Das Gericht begriindete seine Entscheidung damit, die
Unterhaltsverpflichtung eines muslimischen Ehemannes fiir seine mittel-
lose Frau, auch tiber die von der Scharia ausdriicklich verlangte dreimonati-
ge Zeitspanne hinaus, stehe immer noch im Einklang mit diesem Gesetz.2
Das Urteil zugunsten der Frau wies somit die Argumentation des All India
Muslim Personal Law Board (einer regierungsunabhingigen Organisation
muslimischer Geistlicher zum Schutze des islamischen Personalstatuts)
zuriick. Der muslimische Klerus hatte erklirt, das Mahr, also das Geld, das

9 | Der Fall wurde zum Untersuchungsgegenstand feministischer Theoretike-
rInnen, islamischer Rechtsgelehrter, sikularer RechtswissenschaftlerInnen, Sikula-
rismus-ForscherInnen und zahlreicher anderen AutorInnen. Zur wichtigen Literatur
iiber den Fall gehért: a) Feministische Forschung: Zakia Pathak/Rajeswari Sunder
Rajan: »Shah Bano, in: Judith Butler/Joan Scott (Hg.), Feminists Theorize the Poli-
tical, New York: Routledge 1992, S. 257-280; Flavia Agnes: Law and Gender Inequa-
lity, Delhi: Oxford University Press 1999; R. S. Rajan: The Scandal of the State; R. V.
Williams: Postcolonial Politics and Personal Laws. b) Islamische Rechtstheorie: Syed
Khalid Rashid: Muslim Law, Lucknow: Eastern Book Company 2006.

10 | Iddat ist die Zeitspanne nach einer Scheidung oder dem Tod des Ehe-
mannes, wihrend der die Ehefrau nach islamischem Gesetz Anspruch auf eine be-
stimmte Geldsumme von ihm oder aus seiner Hinterlassenschaft hat. Im Fall einer
Scheidung umfasst diese Zeitspanne drei Menstruationszyklen oder wihrt, wenn die
Frau schwanger ist, bis zur Entbindung. Fiir weitere Informationen zum Iddat vgl. S.
K. Rashid, Muslim Law, S. 126-128.

11 | Mohammad Ahmed Khan v. Shah Bano Begum, AIR 1985 Supreme Court.

12 | Das Urteil zitiert zahlreiche Koranpassagen mit Bezug auf Unterhaltszah-
lungen und den Verpflichtungen eines Ehemannes gegeniiber seiner Frau im Fall
der Scheidung. So zeigt das Urteil auf, dass die Verpflichtung des Ehemannes, fir
die materiellen Belange seiner Frau zu sorgen, nicht nur dem Koran nicht entgegen-
steht, sondern eine ausdriickliche Vorschrift des Korans ist. Vgl. ebd.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 133

eine muslimische Frau von ihrem Ehemann zur Hochzeit erhilt, sei dazu
da, im Falle einer Scheidung Sicherheit zu gewihrleisten und der Ehemann
habe keine weiteren Unterhaltspflichten. Die Richter riigten das All India
Muslim Personal Law Board fiir die Aufforderung, die Frau solle Hilfe bei
ihrer Stammfamilie suchen.B

Der Entscheidung folgte eine intensive Debatte tiber die Problematik des
Eingreifens; als Reaktion auf den 6ffentlichen Protest verabschiedete die Re-
gierung das »Muslim Women (Protection of Rights on Divorce) Bill« (MWB,
uibersetzt: Gesetz zum Schutz der Rechte geschiedener muslimischer Frau-
en). Danach sollten die Forderungen einer muslimischen Frau nur nach
dem muslimischen Personalstatut beurteilt werden und ihr Ehemann nur
fur die dreimonatige Iddat-Periode zu Unterhaltszahlungen verpflichtet
bleiben.

Zwei Dinge fallen an dieser zweiten Entscheidung auf. Zum einen ent-
stand sie unter dem 6ffentlichen Druck der muslimischen Gemeinde, die
darauf beharrte, hier liege eine unberechtigte staatliche Intervention vor.
Zum andern stand sie nicht im Widerspruch zur Tatsache, dass das Perso-
nalstatut weitgehend die Frage betrifft, wer den Frauen in der Gemeinschaft
Wohlergehen und Sicherheit bietet — obwohl diese zweite Entscheidung
eindeutig eine Aufhebung des Shah-Bano-Urteils war. Das MWB verlagert
diese Verantwortlichkeit lediglich vom Ehemann zur Stammfamilie und in
die Gemeinschaft, ohne zu hinterfragen, ob es tatsichlich der Funktion des
Personalstatuts entspricht, diese Sicherheit zu gewihrleisten.’ Insofern ist
hier unbeachtet geblieben, dass Religion als Grenze zwischen privat und
Offentlich fungiert, und dass religiése Gesetze die Zuweisung sozialer Si-
cherheit organisieren. Religion als Quelle der Rechtsprechung dient somit
als Teilungsdispositiv sozialer Sicherheit und gleichzeitig als Schnittstelle
zwischen Regierung und Individuen.

Aber wie genau funktioniert Religion als ein solcher Mechanismus?
Im System des Personalstatuts bildet Religion die strukturelle Grenze zwi-
schen >privat« und >6ffentlich« sie wird vom Staat als identititsstiftend und
somit als determinierender Faktor fiir das rechtliche Regelwerk anerkannt
und reguliert damit auf gesetzlicher Ebene das Privatleben einer Person.
Einerseits ist Religion politisch nicht irrelevant, andererseits hat sie aufRer-

13 | Ebd.

14 | R.V. Williams: Personal Law, S. 125-155.

15 | Williams beschreibt dies als weiteres Beispiel dafiir, dass die Regierung bei
Muslimen der lauten Stimme der konservativen Mehrheit folgt, anstatt auf die leisere
Stimme der fortschrittlichen Minderheit zu héren, die das Shah Bano-Urteil befiir-
wortete. Indem sie ihre Intervention riickgingig machte, habe die Regierung den
Mythos vom konservativen Islam reproduziert sowie konservative Haltungen in der
Gemeinschaft gestirkt. Zudem beschrieb das MWB diese Gemeinschaft als ausge-
sprochen reformunwillig, besonders gegen Einfliisse von »auflen«, und als intolerant
im Inneren. Ebd., S. 133.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | KATHERINE LEMONS

halb der Privatsphire keinen Rechtsstatus.’® Da das Personalstatut entlang
einer Achse funktioniert, die das Private als hiuslich und weiblich versteht
und das Offentliche als extern, als nicht von geschlechtsspezifischen Macht-
verhiltnissen durchdrungen, bildet Religion in diesem Kontext die Begren-
zung der Privatsphire.” Religion fungiert mit anderen Worten — in ihrer

16 | Die Wendungim Liberalismus von Locke und Mill verortet Religion auf der
privaten Seite der Grenze zwischen 6ffentlich und privat, doch mit dem scheinbaren
Ziel den Staat und die Offentlichkeit von Religion zu befreien. Vgl. John Locke: Se-
cond Treatise of Government, Indianapolis: Hackett 1980 und ders.: A Letter Con-
cerning Toleration, Amherst: Prometheus 1990; John Stuart Mill: On Liberty and
Utilitarianism, New York: Bantham Books 1993; fiir eine zweite Ubersicht vgl. John
Gray: Liberalism, Minneapolis: University of Minnesota Press 1995. Zum britischen
Liberalismus und Indien, vgl. Uday Singh Mehta: Liberalism and Empire. A Study in
Nineteenth Century Liberal British Thought, Chicago: University of Chicago Press
1999. Hier wird Religion in den Bereich des Privaten verlagert und als rechtlicher Me-
chanismus festgeschrieben, mit dem das Private organisiert wird. So stellt sie auf der
einen Seite eine Verschlimmerung der klassischen liberalen Trennung von 6ffentlich
und privat dar: Das Private wird als so weit auflerhalb der Universalismen des Rechts
verstanden, dass es nach Prinzipien regiert wird, die von Gemeinschaft zu Gemein-
schaft variieren. Auf der anderen Seite gewihrleistet das sikulare Recht der Religion
einen fest umrissenen Raum, in dem sie Rechtskraft besitzt. Somit hat Religion in
dieser sikularen Demokratie eine explizitere Funktion als in anderen. Weder gibt es
hier eine vollstindige Verbannung der Religion auf eine auflerstaatliche Funktion
noch eine volle Akzeptanz der Religion als Teil des Regierungsapparates. Zu Perso-
nalstatut und der Sikularisierung der Religion in Agypten, einer weiteren fritheren
britischen Kolonie, vgl. Talal Asad: »Reconfigurations of Law and Ethics in Colonial
Egypt, in: ders.: Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity, Stanford:
Stanford University Press 2003. Zu den Abldufen an Familiengerichten vgl. Hussein
Ali Agrama: Law Courts und Fatwa Councils in Modern Egypt: An Ethnography of
Islamic Legal Practice, unv. Diss.: Johns Hopkins University 2005.

17 | Ich hoffe, mit diesem Aufsatz neue Denkanstofle zur Betrachtung der fe-
ministischen Literatur iiber nahe Verwandtschafts- und geschlechtsspezifische
Herrschaftsverhiltnisse zu geben, und ebenso zur differenzierteren Bewertung ge-
schlechtsspezifischer Arbeitsformen, welche die Trennung von 6ffentlich und privat
konstituieren, anzuregen. Die von mir vorgeschlagene Betrachtung des Personalsta-
tuts bezieht sich auf diese Debatten — auch wenn ich hier die Ausprigung der Tren-
nung nicht analysieren kann. Eine der wichtigen Stimmen in diesen Diskussionen ist
Karen Sacks mit ihrer Feststellung, der Aufstieg des Kapitalismus resultiere in einer
Trennung von 6ffentlich und privat, die die minnliche Vorherrschaft verstirke. Vgl.
Karen Sacks: »Engels Revisited: Women, the Organization of Production, and Private
Property«, in: Michelle Zimbalist Rosaldo/Louise Lamphere (Hg.), Women, Culture
and Society, Stanford: Stanford University Press 1974, S. 207-23. Ebenso Jane Fisher
Collier/Sylvia Junko Yanagisako (Hg.), Gender and Kinship. Essays Toward a Unified

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 135

Eigenschaft, die Organisation der Familie zu bestimmen — als vorrangiges
Mittel des privaten Regierens, macht unmittelbar die politische Natur der
Familie deutlich und suggeriert, dass diese nicht gemif der offenkundigen
Allgemeingiiltigkeit anderer Gesetze regiert werden kann und muss, son-
dern nur in Ubereinstimmung mit der jeweiligen religiésen Identifikation.
Im folgenden Abschnitt befasse ich mich mit der Anwendung von Religion
auf Familienorganisation und Sicherheitsfragen.

Der Mahila Panchayat: Sicherheit verhandeln

Im ersten Teil dieses Aufsatzes habe ich aufgezeigt, dass die Struktur des
Personalstatuts in Indien Religion als eine Praxis des Regierens produziert,
indem sie den Schutz von Frauen reguliert und Religion als politischen Mar-
ker tibersetzt. Damit wird deutlich, dass das Personalstatut auf einer fiktiven
Grenze zwischen 6ffentlich und privat beruht und Religion auf dieser Grenz-
linie platziert: als Mechanismus, durch den die private Sphire reguliert und
organisiert wird. Im Folgenden betrachte ich eine Organisation, die Famili-
enstreitigkeiten in der muslimischen Gemeinschaft regelt, und untersuche,
wie religiose und neoliberale Rhetoriken bei Fragen der Sicherheit zu einem
neuen Moment von Gouvernementalitit zusammenfliefen.® Dieses neue

Analysis, Stanford: Stanford University Press 1987, die vorschlagen, Verwandtschaft
und Geschlecht zusammenzudenken und nicht als getrennte Problemstellungen zu
betrachten. Zu Okonomie und Verwandtschaft vgl. Sarah Franklin/Susan McKin-
non: »Economies of Kinship« in: Dies. (Hg.), Relative Values Durham: Duke Uni-
versity Press 2001, S.1-29. Gayle Rubin betrachtet Verwandtschaft als eine Okono-
mie. Vgl. »Traffic in Women« in: Joan W. Scott (Hg.), Feminism and History, Oxford:
Oxford University Press, 1996, S.105-152. Die Erwiderung dazu findet sich in Carol
MacCormacks »Nature, Culture, Gender. A Critique«, in: Dies./Marilyn Strathern
(Hg.), Nature, Culture and Gender, Cambridge: Cambridge University Press 1980.
Schlieflich untersucht Joan W. Scott/Debra Keates (Hg.), Going Public: Feminism
and the Shifting Boundaries of the Private Sphere, Urbana and Champagne: Univer-
sity of [llinois Press 2004, die Trennung von 6ffentlich und privat, ihre Konstruktion
und Aufrechterhaltung sowie das Potential fiir ihre Auflésung.

18 | Die neoliberalen Muster der Gouvernementalitit in Indien lassen sich auf
vielfiltige Art verfolgen. Viele Texte weisen auf die Rede zum Staatshaushalt des
Finanzministers Manmohan Singh 1991 im Parlament hin und stellen fest, dass die
Liberalisierung der indischen Wirtschaft entscheidend zur weiteren Entwicklung
und zur Uberwindung der dramatischen wirtschaftlichen Krise beitrug. Als Teil
des Haushaltsplanes erbat Singh hohe Unterstiitzungsgelder vom Internationalen
Wihrungsfonds und von der Weltbank und verringerte die staatlichen Anteile an
indischen Unternehmen, so die New York Times. Die Reformen erlaubten »foreign
companies to hold as much as a 51 percent interest in Indian companies, up from
the current maximum of 40 percent [...] [and] direct investment [in ...] important in-

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | KATHERINE LEMONS

Moment ist zum Teil Ergebnis der Verinderungen in der Wirtschaftspolitik
und in den Skonomischen Leitlinien, doch beziehe ich mich hier auf die
neuen Subjektpositionen und Prozesse der Sicherheitsverteilung.' Dabei
untersuche ich einen Mahila Panchayat, eine von Frauen geleitete Schlich-
tungsstelle fiir Familienstreitigkeiten. Diese Institution eignet sich — wegen
ihres Bezugs zum Personalstatut bei gleichzeitigem Selbstanspruch, nicht
religiés zu handeln — bestens, um die Produktion von sozialer Sicherheit
durch Religion im zeitgendssischen indischen Staat aufzuzeigen.

dustries, including transportation, food processing, hotels, tourism and electrical
equipment.« (»India Retreats from Socialist Past«, in: New York Times vom 25. Juli
1991). Wissenschaftlerlnnen wie Aradhana Sharma (»Crossbreeding Institutions,
Breeding Struggle. Women’s Empowerment, Neoliberal Governmentality, and State
(Re)Formation in India, in: Cultural Anthropology 21/1 (2000), S. 64-95) und Ak-
hil Gupta/Aradhana Sharma (»Globalization and Postcolonial States«, in: Current
Anthropology 47/2 (20006) S. 277-307) erdrtern, dass Indien einerseits neoliberal ist
und auch wieder nicht, da neoliberale Freiheiten des Marktes und staatliche Sozial-
einrichtungen koexistieren.

19 | Um die Verinderungen der Regierungspraxis, die ich hier untersuche, in
einen Gesamtkontext zu stellen, sind die insgesamt signifikanten Verschiebungen
in der indischen Wirtschaftspolitik seit der Unabhingigkeit 1947 und insbesondere
die Liberalisierung der Wirtschaft in den frithen 199oer Jahren zu betrachten. Wirt-
schaftspolitische Verschiebungen korrespondieren bereits in einem frithen Entwick-
lungsstadium mit Verinderungen der politischen Vernunft und von Herrschaftsstra-
tegien: Obwohl erste Ansitze eines »gouvernementalen< Staates sich bereits in der
kolonialen Periode zeigen, speziell im Laissez faire im Bereich der Religion als Ins-
trument der Absicherung 8konomischer Uberlegenheit fiir die Herrschenden, kann
der Staat erst spiter >gouvernemental< genannt werden, und die Bezeichnung neo-
liberale Gouvernementalitit scheint erst mit der Liberalisierung angemessen. Das
unabhingige Indien wihrend der Nehru-Jahre war nicht nur von 6konomischen Ver-
anderungen charakterisiert — insbesondere durch die Einfithrung zentral gesteuer-
ter Funfjahrespline, die Indiens Entwicklung vorantreiben und seinen Eintrittin die
>moderne« Welt erméglichen sollten —, sondern auch durch ein gewisses Bemiihen,
Indien als sikulare Demokratie aufzubauen. Jawaharlal Nehru, Indiens erster Mi-
nisterprisident, fithrte das Land von der Unabhingigkeit 1947 bis zu seinem Tod im
Jahr 1964 und leitete durch seine zentral gesteuerte Wirtschaftspolitik umfassende
okonomische Verinderungen ein. Gleichzeitig behielt er Indiens Festigung als si-
kulare Demokratie im Blick. Zur Einfithrung vgl. Barbara Metcalf/Thomas Metcalf:
A Concise History of India, Cambridge: Cambridge University Press 2002, S. 227-
260. Zu Verinderungen in der Wirtschaft und in der indischen Wirtschaftspolitik
vgl. Lloyd Rudolph/Susanne Hoeber: In Pursuit of Lakshmi. The Political Economy
of the Indian State, Delhi: Orient Longman 1987; Pranab Bhardan: The Political Eco-
nomy of Development in India, Delhi: Oxford University Press 2006 und Francine
Frankel: India’s Political Economy 19477-2004, Delhi: Oxford University Press 2005.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 137

1994 griindete eine Nichtregierungsorganisation mit Sitz in Delhi, die
sich mit Gewalt gegen Frauen befasst, mehrere Mediationszentren oder Ma-
hila Panchayats in den drmsten Vierteln der Stadt, um Streitigkeiten inner-
halb der Gemeinschaft zu schlichten und arme Frauen in ihren Rechten zu
stirken. Diese lokalen Einrichtungen wurden ohne religiose Anbindung ge-
griindet und beanspruchen fiir sich, »sikular« und »atheistisch« zu sein.>°
Und dennoch erfiillte z.B. der Mahila Panchayat, den ich im Rahmen mei-
ner Forschung untersuchte, seine Aufgaben weitgehend mittels religiéser
Leitlinien. Dies beruht auf der Position der Mahila Panchayats als aufler-
rechtliche Institutionen des (religitsen) Personalstatuts: Gerade weil diese
Institutionen als »sikular« gegriindet wurden und sich dennoch in ein lo-
kales religioses Rechtssystem einbinden miissen, veranschaulichen sie die
Bedeutung der Religion im indischen Neoliberalismus.

Im Februar 2001 griindete die Frauenkommission Delhi (Delhi Commis-
sion of Women, DCW), ein Zweig des Amits fiir Soziale Sicherheit der Regie-
rung in Delhi, die ersten Mahila Panchayats. Die behordliche Beteiligung an
den Panchayats machte diese zu >~GONGOs« (government-organized NGOs),
von der Regierung organisierte Nichtregierungsorganisationen. Heute sind
44 Mahila Panchayats im Grofraum Delhi aktiv.>’ Kaum hatte die DCW die
Einrichtung der Mahila Panchayats beschlossen — so deren Selbstdarstellung
im Internet — begannen NGOs an der Basis, Grundlagen dafiir zu schaf-
fen: Sie identifizierten »natiirliche« Fithrungskrifte unter den Frauen der
jeweiligen Gemeinschaft, »motivierten« sie und bildeten sie zu Panchayat-
Mitgliedern aus. Der Internet-Auftritt berichtet weiter, die Panchayat-Fille
»pertain to bigamy, maintenance, domestic violence, alcoholism and other
issues.«**

Die als Panchayat-Mitglieder ausgewdhlten Frauen werden von den
NGO-MitarbeiterInnen in Mediationstechniken und in der (vom Ablauf
her festgelegten) Durchfithrung von Mediationstreffen geschult; auflerdem
macht eine Handvoll Juristinnen sie mit den Gesetzen zu Frauenrechten
und Gewalt vertraut. Die Grundidee der NGOs besteht darin, durch lokal
gefithrte Mediationszentren, Frauen in ihren Gemeinschaften zu stirken
und ihnen zu erméglichen, alltdglichen Gefahren anders zu begegnen. Als
Sicherheitsbedrohungen haben die Mahila Panchayats insbesondere hiusli-
che Gewalt, unzureichende materielle Ressourcen sowie die Einschriankung

20 | Nach einem unveréffentlichten ersten Quartalsbericht fiir 2006 in einem
Mabhila Panchayat »members are very bold, active and atheistic about their work.«
(»Action India Mahila Panchayat Network« Report, September 2006-November
2006, S. 3).

21 | So die offizielle Angabe auf der Internet-Seite der Delhi Commission of
Women. Nach meiner Zihlung und der anderer WissenschaftlerInnen vor Ort liegt
die Zahl aktuell bei iiber fiinfzig im Gebiet von Delhi. Jedenfalls ist nur ein Mahila
Panchayat tiberwiegend muslimisch.

22 | Vgl.http://dcw.delhigovt.nic.in/MPs.htm vom 23. Januar 2007.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | KATHERINE LEMONS

der Bewegungsfreiheit von Frauen durch minnliche Familienmitglieder im
Blick. Ich werde, weil sie die Nachhaltigkeit und Produktivitit der involvier-
ten Menschenleben betreffen, diese als Aspekte der sozialen Sicherheit be-
handeln. Die Direktorin der fiir das Mahila-Panchayat-Netzwerk verantwort-
lichen NGO nennt als Griindungsgedanken: »as long as our [women’s] lives
are not in our [own] hands, as long as our life decisions are not in our own
hands, we cannot do anything.«* Die Mahila Panchayats sollen Frauen die
Kontrolle iiber ihre Lebensgestaltung und iiber ihre Lebensentscheidungen
geben, die weitgehend innerhalb der Familie und des Haushalts angesiedelt
sind. Diese Selbstermichtigung von Frauen ist ein wichtiger Aspekt neoli-
beralen Regierens in Indien und Teil der Entwicklung, Regierungsverant-
wortung fiir das Gemeinwohl auszulagern und so scheinbar den Staat zu
verschlanken.>+

Obwohl die Mahila Panchayats beanspruchen, religios unabhingig und
neutral zu sein, wird der von mir untersuchte Panchayat muslimisch geleitet
und von muslimischen Frauen besucht; in ihren Diskussionen ringen die
Mitglieder mit Interpretationen des Korans und des Hadiths.> Dieser Mahi-
la Panchayat jedenfalls ist eine Institution, die unter dem Sicherheitsaspekt
hiusliche Geschlechter- und Machtverhiltnisse mit Hilfe der Religion ver-
handelt.

Wie die vorhergehende Analyse zeigt, ist die Struktur des Personalstatuts
eine Moglichkeitsbedingung der Mahila Panchayats. Diese Struktur bietet
religiése Rechtsprechung fiir die Privatsphire und generiert so Subjekte, die
sich in ihrer Beziehung zum Gesetz in erster Linie als religiése Identititen
verstehen. Die Mahila Panchayats existieren in diesem Raum: als lokale Orga-
nisationen mit einer, wenn auch unintendiert, religivs homogenen Klientel.
Sie unterstiitzen Familien in ihrer Selbstorganisation; sie sind aufler-recht-
liche Institutionen des Personalstatuts. Doch wie reflektieren die Aktivititen

23 | Interview mit Naseem Khan von Action India, 26. Mirz 2007. Ich habe alle
Namen geidndert auRer dem von Naseem Khan und von Action India, der NGO, die
das Panchayat leitet. Da meine anderen GesprichspartnerInnen sich nur mit Vorna-
men vorstellten, benenne ich sie auch nur mit Vornamen.

24 | Dieses Verstindnis von Ermichtigung und seine Funktion im neolibera-
len Staat bespreche ich im weiteren Verlauf des Essays. Entscheidende Beitrige zur
Diskussion um Ermichtigung im zeitgendssischen Indien kommen von A. Sharma
(»Crossbreeding Institutions, Breeding Struggle«) sowie A. Gupta/A. Sharma (»Glo-
balization and Postcolonial States«). Wenn auch mit einem sehr anderen Ansatz, leis-
tet Arjun Appadurai zur Debatte um Gouvernementalitit und indischen Neolibera-
lismus einen wichtigen Beitrag mit »Deep Democracy. Urban Governmentality and
the Horizon of Politics«, in: Public Culture, 14:1 (2002), S. 21-47.

25 | Der Koran ist der Text, der Mohammed offenbart wurde; der Begriff Hadith
(Anm. der Ubersetzerin: arabisch fiir Mitteilung, Bericht, Erzihlung) steht im Islam
fur die tiberlieferten Aussagen und Handlungen des Propheten, die im Koran als
solche nicht enthalten sind.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 139

und internen Abliufe der Mahila Panchayats die spezifische Rolle, die nach
meiner Argumentation Religion im zeitgendssischen Indien innehat? Was
genau an diesem Prozess ist neoliberal? Um solchen Fragen nachgehen zu
kénnen untersuche ich im folgenden Teil ein spezifisches Fallbeispiel mit
Blick auf die Argumentationslogik und die Rolle der Religion.

Es gibt klassische Musterfille beim Mahila Panchayat im muslimischen
Arbeiterbezirk von Jaffrapur, dem Ort meiner Feldstudien. Am hiufigsten
sind Fille, in denen die Ehefrau geschlagen wird. Daneben gibt es ande-
re Formen hiuslicher Gewalt etwa derjenigen zwischen Schwiegermutter
und Schwiegertochter.2® In anderen Fillen beklagen Frauen ihre mangelnde
finanzielle Ausstattung oder Bewegungsfreiheit. Sehr selten bringen auch
Minner ihre Familienprobleme vor. Manchmal miissen die Beziehungen
zwischen mehreren Frauen geklirt werden, die mit demselben Mann ver-
heiratet sind. Einen solchen Fall betrachte ich hier niher, da die Art seiner
Verhandlung die von mir zu untersuchende Matrix aus Religion, Geschlecht,
Wirtschaft und neoliberaler Mentalitit illustriert.>

Der Fall Saida

Der betreffende Fall wurde vorgebracht von einer jungen Frau, die ich hier
Saida nenne, der zweiten und jiingeren Frau eines Arbeiters im ersten Ehe-
jahr. Saidas Klage bestand darin, dass ihr Mann sie geheiratet habe, weil
seine erste Frau keine Kinder bekommen kénne, und dass sie sich in ihrer
ehelichen Lebenssituation ungliicklich und gefahrdet fithle. Auf Wunsch
lebte sie getrennt von der ersten Ehefrau ihres Mannes, aber sie fiihlte sich
an dem Ort ihrer Unterbringung nicht sicher. Zudem gab der Mann ihr
selten das vereinbarte Unterhaltsgeld und verbrachte weiterhin die meiste
Zeit im Haus der ersten Frau. Der Fall wurde zwei Monate lang beim Pan-
chayat behandelt. Obwohl es wihrend dieser Zeit nur zwei oder drei Treffen

26 | Traditionellerweise zieht eine Frau mit der Heirat in das Haus ihres Man-
nes und seiner Familie. Die dadurch entstehenden Spannungen zwischen Schwie-
germutter und Schwiegertochter sind legendir. Obwohl das Verhiltnis nicht immer
angespannt oder gewaltvoll ist, bezogen viele der jungen Frauen (alle aus der Arbei-
terschicht oder sehr arm), die mit hiuslichen Problemen in den Panchayat kamen,
ihre Beziehungsthematiken auf ihre Schwiegermiditter.

27 | Interessanterweise beschrinkt sich die Frage, wie Beziehungen zwischen
einem Mann und mehreren Frauen zu regeln sind, nicht auf die muslimischen Pan-
chayats, obwohl die Vielehe nur im MPL rechtlich sanktioniert ist. Das Thema ist in
Hindu-dominierten Mahila Panchayats ebenso gelidufig, wenn auch ohne die mus-
limischen Leitlinien zur Identifizierung von Rechten und Pflichten der beteiligten
Parteien. Mit anderen Worten: Die gleiche Konstellation unter Hindus wird als Affi-
re behandelt, unter Muslimen aber als Angelegenheit zweier rechtlich sanktionierter
Beziehungen mit entsprechenden Vorgaben.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | KATHERINE LEMONS

mit beiden Parteien gab, kam Saida jede Woche. Durch ihre formellen und
informellen Gespriche mit den Panchayat-Mitgliedern veridnderte sich ihre
Haltung zu ihren eigenen Wiinschen und dazu, wie sie die ersehnte Sicher-
heit erlangen konnte, erheblich.

Dieser Problemfall ist bezeichnend fiir das Muslimische Personalstatut
(Muslim Personal Law, MPL). Nach dem MPL diirfen muslimische Minner
rechtmifig bis zu funf Ehefrauen haben, obwohl dies laut Koran nur gilt,
wenn bestimmte Kriterien erfiillt sind.?® Im vorliegenden Fall war die zweite
Ehe legal und in Ubereinstimmung mit dem islamischen Gesetz, da die
erste Frau keine Kinder bekommen konnte. Die zweite Ehe war zusitzlich
legitimiert durch die Zustimmung der ersten Ehefrau (was nach dem MPL
gesetzlich nicht erforderlich ist). Zur Debatte stand also nicht die Rechtma-
Rigkeit der Ehe, sondern die Verteilung von Zeit und Raum innerhalb der
beiden ehelichen Beziehungen. Das Problem wurde durch den Panchayat
von verschiedenen Seiten beleuchtet: Religitse Vorschriften zu ehelichen
Rechten und Pflichten steckten das Feld ab, in dem Fragen des Begehrens
und deren Verhandlung in der Realitit sich als zentrale Diskussionspunkte
abzeichneten.

Der Fall zeigt die Komplexitit der vermeintlich klaren RechtmafRigkeit
der Vielehe nach dem MPL.?9 Denn der Koranvers, »Zwei, drei oder hochs-
tens vier konnt ihr zugleich heiraten unter der Bedingung, sie alle gleich
mit Gerechtigkeit zu behandeln« ist alles andere als rechtlich eindeutig.®
Und doch ist diese Vorgabe die religiose Basis des Falles und gleichzeitig die
Grenze seiner neoliberalen Argumentationsketten. Die Leiterin der kleinen
NGO, die diesen Panchayat verwaltet, deutete die Vorschrift, alle Frauen ge-
recht zu behandeln so, dass alle beteiligten Frauen um ihr Einverstindnis
zur Vielehe gebeten und gleichmifig versorgt werden miissten. Bei dieser
Fiirsorge, so argumentierte sie, geht es nicht nur um die materiellen Not-

28 | Rashids anerkanntes Werk iiber das muslimische Recht in Indien bietet
einen guten Uberblick zur Vielehe im islamischen Recht. Er zitiert die folgende Ko-
ranpassage, die nach Meinung vieler die legitimierte Vielehe sowohl stiitzt als auch
streng begrenzt: »Marry such women as seem good to you, two three or four; but if
you fear that you cannot do justice (between them) then marry only one, — this is
better so that you may not deviate from the right path«. (Koran, 4:3, zitiert nach S.
K. Rashid, Muslim Law, S. 75). Dieser Abschnitt, interpretiert nach Rashid und an-
deren, sieht Polygamie nur fiir den Fall vor, dass die erste Frau nicht zur Erfilllung
ihrer ehelichen Pflichten in der Lage ist: wenn sie unfruchtbar oder krank ist oder
keinen Geschlechtsverkehr haben kann oder will. Dennoch bleibt die Frage nach der
Gleichbehandlung mehrerer Ehefrauen eine schwierige.

29 | Ich unterscheide hier islamisches Recht und MPL, weil das islamische
Recht insgesamt mit seinen verschiedenen Interpretationsmoglichkeiten ein brei-
teres und uneinheitlicheres Feld darstellt als das MPL, das vom indischen Staat in-
terpretierte und in Indien angewendete islamische Recht.

30 | Koran, 4:3, Ubersetzung al-Azhar Universitit, Kairo.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 141

wendigkeiten wie Nahrung, Schutz, Kleidung und Unterhalt fiir die Kinder.
Der Ehemann miisse auch emotional fiir alle seine Frauen sorgen und diirfe
keine vernachlissigen. Threr Auffassung nach bezeichnet Fiirsorge im Ko-
ran diejenige Sicherheit, die ich in diesem Text beschreibe: die Regulierung
und Verwaltung des Gemeinwohls.

Obwohl ihre Auslegung sich nur allgemein auf den Koran bezog, und
Sufiya, so ihr Name, es nicht fiir notwendig erachtete, den betreffenden
Koranvers zu benennen, argumentierte sie sowohl juristisch als auch the-
ologisch.' Sie definierte Saidas Klage indem sie sich auf den Koran bezog.
Saidas Rechte leiteten sich aus dem Koran ab, und sie habe Anspruch auf
gleiche Behandlung wie die erste Ehefrau. Die Wiederholung dieser Rechte
und die mehrfache Betonung von barabri, Gleichheit, bereitete die Bithne
fur die weitere Diskussion. Und doch boten der Koran und barabri keine
echte Grundlage fiir die vorgeschriebene Analyse. Religion wird hier zum
Regierungsinstrument insofern, als sie die Grundlage bildet fiir die Ver-
handlung einer Losung, die selbst nach einer anderen, nicht-religiésen Lo-
gik funktioniert.

Die Panchayat-Mitglieder fragten Saida zu Beginn der Gespriche: Was
mochtest du? Und was ist fiir dich innerhalb der gegebenen Bedingungen
moglich? Eingewebt in diese beiden Fragen ist die Leitfrage nach der Si-
cherheit, hier die Anforderungen fiir ein finanziell stabiles und relativ ange-
nehmes Leben. Diese Fragen folgen keiner rechtlichen Logik. Sie zielen auf
eine bestmogliche Losung innerhalb der gegebenen Situation ab, liegen im
Rahmen realisierbarer Interessen des Subjekts, richten sich nicht nach ex-
ternen Idealen, sondern orientieren sich an den Beschrankungen der Wirk-
lichkeit. Hier bestimmt religioses Recht die Grenzen des Verhandelbaren,
ohne juristische Normen zu liefern, mit denen eine Losung fiir das Problem
gefunden werden konnte.

Die Verhandlung

Anfinglich verlangte Saida die Scheidung, um ihre Wiinsche in Einklang
zu bringen: Sie wollte mehr Bewegungsfreiheit, ohne die Erlaubnis ihres
Mannes das Haus verlassen, und wiinschte sich ein Umfeld, wo Nachbarn
sie nicht verwundert ansehen, wenn sie Besuch hat oder ausgeht; aufler-
dem wollte sie genug Geld. Sie wolle nicht verheiratet sein, nur um ihre
Zeit alleine zu verbringen, und sie wolle nicht »die zweite Geige spielen«

31 | Wie Wael B. Hallaq in seiner wegweisenden Darstellung der Geschichte des
islamischen Rechts illustriert, ist diese Passage immer wieder neu interpretiert wor-
den, insbesondere in modernen muslimischen Staaten, um die Scharia verschliisselt
der staatlichen Gesetzgebung zugrunde zu legen. Vgl. Wael B. Hallaq: A History of
Islamic Legal Theories. An Introduction to Sunni usul al-figh, Cambridge: Cambridge
University Press, 1997.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | KATHERINE LEMONS

gegeniiber der ersten Frau ihres Mannes. Durch eine Reihe von Fragen
verdnderten sich diese Wiinsche. Zuerst wurde sie (rhetorisch) gefragt,
ob sie glaube, als unverheiratete Frau mehr Bewegungsfreiheit zu haben.
Der Panchayat konstatierte, dass sie sich als verheiratete Frau weniger dem
Verdacht aussetze, sich unanstindig oder unmoralisch zu verhalten, als
wenn sie geschieden wire. Zudem, so sagte man ihr, wiirde sie bei einer
Scheidung mit Sicherheit weit weniger Geld von ihrem Mann erhalten, als
wenn sie mit ihm verheiratet bliebe; man einigte sich auf eine bestimm-
te Summe Taschengeld. Nach muslimischem Gesetz wird bei der Heirat
ein bestimmter Geldbetrag oder Besitz, genannt Mahr, entweder direkt der
Frau gegeben oder fiir sie beiseite gelegt3> Wenn sich das Paar spiter auf
Initiative des Ehemannes trennt, hat die Ehefrau Anspruch auf das Mahr.s3
Wenn allerdings die Frau die Scheidung einleitet, muss sie mitihrem Mann
verhandeln, um das Mahr oder einen Teil davon zu erhalten. Nicht selten
btifen Frauen ihr Mahr ein, um ihren Mann von der Scheidung zu tiber-
zeugen. Eine Ehefrau hat allerdings Anspruch auf Fiirsorge und Schutz:
Deshalb empfahl der Panchayat Saida, verheiratet zu bleiben, um so mehr
finanziellen Unterhalt aushandeln zu kénnen. Statt der Scheidung wurde
ihr vorgeschlagen, sich mit ihrem Mann darauf zu verstindigen, dass sie
in ihrer Stammfamilie bliebe. Um Geld zu verdienen, konnte sie sich eine
Tatigkeit aneignen, die sie im Haus ausfithren kann, beispielsweise Ni-
hen. So wiirde sie grofRere Unabhingigkeit von ihren Eltern erlangen, und
diese von ihr.

Wie ldsst sich Saidas Umorientierung nachvollziehen — von ihrem
Wunsch, aus ihrer Ehe auszubrechen, hin zu der Entscheidung, eine funk-
tionierende Situation innerhalb der Ehe auszuhandeln? Ich vermute, dass
das, was die >Mutter-NGO« des Mahila Panchayat als notwendige Einigung
mit einer konservativen und patriarchalischen Gemeinschaft ansieht, zu-
mindest zum Teil die eigene neoliberale Haltung der NGO widerspiegelt
und eingebunden ist in den Ermichtigungsdiskurs, auf den sie sich, unter
anderem, berufen.

32 | Mahr wird in Hidayatullah und Hidayatullahs Text zum muslimischen
Recht in Indien folgendermaflen definiert: »Mahr or dower is a sum of money or
other property which the wife is entitled to receive from the husband in considerati-
on of the marriage.« Die Autoren prizisieren: »Under Mahomedan law dower is an
obligation imposed upon the husband as a mark of respect to the wife«. (M. Hidaya-
tullah/Arshad Hidayatullah: Mulla’s Principles of Mahomedan Law. 19. Auflage, Neu
Delhi: Lexis Nexis 2006, S. 245). Einen guten Uberblick zum Mahr-System bietet
S. K. Rashid: Muslim Law, S. 83-98.

33 | WieRashid aufzeigt, gibt es eine lange Rechtsgeschichte zur Bedeutung des
Mahr und seiner Verbindung zur Abfindung in Scheidungsfillen. In Folge des Mus-
terfalles Shah Bano 1985 stellten die Zivilgerichte in Indien klar, dass das Mahr als
Betrag, den die Ehefrau zur Hochzeit erhilt, mit Scheidungsvereinbarungen nichts
zu tun hat.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 143

Die Strategie, mit der die Mahila Panchayats innerhalb der gegebenen
Grenzen verhandeln, wird in den Handbiichern der Mutter-NGO und von
ihren Vertreterinnen in den Schulungen dargelegt. Von der NGO-Leitung
werden die gegebenen Grenzen als 6konomische ausgelegt, bezogen auf
Bildungsniveaus und >Tradition<. Zudem sind diese Begrenzungen, wie
ich versucht habe zu zeigen, beim muslimischen Panchayat vor allem
durch den Einfluss des Personalstatuts mit seiner Struktur und Geschich-
te deutlich religios geprigt. Die Schulungen zielen mit ihren Rollenspie-
len, Gruppendiskussionen und Vortrigen darauf ab, der Zielgruppe neue
Denkansitze und neue Moglichkeiten zu vermitteln, auf Dynamiken in
ihren Familien zu reagieren, damit sie mit realistischen Maffnahmen ihr
hiusliches Umfeld modifizieren und ihre Lebensumstinde verbessern
konnen.

Das Ziel sei, so erklirte mir die junge Leiterin des Jaffrapur Panchayat,
die Frauen so zu schulen, dass sie die Panchayats schlieflich nicht mehr
fur ihre hiuslichen Probleme brauchen, sondern ihre Verhandlungen, ggf.
mit Hilfe anderer geschulter Frauen der Gemeinschaft, selbst fithren kén-
nen. Dieses Ziel bringt Aradhana Sharma mit einer neoliberalen Wende in
Indien in Verbindung. In einem Bericht tiber ein lindliches indisches Frau-
enschulungsprogramm argumentiert Sharma, dass die Kombination aus
Strukturanpassungsprogrammen, schlankem Staat und Arbeit an der Basis
zusammenwirken »to the extent that empowerment programs facilitated the
neoliberal goals of small and good government in their allowing Third World
developmentalist states to downsize by farming out their welfare responsibi-
lities to other entities and by capacitating individuals and communities to be
responsible for their own development.«3* Der Mahila Panchayat entspricht
in gewisser Weise dieser Feststellung: als Raum, wo Frauen sich gegensei-
tig (bzw. meist dltere die jiingeren) darin unterstiitzen, ihr Zuhause zu Or-
ten mit mehr Gleichberechtigung zu entwickeln und ihre Lebensumstinde
durch Erweiterung ihrer Kompetenzen sowie Verhandlungen innerhalb ih-
rer Familien zu verbessern.

Foucault, der homo oeconomicus
und die Verhandlung mit der Realitat

Mit Foucault lisst sich ein weiterer neoliberaler Zug der Mahila Panchayats
aufzeigen. Sie betonen den Ermichtigungsaspekt, so meine Beobachtung,
und halten die Frauen dazu an, ihre Probleme pragmatisch anzugehen: eher
mit dem Blick auf das real Mogliche als auf das Ideale. In dieser Hinsicht ist
das Konzept der indischen neoliberalen Gouvernementalitit dem Foucault-
schen homo oeconomicus — als dem entscheidenden Akteur des Neoliberalis-

34 | A.Sharma: »Crossbreeding Institutions«, S. 64.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | KATHERINE LEMONS

mus und selbst-unternehmerischen Subjekt des neoliberalen Staates — nicht
ganz fern.

Der homo oeconomicus, so Foucault, »ist ein Unternehmer, und zwar ein
Unternehmer seiner selbst« (GG II, 314). Zum Abschluss seiner Auseinan-
dersetzung mit dem Neoliberalismus untersucht Foucault, wie neoliberale
okonomische Betrachtungsweisen auf Lebensbereiche iibergehen, die nicht
okonomisch sind. Als Beispiele nennt er Heirat, Kriminalitit und Bildung.
Der Kern der Frage, wie diese Aspekte des Lebens ckonomisiert werden,
liegt in der Wesensart des homo oeconomicus: Bis zu welchem Grad lisst
sich ein gesellschaftlicher Akteur tiberhaupt als 6konomisch Handelnder
beschreiben? Hier wendet sich Foucault unter anderem Gary Becker zu,
einem der »radikalsten [...] amerikanischen Neoliberalen [...]: Jedes Verhal-
ten, das auf systematische Weise den Verinderungen in den Variablen der
Umgebung entspricht, soll der Zustindigkeit einer 6konomischen Analyse
unterliegen kénnen, mit anderen Worten, jedes Verhalten, wie Becker sagt,
»das die Wirklichkeit akzeptiert.«« (GG II, 369f.) Foucault umschreibt Be-
ckers Position mit »Der Homo oeconomicus ist der Mensch, der die Wirklich-
keit akzeptiert« (ebd.). In unserem Fall lernt Saida, in ihrem Interesse zu
handeln, und zwar nicht, indem sie eine Norm anlegt oder sich einem Ideal
anndhert, sondern im Umgang mit den realen Gegebenheiten ihres Lebens.
In einer interessanten Wendung triumphiert hier ein religionsbasierter Neo-
liberalismus tiber das Ideal des liberalen Feminismus: Saidas erster Wunsch
nach Verwirklichung eines Autonomie-Ideals durch die Scheidung von ih-
rem Ehemann miindet schlieflich in einem Abkommen, das die Realitit ak-
zeptiert und die Moglichkeit ihrer Verhandlung innerhalb des Patriarchats
beinhaltet.’s

Schlussfolgerung

Anhand der Rolle der Religion in der indischen neoliberalen Gouvernemen-
talitdt auf den Ebenen der rechtlichen Struktur und der Familienverhand-
lungen habe ich aufgezeigt, wie auf verschiedene Weisen soziale Sicherheit
durch religiése Mechanismen reguliert wird. Mit Foucault konnte ich das
Personalstatut in Indien als einen Regierungsmechanismus betrachten und
die Mahila Panchayats als neoliberale Institutionen des Staates, die eigen-
stindige Subjekte produzieren, die selbst fiir ihre soziale Sicherheit sorgen.
Obwohl die Mahila Panchayats sich zum Sikularismus bekennen, ist Reli-
gion ein entscheidendes Motiv ihrer Verhandlungen. Wie also arbeiten Re-

35 | Eineinteressante Analyse der Hindu-Mahila Panchayatsals Riume des »bar-
gaining with patriarchy« eher als die radikal-feministischen Orte, als die sie zum Teil
beschrieben wurden, bietet Shalini Grover: Poor Women'’s Experiences of Marriage
and Love in New Delhi. Everyday Stories of Sukh aur Dukh, Unv. Diss., University
of Sussex, 2006.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 145

ligion und Neoliberalismus in diesem Kontext zusammen? Tatsichlich ist
eine der Komponenten dieses Verhandlungsprozesses, der sich mit Foucault
nicht angemessen verstehen lisst, die Funktion der Religion, die hier, wie
ich aufzeigen konnte, als Steuerungsmechanismus funktioniert. Deshalb
mochte ich Religion nicht als Residualkategorie behandelt wissen, sondern
die Grenzen von Foucaults sikularen Vorstellungen hinterfragen und die
mogliche Funktion der Religion innerhalb des neoliberalen Staates in Be-
tracht ziehen.

Auch wenn dieser Aufsatz auf Forschungen in Indien beruht, betrifft
das Problem der Abwesenheit von Religion in Foucaults Werk und in der
kritischen Auseinandersetzung mit ihm, die Analysen des Neoliberalismus
auf grundsitzliche Weise. Am Beispiel von Indien kommen Fragen auf, die
in der Auseinandersetzung mit Foucault bislang fehlen: Wie wirkt sich die
Abwesenheit von Religion auf Foucaults Analysen von Neoliberalismus aus?
Bis zu welchem Grad ist die Auseinandersetzung mit Religion in anderen
Kontexten wichtig? Wie konnte eine Neoliberalismus-Analyse unter Einbe-
ziehung der Religion aussehen? Solche Fragestellungen mochte dieser Auf-
satz er6ffnen und — statt eine Antwort anzubieten — dazu auffordern, sie
einzubeziehen in die Auseinandersetzung mit diesen wichtigen Texten zu
Gouvernementalitit und Neoliberalismus.3®

Ubersetzt aus dem amerikanischen Englisch von Sonja Knecht.

Literatur

Agnes, Flavia: Law and Gender Inequality, Delhi: Oxford University Press
1999.

Agrama, Hussein Ali: Law Courts and Fatwa Councils in Modern Egypt: An
Ethnography of Islamic Legal Practice, Unveroffentlichte Dissertation,
Johns Hopkins University 2005.

Appadurai, Arjun: »Deep Democracy. Urban Governmentality and the Hori-
zon of Politics«, in: Public Culture 141 (2002), S. 21-47.

Asad, Talal: Genealogies of Religion, Baltimore/London: Johns Hopkins
University Press 1993.

36 | Als grundlegend zu Religion und Sikularismus sowie auch als Basis fiir
die Betrachtung der Frage nach Religion und Neoliberalismus vgl. Talal Asad: Ge-
nealogies of Religion, Baltimore/London: Johns Hopkins University Press 1993; Ra-
jeev Bhargava (Hg.), Secularism and its Critics, Delhi/New York: Oxford University
Press 1998; Saba Mahmood: The Politics of Piety, Princeton: Princeton University
Press 2005; William Connolly: Why I Am Not a Secularist, Minneapolis: University
of Minneapolis Press 1999; H. A. Agrama, Law Courts and Fatwa Councils in Mo-
dern Egypt.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | KATHERINE LEMONS

—: Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity, Stanford:
Stanford University Press 2003.

Bardhan, Pranab: The Political Economy of Development in India, Delhi:
Oxford University Press 2006.

Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and Its Critics, Delhi/New York: Oxford
University Press 1998.

Carrette, Jeremy: Foucault and Religion. Spiritual Corporality and Political
Spirituality, New York: Routledge 2000.

Chatterjee, Partha: »Secularism and Tolerance«, in: Rajiv Bhargava (Hg.),
Secularism and its Critics, S. 345-379.

—: Politics of the Governed. Reflections on Popular Politics in Most of the
World, Delhi: Permanent Black 2004.

Chatterji, Roma/Mehta, Deepak: Living with Violence: An Anthropology of
Events and Everyday Life, London: Routledge 2007.

Collier, Jane Fisher/Yanagisako, Sylvia Junko (Hg.), Gender and Kinship.
Essays Toward a Unified Analysis, Stanford: Stanford University Press
1987.

Connolly, William: Why I Am Not a Secularist, Minneapolis: University of
Minneapolis Press 1999.

Dirks, Nicholas: Castes of Mind, Princeton: Princeton University Press
2001

Frankel, Francine: India’s Political Economy 1947-2004, Delhi: Oxford Uni-
versity Press 2005.

Franklin, Sarah/McKinnon Susan: »Economies of Kinship« in: Sarah Fran-
klin/Susan McKinnon (Hg.), Relative Values, Durham: Duke University
Press 2001, S. 1-29.

Gray, John: Liberalism, Minneapolis: University of Minnesota Press 1995.

Grover, Shalini: Poor Women’s Experiences of Marriage and Love in New
Delhi. Everyday Stories of Sukh aur Dukh, Unpublished Dissertation,
University of Sussex, U.K. 2006.

Gupta, Akhil: »Blurred Boundaries. The Discourse of Corruption, the Cul-
ture of Politics and the Imagined State«, in: American Ethnologist, 22/2
(1995), S. 375-402.

Gupta, Akhil/Sharma, Aradhana: »Globalization and Postcolonial States«
in: Current Anthropology 47:2 (20006) S. 277-307.

Hallaq, Wael B: A History of Islamic Legal Theories. An Introduction to Sun-
ni usul al-figh, Cambridge: Cambridge University Press 1997.

Hidayatullah, M./Hidayatullah, Arshad: Mulla’s Principles of Mahomedan
Law, 19. Auflage, Neu Delhi: Lexis Nexis 2006.

Holland, Nancy: »Truth as Force. Michel Foucault on Religion, State Power,
and the Law.« in: Journal of Law and Religion 18, 1 (2002-2003), S. 79-
97

Locke, John: Second Treatise of Government, Indianapolis: Hackett 1980.

—: A Letter Concerning Toleration, Amherst: Prometheus Books 1990.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT, RELIGION UND SOZIALE SICHERHEIT | 147

MacCormack, Carol P.: »Nature, Culture, Gender. A Critique«, in: Carol
MacCormack/Marilyn Strathern (Hg.), Nature, Culture and Gender,
Cambridge: Cambridge University Press 1980, S. 1-24.

Mahmood, Saba: The Politics of Piety, Princeton: Princeton University Press
2005.

Mahmood, Tahir: Personal Laws in Crisis, Neu Delhi: Metropolitan 1983.

Mani, Lata: Contentious Traditions. The Debate on Sati in Colonial India,
Berkeley: University of California Press 1998.

Mehta, Uday Singh: Liberalism and Empire. A Study in Nineteenth Century
Liberal British Thought, Chicago: University of Chicago Press 1999.
Metcalf, Barbara/Metcalf Thomas: A Concise History of India, Cambridge:

Cambridge University Press 2002.

Mill, John Stuart: On Liberty and Utilitarianism, New York: Bantham Books
1993.

Ortner, Sherry B./Whitehead, Harriet (Hg.), Sexual Meanings. The Cultural
Construction of Gender and Sexuality, New York: Columbia University
Press 1981.

Pandey, Gyanendra: The Construction of Communalism in North India,
Neu Delhi: Oxford University Press 20006.

Pathak, Zakia/Rajan, Rajeswari Sunder: »Shah Banox, in: Judith Butler/Jo-
an W. Scott (Hg.), Feminists Theorize the Political, New York: Routledge
1992, S. 257-279.

Rajan, Rajeswari Sunder: The Scandal of the State. Women, Law, and Citi-
zenship in Postcolonial India, Delhi: Permanent Black 2003.

Rashid, Syed Khalid: Muslim Law, Lucknow: Eastern Book Company 2006.

Rubin, Gayle: »Traffic in Women« in: Joan W. Scott (Hg.), Feminism and
History, Oxford: Oxford University Press, 19906, S. 105-152.

Rudolph, Lloyd/Hoeber, Susanne: In Pursuit of Lakshmi. The Political Eco-
nomy of the Indian State, Delhi: Orient Longman 198.

Sacks, Karen: »Engels Revisited. Women, the Organization of Production,
and Private Property«, in: Michelle Zimbalist Rosaldo/Louise Lamphere
(Hg.), Women, Culture and Society, Stanford: Stanford University Press
1974, S. 207-23.

Scott, David: »Colonial Governmentality«, in: Social Text 43 (1995), S.191-
220.

Sharma, Aradhana:»Crossbreeding Institutions, Breeding Struggle. Women’s
Empowerment, Neoliberal Governmentality, and State (Re)Formation in
India, in: Cultural Anthropology 21/1 (2000), S. 64-95.

Scott, Joan W./Keates, Debra (Hg.), Going Public. Feminism and the Shif-
ting Boundaries of the Private Sphere, Urbana and Champagne: Univer-
sity of Illinois Press 2004.

Stoler, Ann Laura: Race and the Education of Desire. Foucault’s History of
Sexuality and the Colonial Order of Things, Durham: Duke University
Press 1995.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49. i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | KATHERINE LEMONS

—: Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate in Coloni-
al Rule, Berkeley: University of California Press 2002.

Van der Veer, Peter: Imperial Encounters. Religion and Modernity in Britain
and India, Princeton: Princeton University Press 2001.

Williams, Rina Verma: Postcolonial Politics and Personal Laws. Colonial Le-
gal Legacies and the Indian State, Delhi: Oxford University Press 2006.

httpsz//dol.org/10.14361/9783839406311-005 - am 14.02.2026, 23:22:49.



https://doi.org/10.14361/9783839406311-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

