
Rezensionen 577

Marta Rohatynskyj regards the cessation of tattooing
of men, with its “localized” associations, as one of the
factors involved in a geographical expansion of Ömie
“identity,” while Pamela Stewart and Andrew Strathern
see recent changes in Hagen and Duna self-decoration
as being related, somehow, to social change and global-
ization. Sandra Bamford discusses the self-suppression
of nasal septum piercing of Kamea initiates as an ac-
commodation to mission pressure and, in the process, a
step toward new concepts of the “body/mind” dichoto-
my. Accommodation to changes with missionization is
also the focus of John Barker’s examination of modern
Maisin notions of “personhood,” just as Tony Crook
perceives Angkaiyakmin regimented work on machines
at the Ok Tedi Mine as both reflecting and influenc-
ing changing notions of the individual’s relationship to
broader social identities. Margaret Holmes Williamson
speculates that Kwoma men’s sense of identity may
even extend to the national level as they distinguish
Europeans from “Papua New Guineans” on the basis of
the latters’ observance of menstrual restrictions. Away
from mainland Papua New Guinea, Karen Sykes con-
siders the impact of Western contraceptive medicine on
“traditional definitions of body and agency” for the Lelet
Mandak of New Ireland (211).

The essays’ authors largely depend on what used
to be called “memory culture” in their depictions of
“traditional” life in the communities they studied, with
historical or earlier ethnographic sources seldom used
(Rohatynskyj and Barker are the principal exceptions)
to document whatever observable changes have in fact
occurred in these societies. The younger contributors,
especially, appear to be practitioners of what is some-
times referred to as the “New Melanesian Ethnography”
(Barker; 138), with “personhood” and “agency” as the
main topics, often deploying “ethnographic vignettes”
(Crook; 69) rather than empirical evidence to convey
their sense of what “modernity” is like in these out-
of-the-way parts of the world. The title and subtitle of
the book warn the reader to expect a certain amount of
jargon, and a glossary would have been helpful to those
of us who practice the “Old Melanesian Ethnography.”
Perhaps more disappointing is a sense that, apart from
occasional (and expected) citations of Bourdieu and
Foucault, these essays seem to contribute in no clear
way to any larger project, such as theories of “modern-
ization” itself or accompanying changes in “identity.”
One is left, regarding several of the essays, with a sense
that critics’ characterizations of much of (at least Ameri-
can) cultural anthropology in recent decades as “literary
criticism” might soon be replaced with “ethnographic
journalism.” Terence E. Hays

Barnes, Linda L.: Needles, Herbs, Gods, and
Ghosts. China, Healing, and the West to 1848. Pbk.
ed. Cambridge: Harvard University Press, 2007. 458 pp.
ISBN 978-0-674-02397-0. Price: $ 24.95

Die umfassende Studie von Linda Barnes untersucht
die bisher eher vernachlässigte Geschichte von Kennt-

nissen und Vorstellungen über Chinesen und ihre Heil-
weisen in Europa und Amerika. Die Autorin versteht
ihre Arbeit nicht als eine Geschichte der chinesischen
Medizin, sondern als eine Geschichte interkultureller
Wechselbeziehungen, die sich, einem kulturanthropolo-
gischen Ansatz folgend, vor allem auf westliche Über-
setzungen und Interpretationen stützt. Barnes greift
auf ein bis ins 13. Jh. zurückreichendes Spektrum von
Schriften und Korrespondenzen zurück, die von west-
lichen Gelehrten, Kaufleuten und Missionaren verfasst
wurden. Auf diese Weise entsteht eine facettenreiche,
lebendige und vielschichtige Darstellung der Entstehung
und Entwicklung westlicher Vorstellungen von chinesi-
schen Heilweisen. Zugleich wird in diesem Zusammen-
hang deutlich, dass der chinesischen Medizin eine bisher
unterschätzte Rolle in der Entwicklung des medizini-
schen Diskurses im Westen zukommt.

Im Vergleich zu früheren Büchern zu diesem The-
ma, die sich vor allem der Rezeption der Akupunktur
im Westen gewidmet haben (Joseph Needham and Lu
Gwei-Djen, Celestial Lancets. Cambridge 1980; Roberta
E. Bivins, Acupuncture, Expertise, and Cross-Cultural
Medicine. New York 2000), beschäftigt sich Barnes’
Studie außer mit Akupunktur und Moxibustion auch
mit der Anwendung von Arzneimitteln, Körpertechniken
und anderen Heilweisen. Die Medizinethnologin und
vergleichende Religionswissenschaftlerin geht dabei von
einem sehr weit gefassten Begriff von “Medizin” aus,
der nicht nur die genannten medizinischen Methoden
einbezieht, sondern auch religiöse Praktiken bis hin zu
Tätigkeiten wie “das Verbrennen von Papierhäusern und
-möbeln, um sie durch ihren Rauch in die yin Welt der
Toten zu befördern” (4).

Barnes stellt ihr Thema aus der Sicht von drei Haupt-
perspektiven dar, die sie “racializing”, “religionizing”
und “medicalizing” der Chinesen nennt (2). Unter dem
Gesichtspunkt “racializing” zeigt sie auf, wie im Mittel-
alter die christliche Geographie Mongolen und Chinesen
(die in dieser Zeit kaum voneinander unterschieden wur-
den) mit Himmel und Hölle, Gott und Dämonen asso-
ziiert hat (12). Im 16. und 17. Jh. betrachteten westliche
Beobachter die Chinesen als Menschen “von unserer
Qualität” und mit “einer fast so weißen Gesichtsfarbe
wie Europäer” (79). Von der Mitte des 18. Jhs. bis zur
Mitte des 19. Jhs. jedoch wurden weiße Europäer als
überlegene Rasse angesehen und Chinesen entsprechend
mit einer gewissen Verachtung als eine andersartige,
minderwertigere Rasse beschrieben.

Was “religionizing” betrifft, war die Sicht der west-
lichen Welt auf die Chinesen ausschließlich von christ-
lichen Kriterien geprägt und ignorierte die Kosmologie,
die der chinesischen Philosophie, Religion und Medizin
zugrunde lag. So wurden zum Beispiel die Lehren des
Daoismus von dem Jesuiten Matteo Ricci (1552–1610)
rundweg als “Urvater der Falschheiten und Vater der
Lügen” (65) abgetan. Diese Haltung führte zu vielen
Missverständnissen, wie etwa der grundsätzlichen Ab-
lehnung von chinesischen alchemistischen oder exorzis-
tischen Praktiken als reinem Aberglauben.

Bei der letzten Perspektive des “medicalizing of the

Anthropos 103.2008

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:25:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-577


578 Rezensionen

Chinese” geht es Barnes um die Interaktion zwischen
westlichen und chinesischen Heiltraditionen, wobei ihr
besonderes Augenmerk der Frage gilt, wie westliche Be-
obachter die chinesischen Traditionen sahen und darüber
berichteten. Interessant ist in diesem Zusammenhang,
dass mittels arabischer Schriften und Kaufleute viele
chinesische Vorstellungen schon relativ früh und be-
reits vor den Berichten westlicher China-Reisender nach
Europa gelangten (zum Beispiel Kenntnisse über die
Anwendung von chinesischem Rhabarber als Heilmittel,
S. 23). Auch daran lässt sich ablesen, wie westliche
Konzeptualisierungen der Heilweisen Chinas die Hal-
tungen Europas und Amerikas zur chinesischen Kultur
wesentlich geprägt haben.

Um diese drei Perspektiven miteinander zu ver-
knüpfen, hat Barnes das Buch in fünf Zeitperioden und
entsprechende Kapitel unterteilt. Kapitel 1 beginnt mit
der Entsendung christlicher Gesandter, die mögliche
politische Folgen einer mongolischen Expansion im 13.
Jh. erkunden sollten. Kapitel 2 beginnt im Jahr 1492 mit
europäischen Expeditionen nach Asien und Amerika und
reicht bis ins Jahr 1659. In dieser Zeit brachten ausländi-
sche Beobachter relativ detaillierte Berichte über China
nach Europa, die auch Kommentare über chinesische
Heilweisen enthielten. Zwei Unterschiede lassen sich
im Zeitraum zwischen 1660–1736 ausmachen, mit dem
sich das 3. Kapitel befasst. Zum einen verfassten nun
westliche Autoren erste Studien über chinesische Puls-
diagnose, Akupunktur und Moxibustion. Zum anderen
schrieben immer mehr europäische Autoren über chi-
nesische Praktiken, ohne selbst in China gewesen zu
sein, und stützten sich dabei auf Reiseberichte aus erster
Hand. Das 4. Kapitel bezieht sich auf den Zeitraum zwi-
schen 1737–1804, in dem eine verstärkte europäische
Chinoiserie und eine Faszination für alles Chinesische
eine Intensivierung der Diskussionen über chinesische
Praktiken mit sich brachte. In diese Zeit fallen auch
die ersten Berichte von amerikanischen Beobachtern.
Schließlich untersucht Barnes in Kapitel 5 Darstellungen
chinesischer Heilweisen, die zwischen 1805 bis 1848 in
Europa und den USA erstellt wurden.

Die Autorin hat 25 Jahre für dieses Werk recherchiert
und eine beeindruckende Fülle von Material verwen-
det, was sich in der umfangreichen, über 60 Seiten
umfassenden Bibliographie widerspiegelt. Schlaglicht-
artig fügt sie verschiedenste interessante Facetten ih-
rer Untersuchungen zusammen, die sich sehr spannend
lesen, jedoch gelegentlich Systematik und einen roten
Faden vermissen lassen. Dies betrifft vor allem ihre
Ausführungen zur chinesischen Medizingeschichte, wie
z. B. “The Method of the Nine Needles” (25 ff.) oder
“The Question of Immortality” (65 ff.).

Insgesamt ist dieses vielschichtige und faszinierende
Buch über die Rezeption chinesischer Heilweisen im
Westen nicht nur für Kulturanthropologen, Historiker
und Medizinphilosophen eine wahre Fundgrube, son-
dern auch für Anwender von komplementärer Medizin,
die durch Barnes Ausführungen viel über den histori-
schen Kontext ihrer Arbeit erfahren.

Ute Engelhardt

Berger, Peter: Füttern, Speisen und Verschlingen.
Ritual und Gesellschaft im Hochland von Orissa, Indien.
Berlin: Lit Verlag, 2007. 548 pp. ISBN 978-3-8258-
9789-5. (Indus – Ethnologische Südasien-Studien, 11)
Preis: € 39.90

Die 2004 vorgelegte und verteidigte Dissertations-
schrift (Gutachter waren Prof. G. Pfeffer, Berlin, und
Prof. F. Heidemann, München) basiert auf insgesamt 22
Monaten ethnographischer Feldforschung im Koraput-
Distrikt des indischen Bundesstaates Orissa. Der recht
umfangreiche Buchdruck, insgesamt 548 Seiten mit
Verzeichnissen und Index, stellt unter dem neugierig
machenden Titel “Füttern, Speisen und Verschlingen”
Rituale und Verhaltensweisen in den Mittelpunkt, die
Gesellschaft einerseits nach innen definieren, anderer-
seits nach außen abgrenzen bzw. positionieren. Eine
lange Einleitung (50 pp.) führt sowohl in das Gebiet der
Feldforschung als auch in die methodischen Ansätze und
theoretischen Grundlagen zur Thematik ein.

Das gesetzte Ziel war es, “eine Gesellschaft durch
das Geflecht ihrer Rituale zu verstehen” (13). Essen/
Speisen wird als kulturelles Phänomen betrachtet, als
eine schaffende und erhaltende Kommunikationsform
zwischen Lebenden, aber auch Lebenden und Toten/
Ahnen. Die Speisegemeinschaft wird als soziale Verant-
wortungsgemeinschaft dargestellt (37). Zum Motiv des
“Verschlingens” erhält der Interessierte erst S. 60, am
Ende der “theoretischen Anmerkungen”, eine Erläute-
rung. Hier wird nicht das zum Leben in spezifischer
Gemeinschaft dienende Verschlingungsritual in Initia-
tionsfesten angesprochen, sondern das Gegenteil von
heilsamem Essen, nämlich das zerstörende, gewaltsame
“Fressen”, die Vernichtung unheilsamer “Brocken”. In
Anlehnung an M. Harris und C. Lévi-Strauss bezeich-
net Berger unter “Verschlingen” sog. “prekäre Bezie-
hungsrituale”. Hierbei geht es nicht um zeitweiliges
verschlucken, in-sich-aufnehmen, verschlingen im Sinne
von gewaltsam einhüllen – ein in der Ethnologie ver-
breitetes Phänomen und Motiv, sondern eher um zer-
beißen, unschädlich machen und ausspeien, was in
totemistischen Ritualen deutlich wird (103 f. und später).
Insofern scheint mir die terminologische Übersetzung
des einheimischen Begriffes unpassend konnotiert. Im
angehängten Glossar taucht kein adäquater Terminus für
“Verschlingen” auf.

Die Arbeit ist insgesamt in fünf Kapitel gegliedert,
von denen jedes eine eigene inhaltliche Zuordnung hat
und mit einer “Zusammenfassung” abschließt. Die Ka-
pitel sind drei methodischen Teilen zugeordnet: Der Ein-
leitung (Kap. I mit Aufbau und Thesen als Abschluss)
folgen der erste Teil: Soziale Ordnung des Hochlandes
von Orissa, eine “Ethnographie der Rituale” (Kap. II),
der Zweite Teil: Rituale und Feste des Lebenszyklus
sowie des Jahreskreises (Kap. III, IV) und Schamanis-
mus und Heilrituale bzw. Abwehrzauber, “soziale Be-
deutung von Krankheit” (Kap. V). In den “Zusammen-
fassungen” bei jedem Kapitel verbirgt sich insofern weit
mehr als der Begriff vorgibt, als dort nämlich metho-
dische Analysen der vorher ausgebreiteten Materialien
und entsprechende Schlussfolgerungen geboten werden.

Anthropos 103.2008

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:25:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-577

