
https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Ulf Faller 
  

Der lange Schatten  
des Kopernikus 

 

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


 

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


 
 
 
 
 
 
 
Ulf Faller 
  
 
 

Der lange Schatten  
des Kopernikus 

Wie die moderne Kosmologie den christlichen 
Anthropozentrismus überwindet 

Tectum Verlag 
 

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Ulf Faller 

Der lange Schatten des Kopernikus. Wie die moderne Kosmologie den 
christlichen Anthropozentrismus überwindet 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 

E-PDF. 978-3-8288-7054-3 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4176-5 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggabbildung: Bild der Andromeda-Galaxie von Werner  
Neuhold, Antares - NÖ Volkssternwarte mit Dank für die Genehmigung 
Bild des geozentrischen Universums: https://commons.wikime-
dia.org/wiki/File:Geocentric_universe_-_Hartmann_Schedel_- 
_Liber_chronicarum_mundi_-_1493.png 
 
Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Inhaltsverzeichnis

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . IX

Prolog: Nikolaus Kopernikus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XV

Die Genese der christlich-geozentrischen Kosmologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Teil 1: 1

Der geozentrische Kosmos der Antike . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2

Mesopotamische Astronomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2

Sonnen- und Mondkalender . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

Hesiod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Wanderung der Sonne und die Bewegungen der Fixsternsphäre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Hesiods Bauernkalender . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Drei Bewegungen der Fixsternsphäre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Die sieben Planeten der Antike . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Die Geburt der wissenschaftlichen Kosmologie mit der ionischen
Naturphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

Aristoteles und die wissenschaftliche Begründung des geozentrischen Weltbildes . . 25

Astronomie im hellenistischen Alexandria . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Hipparchos von Nicäa und weitere Bewegungen der Fixsterne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

Der Einfluss Platons auf die Kosmologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Zusammenfassung des geozentrischen Weltbildes: Der Almagest des Claudius
Ptolemäus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

Das Schicksal der Schule von Alexandria . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

V

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Das christlich-geozentrische Weltbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

Kulturverlust im Zuge der Christianisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

Die voraristotelische Kosmologie des christlichen Mittelalters . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

Die arabisch-islamische Periode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Übersetzerzentrum Toledo und die Universität Paris . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58

Die Kluft zwischen der aristotelischen Physik und den christlichen
Glaubenswahrheiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Thomas von Aquin und das Verhältnis von Glauben und Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Die Erde im Zentrum und Gott über allem ‒ der christianisierte aristotelische
Kosmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68

Der kosmologische Gottesbeweis des Thomas von Aquin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

Würdigung des christlich-geozentrischen Weltbildes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

Die kopernikanische Wende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Teil 2: 77

Die kopernikanische Wende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78

Die Renaissance-Astronomen Georg von Peuerbach und Regiomontanus . . . . . . . . . . . . 78

Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

Tycho Brahe ‒ der Empiriker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

Johannes Kepler, der Mathematiker, der von einer neuen Mystik träumt . . . . . . . . . . . . . 99

Galileo Galilei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

Galileo und die Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

Von Galileo zu Newton. Die träge Masse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

Newtons Physik – Der Sargnagel des geozentrischen Weltbildes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 118

Die Verbindung von irdischer und kosmischer Physik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121

Das Gravitationsgesetz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125

Newton: Magier oder Aufklärer? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

Inhaltsverzeichnis

VI

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der letzte Baustein des heliozentrischen Weltbildes: Bestimmung der
Astronomischen Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

Zusammenfassung: Das heliozentrische Weltbild, in dem die Sonne nicht mehr im
Zentrum steht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

Das kopernikanische Prinzip in der modernen Kosmologie . . . . . . . . . . . . . .Teil 3: 139

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie . . . . . . . . . 140

Himmel und Erde physikalisch verwoben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

Warum wird es nachts dunkel? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

Revolutionen der beobachtenden Astronomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

Ein immer tieferer Blick ins All und Entfernungsbestimmungen im Universum . . . . . . 150

Die große Debatte von 1920 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

Das Universum: statisch oder sich entwickelnd? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

Der „Rand‟ des Universums und warum es nachts doch dunkel wird . . . . . . . . . . . . . . . . 170

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem
Prüfstand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Sind wir allein im Universum? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Was suchen wir, wenn wir nach Leben im Universum fragen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175

Biochemie des Lebens oder: Sind wir Kohlenstoff-Wasser-Chauvinisten? . . . . . . . . . . . . 178

Das kopernikanische Prinzip . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip
auf dem Prüfstand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196

Anthropozän: Auftakt zum Sapiezoikum oder apokalyptische Episode . . . . . . . . . . . . . . . 210

Inhaltsverzeichnis

VII

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Religion
unwissenschaftlich, der zwischen Naturwissenschaft und der Philosophie
umso wichtiger ist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

Naturwissenschaft und Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

… und Philosophie? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224

Kränkung und Katharsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229

Sigmund Freud und die kosmologische Kränkung des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229

1574: „Loblied auf die himmlischen Wissenschaften“ des Tycho Brahe . . . . . . . . . . . . . . . 230

Seit 1970: Die Voyager-Mission . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233

Warum „narzisstische Kränkung“? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237

Strategien, die anthropozentrische Weltsicht zu retten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244

Konsequenzen des kulturellen Anthropozentrismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249

Katharsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255

Dank . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265

Zeittafel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287

Abbildungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293

Inhaltsverzeichnis

VIII

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Vorwort

Vor einem halben Jahrtausend rückte Nikolaus Kopernikus die Erde
aus dem Zentrum des Kosmos und überließ diesen Ort der Sonne. Die
Erde wurde zu einem Planeten unter anderen. Diese astronomische
Verschiebung fordert den Menschen bis heute auf, sich neu im Kosmos
zu verorten. Denn sie schließt die Frage ein: Ist die Erde ‒ und damit
die Menschheit auf ihr ‒ tatsächlich so einzigartig und im Fokus des
kosmischen – und das heißt für viele göttlichen – Geschehens, wie der
unmittelbare Sinnenschein der um die Erde kreisenden Gestirne uns
zu glauben nahelegt? Denn was unterscheidet die Venus und den Mars
von der Erde, wenn beide in kosmischer Nachbarschaft die Sonne um-
kreisen? Warum sollten nicht auf der Venus Venusianer und auf dem
Mars Marsianer leben? Warum könnten nicht neben dem Menschen
andere Zivilisationen existieren; vielleicht sogar fortgeschrittenere, „in
Gottes Augen‟ wichtigere? Noch Immanuel Kant war 1755 von ihrer
Existenz überzeugt.

Heute wissen wir, dass dem nicht so ist. Die Venus ist ein Glutofen,
der Mars in Kälte erstarrt, aber immer noch ein Kandidat für extrater-
restrisches Leben, wenn auch „nur‟ für „belebten Schleim‟. Die Erde
ist die lebensfreundliche Oase in unserem Sonnensystem, das schon
auf dem Mond keine vergleichbaren Bedingungen bereithält. Wir wis-
sen heute, dass die Erde einsam, unvorstellbar einsam im Universum
ihre Runden dreht – und mit ihr wir Menschen mit allem, was uns
wichtig ist. Unsere Erde steht weder im Zentrum unseres Sonnensys-
tems noch unserer Milchstraße. Sie kreist mit unserer Sonne und ge-
meinsam mit Milliarden und Abermilliarden anderer Sonnen um das
Zentrum unserer Galaxie. Diese wiederum ist nur ein Teil einer ebenso
großen Zahl weiterer Galaxien, die in Strömen das All durchwandern.

Die schiere Größe und Vielfalt des Weltalls allerdings lässt vermu-
ten, dass unsere Schicksalsgemeinschaft Erde kein Einzelfall darstellt.
So lebensfeindlich das Universum ist, die beobachtende Astronomie
entdeckt aktuell eine Vielzahl weiterer Planeten. Unter ihnen auch sol-

IX

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


che, die im Vergleich zur Erde ebenso gute oder gar bessere Lebensbe-
dingungen bereitstellen könnten. „Wir sind einsam, aber wir sind nicht
die Einzigen‟, lautet die Botschaft moderner Kosmologie: „Die Erde ist
ein besonderer Ort im All, aber kein einzigartiger, privilegierter.‟ Seit
den 1960er-Jahren nennt man dieses neue Paradigma das „kopernika-
nische Prinzip‟. Denn es ist die Fortsetzung des Weges, den Nikolaus
Kopernikus mit der Begründung des heliozentrischen Weltbildes ein-
geschlagen hatte.

Heute sind wir daran gewöhnt, von astronomischen Größenord-
nungen und gigantischen Supernovae im Universum zu erfahren. Die-
se Befunde zur Kenntnis zu nehmen, ist das eine. Etwas ganz anderes
bedeutet es zu realisieren, was das „neue Bild vom Universum‟ für un-
ser Selbstbild bedeutet! Sigmund Freud sprach mit Blick auf die koper-
nikanische Wende von der ersten narzisstischen Kränkung des Men-
schen. Es lohnt, sich in das geozentrische Weltbild einzudenken oder
besser einzufühlen, um zu begreifen, wie harmonisch sich diese Kos-
mologie mit der biblisch-christlichen Weltsicht vereinbaren ließ. Man
versteht dann, worum die großen Geister gerungen haben, die die ko-
pernikanische Wende Schritt für Schritt vollzogen. Keiner der Prota-
gonisten dieses philosophisch-naturwissenschaftlichen Dramas hatte
sein christliches Verständnis aufgegeben, weder Kopernikus, noch Bra-
he, Kepler, Galilei oder Newton. Jeder hatte auf seine Weise versucht,
Wege zu finden, die sich erweiternde Kosmologie mit dem alten Glau-
ben zu verbinden. Doch dieser Spagat ist vor den heutigen Befunden,
wenn überhaupt, nur sehr schwer möglich.

Und das ist gut so! Denn seither fordert die moderne Kosmologie
den Menschen auf, sich selbst nicht mehr als Nabel der Welt zu begrei-
fen. Als Ebenbild Gottes, das durch den Ungehorsam der ersten Men-
schen zum gefallenen Geschöpf wurde, um dessen Erlösung willen
Gott seinen Sohn zum Opfertod bestimmte. So lautet denn die bibli-
sche Kernbotschaft, dass es dem Schöpfer des Kosmos ganz wesentlich
um das Heil des gefallenen Menschen geht. Angesichts der zeitlichen
und räumlichen Größe und Vielfalt, in der sich das Universum heute
darstellt, werden wir lernen müssen, bescheidener über uns selbst zu
denken. So wunderbar unsere Erde ist, so wenig in kosmischer Nach-
barschaft ihresgleichen zu finden sind ‒ mit großer Wahrscheinlichkeit
ist unsere Erde nicht die einzige, auf der eine zivilisatorische Entwick-

Vorwort

X

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


lung begonnen hat. Wenn dem so ist, sind wir Menschen nicht der
Dreh- und Angelpunkt, um dessentwillen das Universum existiert.
Wenn es überhaupt sinnvoll ist, von einem Grund für die Existenz des
Kosmos zu sprechen.

Wir allerdings sind mit dem Schicksal unserer Erde verbunden ‒
so oder so. Lernen wir, als kulturtragender Symbiont versöhnt mit der
Biosphäre der Erde zu leben, haben wir auf dieser unserer Erde eine
Zukunft für unvorstellbar viele Generationen. Bleiben wir Parasit,
kann das Zeitalter des Menschen, das Anthropozän, ein kurzes Inter-
vall der Erdgeschichte werden. Das ist die Schicksalsfrage, die sich der
Spezies Homo sapiens auf dem dritten Planeten unseres Sonnensys-
tems in einem Kosmos stellt, der nicht den Eindruck erweckt, als ob er
für die Existenz unserer Spezies geschaffen worden sei. Da ist kein
gnadenvoller Gott, der den Rechtgläubigen am nahen Ende aller Tage
ein „neues Jerusalem‟ erbaut, wie das Finale der Bibel1 in Aussicht
stellt. Sondern da sind wir Menschen, die angesichts der Weiten des
Universums begreifen, wie sehr unsere Zukunft von einer lebendigen
Biosphäre unseres Planeten abhängt, um die sich zu bemühen das Ge-
bot der Stunde ist. Zentral für den Menschen des 21. Jahrhunderts ist
nicht die Frage nach dem rechten Glauben. Zentral ist die Frage, ob
das Leben auf der Erde mit oder ohne uns weitergeht. Wie auch immer
wir uns entscheiden: Die Gestirne des Universums werden unbeküm-
mert weiter ihre Runden drehen und auch das Leben auf der Erde hat
schon größere Katastrophen überstanden, aus denen es mit neuer For-
menvielfalt hervorgegangen ist. Und die Zeit, die ihm bleibt, reicht für
die Entwicklung weiterer kulturtragender Lebensformen. Die Ge-
schichte des Homo sapiens wird nicht deshalb gut ausgehen, weil „wir‟
Sinn und Zweck von allem sind. Im Gegenteil: Wir müssen bescheide-
ner über uns denken und unseren Beitrag leisten, um auch weiterhin
unsere Daseinsberechtigung auf dieser Erde zu verdienen.

Das ist die vorläufige Bilanz eines Erkenntnisweges, der damit be-
gonnen hat, dem unmittelbaren Sinnenschein zu misstrauen. Denn
wie sollte es anders sein, unser Alltagsbewusstsein hat sich in der Aus-
einandersetzung mit den konkreten Lebensherausforderungen ent-
wickelt, die sich in der Biosphäre der Erde stellen. Auch wenn wir uns
Homo „sapiens‟ nennen: Es ist uns nicht in die Wiege gelegt, uns die
Welt so vorzustellen, wie sie tatsächlich beschaffen ist. Unser Vorstel-

Vorwort

XI

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


lungsvermögen kapituliert angesichts dessen, was wir über die Welt
des sehr Kleinen, der „Quantenwelt‟ und des sehr Großen, des Kos-
mos, heute zu wissen in der Lage sind. Andererseits hat uns die Neu-
gierde und der „Sinn und Geschmack fürs Unendliche‟, den unsere
Spezies auszeichnet, dazu gebracht, einen Blick hinter die Kulisse der
Alltagswelt zu werfen und damit „zu wissen, was wir nicht wissen‟, um
Sokrates frei zu zitieren. 1799 hat Friedrich Schleiermacher diese Re-
gung des Menschen als das Wesen der Religion definiert. Dann müsste
man sagen, dass Naturwissenschaft und Philosophie die eigentliche
Religion des Menschen ausmacht. Zumindest da, wo sie nicht der
Technikentwicklung, sondern dem Erkenntnisgewinn dient. Denn die
Offenbarungsreligionen füllen die Diskrepanz zwischen der Welt und
der kleinen Insel dessen, was wir zu wissen glauben, mit den Inhalten
von heiligen Büchern, in deren Geschichten sie ihre Lebenspraxis ein-
spinnen.

„Die Wiege der modernen Naturwissenschaft war von Planeten um-
stellt.‟ So drückte sich der Physikdidakt Martin Wagenschein aus. Und
tatsächlich: Seit dem Altertum leitete die Auseinandersetzung mit den
Phänomenen des Himmels diejenigen, deren Sinn fürs Unendliche ihr
Hinterfragen der Natur anregte. Es sind handfeste, für jeden verständ-
liche Phänomene, die den Weg zur modernen Kosmologie markieren.
Dieser Weg ist ein Stück Kulturgeschichte, der die „westliche Welt‟ zu
dem gemacht hat, was sie heute ist ‒ mit ihren Licht- und Schattensei-
ten, mit ihrem technischen und medizinischen Fortschritt einerseits
und ihrem Ausloten der Kapazitätsgrenzen unserer Erde andererseits.
Mit unserem technischen Handeln sind wir diesen Weg gegangen, un-
ser Geist hingegen ist nur zu oft in Glaubensgewissheiten vergangener
Zeiten gefangen, die hinterfragt werden müssen, um den Ernst unserer
Situation zu begreifen.

Man hört oft, die Naturwissenschaft hätte die Welt entzaubert, an
die Stelle des Gefühls für das Wunderbare nackte, ernüchternde Fakten
gesetzt. Ich kann diesen Vorwurf nicht nachvollziehen. Wahr ist: Je
mehr man sich auf einen naturwissenschaftlich-philosophischen Weg
begibt und ehrlich mit dem umgeht, was die Natur lehrt, wird es im-
mer weniger möglich, Geborgenheit in Glaubensüberzeugungen zu
finden. Man muss stattdessen lernen, mit offenen Fragen zu leben.
Man wird vom Glaubenden zum Fragenden. Man wird erfahren, dass

Vorwort

XII

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


eine gute Antwort mehr neue Fragen aufwirft, als sie beantwortet.
Denn vergrößert sich die Insel des Wissens, so vergrößert sich auch
das Wissen darüber, was wir nicht wissen. Diese Erfahrung öffnet
nicht nur den Intellekt, sondern auch das Herz. Sie ist die Wurzel be-
scheidenen Staunens darüber, wie wir die Welt und uns selbst vorfin-
den, und die Freude darüber, dass wir einen Teil ihrer Geheimnisse er-
gründen konnten. Damit verdienen wir uns den Namen, den wir uns
selbst gegeben haben: das „sapiens‟ hinter dem Homo.

In diesem Sinne möchte ich den Weg nachzeichnen, den die Aus-
einandersetzung mit den Phänomenen des Himmels bis zur aktuellen
Forschung genommen hat. Wir beginnen mit dem ersten Griff nach
den Sternen in der europäischen Antike und lernen die astronomi-
schen Gegebenheiten so kennen, wie sie sich dem irdischen Beobach-
ter präsentieren. Wir sehen, wie die wissenschaftliche Astronomie in
der griechischen Antike begann, dann im Orient weitergetragen wurde,
um von dort während des Hochmittelalters in den abendländischen
Kulturkreis zu gelangen. Hier kam es zur Synthese aus vernünftiger
Naturerkenntnis und christlichem Glauben, die vielen bis heute als
Ideal vorschwebt. In der Renaissance löste Nikolaus Kopernikus die
nach ihm benannte Wende aus. Wir wollen ihre Überzeugungskraft
ausloten und uns dabei den Konflikt um die Deutungshoheit über die
Beschaffenheit der Welt vergegenwärtigen, in den Glaube und Ver-
nunft durch die erstarkende Naturwissenschaft geraten sind.

Im zweiten Teil werden wir den heliozentrischen Kosmos hinter
uns lassen und nachvollziehen, wie die Astronomie in den letzten hun-
dertfünfzig Jahren mehr und mehr über die Beschaffenheit des Kos-
mos jenseits unseres Sonnensystems erfahren konnte. Wir kommen
unweigerlich zu einem der dynamischsten aktuellen Forschungsgebiete,
der Suche nach Exoplaneten, die so schnell voranschreitet, dass dieses
Buch schon nicht mehr ganz aktuell sein wird, wenn die Drucker-
schwärze trocknet.

Die Geschichte der kopernikanischen Wende trifft einen Kern der
geistigen Revolution, die zum naturwissenschaftlich geprägten Welt-
und Menschenbild der Gegenwart führte. Mit der Exoplanetensuche
hat sie erneut Fahrt aufgenommen. Im Gegensatz zu manchem For-
schungsgebiet der gegenwärtigen Naturwissenschaft, wie beispielswei-
se der Quantenphysik, gründet sie auf Erfahrungen und Zusammen-

Vorwort

XIII

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


hängen, die jedem Interessierten zugänglich sind und damit auch von
jedem nachvollzogen werden können. Wie kann es sein, dass wir in
unvorstellbar großer Geschwindigkeit auf unserer Erde um die Sonne
und durchs All fallen, ohne etwas davon zu bemerken? Woher nehmen
wir die Sicherheit, dass wir uns die Größe des Universums und die
Zeittiefe der Genese unseres Universums nicht nur einbilden? Wie
lässt sich heute redlich darüber nachdenken, ob wir uns, wenn nicht
im physischen, so doch vielleicht im „Sinnzentrum‟ des Universums
befinden, sich die kosmische Welt zwar nicht um uns dreht, es aber
trotzdem um uns geht, wie uns religiöse Narrative suggerieren? Und
was bedeutet es, wenn auch hier das „kopernikanische Prinzip‟ gilt
und wir uns nicht im kosmischen Sinnzentrum verorten können? Ge-
hen wir gekränkt oder geläutert aus diesem vielleicht nötigen weltan-
schaulichen Paradigmenwechsel hervor?

Diese Fragen treffen zentral das Spannungsverhältnis zwischen
überkommenen Weltbildern und dem, was sich der forschenden Ver-
nunft durch Naturwissenschaft und Philosophie immer mehr auftut.
Sie sind für jeden im Grundsatz nachvollziehbar und sollten deshalb
unverzichtbarer Bestandteil humanistischer Bildung sein. Ich möchte
aufzeigen, dass die Auseinandersetzung mit den gestellten Fragen zu
einem bescheideneren Verhältnis zum blauen Planeten führen kann,
auf dem wir leben und dessen Potenzial wir auf Kosten zukünftiger
Generationen überstrapazieren. Sie kann uns von anthropozentrischer
Selbstüberschätzung heilen und damit zur geistigen Gesundung des
Menschen beitragen, die so überaus notwendig ist. Davon bin ich
überzeugt.

Vorwort

XIV

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Prolog: Nikolaus Kopernikus

„Nur eine Hypothese! Mein astronomisches Lebenswerk nichts als eine
neue Rechenhilfe ohne Anspruch auf Wahrheit?‟ Nikolaus Kopernikus
war nicht der Mensch, der sich zu Emotionen hinreißen ließ, schon
gar nicht jetzt, im gesetzten Alter von 68 Jahren. Und doch ließen ihn
die Worte Osianders nicht kalt.

An diesem sonnigen Junitag Anno Domini 1542 gönnte er sich
keine Ruhe und verbrachte viele Stunden über seine Aufzeichnungen
gebeugt im Turm am Frauenburger Dom. Die Sonne senkte sich dem
Horizont entgegen und strahlte verlockend in die Studierstube. Koper-
nikus legte den Brief des Osiander auf seinen Eichentisch, ging zum
Fenster und ließ seine Augen in die Ferne schweifen. Von der Anhöhe
der Domburg aus, die den Backsteindom umgibt, konnte er ungehin-
dert über das flache Ermland an das Ufer des Frischen Haffs blicken.
Am Horizont ahnte er im Dunst der warmen Sommerluft die Frische
Nehrung. Er ließ die Ruhe dieses Sommertages auf sich wirken, die
vom langsamen, unaufhaltsamen Tagesgang der Sonne bestimmt wur-
de.

„Ruhe!‟ Kopernikus lächelt in sich hinein. Behauptet er doch, dass
diese Ruhe eine scheinbare sei. Dass wir uns täglich in unvorstellbarer
Geschwindigkeit um die Erdachse drehen. Unaufhaltsam. Während
die Sonne, so bewegt sie uns erscheint, die eigentlich Ruhende im Uni-
versum ist. „Nun ja, ich kann nachvollziehen, dass das einfache Volk
diese Lehren nicht versteht‟, dachte er, „diese Wissenschaft ist nicht
für jedermann bestimmt.‟ Er erinnerte sich, wie er wegen seiner unge-
wohnten Gedankengänge von einem Elbinger Schulmeister mit einem
Schauspiel vor aller Öffentlichkeit lächerlich gemacht wurde. „Wider-
lich!‟ Dabei lag der Elbinger Unmut ihm gegenüber in seinen Bemü-
hungen begründet, Elbing, Danzig und Thorn das Münzrecht abzu-
sprechen, um der ständigen Geldentwertung entgegenzuwirken.

Was versteht der einfache Mann von Philosophie? Kopernikus hat
seine astronomischen Studien für die gebildete Welt verfasst. Doch

XV

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


auch hier sind die Verhältnisse nicht einfacher geworden, seit Luther
vor 25 Jahren seine Thesen an das Portal der Wittenberger Schlosskir-
che heftete und die christliche Welt spaltete. Wehmütig erinnerte sich
Kopernikus an seine Studienzeit, die ihn nach Norditalien geführt hat-
te. Wie frei und offen konnte man sich dort von den atemberaubenden
Gedanken der griechischen Philosophen anregen lassen. Er erinnerte
sich an Domenico Novara, bei dem er während seiner Zeit in Bologna
lebte und der sicher seinen Teil geleistet hatte, um ihn für die Wissen-
schaft der Himmelsbewegungen zu begeistern. Ganz offen hatten sie
über Zweifel nachgedacht, die Novara an der ptolemäischen Sichtweise
äußerte, nach der die Erde im Mittelpunkt unbewegt ruht und die täg-
lichen und jährlichen Bewegungen der Gestirne durch kompliziert in-
einander geschachtelte Kreisbewegungen zustande kommen. „Hier
sind Korrekturen nötig!‟, hatte Domenico Novara immer wieder be-
kräftigt. Korrekturen, denen Kopernikus seine seltenen freien Stunden
widmete und die er in seinem Werk beschreibt.

Doch schon jetzt war Kopernikus klar, dass sich die gebildete Welt
schwertun würde mit seinen Gedankengängen. Und irgendwie beun-
ruhigte auch Kopernikus selbst die Tragweite seiner Gedanken.

Sein Blick richtete sich zur Sonne – mit ihrem Licht, so hell, dass
man es dem Auge nicht zumuten kann. Und so sehr es dem Augen-
schein widerspricht, sie ist das Zentrum, um das sich der Kosmos
dreht, nicht wir! Ein kühner Gedanke, fürwahr. Zumal wir Jahr für
Jahr eine ungeheure Reise vollführen. In einem halben Jahr werden wir
hinter dem Lichtgestirn sein an einem Ort, doppelt so weit von uns
entfernt, wie die Sonne selbst.

„Nicht die Erde, sondern die Sonne ist das Zentrum des Univer-
sums!‟ Auch Kopernikus war es nicht leichtgefallen, sich an diesen Ge-
danken zu gewöhnen. Denn die Heilsgeschichte des Menschen spielt
sich zweifelsohne auf der Erde ab. Von der Schöpfung über den Sün-
denfall, die Erlösungstat Christi bis zum Jüngsten Gericht. Die Erde ist
das Zentrum der kosmischen Geschichte, deren Geschicke im Auftrag
des Herrn von der heiligen katholischen Kirche gelenkt werden. Da-
von war Kopernikus überzeugt und als Frauenburger Domherr hat er
diesen Geschicken mit aller Kraft zeit seines Lebens gedient.

Doch er hatte den Lauf der Sonne, des Mondes und vor allem der
Planeten beobachtet. Er hatte Mondfinsternisse gesehen, wie die in

Prolog: Nikolaus Kopernikus

XVI

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Rom am 6. November 1500, die ihn so tief beeindruckt hatte, dass er
sich heute, 42 Jahre später, genau an sie erinnern konnte: „Es war in
der Nacht, genau zwei Stunden nach Mitternacht.‟ Oft verfolgte er, wie
Mars, Jupiter und Saturn über Monate ihre gewaltigen Planetenschlei-
fen vor den Tierkreissternbildern vollzogen; ein Himmelsschauspiel,
das man in dieser Weise bei Venus und Merkur nicht beobachten
kann. Die Bewegungsbilder der Planeten hatten griechische Gelehrte
mit einer komplizierten kosmischen Geometrie zu fassen versucht.
Aber es lassen sich die Muster, die die Planeten in den Nachthimmel
zeichnen, in großer Klarheit verstehen, wenn man – ja, wenn man die
Sonne ins Zentrum der Welt stellt und nicht die Erde. In einem wurde
sich Kopernikus zunehmend sicher: Seine neue Sicht ist nicht nur eine
Hypothese, eine einfachere Rechenvariante für die Planetenpositionen:
„Nein! Keine Hypothese, sondern sie ist kosmische Tatsache, die zwar
dem unmittelbaren Augenschein widerspricht, die aber durch beharrli-
che Beobachtung und durch den scharfen Verstand des Menschen auf-
findbar ist‟, dachte Kopernikus immer wieder.

Aber warum steht hiervon nichts in der Bibel, ja, bei Josua sogar
das Gegenteil? So berichtete ihm Rheticus von ablehnenden Äußerun-
gen Luthers seinen heliozentrischen Gedanken gegenüber. Luther, der
die Bibel so ernst nahm wie kein zweiter Theologe. Gab es an diesem
Widerspruch kein Rütteln? Kopernikus war mehr Staatsmann als Bi-
belgelehrter. So wurde es ihm ein Bedürfnis, vor der Veröffentlichung
seines Werkes Klarheit über die Bibelverträglichkeit der neuen Astro-
nomie zu erhalten. Deshalb schrieb er den Brief an Rheticus‛ Nürnber-
ger Freund Osiander, einen Bibelgelehrten und Lutheraner. Und dieser
riet, dem Werk eine Vorrede voranzustellen, die das Ganze als Hypo-
these, als reine Rechenhilfe, hinstellen sollte: „Nie!‟

Kopernikus merkte sein hohes Alter immer deutlicher und dankte
dem Herrn dafür, dass er ihn mit einer kernigen Gesundheit ausgestat-
tet hatte. Als Arzt wusste er seine Gesundheit nur zu gut zu schätzen.
Erst im Frühjahr war er von Herzog Albrecht nach Königsberg gerufen
worden, um dessen Freund und Ratgeber Georg von Kunheim zu ku-
rieren. Doch statt sich im Alter mehr Ruhe zu gönnen, ließ er sich vom
jugendlichen Eifer des Joachim Rheticus anstecken und vollendete
nach lebenslangem Zögern die Veröffentlichung seiner astronomi-
schen Aufzeichnungen. Kopernikus musste über sich selbst den Kopf

Prolog: Nikolaus Kopernikus

XVII

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


schütteln, ging zurück an seinen Schreibtisch, setzte sich und schloss
für einen Moment die Augen.

Joachim Rheticus: Dieser jugendliche Komet, der seine Altersruhe
aufwühlte. Er war vor über drei Jahren vor seiner Tür aufgetaucht und
hatte sein Herz im Sturm erobert. Der 25-jährige war schon Professor
für Mathematik und Astronomie in Wittenberg, der gleichen Universi-
tät, an der Luther und Melanchthon lehrten. Dort hatte er vom Com-
mentariolus gehört, den Kopernikus als Gedankenskizze verfasst und
einigen ausgewählten Zeitgenossen vorgelegt hatte – lang ist es her.
Neugierig geworden, erbat sich Rheticus Forschungsurlaub und suchte
Kopernikus in Frauenburg auf. Und blieb.

Kopernikus hegte große Sympathien für den jungen Mann. Viel-
leicht auch deshalb, weil Joachim wie er selbst in jungen Jahren seinen
Vater verloren hatte, wenn auch unter dramatischeren Umständen.
Während sein eigener Vater in hohem Ansehen stand und eines natür-
lichen Todes starb, als er selbst gerade zehn Jahre alt war, wurde Rheti-
cus’ Vater, ein Arzt und Alchemist, der Hexerei angeklagt und hinge-
richtet, als der Junge Joachim 14 Jahre zählte.

Es war eine Freude zu sehen, wie Rheticus sein Manuskript stu-
dierte und die bewegte, aus dem Zentrum geratene Erde mit Feuereifer
in seine Vorstellungswelt aufnahm. Doch es war schnell klar, dass Rhe-
ticus mehr sein wollte als nur sein astronomischer Schüler ‒ sein Einzi-
ger. Er brachte Geschenke des mit ihm befreundeten Nürnberger Dru-
ckers Johannes Petreius mit, die ihn günstig stimmen sollten, die Ver-
öffentlichung seiner Ausführungen endlich zu beginnen. So gelang
Rheticus, was anderen Freunden nicht gelungen war: Kopernikus setz-
te sich erneut über sein Manuskript und stimmte einer Veröffentli-
chung zu. Um den Erfolg seiner Bemühungen dingfest zu machen,
schrieb Rheticus einen öffentlichen Brief, in dem er das Werk und die
Person des Kopernikus anpries, die „Narratio prima‟, und lies diese im
letzten Jahr drucken und in der gelehrten Welt vorab verbreiten.

Doch nicht nur die Astronomie beschäftigte das ungleiche Paar
seither. Beide nahmen die Arbeit an einem Kartenwerk Preußens wie-
der auf und vollendeten sie. Rheticus nutzte diese Tätigkeit, um eine
Schrift über die Herstellung von Landkarten zu verfassen.

Und doch verliefen die letzten Jahre nicht ungetrübt. Bischof Dan-
tiscus sah es nicht gern, dass er, Kopernikus, als sein Domherr sich so

Prolog: Nikolaus Kopernikus

XVIII

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


intensiv mit einem Reformierten abgab, was immer wieder zu Span-
nungen führte. Die zunehmende Polarisierung zwischen Reformierten
und den Katholischen bereiteten Kopernikus Sorgen. Theologische
Debatten wurden schärfer geführt als zuvor, und ideologische Linien-
treue bekam einen politischen Beigeschmack. Kopernikus sah das Kli-
ma für eine wohlwollende Aufnahme seiner neuen kosmischen Sicht-
weise schwinden: „Die Sonne als Zentrum der Welt, die dreifach be-
wegte Erde – und nichts davon steht in der Bibel, nichts in den Schrif-
ten der großen Philosophen und Kirchenmännern unserer Zeit.‟ So
war es Rheticus’ Idee, den Brief an Alexander Osiander zu schreiben,
mit dem dieser befreundet war. – Aber die neue Astronomie zum rei-
nen Rechenmodell herabstufen lassen, das wollte auch Rheticus nicht.

Kopernikus wendete sich erneut den Unterlagen auf seinem
Schreibtisch zu, dem ersten Teil des Manuskriptes für den Druck in
Nürnberg. Fast hundert Jahre, nachdem Gutenberg in Mainz die erste
Bibel hatte drucken lassen, war es für Kopernikus ein schwindelerre-
gender Gedanke, dass sein Werk gleich tausend Mal vervielfältigt und
entsprechend von unzähligen Menschen gelesen werden sollte. „Eine
gute Empfehlung braucht es da schon.‟

Einer Intuition folgend, holte Kopernikus aus der Mappe einen al-
ten Brief. Er wurde von Nikolaus von Schönberg, Kardinal des südita-
lienischen Capua, am 1. November 1536 geschrieben:

„Intellexeram enim te non modo veterum mathematicorum [...] Ich hatte
nämlich davon Kenntnis erhalten, dass du dich nicht nur auf die Entde-
ckungen der alten Mathematiker [...] verstehst, sondern auch eine neue
Weltberechnung aufgestellt hast, in der du lehrst, die Erde bewege sich, die
Sonne nehme den untersten und somit den Mittelplatz der Welt ein [...] Aus
diesem Grunde, hochgelehrter Mann, bitte ich dich inständig, dass du diesen
deinen Fund den Gelehrten allgemein zugänglich machst.‟ 2

Schönberg versprach Kopernikus, dass er Gesandte schicken würde,
die Abschriften anfertigen sollten. Leider verstarb der Kardinal im
Spätsommer des darauffolgenden Jahres, sodass ein Druck nicht zu-
stande kam. Kardinal Schönberg war als Gesandter des Papstes ein
weit gereister Mann, der durch ganz Europa kam und dadurch einen
offenen Geist entwickelte für die Vielfalt der Denkweisen über die Welt.
So veranlasste Schönberg drei Jahre, bevor er den Brief an Kopernikus
schrieb, seinen Sekretär und Gelehrten Johann Albert Widmanstadt in

Prolog: Nikolaus Kopernikus

XIX

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


den Gärten des Vatikans Papst Clemens’ VII., die kopernikanischen
Gedanken, die ihm durch den Commentariolus bekannt waren, vorzu-
tragen. Kopernikus hatte nie davon erfahren, dass es eine Beanstan-
dung vonseiten des Papstes gegeben habe. Clemens VII. stammte aus
dem Hause Medici ‒ War dies Garant für ein offenes Ohr Neuerungen
gegenüber? Leider verstarb auch er im folgenden Jahr nach zehnjähri-
gem Pontifikat.

„Und doch ... dieser Brief ist eine Wurzel, die bis in den Boden des
Vatikans reicht!‟, dachte Kopernikus und entschloss sich, den Brief sei-
nem Werk als gutes Omen voranzustellen.

Ein Jahr später, am 24. Mai 1543, lag Nikolaus Kopernikus auf
dem Sterbebett. Am selben Tag erreichte ihn die erste Druckausgabe
seines „De revolutionibus orbium coelestium‟. Mit dem Vorwort des
Osiander! Ob Kopernikus dies noch bewusst wurde, wissen wir nicht.

Wenn Jahrzehnte später das heliozentrische Weltbild zum Allge-
meingut wird, ist die Hauptarbeit des Domherren zu Frauenburg, das
Umschmelzen der geozentrischen zur heliozentrischen Mathematik,
längst eine Randnotiz der Wissenschaftsgeschichte. Der Mut aber, mit
dem erkennenden Verstand die Überzeugungskraft des unmittelbaren
Sinneseindrucks gegen die Denkgewohnheiten seiner Zeit infrage zu
stellen, macht seinen Namen unsterblich und brennt ihn bis heute ins
kollektive Gedächtnis ein. Zu Recht!

Prolog: Nikolaus Kopernikus

XX

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Die Genese der christlich-
geozentrischen Kosmologie

Teil 1:

1

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der geozentrische Kosmos der Antike

Mesopotamische Astronomie

Einen Einblick in die Ausgangspunkte des kosmologischen Denkens
der europäischen Antike haben wir der Sammelwut eines assyrischen
Königs mit dem Namen Assurbanipal (668–630 v. u. Z.) zu verdanken.
In den fast 40 Jahren seiner Herrschaft füllte er die Bibliothek seines
Palastes in Ninive, heute im Irak gelegen, mit über 25.000 Tontafeln. Er
hatte den Anspruch, das gesamte Wissen seiner Zeit zusammenzutra-
gen und zu katalogisieren. Kurz nach Assurbanipals Tod wurde Ninive
zerstört und überdauerte als Ruine bis zu seiner Wiederentdeckung
Mitte des 19. Jahrhunderts. Bis heute sind die Tontafeln eine zentrale
Quelle für die Erforschung des mesopotamischen Kulturraums. Assur-
banipal rühmte sich, als einer der wenigen Könige seiner Zeit lesen,
schreiben und rechnen zu können und auch der „Wissenschaft von
den Vorzeichen am Himmel‟ mächtig zu sein. So finden sich neben
einer Abschrift des Gilgamesch-Epos und Werken der Mathematik
und Medizin auch umfangreiche astronomische Beobachtungstabel-
len, die viele Jahrhunderte zurückreichen, darunter ca. 7000 sogenann-
te Omentafeln.

„Wenn Venus in ihrem Feuerlicht die Brust des Skorpions beleuchtet, dessen
Schwanz dunkel ist und dessen Hörner hell leuchten, so wird Regen und
Hochflut das Land verwüsten. Ochsen und Großvieh wird dezimiert wer-
den.‟

Für die Omensammlung typisch ist das „Wenn-dann-Schema‟. So
heißt es darin beispielsweise: Zuerst steht eine astronomische Konstel-
lation, die nachfolgend mit einem biografisch oder geschichtlich be-
deutsamen Ereignis parallelisiert wird. Unschwer sind hier die Wur-
zeln der Astrologie zu erkennen. Der Himmel des jährlichen Wechsels
der Sternbilder und des Erscheinens und Verschwindens der Planeten
wurde als Teil der Natur verstanden, die das Leben einmal begünstigte,

Der geozentrische Kosmos der Antike

2

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


ein anderes Mal bedrohte. Sterne stellten nicht, wie für uns heute, eine
ferne Kulisse dar. Der Himmel wurde als Teil der Natur erlebt, die das
Leben des Einzelnen und der Gemeinschaft bestimmte. So ergab es
Sinn, auf Parallelen zwischen himmlischen Erscheinungen und irdi-
schem Geschehen zu achten und diesen Erfahrungsschatz festzuhalten.

Interessanterweise spielen hier die Planeten eine zentrale Rolle.
Die sichtbaren Wandelsterne prägen dem sonst gleichförmigen An-
blick des gestirnten Himmels eine belebende Vielfalt an Konstellatio-
nen ein, die der Unberechenbarkeit des menschlichen Lebens ent-
spricht. Will man die „Zeichen am Himmel‟ korrekt deuten und viel-
leicht sogar Voraussagen treffen, so braucht es zweierlei: exakte und
umfangreiche Beobachtungen des Sternenhimmels über Jahrhunderte
hinweg und einen Schlüssel, um zukünftige Sternenkonstellationen
vorherzusagen. Beides haben die mesopotamischen Kulturen hervor-
gebracht. So finden sich Listen mit vollständigen Aufzeichnungen der
Daten von Mond- und Sonnenfinsternissen, der heliakische Aufgänge
Dutzender Sterne und genaue Beschreibungen der Bewegungen des
Mondes und der Planeten. Von diesen Kenntnissen profitierten alle
späteren Astronomen der Antike.

Allerdings entwickelten die Babylonier keine kosmologischen Mo-
dellvorstellungen, mit denen sie die Beobachtungsresultate zu erklären
suchten. Vielmehr extrahierten sie aus den Beobachtungsreihen die
Rhythmen der Konstellationen und projizierten diese Rhythmen in die
Zukunft. So kamen sie zu erstaunlich guten astronomisch-astrologi-
schen Vorhersagen.

Sonnen- und Mondkalender

Der Schwerpunkt der ägyptischen Astronomie lag im Kalenderwesen.
So hat der von uns benutzte auf den Sonnenlauf bezogene Kalender in
Ägypten seine Wurzeln. Er wurde von Julius Cäsar aus dem Land am
Nil nach Rom übertragen („julianischer Kalender‟) um, wie noch zu
zeigen ist, im Mittelalter seine bisher letzte Reform zu erfahren („gre-
gorianischer Kalender‟). Man beschreibt die ägyptische Sternenkunde
als „religiöse Astronomie‟, weil alles dem kultisch-zeremoniellen Gang
durch das Jahr diente. Die rund 360 Tage des Jahres waren die bestim-

Sonnen- und Mondkalender

3

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


mende Größe. So leitet sich heute noch die Gradzahl eines Vollkreises
von dieser Gegebenheit ab. Die Sonne als dominierendes Gestirn voll-
endet nach dieser Zeit ihren Jahreskreis. Die fehlenden fünf bis sechs
Tage zum tatsächlichen Jahreslauf galten als eingeschobene, heilige
„Tage zwischen den Jahren‟, die religiös begangen wurden wie die „ge-
weihten Nächte‟ anderer Kulturen.3 Das Leben in Ägypten hing am
Nil, der durch jährliche Überflutungen für fruchtbare Böden sorgte.
Diese wiederum trat etwa beim heliakischen Aufgang des Hundsster-
nes Sirius (in Ägypten Sothis) ein; mit diesem Ereignis nahm daher
das ägyptische Jahr seinen kalendarischen Anfang. Der Jahresbeginn
mit der Wintersonnenwende ist dagegen für nördlichere Kulturen cha-
rakteristisch, wo das Wiederaufsteigen der Sonne die Verdrängung der
Kälte verspricht.

Für andere Kulturen Nordafrikas war der Jahreswechsel weniger
bedeutsam. Der durch die Mondphasen bedingte Helligkeitswechsel
am Abend und in der Nacht war in diesen Gegenden für das Leben
wichtiger als die Veränderung der Tageslänge übers Jahr mit ihren
Konsequenzen für das Klima. Hier wurden Mondkalender entwickelt,
die im Islam und Judentum bis heute erhalten sind.4 Die Einteilung des
Jahres in Monate und die Unterteilung des Monats in Siebentageswo-
chen (dies entspricht etwa den Tagen zwischen den Mondphasen) geht
auf die Babylonier zurück. Die Mondrhythmen zur Zeitberechnung zu
verwenden und mit den Sonnenrhythmen in Einklang zu bringen, bil-
dete eine der Herausforderungen der frühgeschichtlichen Astronomie,
die zur Geburt der Wissenschaft beigetragen hat.5

Hesiod

Aus dem antiken Griechenland ist ein Schriftzeugnis überliefert, das
die Aufgabe der Himmelsbeobachtung in vorwissenschaftlicher Zeit
dokumentiert. Es stammt von Hesiod. Er lebte als Landwirt nordwest-
lich von Athen. Neben Homers Ilias und Odyssee verdanken wir vor
allem seinen Schriften unsere Kenntnisse der griechischen Mythologie.
Viele dieser Mythen standen Pate für die europäische Benennung der
Sternbilder: Man denke an Orion, Andromeda, Pegasus und Kassio-
peia, um nur einige zu nennen. Zwei Schriften gehen auf ihn zurück,

Der geozentrische Kosmos der Antike

4

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


die „Theogonie‟ und das Lehrgedicht „Werke und Tage‟, die beide etwa
700 v. u. Z. entstanden. Hier ein Ausschnitt aus „Werke und Tage‟:

„Gehen des Atlas Töchter am Himmel dir auf, die Plejaden,
Magst du die Ernte beginnen, die Saat, wann nieder sie sinken.
Vierzig Nächte und Tage hindurch sind diese verborgen, erscheinen jedoch
alsbald mit des rollenden Jahres Rücklauf wieder
sobald für die Ernte das Eisen geschärft wird.
[…]
Wenn jetzt mitten am Himmel Orion und Sirius aufsteigt,
Eos zugleich den Arkturos, die rosenfingrige, anschaut,
dann lies sämtliche Trauben, o Perseus, bring sie nach Hause
[…].
Aber sobald die Plejaden nun sinken, die Macht des Orion
und die Hyaden, gedenk, rechtzeitig das Saatland zu pflügen.
So nun dürfte das Jahr für den Landbau passend benützt sein.‟

Unmittelbar wird deutlich, dass die Beobachtung des Wechsels der Ge-
stirne Kalenderfunktion hatte: Gepflügt, gesät und geerntet wurde,
wenn die Sterne die passende Zeit anzeigten. Die Existenz der Men-
schen war bestimmt vom täglichen und jährlichen Rhythmus der Na-
tur, zu der auch der Himmel gehörte. Weder Internet noch Fernsehen,
ja noch nicht einmal elektrisches Licht lenkten sie vom Erleben der
Landschaft ab. Wir müssen davon ausgehen, dass der Himmel mit sei-
nen Sternbildern kein unbekanntes Terrain war, wie dies heute oftmals
der Fall ist, sondern allgegenwärtiger Erfahrungsinhalt. Davon zeugen
die Bilder im Lehrgedicht Hesiods.

Man sah die Sterne sicher nicht als unendlich weit entfernte Ob-
jekte. Vielmehr wurde der Himmel wohl ähnlich wahrgenommen, wie
ihn der naive Sinn eines Kleinkindes sieht – naiv im positivsten Sinne,
also ursprünglich und unvoreingenommen. So fragte mich bei einer
winterlichen Abendrunde mein dreijähriger Sohn: „Warum wandert
der Mond immer mit uns mit?‟ Solche Fragen zeigen, was Erwachse-
nen meist nicht mehr bewusst ist. Der unmittelbare Eindruck, den wir
vom Mond oder den Sternen haben, zwingt uns nicht, auf ihre unge-
heure Entfernung zu schließen. Die Gestirne des nächtlichen Himmels
werden vielmehr in den Eindruck der erlebten Landschaft integriert.

Für die Menschen des antiken Griechenlands waren die Sternbild-
konstellationen keine Kulisse, aufgestellt hinter der Horizontlinie, son-
dern Teil des Wechsels der Jahreszeiten in ihrer Landschaft. Und wenn

Hesiod

5

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


wir davon ausgehen, dass die Menschen früher ebenso häufig in den
Himmel geschaut haben wie wir in den Kalender, dann können wir si-
cher sein, dass ihnen die Sternbilder so vertraut waren wie uns die
Morgenzeitung. Mit dem Anblick des am abendlichen Osthimmel auf-
steigen Sternbilds Orion beispielsweise wird der Mensch der Frühzeit
eine andere Naturstimmung verbunden haben als mit dem Anblick der
liegenden, zarten Mondsichel am Westhimmel. Ersterer ist charakteris-
tisch für den Winter, letztere für das Wiedererwachen der Natur im
zeitigen Frühjahr. Dieser Gesamteindruck der Natur schwang bei den
Hörern Hesiods mit, wenn es hieß: „[...] sobald des Orion Macht sich
gezeigt hat [...].‟

So kraftvoll sich die Natur im Winter präsentiert, so markant ist
auch das Sternbild Orion, in das sich leicht eine menschliche Gestalt
hineinsehen lässt. Bei den Griechen ein Jäger, der von seinen Jagdhun-
den begleitet wird, die als Sternbilder im Umkreis des Orion zu finden
sind. Orion stellt den schönen Plejaden, den sieben Töchtern des Atlas,
nach, die er allerdings nie erreichen soll. Das Bild des von unstillbarem
Verlangen getriebenen Jägers verband sich so mit dem erlebten Cha-
rakter des Winterhalbjahres. Diese Mischung aus Poesie und der Stim-
mung, die das Erleben der Jahreszeit hinterlässt, verbunden mit dem
Anblick der dazugehörenden Sternbilder, muss den Gesamteindruck
ausgemacht haben, der den Menschen das mythologische Verstehen
der Welt ermöglichte.

So wurde der Eindruck des gestirnten Himmels zum Bild für er-
lebte Qualitäten. Die Sonne mit ihrer Kraft, Leben zu spenden, aber
auch zu versengen und auszudörren – im sommertrockenen Griechen-
land eine alljährliche Erfahrung –, wurde als männliche Qualität erfah-
ren und in den Mythen des Sonnengottes Helios oder Apollon zum
Ausdruck gebracht. Der Mond hingegen wurde als weibliche Qualität
erfahren und mit dem Sagenkreis der Selene verbunden. Dies lässt sich
durch seine Beziehung zum Wasser verstehen, die durch den im
Mondrhythmus erfolgenden Wechsel von Ebbe und Flut erlebt wurde,
durch seine wachsende und vergehende Lichtgestalt, das monatliche
Motiv vom „Stirb und Werde‟, und nicht zuletzt durch den zeitglei-
chen Monatsrhythmus der Frau.

Wenn man der Beobachtung der Sterne in der damaligen Zeit Ka-
lenderfunktion zuspricht, so darf man dies nicht verwechseln mit dem

Der geozentrische Kosmos der Antike

6

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


nüchternen Planen am „Timer‟ des modernen Menschen. Der Anblick
der Sternbilder stand in Verbindung mit einem intensiven Erleben der
Jahres- und Tageszeiten mit ihren Qualitäten.

Wanderung der Sonne und die Bewegungen der Fixsternsphäre

Vierzig Tage und Nächte sind die Plejaden, Atlas’ Töchter, verborgen,
„erscheinen jedoch alsbald mit des rollenden Jahres Rücklauf wieder‟, so
schildert Hesiod. Was meint er mit dieser eigentümlichen Ausdrucks-
weise? Hesiod lebte zwischen Athen und Delphi, dem Heiligtum des
Sonnengottes Apollon, der als Lenker des Sonnenwagens dargestellt
wurde. In Gestalt der Sonne steigt Apollon damit täglich im Osten em-
por, „rollt‟ über Süden und geht im Westen unter, damit folgt er der
täglichen Bewegung aller Gestirne, seien es die Fixsterne oder die Pla-
neten. Nach Süden gewendet, ist eine Kreisbewegung der Gestirne im
Uhrzeigersinn zu beobachten, die exakt im Süden – am sogenannten
Meridian – ihren höchsten Punkt der täglichen Bahn erreichen, ihre
„obere Kulmination‟. Nach Norden gewendet, erscheint die gleiche
Bewegung als Kreisen um den Nordstern gegen den Uhrzeigersinn,
wobei die Gestirne unterhalb des Nordsterns ihren tiefsten Punkt der
Tagesrotation erreichen, die sogenannte „untere Kulmination‟6.

Doch „des rollenden Jahres Rücklauf‟ – was ist damit gemeint?
Hierfür müssen wir das tägliche „Rollen‟ des Himmels gedanklich an-
halten und darauf achten, wie sich die Gestirne untereinander verhal-
ten. Abbildung 17 zeigt einen der markantesten Himmelsausschnitte:
Im Zentrum befindet sich der Orion, dessen Gürtelsterne nach links
unten auf den hellen Stern Sirius im Großen Hund weisen und nach
rechts oben auf einen deutlichen „Sternpfeil‟. Dieser stellt das Zen-
trum des Sternbildes Stier dar, ein offener Sternhaufen mit dem Na-
men „Hyaden‟. Etwas weiter rechts oben befindet sich das Siebenge-
stirn, die Plejaden.

Wanderung der Sonne und die Bewegungen der Fixsternsphäre

7

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Dieser Himmelsausschnitt wird dargestellt im Jahr 700 v. u. Z., am
21. März, mit Blick nach Süden (die senkrechte Linie stellt den Meridi-
an dar, also die exakte Südrichtung). Betrachtet man den gleichen
Himmelsausschnitt am 21. April bzw. am 21. Mai (hier in die gleiche
Abbildung hineingezeichnet), dann fällt auf, dass in dieser Zeit die
Sonne (Apoll) wandert, und zwar nicht von Ost nach West (d. h. von
links nach rechts) wie während der Tagesrotation, sondern entgegen-
gesetzt von West nach Ost: des rollenden Jahres rückwärts eben! Die
Sonne bleibt also gegenüber den Sternen eine kleine Weile zurück (vier
Minuten pro Tag).8 Sie wandert damit entgegen der Tagesbewegung,
also „rückwärts‟!

Die Sonne steht nicht still. Sie ist kein Fixstern und zählte in der
Antike daher zu den Planeten (gr. planáomai = umherirren, umher-
schweifen), zu den Wandelsternen. Sie zieht binnen eines Jahres durch
den Fixsternhimmel. Ihre Bahn wurde von den Griechen Ekliptik ge-
nannt, von „ekleipsis‟ (gr. das Verschwinden), da hier alle Mond- und
Sonnenfinsternisse stattfinden. In der Umgebung der Sonnenbahn lie-
gen zwölf markante Sternbilder, die von der Sonne ungefähr im Mo-
natsabstand durchwandert werden. Es handelt sich um die Tierkreis-
sternbilder, die den meisten als Zeichen seiner Geburt bekannt sind:
der Stier etwa oder der Löwe. Alle beobachtbaren Planetenbahnen ge-

Der geozentrische Kosmos der Antike

8

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


nauso wie die des Mondes verlaufen auf einem Band um die Ekliptik.
Die Ekliptik verläuft direkt zwischen den Hyaden und den Plejaden,
die das „goldene Tor der Ekliptik‟ bilden.

Nun kann man die Sonnenbewegung vor den Fixsternen nicht di-
rekt verfolgen, da das Blau des Himmels alle Sterne überstrahlt und
wir die (auch am Tage vorhandenen) Sterne nicht beobachten können.
Doch infolge der Sonnenwanderung verändert sich der Himmelsan-
blick kurz vor Sonnenaufgang bzw. kurz nach Sonnenuntergang. In
Abbildung 2 ist zunächst die Situation im Jahr 700 v. u. Z., am 1. Juni
morgens um 4:00 Uhr, bei Einsetzten der Morgendämmerung mit
Blick nach Osten dargestellt.9 Am Horizont gehen gerade die Hyaden
auf, während die Plejaden schon deutlich über dem Horizont stehen
und so in der Morgendämmerung ausgemacht werden können. Von
Tag zu Tag sind die Plejaden höher am Morgenhimmel zu sehen, ge-
hen früher vor Sonnenaufgang auf und werden deutlicher erkennbar.
In der Abbildung sind die Positionen am 15. Juni und 24. Juni darge-
stellt.

Auf diese Beobachtung verweist in Hesiods Gedicht die Formulierung
„Gehen des Atlas’ Töchter am Himmel dir auf, die Plejaden, magst du die
Ernte beginnen‟. Man spricht vom „heliakischen Aufgang‟ der Gestir-
ne, dem Sichtbarwerden der Sterne vor Sonnenaufgang im Osten,

Wanderung der Sonne und die Bewegungen der Fixsternsphäre

9

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


nachdem sie viele Wochen hinter der Sonne standen und von ihr über-
strahlt wurden.

Denkt man die Bewegung weiter, so wird deutlich: Die Sterne er-
scheinen immer früher am Morgen, schließlich schon um Mitternacht,
später am Abendhimmel, bis sie nur noch kurz nach Sonnenuntergang
sichtbar sind, wenn sich die Sonne von Westen den Sternbildern nä-
hert. Sie werden – entsprechend den Verhältnissen am Morgenhimmel
– immer kürzer nach Sonnenuntergang sichtbar sein, bis sie in der
Abenddämmerung verschwinden. Hier spricht man vom „heliakischen
Untergang‟. Diese Sichtbarkeitsverhältnisse zeigen alle Sterne außer
denjenigen, die so nah um den Polarstern kreisen, dass sie nicht unter
dem Horizont versinken. Letztere nennt man zirkumpolare Sterne, da
sie ganzjährig sichtbar um den Polarstern kreisen.

Aus geozentrischer Sicht haben wir damit zwei Bewegungen vor
Augen:
– die tägliche Umdrehung aller Fixsterne von Ost nach West
– das langsame Zurückbleiben der Sonne, die in einem Jahr die

Tierkreissternbilder von West nach Ost durchwandert.

Hesiods Bauernkalender

Nun fällt es nicht mehr schwer, das Lehrgedicht weiter zu entschlüs-
seln: „Gehen des Atlas’ Töchter am Himmel dir auf, die Plejaden, magst
du die Ernte beginnen […].‟ Dies war, wie Abbildung 2 zeigte, etwa En-
de Mai, Anfang Juni der Fall. In Athen wurden am siebten Tag des Mo-
nats Thargelion (Mai/Juni) die Festzeit der Thargelien begangen, das
Hauptfest des Apollon. Man feierte das Reifen der Feldfrüchte und be-
reitete damit die Ernte vor. Opfergaben sollten Apollon gnädig stim-
men, damit er nicht mit dörrender Hitze die Ernte vernichtete. Man
muss bedenken, dass Athen im sommertrockenen, mediterranen Kli-
ma liegt, das durch seine trocken-heißen Sommer gekennzeichnet ist.

Das Pflügen des Ackers und die Aussaat müssen im niederschlags-
reichen Winter geschehen: „Aber sobald die Plejaden nun sinken, die
Macht des Orion und die Hyaden, gedenk, rechtzeitig das Saatland zu
pflügen. [...] Die Saat, wann nieder sie [die Plejaden] sinken.‟ Nach Son-
nenuntergang tauchten mitten im Winter die Hyaden und die Plejaden

Der geozentrische Kosmos der Antike

10

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


im Süden aus der Dämmerung auf und begannen, während der
Abendstunden herabzusinken.10 Im Mittelmeerraum ist die Winterzeit
regnerisch und nicht zu kalt. Dann muss die Aussaat erfolgen, damit
vor der sommerlichen Trockenheit genügend Zeit bleibt. Die Hyaden
stellen in der griechischen Mythologie die um ihren getöteten Bruder
weinenden Töchter des Atlas dar, deren Tränen als winterlicher Regen
auf die Erde kommen. Sie werden auch als Regengestirn bezeichnet.

Die Traubenernte für den Wein – wie auch die Olivenernte – ist im
Herbst nach der Sommerhitze zu bewerkstelligen: „Wenn jetzt mitten
am Himmel Orion und Sirius aufsteigt, Eos zugleich den Arkturos, die
rosenfingrige, anschaut, dann lies sämtliche Trauben.‟ Eos, die Göttin
der Morgenröte, gibt Arkturos frei. Dies ereignete sich Anfang Okto-
ber. Tatsächlich waren Orion und Sirius zu dieser Zeit schon hoch am
Himmel zu sehen. Das Erscheinen Arkturos’ in der Morgenröte gab
den Startschuss für die Trauben- und Olivenernte.11

Drei Bewegungen der Fixsternsphäre

In einer sternklaren Nacht mit freiem Horizontblick sieht man nahezu
den halben Sternenhimmel, je nach Jahreszeit und Standort auf der Er-
de allerdings wechselnde Ausschnitte. Insgesamt sind etwa 5000 helle-
re und schwache Sterne auszumachen, zu jedem Zeitpunkt also durch-
schnittlich 2500. Alle Sterne erscheinen auf einer gewölbten Sphäre,
der „Fixsternsphäre‟, da wir räumliche Tiefe in dieser Entfernung
nicht ausmachen können. Der menschliche Blick, der daraufhin orga-
nisiert ist, im Chaos Ordnung zu sehen, hat die Verteilung der helleren
Sterne zu Sternbildern zusammengefasst und diese zumeist mit mythi-
schen Namen versehen. Die wichtigsten europäischen Bezeichnungen
stammen aus der griechischen Sagenwelt. Ergänzt wurden sie in der
Neuzeit, im Besonderen auf der den Griechen noch unbekannten Süd-
hemisphäre.

Satte 20 Sternbilder zählen in unseren Breiten zu den „Leitsternbil-
dern‟, mit deren Hilfe man sich jederzeit am Himmel zurechtfindet.
Entgegen landläufiger Meinung ist es nicht besonders schwer, diese
Sternbilder zu erkennen und zu finden, wenn man einige wichtige Ori-
entierungslinien im Kopf hat. Auf meiner Homepage findet der inter-

Drei Bewegungen der Fixsternsphäre

11

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


essierte Leser eine Einführung, deren Ergebnis die hier abgedruckte
Sternkarte darstellt (Abbildung 3).

Die Fixsterne sind, wie schon der Name sagt, in ihren Verhältnissen
zueinander unbeweglich. Deshalb sehen wir auch heute noch die glei-
chen Sternbilder, wie seinerzeit der Sternbeobachter der Antike. Die
Verschiebungen der Fixsterne untereinander sind so langsam, dass nur
äußerst präzise Messungen diese Bewegungen erkennbar machen.

Aber vom irdischen Beobachter aus gesehen, sind drei Bewegun-
gen beobachtbar:
– Die erste ist die tägliche Umdrehung der Fixsternsphäre um die Er-

de. Die Rotationsachse steht über dem Nordpol der Erde senkrecht

Der geozentrische Kosmos der Antike

12

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


und verläuft (fast) durch den Nordstern, der damit im Mittelpunkt
der täglichen Kreisbewegungen aller Gestirne steht. 90° zum Nord-
pol findet sich als gedachte Linie der an den Himmel projizierte
Himmelsäquator. Abhängig vom Standpunkt auf der Erde (Breiten-
grad) sind die dem Polarstern näheren Sterne jederzeit beobacht-
bar, also auch in ihrer niedrigsten Position im Norden; man nennt
sie die „zirkumpolaren Sterne‟. Alle anderen gehen, wie die Sonne
und die anderen Planeten, in westlicher Himmelsrichtung unter, in
östlicher auf und sind damit in ihrer nördlichen Position nicht zu
sehen.12

– Die zweite Bewegung ergibt sich durch die Wanderung der Sonne
vor dem Fixsternhimmel entlang der Ekliptik. Wie beim heliaki-
schen Aufgang schon gezeigt, verändert sich dadurch der Anblick
des abendlichen, mitternächtlichen bzw. morgendlichen Himmels.
Die Sonne befindet sich hierbei im Sommerhalbjahr nördlich des
Himmelsäquators und im Winterhalbjahr südlich. Den höchsten
Punkt ihrer Bahn erreicht sie am Sommer-Sonnenwendpunkt
(21. Juni), dem längsten Tag des Jahres, den tiefsten am Winter-
Sonnenwendpunkt (21. Dezember), dem kürzesten Tag. Zweimal
im Jahr schneidet ihre Bahn den Himmelsäquator, was auf der Erde
dadurch bemerkbar wird, dass dann die Tage und Nächte exakt
gleich lang sind (Äquinoktien, um den 21. März und 23. Septem-
ber). Diese Schnittpunkte heißen Frühlings- und Herbstpunkt.
Eine nicht selbstverständliche Besonderheit ist, dass alle Planeten
einschließlich des Mondes ihre Bahnen entlang eines schmalen
Bandes um die Ekliptik ziehen; dieser Bereich ist in der Sternkarte
grau dargestellt.
Schon seit der Antike nimmt man den Frühlingspunkt als Aus-
gangspunkt für eine Unterteilung des Himmels in zwölf gleiche Ab-
schnitte (zu jeweils 30°), die Tierkreiszeichen. Sie sind den zwölf
Tierkreissternbildern entnommen, durch welche die Sonne jährlich
wandert, wobei sie während eines Mondumlaufes etwa ein Tier-
kreiszeichen weiterwandert.

– Um die dritte Bewegung zu erkennen, muss man den Fixsternhim-
mel über Jahrhunderte beobachten, da sie nur sehr langsam voran-
schreitet. Trotzdem war sie schon in der Antike bekannt. Bei ge-
nauerer Betrachtung der Sternkarte fällt auf, dass sich die Sonne,

Drei Bewegungen der Fixsternsphäre

13

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


wenn sie vor dem Tierkreissternbild Löwe vorbeiwandert, im Tier-
kreiszeichen Jungfrau befindet, also um einen Abschnitt im Kreis
der Tierkreiszeichen verschoben. Wie kann das sein, wenn die
Tierkreiszeichen die Sternbilder bezeichnen, die im jeweiligen Mo-
nat von der Sonne durchwandert werden. Dies war zur griechi-
schen Antike der Fall! Das bedeutet, dass sich die Ekliptik selber
langsam verschiebt, genau alle 2150 Jahre um ein Tierkreiszeichen
bzw. in 25.800 Jahren einmal durch alle Tierkreissternbilder hin-
durch. Damit verbunden verschiebt sich auch die Rotationsachse
der Fixsternsphäre. Sie kreist und wird sich in etwa 10.000 Jahren
in der Nähe der Wega befinden, um in einem viertel Jahrhundert-
tausend erneut an heutiger Stelle vorbeizuwandern. Diese Bewe-
gung nennt man Präzessionsbewegung.

Die sieben Planeten der Antike

Die Zahl der Himmelskörper, die man Planeten13 zugeordnet hat,
schwankte im Laufe der Astronomiegeschichte. In der antiken Kosmo-
logie betraf dies alle mit bloßen Augen sichtbaren Gestirne, die sich
vor dem Fixsternhimmel bewegten. Das bedeutet, neben Merkur, Ve-
nus, Mars, Jupiter und Saturn waren auch der Mond und die Sonne ein
Wandelstern, nicht hingegen die Erde, die unbeweglich im Mittelpunkt
des Kosmos ruhte. Mit der kopernikanischen Wende wurde die Erde
zum Planeten, während die Sonne diesen Status verlor. Allein der
Mond kreist weiterhin um die Erde und wird wie andere um Planeten
kreisende Körper nicht mehr den Planeten zugeordnet. Planeten sind
nun Himmelskörper, die um die Sonne kreisen. 1781 wurde der Planet
Uranus entdeckt und in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts sichtete
man zwischen Mars und Jupiter die Himmelskörper Juno, Vesta und
Astraea, wodurch sich die Zahl der Planeten erhöhte. Nachdem 1846
der Neptun hinzukam und zudem weitere Objekte zwischen Mars und
Jupiter, nannte man diese Objekte Asteroiden. 1930 wurde jenseits des
Neptun Pluto entdeckt und den Planeten zugeordnet. Seit 2006 zählt er
zu den Zwergplaneten, die zwar genügend Masse besitzen, um eine an-
nähernd kugelförmige Gestalt zu bilden, zu wenig allerdings, um ihre
Umlaufbahn von weiteren Objekten freizuräumen. Aktuell zählen wir

Der geozentrische Kosmos der Antike

14

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


in unserem Sonnensystem acht Planeten. Hinzu kommt eine ständig
steigende Zahl von Exoplaneten außerhalb unseres Sonnensystems,
von denen später die Rede sein wird.

Doch zurück zu den Planeten der Antike. Alle Planeten tragen
Götternamen. Sonne und Mond hießen bei den Griechen Helios und
Selene, bei den Römern Sol und Luna. Merkur ist der Götterbote, Ve-
nus die Göttin der Liebe, Mars der Kriegsgott, Jupiter der höchste Gott
der römischen Mythologie und Saturn der göttliche Vater Jupiters. Das
scheinbar regellose Umherschweifen der Planeten wurde als göttliche
Botschaft verstanden und hatte dadurch dem Menschen etwas mitzu-
teilen. Dies war für Astrologen aller Zeiten Anlass, die göttliche Spra-
che der Planeten zu verstehen und in Orakel umzusetzen. Das Bedürf-
nis, die „astrale Sprache der Götter‟ zu entziffern, und für Lebensent-
scheidungen zu nutzen, macht verständlich, warum das Planetensep-
tett aufmerksam beobachtet wurde, und ist ein Grund dafür, dass die
Zahl „Sieben‟ als heilige Zahl galt. Nicht von ungefähr hat die Woche
sieben Tage, die bis heute Planetennamen tragen. Auch in der deut-
schen Sprache ist dies beim Sonntag und Montag (Sonne und Mond)
direkt zu sehen. Der Dienstag ist der Mars-Tag, was im Französischen
„Mardi‟ erkennbar ist. Entsprechend ist der Mittwoch dem Merkur ge-
widmet, was im Französischen „Mercredi‟ deutlich wird. Der Don-
nerstag ist Jupitertag, wobei Jupiter im dem germanischen Pantheon
dem Donnergott „Donar‟ entsprach. Der Freitag ist Venustag, gleich-
gesetzt mit der germanischen Freya, und zuletzt ist der Samstag dem
Saturn gewidmet, was im englischen „Saturday‟ direkt sichtbar wird.

Durch ihre ständig wechselnde Position machen Planeten Zeit er-
lebbar und begründen damit kalendarische Maßeinheiten. Die Sieben-
zahl der Planeten selbst, verbunden mit den alle sieben Tage wechseln-
den Mondphasen, prägt die Woche. Der Rhythmus des Sonnenlaufes
markiert ein Jahr, der tägliche Umschwung der Gestirne einen Tag,
während der Mond den Monatsrhythmus vorgibt. Bis heute.

Ganz so chaotisch sind die Bewegungsmuster der Planeten aller-
dings nicht. Es gibt kein willkürliches Herumvagabundieren im ge-
samten Fixsternhimmel! Alle Bewegungsmuster der Planeten spielen
sich auf einem begrenzten Band um die Ekliptik ab, was den hier ver-
orteten Sternbildern eine wesentliche Rolle zukommen ließ. Es handelt
sich um die Tierkreissternbilder, den Zodiakus, nach dem die Tier-

Die sieben Planeten der Antike

15

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kreiszeichen benannt sind. Eine nächste fast durchgängige Regelmä-
ßigkeit ist die Tatsache, dass sich die Bewegungsrichtungen der Plane-
ten gleichen: Sie ist, wie schon am Beispiel der Sonne dargestellt, der
täglichen Bewegungsrichtung mit ihrem Aufgang im Osten und dem
Untergang im Westen gegenläufig. Da die Wanderbewegung der Pla-
neten vor dem Fixsternhimmel wesentlich langsamer erfolgt als der
Tagesumschwung, fällt sie erst auf, wenn man in Gedanken die Tages-
drehung des Fixsternhimmels anhält und täglich etwa zur gleichen
Stunde die Positionsveränderungen der Planeten notiert. Dann er-
kennt man, dass alle Planeten vor den Sternbildern des Tierkreises fast
immer von West nach Ost wandern.

Die genauere Beobachtung zeigt für alle Planeten charakteristische
Bewegungsbilder.

  
Sonne: Wie schon beschrieben, können wir die west-östliche Bewe-
gung der Sonne nicht direkt beobachten, da diese bei Tag die Fixsterne
überstrahlt. Wir bemerken vielmehr die Verschiebungen der zur glei-
chen Nachtzeit sichtbaren Fixsterne. Daher sehen wir am westlichen
Abendhimmel die Tierkreissternbilder, durch die die Sonne in den
darauffolgenden Wochen und Monaten ziehen wird. Umgekehrt gibt
die Sonne vor ihrem Aufgang die Sternbilder frei, durch die sie in den
Wochen zuvor gewandert ist. Da die Sonne in 365,24 Tagen einen
Durchgang durch die Ekliptik durchläuft, kommt sie ca. 1° pro Tag
von West nach Ost voran. Das ist etwa der zweifache Durchmesser der
sichtbaren Sonnenscheibe. Indizien für die Veränderung der Sonnen-
position am Himmel sind die Tagesbögen der Sonne, die zum Sommer
hin länger und höher werden (aufsteigender Ekliptikbogen) und zum
Winter hin niedriger (absteigender Bogen). Hierbei bewegt sich die
Sonne keineswegs immer gleich schnell. Das Sommerhalbjahr dauert
mit rund 186 Tagen deutlich länger als das Winterhalbjahr mit 178 Ta-
gen.

  
Mond: Der Mond bewegt sich von allen antiken Planeten am schnells-
ten. Ein siderischer Umlauf, also ein Durchgang durch den Tierkreis
bis zur selben Position vor den Fixsternen, dauert 27,3 Tage. Das heißt,
er legt pro Tag ca. 13° zurück, stündlich in etwa die Breite einer Voll-
mondscheibe – man kann seiner Bewegung also fast zusehen! Wer ein-

Der geozentrische Kosmos der Antike

16

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


mal darauf achtet, wird diese Bewegung von Tag zu Tag sehr markant
verfolgen können. Allerdings ist in den fast vier Wochen seines Um-
laufes um die Erde die Sonne schon deutlich vorangekommen, sodass
der Mond noch etwa weitere zwei Tage benötigt, um die Sonne einzu-
holen. So dauert der synodische Monat, also die Zeitspanne von Neu-
mond zu Neumond, von Konjunktion zu Konjunktion, ca. 29,5 Tage.
Denn, wie schon die Vorsokratiker erkannt hatten, die Mondphasen
werden durch die Sonnenbeleuchtung des Mondes hervorgerufen.

Da sich der Mond schneller bewegt als die Sonne, erscheint die zu-
nehmende Sichel nach Neumond am westlichen Abendhimmel, d. h.,
dem heliakischen Aufgang der Sternbilder gegenüber, die sich am öst-
lichen Morgenhimmel aus dem Licht der Sonne erheben! Der zuneh-
mende Mond zeigt sich in der ersten Nachthälfte, als Vollmond steht er
der Sonne gegenüber. Er geht auf, wenn die Sonne untergeht, und un-
ter, wenn die Sonne aufgeht. Das Lichtspiel des abnehmenden Mondes
lässt sich in der zweiten Nachthälfte beobachten, bis der Mond als ab-
nehmende Sichel morgens vor Sonnenaufgang beobachtet werden
kann. Er versinkt dort ins Sonnenlicht, wo die Sternbilder sichtbar
werden.

  
Venus und Merkur: Die Venus kann im Laufe ihres Sichtbarkeitszy-
klus zum dritthellsten Himmelsgestirn nach Sonne und Mond werden.
Ein Zyklus dauert etwa 19 Monate. Hierbei taucht die Venus zunächst
schwach leuchtend in der Abenddämmerung auf, wobei sie im Laufe
von fünf Monaten der Jahreswanderung der Sonne vorauseilt und
mehrere Stunden nach der Sonne untergeht. Sie wird dabei immer hel-
ler und dominiert den westlichen Abendhimmel. Dann allerdings hält
sie inne, kehrt um und nähert sich relativ schnell der Sonne, um in der
Abenddämmerung zu verschwinden. Nach etwa einem Monat taucht
sie, immer noch schnell wandernd, am Morgenhimmel auf, wobei sie
in etwa so weit hinter der Sonne zurückbleibt, wie sie vorher vor ihr zu
finden war. Jetzt ist sie der Morgenstern. Doch erneut wendet sie ihre
Bewegungsrichtung, um die Sonne wieder einzuholen und diesmal –
allerdings viel langsamer – in der Morgendämmerung zu verschwin-
den. Die Venus wechselt auf diese Weise vom Morgen- zum Abend-
stern. Sie bleibt an die Sonne gebunden und ist niemals in den mittle-
ren Nachtstunden in Opposition zu sehen.14 In der Abbildung „Venus

Die sieben Planeten der Antike

17

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


am Abendhimmel‟ verfolgen wir die Venus über einen Zeitraum von
fünf Monaten immer zur gleichen Zeit nach Sonnenuntergang (Abbil-
dung 4).

Die Position der Sonne
lässt sich in etwa ab-
schätzen, wenn man
ihre Bewegung schon
vor dem Sonnenunter-
gang verfolgt und ex-
trapoliert. Die schein-
bare „Venusschleife‟
entsteht durch drei
sich überlagernde Be-
wegungen: Es verän-
dert sich der Abstand
der Venus von der
Sonne, gleichzeitig
folgt die Venus dem
jährlichen Auf und Ab
der Sonne – für Ken-
ner lässt sich ein Ab-
schnitt des Analemmas

der Zeitgleichung an Sonnenuhren erkennen. Die dritte Komponente
ergibt sich aus der relativen Lage der Ekliptik gegenüber dem abendli-
chen Horizont, wobei der Winkel zwischen Horizont und Ekliptik zur
Frühlings-Tag-und-Nachtgleiche am größten ist.

Ein ähnliches Bewegungsbild zeigt der Merkur. Er bleibt allerdings
viel näher bei der Sonne und ist daher nur für kurze Zeit am Abend-
oder Morgenhimmel in der Dämmerung auszumachen. Beobachter in
höheren Breiten gehen dabei gerne leer aus, da hier die Ekliptik, von
der Merkur maximal 7° abweicht, flach steht und Merkur die Dämme-
rung nur kurze Zeit überstrahlt. Auch Merkur ist demnach Abend-
und Morgenstern. Sein Sichtbarkeitsrhythmus wiederholt sich alle
116 Tage, also mehr als drei Mal im Jahr. Seines unsteten und nur für
kurze Zeit sichtbaren Daseins wegen wurde Merkur mit den umherzie-
henden Händlern assoziiert (lat. mercari = Handel treiben). Den Grie-

Der geozentrische Kosmos der Antike

18

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


chen war er Ausdruck des Gottes Hermes, des Schutzpatrons der
Händler.

Merkur und Venus bleiben somit in Sonnennähe und ziehen mit
ihr rechtläufig (von West nach Ost) durch den Tierkreis.

  
Jupiter und Saturn: Ein ganz anderes Bewegungsbild finden wir bei
Jupiter und Saturn. Jupiter braucht für seinen Weg durch den Tierkreis
12 Jahre und kommt so pro Jahr etwa um ein Tierkreissternbild voran.
Dies war ein weiterer Grund dafür, dass die Ekliptik in zwölf gleich-
große Abschnitte, die Tierkreiszeichen, eingeteilt wurde.

Verfolgt man die Bewegung des Jupiter genau, taucht eine bemer-
kenswerte Besonderheit auf: Wir beginnen zu dem Zeitpunkt, in dem
der Jupiter von der Sonne verdeckt wird. Wie bei den Fixsternen be-
ginnt die Sichtbarkeit Jupiters am Morgenhimmel (heliakischer Auf-
gang) und erstreckt sich immer mehr in den Nachthimmel der zweiten
Nachthälfte hinein. Hierbei wandert der Jupiter langsam rechtläufig
von West nach Ost. Dann verlangsamt er seine Bewegung, bleibt ste-
hen und kehrt um! Die rückläufige Bewegung wird hierbei immer
schneller und erreicht in dem Moment ihre höchste Geschwindigkeit,
wenn sie um Mitternacht genau im Süden zu beobachten ist. Hier ste-
hen sich Jupiter und Sonne exakt gegenüber, d. h. in Opposition. Nach
einer Verlangsamung der retrograden Bewegung bleibt er erneut ste-
hen und zieht dann rechtläufig weiter in Richtung des nächsten Stern-
bildes. Notiert man die Bewegung vor dem Fixsternhimmel, so kann
man zudem erkennen, dass wir keine einfache Vorwärts-Rückwärtsbe-
wegung finden, sondern dass hierbei eine Schleife „gezeichnet‟ wird:
die „Oppositionsschleife‟15. Der Sichtbarkeitszyklus des Jupiter beträgt
ein Jahr und 34 Tage.

Ein ähnliches Bild zeigt die Bahn des Saturns, mit dem Unter-
schied, dass er noch langsamer auf der Ekliptik vorankommt. Sein
Sichtbarkeitszyklus beträgt ein Jahr und 13 Tage, er braucht also annä-
hernd drei Jahre, um von einem Tierkreiszeichen zum nächsten zu
wechseln, und benötigt so fast 30 Jahren für einen Umlauf.

Während sich Venus und Merkur niemals in Opposition befinden
und damit um Mitternacht sichtbar sind, haben wir zu dieser Zeit die
auffälligste Sichtbarkeitszeit der Planeten Jupiter und Saturn, in wel-

Die sieben Planeten der Antike

19

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


cher sie mit ihren Bahnschleifen eine besonders schöne Figur in den
Fixsternhimmel zeichnen!

  
Mars: Der Sichtbarkeitszyklus des Mars zeigt nun einige weitere Be-
sonderheiten. Zunächst dauert er mit zwei Jahren und 49 Tagen von
allen Planeten am längsten. Fast ein halbes Jahr versteckt er sich hier-
bei hinter der Sonne und taucht danach sehr langsam am Morgenhim-
mel auf (heliakisch, also wie die Fixsterne). Seine Bewegung wird da-
bei immer schneller und der Planet dabei immer heller, bis er eine sehr
dynamische Oppositionsschleife durchläuft, für die er etwas mehr als
ein halbes Jahr benötigt (Abbildung 5).

Dann verlangsamt sich seine Wandergeschwindigkeit und er ver-
sinkt im Abendhimmel. Etwa ein Jahr nachdem er als heller Nachtpla-
net seine Oppositionsschleife gezeigt hat, befindet er sich wieder in
Konjunktion mit der Sonne und ist nicht auszumachen. Erst im dar-
auffolgenden Jahr, etwas über einen Monat später, zeigt er die nächste
Oppositionsschleife, wobei er um gut ein Sternbild im Tierkreis fort-
schreitet. Dieses dynamische Bewegungsmuster ist eines Kriegsgottes
würdig.

Die Geburt der wissenschaftlichen Kosmologie mit der ionischen
Naturphilosophie

Um das Jahr 469 v. u. Z. fiel ein Meteorit auf die thrakische Halbinsel
am Hellespont. Sein Einschlag hinterließ Spuren in der Philosophiege-

Der geozentrische Kosmos der Antike

20

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


schichte. Der Philosoph Anaxagoras zählte zu dieser Zeit etwa dreißig
Jahre. Er stammte aus Klazomenai an der kleinasiatischen Westküste
im griechischen Ionien. Die heute zur Westtürkei zählende Region war
in dieser Zeit Umschlagplatz für den Handel mit dem Orient und da-
mit Berührungsfläche westlicher und östlicher Kulturen. Die Folge wa-
ren nicht nur blühende Städte, wie Milet und Ephesos, sondern auch
die Beflügelung des Denkens. Es ist nicht verwunderlich, dass hier der
Geburtsort der westlichen Philosophie auszumachen ist. Bekannt sind
Namen wie Thales von Milet, dessen „Satz des Thales‟ zum Bildungs-
kanon gehört, oder Heraklit mit seinem „panta rhei‟ („alles fließt‟).
Diese Denker werden der ionischen Naturphilosophie zugerechnet.

Als der Meteorit einschlug, lebten die meisten dieser als Vorsokra-
tiker bezeichneten nicht mehr. Anaxagoras stand in ihrer Denktraditi-
on. Er sah in den Erscheinungen der Natur nicht das Walten der Göt-
ter, sondern suchte nach natürlichen Erklärungen für die Naturphäno-
mene. Den ionischen Naturphilosophen interessierte, wie der Kosmos
entstanden ist, welche Grundprinzipien dem Werden und Vergehen
zugrunde liegen, aus welcher Stofflichkeit die Gestirne bestehen und
welchen Gesetzmäßigkeiten sie gehorchen. Mythologische Vorstell-
ungen, die das Naturgeschehen als Ausdruck göttlicher Taten und Lei-
den begriffen, sollten dadurch überwunden werden, dass man nach
natürlichen Ursachen und Naturgesetzmäßigkeiten fragte.

Nachdem Anaxagoras den Meteoriten untersucht und seine stoffli-
che Natur erkannt hatte, „erklärte [er] die Sonne für eine glühende Ge-
steinsmasse‟ und für „größer als den Peloponnes.‟ Und: „Der Mond
[hat] bewohnte Gegenden, auch Berge und Täler.‟ Dies berichtete Jahr-
hunderte später der Doxograf und Philosophiehistoriker Diogenes
Laertios.16

An anderer Stelle wird Anaxagoras’ Ansicht überliefert, Sonne,
Mond und alle Sterne seien glühende Gesteinsmassen, die von dem
Umschwung des Äthers mit herumgerissen würden. Die Wärme der
Sterne ist nicht zu spüren, da deren Entfernung zu groß ist. Der vom
Himmel gefallene Meteorit war für Anaxagoras Indiz für die physische
Natur der Himmelserscheinungen.

Um das Jahr 462 geht Anaxagoras nach Athen, wo er Lehrer, Bera-
ter und Freund des bedeutenden Staatsmannes Perikles wird. Dieser
hatte nach der Zerstörung Athens durch die Perser 480 v. u. Z. die der

Die Geburt der wissenschaftlichen Kosmologie mit der ionischen Naturphilosophie

21

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Stadtgöttin Athene geweihte Akropolis als Tempel- und Burganlage
wieder aufbauen lassen ‒ ein kulturgeschichtlicher Ausdruck für den
Aufstieg der attischen Demokratie zum Zentrum der hellenistischen
Welt. Durch Anaxagoras’ Einfluss kam die Philosophie nach Athen,
die schon wenige Jahrzehnte später mit Sokrates, Platon und Aristote-
les dort ihren klassischen Höhepunkt erlebte.

Anaxagoras selber allerdings hatte noch einen schweren Stand:
Neider, wie der Politiker und Heerführer Kleon, klagten Anaxagoras
wegen Asebie (Gottlosigkeit) an. Die Entzauberung der Sonne brachte
ihm die Anklage ein! Anders als wenige Jahrzehnte später Sokrates
entgeht Anaxagoras durch Perikles’ Fürsprache dem Todesurteil und
wird aus Athen verbannt. Er verbringt die letzten Jahre seines Lebens
auf der Insel Lampsakos, wo er hoch geehrt starb.

Es ist erhellend, einige der wenigen überlieferten Zitate über das
astronomische Denken der vorsokratischen Naturphilosophen auf sich
wirken zu lassen. Man muss berücksichtigen, dass diese Zitate zumeist
nicht Überlieferungen aus erster Hand darstellen, sondern oftmals erst
Jahrzehnte oder Jahrhunderte später von sogenannten Doxografen
aufgezeichnet wurden. So verstand schon Aristoteles den wissenschaft-
lichen Erkenntnisfortschritt als einen historisch wachsenden Prozess
und setzte sich daher ausführlich mit Ansichten (gr. Doxai) seiner Vor-
gänger auseinander. Zudem gab es Doxografen wie den im 1. Jahrhun-
dert u. Z. lebenden Aetios, die umfangreiche Sammlungen der überlie-
ferten Ansichten alter Philosophen zusammentrugen. Einige wenige
dieser Werke haben den großen Kulturverlust am Ende der Antike
überdauert.

Blitzlichtartig wird in den überlieferten Sätzen erkennbar, welche
astronomischen Fragen die ersten Naturphilosophen bewegten und
wie sie diese zu erklären versuchten:

Anaximander (610–547): „Anaximander behauptet, dass sich die Er-
de (im Weltraum) in schwebender Lage befinde, und zwar im Mittel-
punkt der Welt.‟ (Theon Smyrnaeus)
Anaximenes (585–528): „(Anaximenes lehrte) Sonne, Mond und die
übrigen Gestirne hätten ihren Ursprung von der Erde. Er erklärte
demnach die Sonne für Erde; sie sei aber infolge ihrer raschen Bewe-
gung erhitzt worden und in diesen Verbrennungszustand geraten.‟
(Pseudoplutarch)

Der geozentrische Kosmos der Antike

22

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Pythagoras (571–510): „Weiter wir berichtet, dass Pythagoras als
Erster den Himmel das Universum (Kosmos) genannt und die Erde
für eine Kugel erklärt habe.‟ (Diogenes Laertios)
Heraklit (540–470): „Nach Heraklit ist die Sonne neu an jedem Tag.‟
(Aristoteles) – „Die Gestirne ernähren sich von den Ausdünstungen
der Erde.‟ (Aetios)
Parmenides (515–450): „Parmenides lokalisiert den Morgenstern,
den er für identisch mit dem Abendstern hält, als ersten [Planeten] in
den Äther; nach ihm kommt dann die Sonne und unter dieser wieder
die Sterne in dem feurigen Wesen, das er Himmel nennt.‟ (Aetios) –
„Erdumwandelnd erhellt er (der Mond) die Nacht mit geliehenem
Lichte.‟ (Plutarch)
Anaxagoras (499–428) glaubte: „Sonne, Mond und alle Sterne seien
glühende Gesteinsmassen, die von dem Umschwung des Äthers mit
herumgerissen würden.‟
Empedokles (480–430): „Empedokles meint, dass die Sonne doppelt
so weit von der Erde entfernt sei als der Mond.‟ (Aetios) – „Empedo-
kles lehrte, dass die Fixsterne am Himmelsgewölbe festsäßen, wäh-
rend die Planeten sich frei bewegen könnten.‟ (Aertios)
Leukippos (5. Jh. v. u. Z.): „Es sei aber der Kreis der Sonne der äu-
ßerste, der des Mondes dagegen der Erde am nächsten, während die
anderen Gestirne zwischen diesen beiden sich befänden. Und sämtli-
che Gestirne seien infolge der Schnelligkeit ihrer Bewegung glühend.‟
(Diogenes Laertios)
Demokrit (460–371): „Demokrit nahm das All als unendlich an,
weil es keinesfalls von jemandem geschaffen sei.‟

Man muss sich vergegenwärtigen, dass die hier zitierten Philosophen
hochgebildete Persönlichkeiten waren, die heute möglicherweise der
naturwissenschaftlichen Elite angehören würden. Trotzdem muten aus
heutiger Sicht viele dieser Aussagen geradezu naiv an. Dadurch wird
deutlich, wie wenig der unmittelbare Sinneseindruck der Gestirne
über ihre kosmologische Natur Auskunft gibt und wie viel wir uns
denkend erschließen müssen. Die Sinne bringen uns in Berührung mit
der Welt, doch erst unser Nachdenken erkennt die kosmologischen
Zusammenhänge! – Dieses Nachdenken begann für die europäische
Geistesgeschichte mit den oben zitierten Denkern.

Die Geburt der wissenschaftlichen Kosmologie mit der ionischen Naturphilosophie

23

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Mit den Meinungen der ionischen Naturphilosophen sind die Fra-
gen angesprochen, die im geozentrischen Weltbild ihre Beantwortung
fanden, bevor sie von Kopernikus eine neue Interpretation erfuhren:
– Zum einen geht es um die Reihenfolge und Bewegung der Gestirne:

Wie stehen Fixsterne und Planeten zueinander? Wie steht es um
die Position der Erde und des Mondes? Wo bewegen sich die Plane-
ten?

Interessant ist, dass vielfach noch nicht zwischen Wetterphänomenen
der Atmosphäre und kosmischen Phänomenen unterschieden wurde.
„Die Gestirne ernähren sich von den Ausdünstungen der Erde.‟ Noch
Aristoteles zählt Meteoriten zu den atmosphärischen Erscheinungen
(Meteorologie = Wetterkunde); aus Gründen, auf die noch einzugehen
ist.
– Dann geht es um die Größenverhältnisse des Kosmos: Ist der Him-

mel Teil des irdisch-atmosphärischen Geschehens? Ist er größer?
Wie groß sind die Planeten?

So wird staunend zur Kenntnis genommen, dass „die Sonne größer (ist)
als die Peloponnes‟ (Anaxagoras), d. h. etwa 200 km im Durchmesser.
Man betrachte einmal die Sonne und stelle sich vor, sie hätte (aus heu-
tiger Sicht „nur‟) den Durchmesser von beispielsweise Baden-Würt-
temberg. – Wie vergleichsweise greifbar wird die Sonne und mit ihr
der ganze Kosmos!
– Des Weiteren geht es um die Natur der Gestirne: Aus welcher Sub-

stanz bestehen Sonne, Planeten, Sterne bzw. der Mond? Wieso
leuchten sie?

Diese Fragen zielen auf eine naturalistische Beantwortung: In der Son-
ne wird jetzt ein physischer Körper gesehen, nicht mehr das Antlitz ei-
nes Gottes.
– Grundlegend ist die Frage nach der Ursache für die stete Bewegung

der Gestirne: Woher kommen die nicht nachlassende Bewegung
der Planeten und die tägliche Fixsternrotation?

Unsere Alltagserfahrung lehrt uns, dass alle Bewegungen, die wir ir-
gendwo erleben, nach mehr oder weniger langem Zeitraum zur Ruhe
kommen. Jedes rollende Fahrzeug bleibt irgendwann stehen, jedes flie-
ßende Wasser kommt spätestens beim Erreichen des Meeres zur Ruhe,
wie auch der Wind, der die Oberfläche bewegt. Jeder fallende Gegen-

Der geozentrische Kosmos der Antike

24

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


stand bleibt irgendwann liegen, solange er nicht erneut angestoßen
wird. Nur Sonne, Mond und die Gestirne bewegen sich ohne Unterlass
weiter! Waren diese Bewegungen im mythologischen, vorwissenschaft-
lichen Bewusstsein noch direkt Ausdruck des Willens eines Gottes, so
musste man jetzt eine materielle Ursache hierfür finden. Ein spezielles
himmlisch-physikalisches Prinzip, der Äther, wurde hierfür angenom-
men.

So wendeten die ionischen Naturphilosophen ihren Blick nach au-
ßen auf die Phänomene (gr. fainómenon = ein Erscheinendes), zum
anderen aber auch nach innen, auf das Denken, den Verstand, der in
der Vielfalt der Phänomene ordnende Prinzipien findet. Anaxagoras
prägt hierfür den Begriff „nous‟, also ein geistiges Prinzip, das dem
Chaos Ordnung verleiht. Pythagoras, der die Schule der Pythagoreer
begründet und den meisten Schülern durch seinen berühmten „Satz
des Pythagoras‟ bekannt ist, wirft in diesem Zusammenhang einen be-
sonderen Blick auf die Mathematik und Geometrie. Mathematische
Gesetzmäßigkeiten waren für ihn nicht nur ein pragmatisches Regel-
werk, sondern direkter Ausdruck der Harmonien der Welt, die die Py-
thagoreer vor allem auch in der Musik wiederfanden. Auch die himm-
lischen Erscheinungen waren ihrer Auffassung nach von einer mathe-
matisch zu fassenden Harmonie bestimmt, sie sprachen von einer
Sphärenharmonie. So wurde von ihnen der Ausdruck „Kosmos‟ ge-
prägt, was sowohl „Weltordnung‟ als auch „Schmuck‟ bedeutet.

Aristoteles und die wissenschaftliche Begründung des geozentrischen
Weltbildes

Die Jahrzehnte von Anaxagoras (499–428 v. u. Z.) bis Aristoteles (384–
322 v. u. Z.) umspannen die klassische Periode der griechischen Anti-
ke. Im Gegensatz zum späteren Römischen Reich gliederte sich der
griechische Kulturkreis politisch in einzelne Stadtstaaten und Kolonien,
deren stärkste, wie Sparta, Athen, Theben oder später Makedonien,
mit wechselndem Erfolg um ihre Vorherrschaft kämpften. Hier erlebte
die griechische Kultur eine kulturelle Blüte, die in Architektur, Theater
und Kunst ihren Niederschlag genauso fand wie in der Philosophie
und damit in den Wissenschaften.

Aristoteles und die wissenschaftliche Begründung des geozentrischen Weltbildes

25

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Ein Zentrum dieses geistigen Schaffens bildete Athen. Hierher
kam 367 v. u. Z. der siebzehnjährige Aristoteles, um der Akademie bei-
zutreten, die Platon zwanzig Jahre vorher gegründet hatte. Hier blieb
er, erst als Schüler, nachher als Lehrer, bis Platon 348 starb. Als nicht
er, sondern der Neffe Platons, Speusippos, zur Nachfolge der Akade-
mieleitung benannt wurde, verließ Aristoteles mit einigen getreuen
Philosophen Athen. Er wurde vom makedonischen König Philipp II.
beauftragt, den dreizehnjährigen Kronprinzen Alexander zu unter-
richten. 336 wurde Alexander Thronfolger und tritt seinen beispiello-
sen Eroberungsfeldzug an.

Aristoteles kehrte zurück nach Athen, wo er zusammen mit sei-
nem Freund und Mitarbeiter Theophrast am Lykeion lehrte und
forschte, einem Park im Süden Athens. Später erst entwickelte sich aus
dieser Einrichtung eine eigene Philosophenschule, die nach einer
„Wandelhalle‟, in der gelehrt wurde, Peripatos und deren Mitglieder
Peripatetiker genannt wurden. Gute zehn Jahre dauerte diese fruchtba-
re Schaffenszeit Aristoteles’, bis sich Athen nach dem plötzlichen Tod
Alexanders des Großen 323 gegen die makedonische Vorherrschaft
auflehnte und Aristoteles der Gotteslästerung angeklagt wurde. Aristo-
teles wollte, wie er sich äußerte, den Athenern nicht zum zweiten Mal
die Gelegenheit geben, sich gegen die Philosophie zu versündigen. So
geschehen 80 Jahre zuvor an Sokrates, der wegen Gotteslästerung den
tödlichen Schierlingsbecher trinken musste. So floh er nach Chalkis
auf Euboia auf das Landgut seiner Mutter und starb dort in Jahresfrist
an einem Magenleiden im Alter von 62 Jahren.

Aristoteles hinterließ ein umfangreiches Werk. Seine für ein breites
Publikum geschriebenen exoterischen Werke sind verloren gegangen.
Viele für den internen Gebrauch in seiner Philosophenschule geschrie-
bene esoterische Werke sind überliefert. Sie befassen sich mit allen nur
erdenklichen Themen, von der Staatsphilosophie, Ethik und Sprach-
wissenschaft über Kernthemen der Philosophie, der Logik, Metaphysik
und Seinslehre, bis hin zu einer umfangreichen Zusammenschau all
der Themen, die heute in den verschiedenen Disziplinen der Natur-
wissenschaft behandelt werden.

Voraussetzung für die geozentrische Kosmologie bildeten Aristote-
les’ Vorstellungen von der Natur der Bewegung. Im naturwissenschaft-
lich geprägten Denken verbindet man mit dem Wort Bewegung in ers-

Der geozentrische Kosmos der Antike

26

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


ter Linie eine materielle Ortsbewegung. Aristoteles hatte einen weiter
gefassten Begriff der Bewegung. In seiner physike theoria (= Naturfor-
schung) entwickelt Aristoteles Vorstellungen von den Ursachen der
Bewegung, die so überzeugend an die Alltagserfahrungen anknüpfen,
dass sie über nahezu zwei Jahrtausende Wissenschaftler beeinflussten.
Das lässt ihn zum zentralen Begründer naturwissenschaftlichen Den-
kens werden: Nicht Spekulation oder Glaubenswahrheiten, sondern
die gedanklich durchdrungene Erfahrung, die Empirie, ist Ausgangs-
punkt seiner wissenschaftlichen Gedankengänge.

Der 2001 verstorbene ungarische Physiker Károly Simonyi gibt in
seiner Kulturgeschichte der Physik eine anschauliche Schilderung des
Ausgangspunktes aristotelischer Physik:

„Nehmen wir an, wir hätten unsere Schulkenntnisse über die Newton’schen
Grundgesetze der Bewegung vergessen und sollten aus unseren Alltagsbeob-
achtungen ohne Zuhilfenahme von Experimenten irgendeine Systematik in
die Vielfalt der Bewegungsformen bringen sowie irgendeinen Zusammen-
hang zwischen [...] z. B. der Geschwindigkeit und einer wirkenden Ursache
finden müssen. Wir versetzen uns in Gedanken auf eine Promenade am
Ufer des Plattensees, wo wir alle Bewegungen, die durch die Menschen sowie
durch die Dynamik der Natur verursacht werden, beobachten wollen. Im
seichten Wasser des Sees schwimmen viele kleine Fische, in der Luft fliegen
Möwen umher, und Spaziergänger gehen an uns vorbei. Allen diesen Bewe-
gungen ist etwas gemeinsam: Die Ursache für die selbstständige Bewegung
ist offenbar darin zu suchen, dass es sich hier um Lebewesen handelt.
Lassen wir nun einen Gegenstand aus der Hand gleiten, dann ist es natür-
lich, dass dieser auf die Erde fällt. Aus dem Schornstein eines vorüberfah-
renden Schiffes steigt Rauch nach oben auf, was wir auch als naturgegeben
ansehen. Ein Kind zieht hinter sich einen kleinen Handwagen, vor einem
anderen Kind fährt ein modernes Spielzeugauto von allein, ohne dass ein
unmittelbarer Kontakt zwischen Kind und Auto zu sehen ist. Diese beiden
Bewegungen sehen wir nicht als naturgegeben an; wir suchen bei jeder nach
der Ursache der Bewegung, nach dem Antrieb. Offenbar werden beide Be-
wegungen erzwungen, einmal von dem Kind, also einem Lebewesen, das
andere Mal durch einen im Auto eingebauten Motor.
Es ist Abend, die Sonne versinkt langsam hinter dem Horizont, und die
Sterne werden sichtbar. [...] Am Himmel beobachten wir etwas völlig ande-
res, als wir es von den irdischen Bewegungen her gewohnt sind. Die langsa-
men und gleichförmigen Bewegungen am Firmament stehen in einem schar-
fen Gegensatz zu all den schnell veränderlichen, unruhigen und schließlich
abklingenden Bewegungen auf der Erde. Es ist offensichtlich, zumindest ist
es unser unmittelbarer Eindruck, dass in den himmlischen Sphären andere
Bewegungsgesetze gelten müssen, als auf der Erde.‟17

Aristoteles und die wissenschaftliche Begründung des geozentrischen Weltbildes

27

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Es fällt nicht schwer, diese Reflexionen am Plattensee auf unzählige ei-
gene Erfahrungen zu übertragen. Sie spiegeln die Grundelemente, auf
denen Aristoteles seine Physik des geozentrischen Weltbildes aufbaut:
– Der irdische Bereich ist von Natur aus geordnet. Das schwere und

feste Gestein ruht im untersten Bereich der Erde, die jeweils leich-
tere Substanz in höheren Bereichen. Daher gliedert sich die Welt in
vier Sphären (Sphäre = Kugelschale): Die ruhende Erde bildet das
Zentrum des Kosmos, gefolgt von einer Wassersphäre, über der die
Luft liegt, wobei heiße Luft mit dem Feurigen verbunden ist und als
noch leichteres Element in höheren Sphären ihren Platz hat. So
wird die feste und kugelförmige Erde der Reihe nach von einer
Wasser-, Luft- und Feuersphäre umgeben. Die Natur durchzieht
das Bestreben, diese „natürliche Ordnung‟ herzustellen.

– Alle Bewegungen, auch gleichförmige Bewegungen, werden durch
Kräfte hervorgerufen. Diese Kräfte sind:
– Lebewesen, die sich aus eigenem Willen heraus bewegen.
– erzwungene Bewegung, wie ein Stein, der geworfen wird.
– natürliche Bewegungen, die die gestörte irdische Ordnung wie-

der herstellt. Wird beispielsweise ein Stein hochgehalten und
losgelassen, fällt er zu Boden, weil dadurch die natürliche Ord-
nung wiederhergestellt wird, der zufolge Festes im Zentrum ru-
hen. Umgekehrt steigen Luftblasen im Wasser nach oben, da
sich ihr natürlicher Ort über dem Wasser findet.

– Nach Aristoteles sehen wir überall, wo wir Bewegungen erkennen
können, auch wirkende Kräfte am Werk: Lebewesen, die etwas tun
wollen, Gegenstände, die durch Kräfte zur Bewegung gezwungen
werden, oder Bewegungen, die die natürliche Ordnung wiederher-
stellen und zur Ruhe kommen, wenn dies erreicht ist. Bewegungen
sind also Ausdruck von Prozessen, von wirkenden Kräften, es sind
demnach keine Zustände, hinter denen keine aktuell wirkenden
Kräfte stehen. Hierbei ist die Bewegung umso schneller, je größer
die Kraft ist, die auf den Körper einwirkt. Wirken keine Kräfte
mehr auf den bewegten Gegenstand, erlischt sie in dem Moment, in
dem der Zustand der natürlichen Ordnung wiederhergestellt ist.

– Durch das Werden und Vergehen der Lebewesen, deren Dasein
durch Geburt und Tod begrenzt ist, haben wir im irdischen Bereich
eine Welt der Vergänglichkeit und Unvollkommenheit.

Der geozentrische Kosmos der Antike

28

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


– In scharfem Kontrast hierzu stehen die Bewegungen, die sich am
Himmel beobachten lassen: Die täglichen Bewegungen der Gestir-
ne kommen nie zur Ruhe, vollführen die vollkommenste denkbare
Bewegung, die Kreisbewegung. Sie müssen der irdischen Physik
entrückt sein. Aristoteles stellt fest, dass im irdischen und himmli-
schen Bereich unterschiedliche Naturgesetzte gelten, wobei die
himmlischen vollkommen und damit göttlich sind, während der ir-
dische Bereich von Wandel, Werden und Vergehen geprägt ist. Be-
steht der irdische Bereich aus den vier Elementen Erde, Wasser,
Luft und Feuer, so muss der Kosmos aus einer anderen, „fünften‟
Stofflichkeit bestehen, der „Quintessenz‟, die Aristoteles „Äther‟
nannte.

– Die Grenze dieser zwei Seins-Bereiche stellt der Mond da, denn er
vollführt ebenfalls ewige Kreisbewegungen, zeigt aber mit seiner
zunehmenden und abnehmenden Lichtgestalt den Duktus der irdi-
schen Sphäre: das Werden und Vergehen. Der Mensch lebt im sub-
lunaren Bereich des Kosmos und ist damit von der vollkommenen,
göttlichen Welt der Sterne und Planeten getrennt.

– Die „sublunare Welt‟ zwischen Mond und der Fixsternsphäre wird
durch die Planetensphären untergliedert. Am schnellsten rotieren
die Fixsterne um die Erde, täglich kommen sie um ein Grad weiter
voran als die Sonne. Saturn, Jupiter und Mars bleiben zurück. Sie
werden in dieser Reihenfolge immer langsamer, vollführen im
Schnitt ebenfalls täglich mehr als eine Umdrehung. Denn der Tag
wird durch die Sonne bestimmt. So ergibt sich die Reihenfolge der
„obersonnigen Planeten‟: Sonne, Mars, Jupiter, Saturn und dann
die Fixsternsphäre. Ein Problem sind die „untersonnigen Planeten‟
Merkur und Venus. Beide rotieren täglich im Schnitt genauso
schnell wie die Sonne. Da es keine Opposition gibt, sondern nur
untere Konjunktionen, siedelte Aristoteles ihre Sphären unterhalb
der Sonne an. Wer aber ist näher an der Sonne? Nun fällt der syn-
odische Umlauf von Mars und Venus aus dem Rahmen. Die Zeit
zwischen ihren Konjunktionen beträgt beim Mars 780 Tage, bei der
Venus 584 Tage, während Jupiter und Saturn hierfür nur etwas län-
ger als ein Jahr benötigen (399 bzw. 378 Tage) und Merkur mit 116
Tagen den kürzesten synodischen Rhythmus zeigt. Es liegt nahe,
den Grund hierfür darin zu sehen, dass sowohl Venus als auch

Aristoteles und die wissenschaftliche Begründung des geozentrischen Weltbildes

29

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Mars die sonnennähesten Planeten darstellen. Heliozentrisch wird
die Erklärung für diese Besonderheit umgekehrt darin liegen, dass
beide Planeten die erdnächsten sind!

Zentral war für das geozentrische Weltbild die hierdurch vollzogene
Trennung der irischen und kosmischen Physik. Eine Physik beschreibt
die irdischen Verhältnisse als Welt des Vergänglichen, eine ganz andere
Physik die Welt des Ewigen, Idealen, Göttlichen.

Aus der Erklärungslogik der aristotelischen Physik folgt die Zen-
tralstellung der ruhenden Erde im ewig bewegten göttlichen Kosmos
(Abbildung 6).

Damit ergibt sich ein kosmologisches Gesamtbild, das mit einem Zitat
aus dem Werk „de mundi‟ („Über die Welt‟) zusammengefasst werden

Der geozentrische Kosmos der Antike

30

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


soll. Ob „de mundi‟ Aristoteles selbst zugeschrieben werden kann, ist
umstritten – Sprachanalysen lassen vermuten, dass dieses Werk erst
später verfasst wurde. Der Text beschreibt in komprimierter Form den
aristotelischen Kosmos und sei deshalb ausführlicher zitiert:

„Den Stoff von Himmel und Sternen nennen wir Äther, nicht, wie manche
sagen, weil er wegen seiner Feuernatur leuchtet, [...] sondern weil er ewig im
Kreis läuft, ein unvergängliches, göttliches Element und den anderen völlig
ungleich. Von den Sternen nun, die der Himmel umfasst, kreisen die einen
als Fixsterne mit dem ganzen Himmel und bleiben immer am selbigen Ort;
mitten durch sie ist der sogenannte Tierkreis als schräger Gürtel zwischen
den Wendekreisen gespannt, unterteilt in die Regionen der zwölf Tierbilder;
die anderen Sterne aber, die Planeten, sind weder den Fixsternen noch un-
tereinander an Geschwindigkeit gleich, sondern laufen auf jeweils verschie-
denen Kreisbahnen, so dass sie teils erdnäher sind, teils höher stehen. Die
Zahl der Fixsterne nun kann der Mensch nicht ergründen, mögen sie ihre
Bahn auch auf der einen sichtbaren Oberfläche des ganzen Himmelsgewöl-
bes ziehen. Die Planetenschar hingegen, im Ganzen sieben, ist in ebenso vie-
len ineinander liegenden Kreisen so angeordnet, dass immer die jeweils hö-
here Bahn größer ist als die untere, die sieben aber eine von der anderen
umschlossen und alle zusammen von der Fixsternsphäre umfasst werden.
[...]
An den göttlichen Äther, den wir ein Reich der Ordnung, dazu unverrück-
bar, unwandelbar und unveränderlich nennen, grenzt der gänzlich wandel-
bare, veränderliche und, kurz gesagt, vergängliche und sterbliche Bereich. In
ihm wiederum kommt als erstes die feine, feurige Substanz, die vom Äther
durch seine Ausdehnung und reißend schnelle Bewegung entzündet wird. In
dieser, wie man sagt, feurigen und ungeordneten Region [...] treten [...] Ko-
meten auf und verlöschen wieder. Gleich unter dieser Sphäre breitet sich die
Luft aus, ihrem Wesen nach dunkel und eisig. Da sie aber von der Sphäre
über ihr erleuchtet und zugleich durchglüht wird, wird sie hell und warm. In
diesem Bereich aber, der gleichfalls von veränderlicher Wesensart ist und
sich vielfach wandelt, ballen sich Wolken, stürzt Regen herab [...].
An das Reich der Luft grenzt die Feste der Erde und des Meeres, die in Fülle
Pflanzen und Tiere hervorbringt. [...]
Dann erst folgt in den Tiefen, in der eigentlichen Mitte des Weltalls, fest und
geballt die Erdmasse, die unbewegt und unerschütterlich ist. Und diesen
Punkt im Weltall nennen wir „ganz unten‟.
Diese fünf Elemente also liegen in fünf Schichten kugelförmig ineinander,
wobei stets die kleinere von der größeren umschlossen wird, ich meine: Erde
von Wasser, Wasser von Luft, Luft von Feuer, Feuer von Äther; und diese
haben die gesamte Welt gebildet und den ganzen oberen Bereich zum
Wohnsitz der Götter gemacht, den unteren aber zur Stätte von Eintagswe-
sen.‟18

Aristoteles und die wissenschaftliche Begründung des geozentrischen Weltbildes

31

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Damit ist sowohl die ruhende Erde im Mittelpunkt des Kosmos als
auch die göttliche Natur der Gestirne, die sich um die Erde drehen,
philosophisch-naturwissenschaftlich begründet. Es entstand ein in
sich schlüssiges Weltbild voll Schönheit und Überzeugungskraft, das
eineinhalb Jahrtausende führende Denker überzeugte. Erst vor weni-
gen Jahrhunderten wurde es zu Fall gebracht. Der endgültige Sargnagel
war ein neuer Blick auf die Natur der Bewegung durch Isaak Newton,
der die Trennung zwischen irdischer und kosmischer Physik hinfällig
machte. Doch dazu später.

Astronomie im hellenistischen Alexandria

So kurz das politisch-militärische Feuer Alexanders des Großen
brannte, so tief greifend veränderte es die kulturelle Landschaft der
Antike. 331 v. u. Z., zwei Jahre nach dem entscheidenden Sieg bei Is-
sos, gründet Alexander am westlichen Ende des fruchtbaren Nildeltas
eine Stadt, die in den kommenden Jahrhunderten zu einer der größten
antiken Städte und zu einem geistigen Zentrum heranwuchs: Alexan-
dria. Nach seinem Ableben wurde Alexandria zur Residenzstadt der
Ptolemäer, die den ägyptisch-nordafrikanischen Teil des alexandrini-
schen Reichsriesen erbten und bis zur Einverleibung ins Römische
Reich für fast 300 Jahre beherrschten.

Wie am Beispiel Assurbanipals in Ninive dargestellt, wurden be-
reits in babylonischen Zeiten Wissensschätze gesammelt und in Biblio-
theken zusammengetragen. Genauso ergänzte Alexander der Große
die Bibliothek seines Lehrers Aristoteles um Schriftrollen aus allen Tei-
len der Welt ‒ ein Vorbild, das im entstehenden hellenistischen Kultur-
raum Schule machte. In allen zentralen Städten der Diadochenreiche
entstanden Bibliotheken, die Gelehrte anzogen und den wissenschaft-
lich-philosophischen Austausch förderten. Berühmte Beispiele sind
die Bibliotheken von Pergamon und Antiochia. Zu einem herausra-
genden Zentrum entwickelte sich die Bibliothek von Alexandria als
Herzstück des Museions, des Tempels der Musen (Schutzgöttinnen der
Künste und Wissenschaften). Staatlich besoldete Gelehrte aller Diszi-
plinen konnten dort ihr Leben der Wissenschaft widmen, wodurch die
„Schule von Alexandria‟ zu einem der wichtigsten Forschungszentren

Der geozentrische Kosmos der Antike

32

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


der Antike heranwuchs. Nicht umsonst ist Claudius Ptolemäus, der
fast fünfhundert Jahre später, im zweiten Jahrhundert u. Z., das geo-
zentrische Weltbild zusammenfassend darstellt, Bibliothekar in Alex-
andria!

Die politisch stabile Zeit bis zur Einverleibung des östlichen Mit-
telmeerraumes in das Römische Reich, die staatliche Förderung wis-
senschaftlicher Tätigkeit und der ständige Wissensaustausch über die
Bibliotheken im hellenistischen Kulturbereich waren die Vorausset-
zungen für die erste Blüte wissenschaftlichen Denkens. Der italieni-
sche Physiker, Mathematiker und Wissenschaftshistoriker Lucio Rus-
so19 spricht von einer „vergessenen Revolution‟. Weil die meisten Pri-
märtexte der Forscher dieser Zeit verloren gegangen sind, wird sie im
historischen Bewusstsein nicht angemessen gewürdigt. Was sich aller-
dings aus den Sekundärtexten rekonstruieren lässt, reicht aus, um das
Niveau zu erahnen, auf dem damals gedacht wurde.

So entstand das wohl meistgelesene Mathematikbuch, die „Ele-
mente‟ des Euklid von Alexandria. Straton von Lampsakos, der von
Theophrast die Leitung des Lykeion übernommen hatte, beschäftigte
sich mit fallenden Körpern und kam so zu einer Bewegungslehre, die
sich von Aristoteles abhob und die Forschungsergebnisse Galileis oder
Newtons vorausahnen lässt. Auch die wissenschaftliche Medizin erleb-
te eine erste Blüte in dieser Zeit. So beschrieb beispielsweise der grie-
chische Arzt Herophilos von Chalcedon von der alexandrinischen
Schule den Blutkreislauf mit Arterien und Venen, erkannte die dia-
gnostische Bedeutung des Pulses und konstruierte eine spezielle Ta-
schenwasseruhr für seine Messungen. Bekannter ist Archimedes von
Syrakus, der die Hebelgesetze entdeckte sowie das Auftriebsprinzip
und damit das spezifische Gewicht verschiedener Stoffe. Überliefert ist
sein Buch „Die Sandzahl‟, in dem er versucht, die Zahl der Sandkörner
mathematisch zu erfassen, die in eine Kugel von der Größe des Uni-
versums passen.

Natürlich wurden in dieser Zeit kosmologische Fragestellungen in-
tensiv diskutiert und der Himmel vermessen. Eine wesentliche Frage
war, wie man sich die Größenverhältnisse im Kosmos vorzustellen hat.
Wie groß sind bspw. Mond und Sonne? Eine schwierige Frage, erschei-
nen doch beide für den Betrachter etwa gleich groß. Wie weit sind
Mond und Sonne von der Erde entfernt, wie die Planeten verteilt? Und

Astronomie im hellenistischen Alexandria

33

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


wie groß ist unsere Erdkugel? Dass die Erde ein kugelförmiger Körper
ist, war zu dieser Zeit unstrittig. Denn man konnte bei Mondfinster-
nissen den runden Erdschatten beobachten.

Zwei Wissenschaftler spielen bei der Erforschung dieser Fragen
eine zentrale Rolle: Eratosthenes von Kyrene und Aristarch von Samos.
Mit genialen und für jedermann nachvollziehbaren Methoden erkann-
ten sie erstmals die schwer vorstellbare Größe unseres Sonnensystems
und sprengten die damals geläufigen Größenvorstellungen.

  
Eratosthenes  von  Kyrene  (275–194  v.  u.  Z.)  leitete  fast  ein  halbes
Jahrhundert die Bibliothek von Alexandria und fertigte in dieser Funk-
tion ein umfangreiches Werk an, das nur in Fragmenten erhalten ist. Die
bekannteste  Leistung,  die  sich mit  seinem Namen verbindet,  ist  die
Messung des Erdumfanges. Das Interesse an diesem Unterfangen wuchs
aus seinem Versuch, eine Karte der damals bekannten Welt zu zeichnen.
Um eine einigermaßen zutreffende Vorstellung von der Größe der Erde
zu erhalten, nutzte er folgende Beobachtung (Abbildung 7).

In Syene, dem heutigen Assuan, so wusste er, steht die Sonne mit-
tags zur Sommersonnenwende senkrecht, d. h. Syene liegt auf dem
Wendekreis. Nun glaubte er, dass Alexandria auf dem gleichen Län-
genkreis läge – das stimmt nur annähernd – woraus folgt, dass der
Kreis, der durch diese beiden Städte gezogen werden kann, ein „Erd-
umfangs-Kreis‟ ist. Mit einem Schattenstab maß er in Alexandria mit-
tags zur Sommersonnenwende den Winkel des Schattenwurfes (siehe
Abbildung), der – da die Sonnenstrahlen parallel auf der Erde eintref-
fen – gleich dem Winkel sein muss, der vom Erdmittelpunkt aus zu
den beiden Städten weist (Z-Winkel!). Er betrug ein Fünfzigstel eines
Vollkreises (7° 12‛). Das bedeutete, dass die Strecke von Alexandria
nach Syene ein Fünfzigstel des Umfangs der Erde beträgt. Es galt also,
diese Entfernung zu ermitteln. Kein leichtes Unterfangen, wenn man
bedenkt, dass nicht eine Wegstrecke, sondern die „Luftlinie‟ gefragt ist.
Möglicherweise bediente sich Eratosthenes hierfür beamteter Schritt-
zähler und verglich deren Berichte mit Schilderungen der Nil-Schiff-
fahrt und Kamelkarawanen. Indem er eine gerundete Zahl von
5000 Stadien als Entfernungswert angibt, macht er die Unsicherheiten
in der Entfernungsbestimmung deutlich.

Der geozentrische Kosmos der Antike

34

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der Erdumfang beträgt damit 50 x 5000 = 250.000 Stadien! Eine Ein-
schätzung der Genauigkeit dieses Wertes ist heute nicht mit Sicherheit
möglich, da wir nicht wissen, welche Länge das Längenmaß „Stadion‟
bei Eratosthenes hatte. Nimmt man das ägyptische Stadion von 157,5
m, so käme der ermittelte Erdumfang von über 39.000 km dem heute
gemessenen Wert von etwa 40.000 km sehr nahe. (Beim römischen

Astronomie im hellenistischen Alexandria

35

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Maß, d. h. ein Stadion entspricht 185,6 m, wären dies 46.800 km,
ebenfalls kein schlechter Wert.).

Fünfunddreißig Jahre jünger als Eratosthenes war der auf der ioni-
schen Insel Samos geborene Aristarchos von Samos (310–
230 v. u. Z.). Auch er war Wissenschaftler des Museion in Alexandria.
Überliefert sind die Schrift „Von den Größen und Entfernungen der
Sonne und des Mondes‟ (ca. 260 v. u. Z.) und eine Würdigung seines
Werkes in der Schrift „Die Sandzahl‟ von Archimedes.

Die Vorstellung von der Größe des Universums ist verknüpft mit
dem Bild, das man sich von den Vorgängen im Universum macht. Fix-
sterne, die sich unvorstellbar weit von der Erde entfernt in einem un-
endlichen Universum befinden, können unmöglich täglich um die Er-
de rotieren, daher zwingt uns das geozentrische Weltbild, die Fixstern-
sphäre als endlich und von der Erde nicht allzu weit entfernt zu den-
ken. Interpretiert man astronomische Erscheinungen als atmosphäri-
sche Phänomene, wie es der unmittelbare Sinneseindruck nahelegt,
rückt der Himmel nah an die Erde. Genau diese Probleme beschäftig-
ten Aristarch von Samos. Er ermittelte mit raffinierten, gut nachvoll-
ziehbaren Messungen und Berechnungen die relativen Entfernungen
von Erde, Mond und Sonne. Sein Ergebnis sollte ihn zu einen Helio-
zentriker machen, der nicht die Erde, sondern die Sonne im Mittel-
punkt der Planetenbewegungen sah. Seine Astronomie ist über Archi-
medes „Sandzahl‟ überliefert und war auf diesem Weg auch Koperni-
kus bekannt.

Ausgangspunkt von Aristarchs Überlegungen ist die Vorstellung,
dass der Mond nicht selbst leuchtet, sondern sein Licht von der Sonne
erhält, die er sich als Feuerkugel vorstellte. Abbildung 8 zeigt die Ver-
änderung der Mondposition im Verhältnis zur Sonne. Damit erklären
sich die Mondphasen.

Aristarchs erste Frage lautete: Um welchen Betrag ist die Sonne
weiter von der Erde entfernt als der Mond? Schon durch die Existenz
einer Sonnenfinsternis ist einsichtig, dass die Sonne weiter entfernt ist,
da hier der Mond die Sonne verdeckt und nicht umgekehrt. Aber hat
die Sonne einen doppelten, dreifachen oder einen noch größeren Ab-
stand von der Erde als der Mond?

Der geozentrische Kosmos der Antike

36

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Aristarch beobachtete einen zunehmenden Halbmond an einem Nach-
mittag. Erscheint der Mond von der Erde gesehen genau halb beleuch-
tet und halb im Schatten, so heißt dies, dass die Verbindungslinie vom
Beobachter zum Mond genau rechtwinklig auf der Verbindungslinie
vom Mond zur Sonne steht. Aristarch ermittelte in dieser Konstellati-
on den Winkel zwischen der Blickrichtung zum Mond und der zur
Sonne: Nach Aristarch beträgt er 87° (siehe Abbildung 8). Dieser Wert
ist ungenau, was daher rührt, dass der genaue Zeitpunkt des Halbmon-
des nur sehr schwer abzuschätzen ist. Entsprechend den heutigen Vor-
stellungen liegt der Wert des Winkels bei 89,85°.

Was bedeutet das? Verringert man in Gedanken den Winkel von
87° auf der Abbildung beispielsweise auf die Hälfte, so wird erkennbar,
dass dann die Sonne näher an den Beobachter heranrückt; je größer
der Winkel also ist, desto weiter ist die Sonne entfernt.

Der Rest ist Mathematik, die Aristarch taufrisch zur Verfügung
stand. Lehrte doch der wahrscheinlich etwas ältere Euklid ebenfalls in
Alexandria. Hierbei setzt Aristarch die Strecke Erde‒Mond gleich 1.
Dann ergibt sich (Trigonometrie):

– Das bedeutet: Die Sonne ist nach Aristarch etwa 19-mal weiter von
der Erde entfernt als der Mond!

Aristarchs zweite Frage lautete: Wie verhalten sich die Größen von
Sonne und Mond zueinander? Erneut kommen Sonnenfinsternisse ins
Spiel, bei denen man beobachten kann, dass Mond und Sonne annä-

Astronomie im hellenistischen Alexandria

37

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


hernd den gleichen Winkeldurchmesser haben: Einmal ist die Mond-
scheibe etwas größer und bedeckt die Sonne wenige Minuten, ein an-
deres Mal ist sie etwas kleiner und es kommt nur zu einer ringförmi-
gen Sonnenfinsternis.
Abbildung 9 zeigt diese Verhältnisse.

Der Rest ist Grundlagengeometrie. Denn nach den Strahlensätzen ist
das Verhältnis der Entfernung Erde‒Mond zur Entfernung Erde‒Sonne
gleich dem Verhältnis des Durchmessers des Mondes zum Durchmes-
ser der Sonne.
– Das bedeutet: Die Sonne ist nicht nur 19-mal weiter entfernt, son-

dern ihr Durchmesser ist auch 19-mal größer als der des Mondes!
Des Weiteren ermittelte Aristarch die Zeit, die der Mond bei einer
Mondfinsterns benötigt, um durch den Kernschatten der Erde zu wan-
dern, und kam auf etwas raffinierterem Wege zu folgenden Ergebnis-
sen20:
– Damit ist sowohl der Radius als auch der Durchmesser der Erde

sind 2,85-mal größer als der Monddurchmesser.
– Der Sonnendurchmesser entspricht 6,66-mal dem der Erde.
– Der Mond ist etwa 40 Erddurchmesser von der Erde entfernt, die

Sonne 760 Erddurchmesser.
Hatte Aristarch nur relative Entfernungs- und Größenangaben ermit-
teln können, so wird unmittelbar deutlich, welche Bedeutung die
Größenbestimmung der Erde durch Eratosthenes hatte. Es wurde
möglich, kosmische Größen auf irdisch erfahrbare Entfernungen zu
beziehen. Hier die Ergebnisse der Schule von Alexandria:

Der geozentrische Kosmos der Antike

38

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Archimedes berichtet, dass Aristarch zu dem Schluss kam, die Sonne
stehe still und die Erde bewege sich um die Sonne und gleichzeitig um
sich selbst. Denn es wollte ihm nicht einleuchten, dass ein Himmels-
körper, der 760 Erddurchmesser von der Erde entfernt ist, täglich um
die Erde rast. Über eineinhalb Jahrtausende vor Kopernikus entwickel-
te Aristarch aus diesen Überlegungen heraus ein heliozentrisches
Weltbild. Aristarchs „kopernikanischer Versuch‟ blieb zu dieser Zeit
allerdings ohne Überzeugungskraft. Er widersprach den Grundzügen
der aristotelischen Physik, wonach das „Schwere‟ im Zentrum des
Kosmos, also auf der Erde, an seinen natürlichen Ort anlangt und zur
Ruhe kommt. Nur sie kann also im Zentrum ruhen. Die Planeten aller-
dings, also auch die Sonne, bestünden aus masselosem (gewichtslosem)
Äther und könnten so die enorm schnelle tägliche Drehung um die Er-
de vollführen.

Damit setzten sich Aristarchs fortschrittliche Ideen über Jahrhun-
derte nicht durch. Ob er, wie manche Quellen berichten, wegen dieser
Anschauung auch der Gottlosigkeit angeklagt wurde, ist allerdings
umstritten.

Hipparchos von Nicäa und weitere Bewegungen der Fixsterne

Über ein Jahrhundert nach Aristarch von Samos krönt Hipparch von
Nicäa die astronomische Forschung der frühen hellenistisch-wissen-
schaftlichen Glanzzeit. Von ihm fehlen Primärquellen, ein Teil seines
Werkes hat Ptolemäus in den noch zu besprechenden Almagest aufge-
nommen. Daher sind seine astronomischen Messungen überliefert.
Die Beobachtungen Hipparchs belegen angesichts der instrumentalen

Hipparchos von Nicäa und weitere Bewegungen der Fixsterne

39

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Möglichkeiten der damaligen Zeit eine bewundernswerte Genauigkeit,
was dazu führt, dass sein Datenmaterial noch heute wissenschaftlich
interessant ist. Vom persönlichen Leben Hipparchs weiß man aller-
dings nichts.

Anstoß zu einem seiner Projekte gab ein irritierendes kosmisches
Ereignis. Im Jahr 135 v. u. Z. erschien ein neuer Stern am Fixsternhim-
mel – aus heutiger Sicht wahrscheinlich eine Supernova. Um zukünftig
diese Ereignisse besser einordnen zu können, entschied sich Hipparch,
einen Sternenkatalog zu erstellen mit den Positionen und Helligkeiten
der Fixsterne. Die von ihm gemessenen annähernd 1000 Sternpositio-
nen übernahm Ptolemäus, womit die Grundlage für die heutige Ster-
nenkatalogisierung geschaffen war.

Hipparch verglich seine Positionsmessungen mit den überlieferten
Messungen aus babylonischer Zeit und stellte fest: Die Sternpositionen
aller Sterne haben sich seither um einen regelmäßigen Betrag verän-
dert. Dies deutete er so, dass der Himmelsnordpol, um den sie täglich
rotieren, wandert. Damit verschiebt sich die Lage der Ekliptik samt
Frühlings- und Herbstpunkt. Heute sprechen wir von der Präzessions-
bewegung. Geozentrisch betrachtet, kann man sich die rotierende Erde
als Kreisel vorstellen, dessen Rotationsachse langsam ihre Neigung
verändert. Hipparch bestimmte in äußerster Genauigkeit die Ge-
schwindigkeit dieser Bewegung. Sie ist der Grund dafür, dass
Tierkreissternbilder und Tierkreiszeichen heute nicht mehr zusam-
menpassen, was sich auf der Sternkarte erkennen lässt.

Es gilt als sicher, dass Hipparch nicht an eine Fixsternsphäre
glaubte, sondern von langsamen Bewegungen der Sterne zueinander
ausging. 2000 Jahre später wies der englische Astronom Edmond Hal-
ley (1656–1742) diese Relativbewegung der „Fix‟-Sterne nach, indem
er die Positionen von Sirius, Aldebaran und Arkturus bestimmte und
mit den Angaben Hipparchs verglich.

Damit ist deutlich: Auch die Fixsterne und damit die Sternbilder,
wie sie sich uns heute zeigen, sind keineswegs starr, sondern in, wenn
auch sehr langsamer Veränderung begriffen!

Der geozentrische Kosmos der Antike

40

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der Einfluss Platons auf die Kosmologie

Abbildung 11 zeigt eine von mir zügig angefertigte Bleistiftskizze. Ich
hoffe, es ist deutlich, dass sie einen Kreis darstellt.

Allerdings, man
schaue genauer hin:
Hat das dargestellte
Gebilde etwas mit
einem Kreis zu tun?
Mitnichten! Je exak-
ter man es betrach-
tet, desto krummer
erscheinen die Lini-
en, desto ausgebeul-
ter die Konturen.
Und der Strich? Eine
geometrische Linie
mit nur einer Di-
mension? Sicher
nicht. Niemand wäre
in der Lage, sie zu

sehen. Eine gezeichnete Linie ist immer eine dreidimensionale „Pigm-
entwurst‟!

Genau genommen ist es erstaunlich, dass man überhaupt in dieser
oder einer ähnlichen Zeichnung einen Kreis entdeckt, denn grundsätz-
lich sieht niemand in keiner noch so genauen Zeichnung einen Kreis!

Da ein Punkt keine räumliche Ausdehnung hat, ebenso wenig wie
eine Linie, ist der Kreis seinem Wesen nach kein wahrnehmbares Ge-
bilde, wohl aber ein denkbares! Trotzdem erkennt man beim Betrach-
ten des Bildes den Kreis, der vom Zeichner „gemeint‟ ist. Man proji-
ziert den gedachten Kreis in die Abbildung hinein.

Somit trennt sich die Welt in zwei grundsätzlich verschiedene Be-
reiche: einen wahrnehmbaren, die Zeichnung, und einen denkbaren,
die Kreisgeometrie. Ersterer hat Abbild-Charakter, letzterer ist das Ur-
bild, das dem Abbild zugrunde liegt.

Dieser Gedankengang führt zu einem Zentralpunkt der Philoso-
phie Platons. Er ist neben Aristoteles einer der einflussreichsten Philo-

Der Einfluss Platons auf die Kosmologie

41

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sophen der klassischen Antike. Er lebte von 428 bis 348 v. u. Z., war
Aristoteles’ Lehrer und der Begründer der Platonischen Akademie in
Athen. Das hier Dargestellte gilt nicht nur für Kreise, nicht nur für
geometrische Figuren, sondern genau genommen für alle sinnlich
wahrnehmbaren Objekte, seien es Lebewesen oder tote Gebilde: Man
muss unterscheiden zwischen der Wahrnehmung des Objektes in
Raum und Zeit und dem Begriff, den wir denkend erfassen. Platon
spricht hier von „Abbildern‟ oder „Erscheinungen‟, die sich im ständi-
gen Werden und Vergehen befinden, also von dem, was „wird und nie
ist‟ auf der einen Seite. Dem gegenüber steht das, was „immer ist und
nie wird‟, die „Urbilder‟ oder die „Ideen‟, das dem Menschen durch
Denken Erfassbare. „Idee‟ nicht in dem Sinne, wie wir es umgangs-
sprachlich meinen, wenn wir davon sprechen, wir hätten eine „gute
Idee‟, einen schnellen Einfall. Gemeint ist der denkend aufzufindende
Zusammenhang, der den Erscheinungen zugrunde liegt.

Für Platon stellte sich die Frage nach der „Wirklichkeit‟ dieser bei-
den Bereiche, eine Frage, die sich bis heute durch die Philosophiege-
schichte zieht.

Platon spricht der Ideenwelt eine höhere Wirklichkeit zu als der
Erscheinungswelt, denn sie ist unveränderlich und ewig, während die
Erscheinungen sich ständig verändern und vergehen. Wir werden heu-
te keinen anderen Begriff, keine andere Idee vom Kreis haben als Pla-
ton, während die Zeichnungen, die Platon in seinem Leben angefertigt
haben mag, längst vergangen sind. Die Welt besteht damit aus einer
ewigen Qualität, der Ideenwelt, und der vergänglich-sinnlich wahr-
nehmbaren Welt der Erscheinungen.

Für die kosmologischen Vorstellungen war Platons naturphiloso-
phisches Werk, der „Timaios‟, von besonderer Bedeutung. Hier geht er
auf die Frage ein, wie das Ewige, Urbildliche zum Veränderlichen, zum
Abbild, wurde. Um diese Frage zu lösen, führt Platon ein göttliches
Prinzip ein, das er als „Demiurg‟ (gr.: Handwerker) bezeichnet. Der
Demiurg erschafft nicht die ewigen Ideen – denn sie sind ewig, haben
damit keinen Ursprung, keinen Anfang. Er schafft nach den ewigen
Gesetzmäßigkeiten die vergängliche Welt, die damit geschaffen und
zeitlich ist.

Von diesen Gedanken ausgehend, entwickelt Platon im Timaios
seine Kosmologie. Die Fixsternsphäre ist dem Ewigen am nächsten, ge-

Der geozentrische Kosmos der Antike

42

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


folgt von den Planetensphären jenseits des Mondes. Aufgrund dieser
Nähe zum Ewigen bewegen sie sich auf den idealen und vollkomme-
nen Bahnen. Dies sind Kreisbahnen. Denn im Gegensatz zur Ellipse
oder anderen Formen sind im Kreis alle Punkte gleichwertig, d. h.
gleich weit vom Mittelpunkt entfernt. Zudem hat die Kreisbahn in je-
dem Punkt die gleiche Krümmung.

Jenseits des Mondes, wo Planeten und Fixsterne in ungebremster,
ewiger Bewegung zu beobachtet sind, lässt sich daher nach Platon nur
eine ideale und immer gleiche Bewegungsform denken. Ewig gleich-
förmige Kreisbewegungen. Dies wurde für fast zwei Jahrtausende für
die meisten Denker und Astronomen zu einem nicht hinterfragbaren
Ausgangspunkt ihres Denkens.

Der „Timaios‟ war während der Spätantike und dem Frühmittelal-
ter die einflussreichste der Schriften Platons. Deshalb sei ein Zitat an-
geführt:

„So entstand denn die Zeit zugleich mit dem Weltall, auf dass beide, zu-
gleich erschaffen, auch zugleich wieder aufgelöst würden, wenn es jemals zu
einer Auflösung derselben kommen sollte: Das Urbild für sie aber war die
eigentliche Ewigkeit; diesem sollte das Weltall so ähnlich wie nur möglich
werden; denn dem Urbild kommt ein schlechthin ewiges Sein zu, das Abbild
aber ist der Art, dass es die ganze endlose Zeit hindurch geworden, seiend
und sein werdend ist. Solche Absicht und Erwägung des Demiurgen lag der
Entstehung der Zeit zugrunde: Auf dass die Zeit entstünde, wurden Sonne,
Mond und die fünf Sterne geschaffen, welche den Namen der Wandelsterne
tragen, zur Unterscheidung und Bewahrung der Zeitmaße.‟21

Zusammenfassung des geozentrischen Weltbildes: Der Almagest des
Claudius Ptolemäus

Es ist eine Ironie des Schicksals, dass ausgerechnet vom Leben der Per-
sönlichkeit kaum etwas bekannt ist, deren Werk uns zur wichtigsten
Quelle für das Denken der griechischen Astronomen wurde. Das We-
nige ist schnell erzählt: Claudius Ptolemäus lebte etwa von 100 bis 175
u. Z. Geboren als Grieche oder hellenisierter Ägypter in der Nähe von
Theben, verbrachte er wohl die meiste Zeit seines Lebens in Alexan-
dria als Bibliothekar am Museion. Dort tätigt er in den Jahren 127
bis 141 astronomische Beobachtungen, die in sein Hauptwerk Eingang

Zusammenfassung des geozentrischen Weltbildes: Der Almagest des Claudius Ptolemäus

43

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


fanden. Sein Name legt eine Verwandtschaft mit der Ptolemäer-Dy-
nastie nahe, was aber keineswegs sicher ist, da dieser makedonische
Herrschername häufig vorkam. Viel mehr ist nicht bekannt.

Zweihundert Jahre trennen Ptolemäus von Hipparch von Nicäa,
Jahrhunderte, in denen der Faden hellenistisch-wissenschaftlicher For-
schung abriss. Politisch unruhige Zeiten, verbunden mit der Expansi-
on des Römischen Reiches, tragen hierfür Mitverantwortung. Das Rö-
mische Reich expandierte und nahm die hellenistische Welt in sich
auf; griechische Gelehrte wurden versklavt und dienten als Hauslehrer
oder Verwalter in den Privatbibliotheken der Patrizier. Erst Ptolemäus’
Jahrhundert gilt wieder als ruhigere Zeit; das Römische Reich hatte
unter Kaiser Trajan seine größte Ausdehnung erreicht, bevor es in den
nächsten Jahrhunderten seinem Zerfall entgegenging.

Ptolemäus Hauptwerk ließ seinen Namen unsterblich werden. Es
ist unter dem Namen „Almagest‟ bekannt. Er nannte es „Mathematike
Syntaxis‟, später „Megiste Synthaxis‟ („mathematische oder größte
Zusammenstellungen‟), ein Titel, der auf seinem Überlieferungsweg in
Arabien („al-magisti‟) zu Almagest mutierte. Ptolemäus fasste in die-
sem Werk das geozentrische Weltbild der antiken Astronomen zusam-
men. Er stellte Rechenwege zusammen, mit denen die Positionen der
Planeten in für Jahrhunderte unübertroffener Genauigkeit ermittelt
werden konnten. Das überzeugte die gelehrte Welt eineinhalb Jahrtau-
sende, machte den Almagest zum astronomischen Standardwerk und
ließ den Autor zum Namenspatron des geozentrischen Weltbildes wer-
den, das von nun an als „ptolemäisches Weltbild bezeichnet wurde‟.

Die Positionsberechnungen der Gestirne hatten einen praktischen
Nutzen, der in Ptolemäus zweitem Werk zum Ausdruck kommt, dem
„Tetrabiblos‟. Die „vier Bücher‟ beinhalten eine Zusammenfassung des
astrologischen Wissens der Antike und wurden zum Standartwerk der
Astrologie. Uns verwundert aus heutiger Sicht die Verbindung von As-
trologie und Astronomie. Zu Ptolemäus’ Zeit gewannen die Schriften
des Aristoteles erneut an Bedeutung und damit eine Physik, die hinter
Bewegtem einen Beweger sah. Der Kosmos mit seinen Planeten wurde
auf diese Weise als göttlich beseelt erlebt. Ihre Konstellationen können
dem irischen Schicksal nicht gleichgültig gegenüberstehen. Im ersten
Buch des Tetrabiblos verteidigt Ptolemäus die Astrologie:

Der geozentrische Kosmos der Antike

44

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


„Zuvörderst liegt es mehr als augenscheinlich auf der Hand und bedarf kei-
ner wortreichen Versicherung, dass Kräfte vom Himmel auf alles Irdische,
das den Veränderungen der Allnatur unterworfen ist, niederströmen. So in
die sublunarischen Grundelemente, in Feuer und Luft, die durch die himm-
lischen Bewegungen erregt werden, und welche alles übrige Untergeordnete
in sich tragen und also Erde und Wasser, Pflanzen und Tiere beeindrucken.‟
(Tetrabiblos)22

Offensichtlich musste Ptolemäus sein astrologisches Engagement
rechtfertigen. Denn einerseits ist von keinem Astronomen der helle-
nistischen Glanzzeit ein astrologisches Werk überliefert. Andererseits
bildete das Empfinden der göttlichen Natur der Himmelskörper einen
Grundpfeiler des damaligen öffentlichen Bewusstseins.

Im „Tetrabiblos‟ verbindet Ptolemäus schicksalswirksame Kräfte
mit den Planeten. Dem Mars zum Beispiel ordnet er aufgrund seiner
Nähe zur Sonne und wegen seiner blutroten Färbung feurige, kriegeri-
sche Eigenschaften zu, die astrologisch für einen maskulin-durchset-
zungsstarken Einfluss stehen. Aus heliozentrischer Sicht rückt der
Mars weit von der Sonne ab, wodurch diese Argumentation ihre Basis
verliert. Ähnliches gilt für viele Versuche, astrologische Argumentatio-
nen gedanklich zu untermauern. Ptolemäus verteidigte daher das geo-
zentrische Weltbild gegen die zu seiner Zeit noch geführte, von
Aristarch angestoßene Diskussion um eine heliozentrische Interpreta-
tion des Kosmos.

Die astrologische Praxis erfordert eine genaue Berechnung der
Planetenbewegungen. Nach Aristoteles sollte dies kein Problem dar-
stellen. Alle Gestirne bestehen seiner Physik zufolge aus masselosem
„Äther“ und bewegen sich gleichförmig auf idealen Kreisbahnen um
die Erde. Nichts wäre leichter, als diese zu berechnen. Wie schon be-
schrieben, ist dies nicht der Fall. Zwei „Ungleichheiten‟ findet man bei
genauerer Messung:
– Die erste Ungleichheit besteht darin, dass die verschiedenen Bahn-

abschnitte der Planeten in unterschiedlicher Geschwindigkeit
durchlaufen werden. Beispielsweise dauert das Winterhalbjahr 179
Tage und das Sommerhalbjahr 186 Tage: Die Sonne benötigt für
den Bogen von der Frühlings- zur Herbst-Tagundnachtgleiche län-
ger.

– Die zweite Ungleichheit bezeichnet die von den Planeten vollführ-
ten Schleifen.

Zusammenfassung des geozentrischen Weltbildes: Der Almagest des Claudius Ptolemäus

45

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Somit musste ein Weg gefunden werden, diese „Ungleichheiten‟ auf
ideale, gleichmäßig durchlaufene Kreisbewegungen zurückzuführen
und mathematisch zu beschreiben. Dabei lässt sich die Genauigkeit je-
derzeit überprüfen. Im Almagest leistet Ptolemäus diesen Spagat exzel-
lent – weshalb man ihm nicht ohne Grund die größte Bewunderung
entgegenbrachte.

Abbildung 12 zeigt sehr vereinfacht den Lösungsansatz des Ptole-
mäus.23

Die Planeten bewegen sich nicht auf einer Kreisbahn um die Erde,
sondern auf einer Kreisbahn, deren Mittelpunkt sich auf einer Kreis-
bahn um die Erde bewegt. Die Kreisbahn des Planeten (P1, P2) heißt

Der geozentrische Kosmos der Antike

46

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Epizykel, „Auf-Kreis‟. Der Kreis, auf dem sich der Mittelpunkt des
Epizykels (e1 und e2) bewegt, heißt Deferent, „Trägerkreis‟. Sowohl
der Planet auf dem Epizykel als auch der Mittelpunkt des Epizykels auf
dem Deferent bewegen sich gleichförmig und folgen so dem Paradig-
ma Platons. In der Abbildung ist der Moment dargestellt, in dem (zwi-
schen P1 und P2) von der Erde aus eine Rückwärtsbewegung des Pla-
neten zu beobachten ist. Die zweite Ungleichheit wird damit mathe-
matisch beschrieben.

Bei geschickter Wahl der Größe von Epizykel und Deferent bzw.
der Umlaufgeschwindigkeiten lassen sich die beobachteten Planeten-
schleifen darstellen. Die Kunst besteht in der richtigen „Wahl‟ dieser
Parameter. Abweichungen von den beobachteten Planetenpositionen
werden dabei immer kleiner. Sie lassen sich aber nie ganz vermeiden.
Für noch genauere Vorhersagen fügte Ptolemäus auf dem Epizykel
einen weiteren Epi-Epizykel hinzu, gegebenenfalls noch weitere.

Wie „modelliert‟ Ptolemäus die erste Ungleichheit? Er rückt den
Mittelpunkt des Deferenten vom Zentrum der Erde ab. Da sich der
Epizykel auf dem Deferenten gleichmäßig bewegt, ist nun ein Halbjahr
(dunkleres Segment in der Abbildung) von der Erde aus gesehen kür-
zer als das andere (das hellere Segment).

Durch geschickte Kombination dieser mathematischen Hilfsmittel
lassen sich die Planetenpositionen mit hoher Genauigkeit vorhersagen.
Ptolemäus’ Mathematik hat aber ihren Preis: Sie passt nicht zur aristo-
telischen Physik!

Der aristotelischen Physik zufolge müssten alle Planeten gleichför-
mig auf exakten Kreisbahnen wandern, die ihr Zentrum im Mittel-
punkt der Erde haben; nicht, wie der Deferent, einen exzentrischen
Mittelpunkt außerhalb der Erde. Zudem ist ein Epizykel nur ein ma-
thematisches Hilfsmittel ohne physikalische Entsprechung. Heute wür-
de kein Naturwissenschaftler diese krassen Widersprüche zwischen
Mathematik und physikalischer Erklärung zulassen. Genau das ist eine
der Folgen der kopernikanischen Wende in der Renaissance: Die Ma-
thematik hatte seinerzeit die Aufgabe, die „Phänomene zu retten‟, wie
man sich ausdrückte. Heute beschreibt sie die physikalischen Verhält-
nisse.

Im ptolemäisch-geozentrischen Weltbild sind zwei Bereiche ge-
trennt. Die Kosmologie nach Aristoteles erklärt die Planetenbewegung

Zusammenfassung des geozentrischen Weltbildes: Der Almagest des Claudius Ptolemäus

47

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


physikalisch, und die astronomische Mathematik macht die Planeten-
positionen berechenbar. Beide Beschreibungen der kosmologischen
Verhältnisse passten nicht zusammen. Sie standen nebeneinander.
Wollte man den Kosmos erklären, bediente man sich der Physik Aris-
toteles’, wollte man Planetenpositionen voraussagen, der Mathematik
Ptolemäus’. Dieses Nebeneinander sorgte für Unbehagen. Es war ein
Stachel, der erst mit der Überwindung des geozentrischen Weltbildes
durch die kopernikanische Wende gezogen wurde.

Das Schicksal der Schule von Alexandria

Zur Zeit des Claudius Ptolemäus war die Schule von Alexandria die
tonangebende Philosophenschule der antiken Welt. Seit Kaiser Cara-
calla (211–217 röm. Kaiser) zur Finanzierung seiner Thermen die Pen-
sionen der Gelehrten einzog, begann ihr schleichender Niedergang,
doch blieb sie noch lange eine wichtige Bildungseinrichtung.

Die mathematisch-astronomische Tradition in der alexandrini-
schen Schule endete mit Theon von Alexandria (305–405) und seiner
Tochter Hypatia (355–415) auf tragische Weise. Theon gilt als letzter
Leiter der alten Bibliothek am Serapeion. Überliefert ist seine redaktio-
nelle Herausgabe der „Elemente‟ des Euklids, die Grundlage für die
Euklid-Übersetzungen bis in die Neuzeit wird, und ein vielbändiger
Kommentar zu Ptolemäus’ Almagest. Die Jahre seiner Lehrtätigkeit
waren in Alexandria geprägt von blutigen Zusammenstößen zwischen
Heiden und Christen unter der Führung des Patriarchen Theophilos
von Alexandria (385–412). In diesem Zusammenhang wurden auf Ge-
heiß Theodosius’ 393 alle heidnischen Tempel, darunter das Serapeion
mit seinen wissenschaftlichen Schätzen, zerstört.

Theon unterrichtete seine Tochter Hypatia, die ob ihrer Intelligenz
und ihres Charismas in Alexandria zu hohem Ansehen kam.24 So er-
hielt sie einen Lehrauftrag am Museion. Auch von Hypatia haben wir
keine direkten Überlieferungen. Ihr werden Kommentare zu mathe-
matischen Werken und zur Astronomie Ptolemäus’ zugeschrieben,
womit sie eine der Letzten der astronomischen Tradition Alexandrias
ist. Ebenso ist überliefert, dass sie eine wissenschaftliche Abhandlung
über die Kegelschnitte des Apollonius von Perge verfasste. Johannes

Der geozentrische Kosmos der Antike

48

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Kepler dienten diese zur Berechnung der Planetenbahnen.25 Tragisch
endete das Leben Hypatias. Der Kulturkampf zwischen Christen und
Heiden setzte sich auch unter dem Nachfolger des Patriarchen fort,
dem später zum Heiligen und Kirchenvater erhobenen Kyrill von
Alexandria. Der Tod Hypatias ereignete sich wenige Jahre nach Kyrills
Machtantritt im Jahr 415. Sie wurde von christlichen Eiferern auf bru-
tale Weise ermordet.26

Mit dem Tod Hypatias endet die astronomisch-mathematische
Forschungstradition der Schule von Alexandria. Die Philosophenschu-
le blieb allerdings bestehen, passte sich aber dem christlichen Umfeld
an. Der Bildungsschwerpunkt verlagerte sich hingegen in Richtung
Konstantinopel, wohin auch Teile der alexandrinischen Bibliothek ge-
bracht worden sein sollen. Das Ende kam mit der arabisch-islamischen
Eroberung durch den Kalifen Umar ibn al-Chattab in den Jahren 639
bis 642.

Das christlich-geozentrische Weltbild

Kulturverlust im Zuge der Christianisierung

Während der Besprechung der antiken Astronomie haben wir feststel-
len müssen, dass die meisten Primärquellen der antiken Forscher und
Denker verloren gegangen sind. Viele ihrer Werke lassen sich nur aus
den Spuren rekonstruieren, die sie in den überlieferten Schriften hin-
terlassen haben. Angesichts des hohen Bildungsgrades der spätantiken
römisch-hellenistischen Welt ist das mehr als verwunderlich. Zu Be-
ginn des 4. Jahrhunderts hatte jede größere antike Stadt öffentliche Bi-
bliotheken, in Rom gab es über zwanzig, ganz zu schweigen von priva-
ten Buchsammlungen reicherer Bürger. Die Schriften waren auf Papy-
rusrollen verfasst, die immer wieder kopiert wurden. Hierfür gab es
einen öffentlichen Kopierdienst, meist Sklaven, die des Lesens und
Schreibens kundig waren. Nicht selten umfassten diese Bibliotheken
Hunderttausende Schriften. Ein öffentliches Schulsystem sorgte für
einen hohen Alphabetisierungsgrad, sodass die Schriftstücke auch ge-

Kulturverlust im Zuge der Christianisierung

49

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


lesen und rezipiert werden konnten. Die Themen der Schriften um-
fassten alle kulturellen Bereiche, wie Literatur, Philosophie, Wissen-
schaft, Medizin und ethische Reflexionen.

Wenige Jahrhunderte später, im Frühmittelalter, zeigt sich anderes
Bild. Statt öffentlicher Bibliotheken finden sich vergleichsweise dürftig
ausgestattete Büchersammlungen in den neu entstandenen christli-
chen Klöstern. Schwerpunkt der gesammelten Themen sind theologi-
sche Ausführungen. Des Lesens und Schreibens kundig sind im We-
sentlichen Geistliche. Analphabetentum ist die Regel. Selbst Herrscher
in der sich herausbildenden Feudalgesellschaft können weder lesen
noch schreiben – auch Karl der Große gesellt sich in diesen Reigen.
Geistiger – oder besser geistlicher – Kulturträger im westlichen Europa
ist die römisch-katholische Kirche.

Hier stellen sich zwei Fragen. Erstens, wie kommt es zu diesem
vielfach unwiderruflichen Verlust schriftlich fixierter und gelebter kul-
tureller Vielfalt zum Ende der Antike? Und zweitens, wo haben antike
Schriftstücke, wo hat das antike Wissen überlebt? Denn die hoch- und
spätmittelalterliche Kulturblüte hat ihre Substanz dem Wiederentde-
cken der römisch-griechischen Kultur zu verdanken.

Meist wird der Untergang der antiken Kultur als Folge der Völker-
wanderung vom 4. bis ins 6. Jahrhundert beschrieben. Klimawandel,
Bevölkerungsdruck und nicht zuletzt der Hunnenvorstoß ließen ger-
manische Stämme wandern, um neue Siedlungsräume zu suchen. In
der Folge brach das westliche Imperium Romanum zusammen, es ent-
standen im geschichtlichen Wechsel Germanenreiche, bis sich der po-
litische Schwerpunkt im 8./9. Jahrhundert unter Karl dem Großen
nach Norden verlagerte. Das östliche Imperium blieb noch über tau-
send Jahre bestehen und mutierte zum christlichen Byzantinischen
Reich mit dem erstarkenden kulturellen Zentrum in Konstantinopel,
heute Istanbul. Im Selbstverständnis der „Oströmer‟ empfand man
sich in der Kontinuität des Gesamtimperiums – doch auch hier zeigt
sich ein vergleichbares, etwas gemäßigteres Bild des Kulturverlustes.

Hier wie dort macht man es sich mit dem Argument, den Kultur-
verlust vor allem den „wilden Barbaren‟ zuzuschreiben, zu leicht, denn
zum einen zeigt die Geschichte immer wieder, dass Kulturgüter auch
gravierende politische Wechsel überdauern. Zum anderen fragt sich,

Das christlich-geozentrische Weltbild

50

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


welches Interesse Germanen an einer Kulturzerstörung dieses Ausma-
ßes haben sollten. Andere Gründe wirkten einleuchtender.

Das Römische Reich in den ersten Jahrhunderten unserer Zeit-
rechnung war nicht nur von philosophischer, sondern auch von reli-
giöser Vielfalt geprägt. Der berühmte Kult um das Gottkaisertum
diente als rituelle Klammer, verpflichtete aber keinen, sich einer Staats-
religion anzuschließen. In diesem Milieu gediehen vielfältige christli-
che Strömungen. Viele lagen in heftigem Disput miteinander, an dem
das Christentum als aufblühende Religion zu zerbrechen drohte. Ein
zentraler Streitpunkt war der zwischen Arianern und Trinitariern, bei
dem es um die Frage nach dem Wesen Jesus von Nazareth ging. Die
Arianer als konsequente Monotheisten lehnten die Gott-Natur Jesu ab,
ihre Gegner vertraten die Lehre der Dreifaltigkeit Gottes in Vater,
Sohn und Heiligem Geist. Die Verbissenheit, mit der um diese wie um
andere Fragen gestritten wurde, machte das Christentum für Außen-
stehende nicht gerade sympathisch, die Verweigerung des Kaiserkultes
sogar verdächtig. Das gab Anlass zu mehreren Christenverfolgungen,
die aber meist lokal begrenzt blieben, bis Kaiser Konstantin (der Gro-
ße), das Christentum im „Toleranzedikt‟ den anderen Religionen im
Reich gleichstellte. Die gute innerkirchlich-hierarchische Organisation
nutzte er zur innenpolitischen Stabilisierung seiner Macht. Diesem
Beispiel folgten andere Kaiser, bis es im Jahr 380 zum „Cunctos popu-
los‟ kam, dem „Dreikaiser-Edikt‟, u. a. des Kaisers Theodosius I., spä-
ter der Große genannt. Es beendete die Religionsfreiheit der Antike:

„Alle Völker [...] sollen sich [...] zu der Religion bekehren, die der göttliche
Apostel Petrus den Römern überliefert hat [...]; das bedeutet, dass wir ge-
mäß apostolischer Weisung und evangelischer Lehre an eine Gottheit des
Vaters, Sohnes und Heiligen Geistes in gleicher Majestät und heiliger Drei-
faltigkeit glauben. Nur diejenigen, die diesem Gesetz folgen, sollen, so gebie-
ten wir, katholische Christen heißen dürfen; die übrigen, die wir für wahr-
haft toll und wahnsinnig erklären, haben die Schande ketzerischer Lehre zu
tragen. Auch dürfen ihre Versammlungsstätten nicht als Kirchen bezeichnet
werden. Endlich soll sie vorab die göttliche Vergeltung, dann aber auch un-
sere Strafgerechtigkeit ereilen, die uns durch himmlisches Urteil übertragen
worden ist.‟ 27

Dem Cunctos populos folgten weitere Gesetze, die das Christentum
zur Staatsreligion erhoben. Sie gaben den kirchlich organisierten Ver-
tretern eine politische Macht, die sie in der Folgezeit sowohl gegen in-

Kulturverlust im Zuge der Christianisierung

51

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


nerchristliche Gegner als auch gegen Heiden einzusetzen wussten. Die
beginnende Verfolgung Andersdenkender und die Zerstörung antiker
Schätze und Traditionen suchen ihresgleichen. So fanden beispielswei-
se die letzten antiken Olympischen Spiele 393 statt, und die auch in rö-
mischen Zeiten viel besuchte Orakelstätte Delphi musste 394 schlie-
ßen. Manche Strömungen hielten sich noch eine Weile. So schloss die
Platonische Akademie erst im Jahr 529 unter dem oströmischen Kaiser
Justinian. Bibliotheken mussten schließen, das Lesen heidnischer Lite-
ratur wurde untersagt. Damit versiegte das Interesse an dieser Litera-
tur, Schriftrollen wurden nicht mehr kopiert und überlebten die Jahr-
hunderte nur vereinzelt.28

Träger des geistigen Lebens wurde die christliche Kirche. Biblio-
theken verschwanden hinter Klostermauern, die vor allem dem Klerus
zugänglich waren. Ins Zentrum des Denkens rückten religiöse Texte,
allen voran die Bibel. Kirchliche Institutionen wachten über die kor-
rekte Auslegung der göttlichen Offenbarung und darüber, dass es zu
keinen Häresien kam. Das Denken wurde über Jahrhunderte gleichge-
schaltet. Was nicht zur christlichen Vorstellungswelt passte, wurde ent-
weder verboten und verfolgt oder einfach ignoriert und vergessen.

Die religiöse Vormachtstellung stellte die römisch-katholische Kir-
che über das Auf und Ab weltlicher Machtverhältnisse, wodurch sie
über Jahrhunderte die Kultur des entstehenden Europa dominierte.
Die klerikale Dogmatik der Kirche gab allgemein verbindlich vor, was
als wahr zu gelten hatte, und wachte mit Inquisitionstribunalen über
die unverfälschte Tradierung dieser Wahrheiten. Der Glaube daran,
dass der allwissende und alleinige Gott sich in einem Buch geoffenbart
habe, rückte die Inhalte der Bibel ins Zentrum allen Nachdenkens über
die Welt. Sie wurde zum Angel- und Ausgangspunkt für die Lebensori-
entierung einerseits und das Weltverständnis andererseits. Die Vielfalt
„heidnischer‟ Gedankenwelten störte die Ausrichtung auf die „allein
seligmachende‟ christliche Weltinterpretation, ja säte Zweifel. Das galt
es zu verhindern durch Leseverbote oder einfach dadurch, dass der
kulturelle Fokus auf das christliche Narrativ wenig Raum für die Inspi-
ration aus Quellen ließ, die sich mit diesem nicht vereinbaren ließen.
So kam es zu einer geistigen Engführung, die kulturell ihresgleichen
sucht. Die Bibel und ihre Interpretationen besetzten die Köpfe über die
christliche Ära und tun dies für viele bis heute noch.

Das christlich-geozentrische Weltbild

52

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Als Staatskirchentum hielt sich das Christentum auch im Byzanti-
nischen Reich, das sich im sogenannten „Morgenländischen Schisma‟
1054 endgültig von der katholischen Westkirche abtrennte und zur
griechisch-orthodoxen Kirche wurde. Im „Abendland‟ erstarkte das
römische Bischofsamt zum Papsttum und trat seinen jahrhundertelan-
gen Machtkampf mit den europäischen weltlichen Herrschern an, der
heute die Geschichtsstunden füllt. Dieses Milieu, das immer gründli-
cher den europäischen Kulturkreis beherrschte, erstickte am Übergang
der Antike zum Frühmittelalter die gedanklich-kulturelle Vielfalt der
Antike nachhaltiger, als dies politische Umwälzungen je vermocht hät-
ten.

Nachdem das Christentum aus dem Kulturkampf gegen die „heid-
nische Welt‟ siegreich hervorgegangen war und diese nicht mehr als
existenziell bedrohlich empfunden wurde, konnte man sich den Resten
antiker Zeugnisse öffnen. Es sickerten Kenntnisse aus der Antike in
den europäischen Kulturraum ein. So inspirierte die Wiederentde-
ckung der aristotelischen Schriften im 12. Jahrhundert die Scholastik.
Die Epoche der Wiederentdeckung des antiken Schriftwerkes vom
14. bis 17. Jahrhundert wird seit dem 19. Jahrhundert als „Renais-
sance‟, Wiedergeburt, bezeichnet. Hierdurch öffnete sich der Horizont
des Denkens und ermöglichte so die Wende hin zur Aufklärung und
zur modernen Naturwissenschaft.

Die voraristotelische Kosmologie des christlichen Mittelalters

Im Zentrum des christlichen Glaubens steht das Seelenheil jenseits der
Todesschwelle. Die Bibel schildert die Geschichte der Welt als Heilsge-
schichte. Nach der Schöpfung hatte der paradiesische Urzustand kei-
nen langen Bestand. Es kam zum Sündenfall. Das diesseitige Leben
wird grundsätzlich als von der Erbsünde belastet und erlösungsbedürf-
tig aufgefasst. Der Erlösung wird jeder einzelne Mensch durch die
Gnade Gottes teilhaftig. Möglich wird dies durch die „Erlösungstat‟
des christlichen Heilsbringers auf dem Hügel Golgatha. Um am apoka-
lyptischen Ende der Welt erlöst zu werden, ist für jeden Einzelnen vor
allem eines wichtig: der rechte Glaube. Denn „wer glaubt und sich tau-
fen lässt, wird gerettet; wer aber nicht glaubt, wird verdammt werden“

Die voraristotelische Kosmologie des christlichen Mittelalters

53

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


(Markus 16,1629). Angesichts der Tragweite christlicher Lebensgestal-
tung für das ewige Heil ist es nicht verwunderlich, dass die Bedeutung
der Naturforschung um ihrer selbst willen verblasste, ja nicht selten als
Gefahr für die rechte Ausrichtung der Seele auf Gott hin gesehen wur-
de.

Mit dem Ende der Antike wird das Wissen in der abendländischen
Kultur von Klostermauern umschlossen. Astronomische Forschung
hatte den Bedürfnissen der christlichen Liturgie zu dienen. So beschäf-
tigte die Bestimmung des korrekten Osterdatums die christliche Astro-
nomie über Jahrhunderte und mündete 1582 in die Kalenderreform
Papst Gregors XIII.

Kosmologische Vorstellungen wurden aus der Bibel abgeleitet. As-
tronomische Forschung hatte diese Vorstellungen zu stützen oder zu
schweigen, damit sie den Glauben und das Seelenheil nicht gefährde-
ten. Kein Wunder, dass unter diesen Vorzeichen auch die Kugelgestalt
der Erde wieder infrage gestellt wurde. So schrieb der nestorianische
Christ Kosmas Indikopleustes um 550 eine „christliche Weltbeschrei-
bung‟, in der er die ptolemäische Auffassung von der Welt als Kugel zu
widerlegen suchte. Entgegen landläufigen Vorstellungen allerdings
stand die Kugelgestalt der Erde meist nicht zur Disposition. Ein Grund
hierfür kann man darin sehen, dass der letzte lateinische Kirchenvater,
Isidor von Sevilla, die Kugelgestalt der Erde ausführlich begründet. Isi-
dor trug um 600 das im Westen noch vorhandene antike Wissen in
seinen „Etymologien‟ zusammen, die zu den meistgelesenen Werken
im Mittelalter gehörten.30

Ein Jahrhunderte langer Streit drehte sich allerdings um die Exis-
tenz von „Antipoden‟, also Menschen und Kulturen, die auf der ge-
genüberliegenden Seite der Welt lebten31. Meist wurde sie bestritten.
Die Nachkommen Noahs hätten die Ozeane nicht überwinden kön-
nen, welche die antipodischen Ländereien von uns trennten. Zudem
könnten diese Völker, deren Missionierung ein göttlicher Auftrag der
christlichen Völker war,32 die Wiederkunft Christi in den Wolken ver-
passen, da die Erde selbst die Sicht versperrte.

Dies ist ein Beispiel dafür, wie die Erzählungen der Heiligen
Schrift herangezogen werden, um wissenschaftliche Fragen zu beant-
worten. Und das ist konsequent. Denn wer überzeugt ist, dass der all-
wissende, allmächtige und allgütige Gott in der Bibel ein für alle Men-

Das christlich-geozentrische Weltbild

54

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


schen aller Zeiten verbindliches Schriftzeugnis vorgelegt hat, der wird
nicht umhin kommen, diesem Schriftzeugnis höchsten Erkenntnis-
rang einzugestehen. Mit dem flauen „Man darf die Bibel nicht wörtlich
nehmen‟ versuchen Christen heute, die religiöse Bedeutung der Heili-
gen Schrift hochzuhalten, obwohl der Horizont, den die Bibel auf-
spannt, mit dem der modernen Kosmologie unvereinbar ist. Doch da-
von später. Bis ins Hochmittelalter dominierte das Studium des heili-
gen Buches über ein unabhängiges Naturstudium, und im abendländi-
schen Kulturkreis wurden das aristotelisch-geozentrische Weltbild und
die mathematische Astronomie des Ptolemäus weitgehend vergessen.

Die arabisch-islamische Periode

Der Strom wissenschaftlicher und astronomischer Tätigkeit riss nur
im christlich-abendländischen Kulturkreis ab. Anders sah es in der
arabischen Welt aus. Viele Bezeichnungen aus der Astronomie weisen
uns den Weg in den arabischen Sprachraum. Nehmen wir das Wort
„Zenit‟ für den Himmelspunkt direkt über dem Sternenbeobachter. Es
kommt von „samt ar-ra’s‟ („Weg des Kopfes‟), wurde in der Über-
setzung zu „zemt‟ und später zu „Zenit‟ abgewandelt; entsprechend
das Wort „Nadir‟ als dem Zenit entgegengesetzter Himmelspunkt, was
sich von „nazir‟ („das Entsprechende‟) ableitet. Oder Azimut als Hori-
zontwinkel, von Süden oder Norden aus gesehen, das von „as-sumut‟
abgeleitet ist, in dem das Wort „samt‟ für Weg steckt. Andere, ge-
bräuchlichere Worte wie „Algebra‟ oder „Alkohol‟ erinnern an eine
Jahrhunderte dauernde Wissenschaftsepoche im arabischen Raum. Ihr
haben wir beispielsweise auch unsere dezimale Mathematik und die
Schreibweise der Zahlen zu verdanken, die die Araber aus dem indi-
schen Kulturkreis übernommen hatten. Das Zehnersystem vereinfacht
das Rechnen und ebnet den Weg zur Mathematisierung der Naturwis-
senschaften – man stelle sich nur vor, wir würden nach wie vor mit rö-
mischen Ziffern hantieren!

Wenn man die Namen der Sternbilder und einzelner Sterne be-
trachtet, so fällt auf, dass Sternbilder gerne griechische Namen tragen
(Kassiopeia, Herakles, Perseus etc.), während viele markante Sterne
Namen arabischen Ursprungs aufweisen. Beispiele sind die Sterne des

Die arabisch-islamische Periode

55

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Sommerdreiecks Wega, Deneb, Atair, oder Beteigeuze, Rigel und Alde-
baran. Dies hat zwei Gründe: Zum einen pflegten die Hellenen nicht
einzelnen Sternen, sondern Sternbildern Namen zu geben, während
arabische Nomadenkulturen markante Sterne benannten. Zum ande-
ren wurden in Astrolabien aus technischen Gründen nicht Sternbilder,
sondern Leitsterne markiert. Astrolabien dienten der Orientierung am
Sternenhimmel und wurden in der hellenistischen Astronomie-Tradi-
tion entwickelt. Theon von Alexandria, der Vater Hypatias, verfasste
eine Schrift zum Astrolabium. Weiterentwickelt wurde es in den arabi-
schen Jahrhunderten astronomischer Forschung. Arabische Astrolabi-
en fanden im Mittelalter weite Verbreitung, womit sich die Namen der
Leitsternbilder in unseren Kulturraum einprägten. Insgesamt haben et-
wa 200 Sterne Namen, die sich aus dem Arabischen ableiten. Weder
Sterne noch Sternbilder tragen hingegen christliche Namen, obwohl es
nicht an Bemühungen gefehlt hat, den stellaren Namenskosmos zu
christianisieren.33

Zu Beginn des 7. Jahrhunderts entstand als neuer kultureller Fak-
tor der Islam, der sich in den ersten zwei islamischen Jahrhunderten
rasant in den Vorderen Orient und über Nordafrika bis nach Spanien
ausdehnte. Die entstandene arabische Weltmacht vereinte Völker ver-
schiedener Herkunft und Religion, wobei der Islam durch das theokra-
tische Staatssystem die führende Rolle übernahm. Da der Koran nicht
in andere Sprachen übersetzt werden darf, wurde das Arabische zur
verbindlichen Kultursprache. Mit der Übernahme des Kalifats durch
die Abbasiden begannen eine Zeit relativer politischer Stabilität und
eine kosmopolitische Atmosphäre. Bagdad am Tigris im heutigen Irak
wurde zur Hauptstadt und damit zu einem zentralen Zentrum des isla-
mischen Kulturkreises. Dort gründete der Abbasiden-Herrscher al-
Ma’mun im Jahr 825 das „Bait al-Hikma‟, das „Haus der Weisheit‟,
nach dem Vorbild der 271 im Sassanidenreich gegründeten persischen
Akademie von Gondishapur (die im heutigen Iran liegt). Vergleichbar
der Akademie von Alexandria war das Haus der Weisheit Bibliothek
und Forschungsstätte zugleich. In Byzanz verfolgte nestorianische
Christen sowie Juden und andere Gelehrte fanden dort eine weltoffene
Einrichtung. Es begannen lebhafte Übersetzertätigkeiten, sodass bis
zum Ende des 9. Jahrhunderts viele der wesentlichen Arbeiten der An-
tike von Aristoteles, Euklid, Ptolemäus, Archimedes und Apollonius

Das christlich-geozentrische Weltbild

56

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


ins Arabische übertragen wurden. Damit war die Grundlage für eine
rege naturwissenschaftliche und medizinische Tätigkeit geschaffen mit
einer die Völker verbindenden Sprache, dem Arabischen.

Das spezifisch islamische Interesse an der Astronomie hatte vor al-
lem drei die religiöse Praxis betreffende Hintergründe:
1. Das tägliche Gebet der Muslime richtet sich bekanntlich gegen

Mekka, sodass die für den aktuellen Ort korrekte Gebetsrichtung,
die „Qibla‟, bestimmt werden muss. Dies ist eine geometrisch und
astronomisch sehr anspruchsvolle Aufgabe.

2. Zudem mussten die Gebetszeiten sicher bestimmt werden.
3. Der islamische rituelle Kalender ist ein Mondkalender, wobei der

Monat mit der ersten Sichtung der Neumondsichel beginnt.
Neben den islamischen Akademien fanden Astronomen als Hofastro-
nomen eine Anstellung. Hier waren sie für die Gebetszeiten zuständig.
Zur Berechnung diente das ptolemäische Werk. Es wurde nicht unkri-
tisch übernommen, sondern kommentiert und verbessert. Durch die
Beobachtungsvergleiche über die Jahrhunderte konnte die Präzession
exakter bestimmt und damit das ptolemäische Werk ergänzt werden.

So gab der in Isfahan lebende persische Astronom Abd ar-Rahman
as-Sufi (903–986) in Anlehnung an Ptolemäus einen Sternenkatalog
heraus, der die arabischen Namen festhielt, exaktere Helligkeitsanga-
ben zu den Sternen machte und neue Sterne und Nebel, wie den An-
dromedanebel und die Magellan’sche Wolke, umfasste.

Ein herausragender Gelehrter dieser Epoche war Alhazen (965–
1040), der in Kairo lehrte. Er tat sich vor allem auf dem Gebiet der Op-
tik hervor, wo er Brechungsphänomene untersuchte, parabolische
Brennspiegel entwickelte und ein „Leseglas‟, indem er Sehsteine zu Lu-
pen schliff. Aufgrund der Brechungsgesetzmäßigkeiten konnte er er-
klären, warum die Sonne bei Sonnenuntergang noch zu sehen ist, ob-
wohl sie schon untergegangen sein muss. Aus diesem Phänomen er-
rechnete er eine lichtbrechende Luftschicht von etwa zehn Kilometern
Höhe. Ptolemäus stand er skeptisch gegenüber und veröffentlichte ein
Werk mit dem Titel „Zweifel an Ptolemäus‟, in dem er vor allem die
reale Natur des Äquanten infrage stellte.

Der persische Gelehrte al-Biruni (973–1048) entwickelte neue Me-
thoden zur Bestimmung des Erdumfangs und machte sich um die Be-
stimmung der geografischen Länge verdient. Die geografische Breite

Die arabisch-islamische Periode

57

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


eines Ortes ist leicht festzustellen, indem man die Höhe des Nordster-
nes vermisst. Um die Längengraddifferenz zwischen zwei Orten zu be-
stimmen, braucht man gleich gehende Uhren, um dann die Positions-
differenz der Sonne oder einiger Sterne zu messen. Zur „Taktung‟ der
Uhren benutzte al-Biruni die Mondfinsternis am 24. 5. 997! Sein durch
politische Unruhen bewegtes Leben führte ihn nach Samarkand, wo er
zusammen mit dem Astronomen al-Khudjandi einen 20 Meter großen
Sextanten in der Meridianlinie bauen ließ, um so die Schiefe der Eklip-
tik in erhöhter Genauigkeit zu bestimmen. Damit legten sie die
Grundlage für das Ulug-Begs-Observatorium, das über Jahrhunderte
eine astronomische Forschungsstätte blieb.

Damit ist deutlich: Die Schriften der hellenistischen Antike haben
im arabisch-islamischen Kulturkreis nicht nur überlebt, sondern sind
dort kommentiert, hinterfragt und wissenschaftlich weitergeführt wor-
den. Der arabische Raum erlebte bis Ende des 15. Jahrhunderts eine
kulturelle Blütezeit, die auch die Wissenschaften beflügelte.

Übersetzerzentrum Toledo und die Universität Paris

Auf der Iberischen Halbinsel kam es über viele Jahrhunderte zu einem
fruchtbaren Austausch zwischen arabischen und lateinischen Gelehr-
ten. Die von den Arabern geretteten antiken Werke wurden ins Latei-
nische übersetzt und damit im Abendland bekannt. Ein Zentrum die-
ser Übersetzertätigkeit war Toledo im Herzen der Iberischen Halbinsel.
Hier lebte und wirkte Gerhard von Cremona (1114–1187). Innerhalb
von vierzig Jahren übersetzte er in Toledo mindestens 70 philosophi-
sche und naturwissenschaftliche Texte, darunter Euklids Elemente,
Aristoteles’ Buch zur Physik und den Almagest des Ptolemäus. Hinzu
kamen Texte der arabischen Aristoteles-Kommentatoren Avicenna
(980–1037) und Averroes (1126–1198). Von Toledo aus fanden diese
Schriften im lateinischen Europa schnell Verbreitung. Mit der christli-
chen Rückeroberung Spaniens 1492 durch Ferdinand II. fand die ara-
bisch-lateinische Begegnung in Spanien ihr Ende (siehe Abbil-
dung 13).

Das christlich-geozentrische Weltbild

58

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Die durch den Kulturaustausch geförderte geistige Regsamkeit über-
stieg die Möglichkeiten der mittelalterlichen Kloster- und Domschulen.
In schneller Folge entstanden Universitäten wie Mitte des 12. Jahrhun-
derts die Sorbonne in Paris. Die Universitäten wurden Träger einer ei-
genen theologisch-philosophischen Methodik. Gründungsväter waren
beispielsweise Anselm von Canterbury (1033–1109), der für seinen
ontologischen Gottesbeweis bekannt ist, und Petrus Abaelard (1079–
1142). In seiner Schrift „sic et non‟ zeigt Abaelard, wie man mit einer
ausgefeilten Argumentationsmethode Widersprüche zwischen der
Dogmatik des Glaubens und den Aussagen führender Autoritäten ab-
handeln kann. Die mit äußerster Akribie durchgeführte Argumentati-
onstechnik ist als scholastische Methode bekannt (von lat. schola =
Schule).

Ab 1221 lehrt der Engländer Johannes de Sacrobosco (1195–1256)
an der Artistenfakultät der Sorbonne. Sacrobosco erkennt die zentrale
Bedeutung des Almagest und stellt ein Lehrbuch zur ptolemäischen
Astronomie zusammen, den 1230 erschienenen „Tractatus de Sphaera‟.
Knapp und gut verständlich geschrieben, wurde es schon bald zum
Standardwerk der Astronomie – bis ins beginnende 17. Jahrhundert!
So gehörte die „Sphaera‟ auch zu den ersten Büchern, die nach der Er-
findung des Buchdrucks gedruckt wurden, wobei sie zu den am häu-

Übersetzerzentrum Toledo und die Universität Paris

59

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


figsten aufgelegten Büchern der Astronomie überhaupt gehört. Die
Abbildung 14 zeigt die Seite einer Druckausgabe mit zahlreichen An-
merkungen.34

Das christlich-geozentrische Weltbild

60

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Die Kluft zwischen der aristotelischen Physik und den christlichen
Glaubenswahrheiten

Paris im Jahr 1277. Der Bischof Étienne Tempier veröffentlicht auf Ge-
heiß Papst Johannes’ XXI. einen Syllabus von 219 Thesen. Jeder, der
eine der aufgezählten Thesen vertritt, muss mit schweren Konsequen-
zen rechnen: Exkommunikation, Verurteilung. Adressat ist der Lehr-
körper der Universität Sorbonne, eines geistigen Zentrums dieser Zeit.
Der Syllabus wird als die „Pariser Verurteilung‟ in die Geschichte ein-
gehen. Er markiert den vorläufigen Höhepunkt einer jahrzehntelangen
Auseinandersetzung zwischen der Kirche und der erst vor einem
knappen Jahrhundert entstandenen Universität.

Die Verurteilung richtete sich gegen die „Artistenfakultät‟, die alle
Studierenden zu durchlaufen hatten. Denn jedes Studium begann mit
den „sieben freien Künsten‟ (septem artes liberales). Es umfasste das
„Trivium‟ Grammatik, Rhetorik und Logik und das „Quadrivium‟
Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie. Nach diesem „Studi-
um generale‟ entschied man sich für die Fachrichtung Theologie, Ju-
risprudenz oder Medizin. Der Verurteilung durch Bischof Tempier
gingen päpstliche Verbote voraus, die Physik und Metaphysik des
Aristoteles zu unterrichten, bevor sie vor dem Verdacht der Irrlehre
bereinigt sind.

Um welche Fragen ging es in der Auseinandersetzung an der Sor-
bonne?

Die Schriften des Aristoteles boten dem Gelehrten ein Gedanken-
gebäude, das dem Verstand schlüssige Wahrheiten über den Gesamt-
aufbau der Welt lieferte. Ausgangspunkt war die alltägliche Erfahrung
ohne religiösen Überbau. Aristoteles überzeugte in seiner Argumenta-
tion dermaßen, dass man ihn schlichtweg „den Philosophen‟ nannte.
Allerdings ließen sich seine Vorstellungen nicht so einfach mit den
christlichen Glaubenswahrheiten vereinbaren. Schwieriger wurde es
noch, wenn man die Aristoteles-Kommentare des Averroes hinzuzog,
was man so geflissentlich tat, dass man Averroes als „den Kommenta-
tor‟ bezeichnete. Auch die islamische Orthodoxie hatte ähnliche Pro-
bleme, weshalb Averroes seinerzeit aus Spanien nach Marokko fliehen
musste, wo er in Marrakesch starb.

Die Kluft zwischen der aristotelischen Physik und den christlichen Glaubenswahrheiten

61

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Die aristotelische Philosophie störte die jahrhundertealte Synthese
von Philosophie und christlichem Glauben. Der Gelehrsamkeit des
Mittelalters drohte eine Zerreißprobe zwischen der geistlichen Wahr-
heit des Glaubens und der weltlichen Wahrheit der Vernunft.

Tatsächlich betonte Siger von Brabant, Magister der Artistenfakul-
tät seit spätestens 1266, die Differenz zwischen der Vernunftserkennt-
nis (scientia) und dem Glauben (fides) und sprach von einer doppelten
Wahrheit.

Den hierdurch entstehenden Grundkonflikt formuliert Bischof
Tempier in seinem Verurteilungsschreiben. Darin stellt er fest,

„dass einige Lehrer der freien Künste zu Paris die Grenzen ihrer eigenen Fa-
kultät überschreiten und es wagen, die verabscheuenswürdigen Irrlehren
und falschen Hirngespinste [...] [gemeint sind die 219 Thesen, die nun fol-
gen] als behandlungswürdige Probleme abzuhandeln und zu disputieren.
[...] Sie sagen nämlich, diese Irrlehren seien wahr im Sinne der Philosophie,
aber nicht im Sinne des christlichen Glaubens, als gebe es zwei gegensätzli-
che Wahrheiten und als stehe gegen die Wahrheit der Heiligen Schrift die
Wahrheit in den Schriften der gottverworfenen Heiden.‟35

Betrachten wir zwei weitere „verdammungswürdigen Thesen‟: These
37: „Nichts ist zu glauben, sei es denn evident36 oder aus Evidentem be-
weisbar.‟ Und These 153: „Das theologische Wissen bringt keinen Er-
kenntnisgewinn.‟

Als Leser des 21. Jahrhunderts verstehen wir den Konflikt als Dis-
sonanz zwischen geglaubten Wahrheiten und wissenschaftlich gefun-
denen Erkenntnissen. Doch im Mittelalter wurde Aristoteles vor allem
als überzeugende Autorität wahrgenommen und noch nicht primär als
jemand, der auf naturwissenschaftliche Forschungsergebnisse verweist.
Somit musste das Problem nicht mit wissenschaftlicher Forschung im
heutigen Sinne, sondern mit scholastischer Disputation geklärt werden.

Es ging, die Kosmologie betreffend, um folgende Fragen:
– Wie stehen die Wahrheiten des Glaubens zu den Wahrheiten, wie

sie die Vernunft im Sinne Aristoteles’ erfassen kann?
– Wie steht der trinitarische Gott der Christenheit zum „unbewegten

Beweger‟ im aristotelischen Weltbild?
– Wie steht das im Sinne der Genesis geschaffene Universum zum

ewigen Kosmos des Aristoteles?

Das christlich-geozentrische Weltbild

62

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


– Wie lässt sich der geozentrische Kosmos Aristoteles’ in das christli-
che Weltbild integrieren?

Thomas von Aquin und das Verhältnis von Glauben und Vernunft

Es ist eine Ironie des Schicksals: Die Geistesgröße, die für die katholi-
sche Welt die eingeforderte Synthese zwischen Glauben und Vernunft
vollbracht hatte, war zum Zeitpunkt der Pariser Verurteilung schon
drei Jahre verstorben. Thomas von Aquin steht bis auf den heutigen
Tag für den Vernunftoptimismus der katholischen Theologie.

Thomas wurde zu Beginn des Jahres 1225 in Aquino bei Rom in
den ländlichen Hochadel hineingeboren. Mit fünf Jahren übertrug
man seine Erziehung und Ausbildung dem Kloster Montecassino, das
zu den bedeutendsten geistlichen Zentren des Mittelalters zählte. Kei-
ne zwanzig Jahre alt, entschließt er sich, in den Dominikanerorden
einzutreten. Dies war für seine reiche Familie ein Affront, denn der ge-
rade erst gegründete Orden gehörte zu den Bettelorden, die sich be-
wusst gegen den Prunk der Kirche stellten. Entsprechend vehement ge-
riet der Widerstand gegen seine Entscheidung. Thomas wurde ein Jahr
in einen Turm des elterlichen Schlosses eingesperrt, um ihn von dem
Entschluss abzubringen. Ohne Erfolg.

Dass Thomas von Aquin seine geistige Heimat bei den Dominika-
nern suchte und fand, ist bezeichnend. Der Orden bekam sein Geprä-
ge mit den Albigenser Kreuzzügen gegen die Katharer. Es war die Auf-
gabe dieses Predigerordens, sich geistig mit Häretikern auseinanderzu-
setzen, diese wenn möglich zu bekehren und wenn nötig einer gerech-
ten Strafe zuzuführen. Gerecht konnte nach Thomas von Aquin nur
die Todesstrafe sein, wie er in seinem Falschmünzer-Vergleich aus-
führt. Wenn schwerwiegende weltliche Straftaten die Todesstrafe nach
sich ziehen, so galt dies mehr noch für schwerwiegende geistliche
Straftaten. Und die Häresie ist eine der schwerwiegendsten, wendet sie
sich doch gegen die geoffenbarte Wahrheit Gottes. Die Schärfe, die das
Denken der Dominikaner in der Auseinandersetzung mit Häresien ge-
wann, machte sie zum Träger der Inquisition. „Domini canes‟, „Spür-
hunde des Herrn‟, wurden sie in dieser Funktion auch genannt.

Thomas von Aquin und das Verhältnis von Glauben und Vernunft

63

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der geistlichen Dramatik des Dominikanerlebens stand eine mate-
rielle Bescheidenheit gegenüber. Dominikaner legten beispielsweise
ihre Wege grundsätzlich zu Fuß zurück. Dies gab Gelegenheit zu na-
turkundlichen Beobachtungen. Ebenfalls zum Dominikanerorden ge-
hörte der bedeutendste Lehrer des Aquiners, Albertus Magnus (1200–
1280). Man rühmt ihn nicht nur für seine literarischen Kenntnisse,
sondern auch für sein umfangreiches naturkundliches Werk. In der
Aufarbeitung seines Erfahrungswissens orientierte sich Albertus Ma-
gnus an der Naturphilosophie des Aristoteles. Ihm wurde dabei sogar
vorgeworfen, ein „Affe des Aristoteles‟ zu sein. Allerdings kommt bei
Albertus Magnus ein für die damalige Zeit neuer Zug hinzu. So erklärt
Albertus Magnus in seinem Werk „De Mineralibus‟:

„Aufgabe der Wissenschaft ist es nicht, alles, was berichtet wird, einfach
hinzunehmen. Sie hat vielmehr die Ursachen im Naturgeschehen zu ergrün-
den.‟37

Aus heutiger Sicht ist in diesen Zeilen eine naturwissenschaftliche
Grundhaltung zu erkennen. Denn die Erfahrung wird in diesen Zeilen
höher gewichtet als die Überlieferung. Während der Scholastiker die
Werke der Großen für seinen Erkenntnisgewinn akribisch studiert, ist
für den Naturwissenschaftler zweitrangig, wer die „Ursachen im Na-
turgeschehen ergründet‟ hat. Sie selbst sind die Lehre. Papst Pius XII.
sah sich daher 1941 veranlasst, Albertus Magnus zum Schutzpatron
der Naturwissenschaftler zu ernennen.

Albertus Magnus setzte sich auch mit der Kosmologie des Aristo-
teles auseinander. Er hielt die Leugnung von Antipoden für unver-
nünftig – bei aller biblischen Argumentation, die wir schon kennenge-
lernt haben. In der Art, wie er argumentiert, wird Albertus’ Primat der
natürlichen Vernunft deutlich:

„Obwohl keiner der Bewohner der unteren Hemisphäre zu uns gekommen
ist, kann daraus nicht geschlossen werden, dass niemand dort lebt, denn das
Ausmaß des Ozeans, der diese Länder umgibt, erlaubt ganz einfach nicht,
ihn segelnd zu überqueren. [...] Keine Beachtung sollte denen geschenkt wer-
den, die sich vorstellen, Menschen könnten diese Gebiete nicht bewohnen,
da sie von der Erde fallen würden. Zu behaupten, dass die fallen könnten,
welche die Antipodenseite bewohnen, mit anderen Worten die, welche ihrer
Füße entgegengesetzt zu unseren haben, kann nur das Ergebnis der Igno-
ranz der einfachen Leute sein. Der untere Teil der Erde sollte nicht im Ver-
hältnis zu uns, sondern in absoluter Weise gesehen werden. Was absolut un-

Das christlich-geozentrische Weltbild

64

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


terhalb ist, was also von überall aus unten genannt werden muss, ist der
Mittelpunkt der Erde.‟38

Vernünftiges Nachdenken über die Naturverhältnisse entscheidet da-
rüber, ob man Antipoden für möglich hält ‒ oder nicht. Biblische Hin-
tergründe sind bestenfalls zweitrangig. Was aber, wenn es hierbei zu
Widersprüchen kommt? Wenn die eine Sicht die andere ausschließt?
Hier liegt das zentrale Grundproblem des mittelalterlichen Denkens:
In welchem Verhältnis stehen die in der Bibel und in den Dogmen ge-
offenbarten Wahrheiten des christlichen Glaubens zu den Wahrheiten,
die durch die Vernunft in Auseinandersetzung mit der Natur erfasst
werden können.

Diese Grundfrage wird seinem berühmtesten Schüler zur Lebens-
aufgabe. Viele Jahre lernt Thomas von Aquin bei Albertus, zunächst in
Köln, dann in Paris. Thomas wird als bescheiden und zurückhaltend
beschrieben und als von immenser Leibesfülle. So nannten ihn seine
Kommilitonen einen „stummen Ochsen‟. Albertus Magnus soll darauf
geantwortet haben, dass das Brüllen des stummen Ochsen die Welt
über die Jahrhunderte erfüllen werde. Da hatte er recht. Allerdings
brüllte Thomas mit der Feder und hinterließ trotz seines kurzen Le-
bens – er überlebte seinen Lehrer Albertus Magnus nicht – ein um-
fangreiches Werk. Neben Aristoteles-Kommentaren und theologischen
Gesamtdarstellungen, wie die „Summe der Theologie‟, bzw. Schriften
zur christlichen Dogmatik hinterließ er Schriften, die den christlichen
Glauben rechtfertigen, wie die „Summe wider die Heiden‟, die vor al-
lem gegen die Araber gerichtet ist.

Wie stellt sich für Thomas das Verhältnis von Glauben und der
durch Aristoteles verkörperten Vernunft dar? Das „Credo, quia absur-
dum est‟ („ich glaube, weil es unvernünftig ist‟) des Tertullian lehnt er
entschieden ab. Allerdings teilt er auch nicht mehr uneingeschränkt
das „Credo ut intelligam, intelligo ut credam‟ („ich glaube, um zu ver-
stehen, und ich verstehe, um zu glauben‟) des Anselm von Canterbury,
wonach die christlichen Glaubensüberzeugungen aus der Vernunft
hergeleitet werden können. Glaubens- und Vernunftwahrheiten kön-
nen sich für den Aquinaten nicht grundsätzlich widersprechen, denn
beide Wege zur Wahrheit sind von Gott gegeben.

Die zentralen christlichen Wahrheiten, die 325 u. Z. im Konzil von
Nicäa dogmatisiert wurden – den Christen aller Konfessionen als

Thomas von Aquin und das Verhältnis von Glauben und Vernunft

65

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


„Credo‟ geläufig –, sind nur mit dem Glauben zu erfassen. Die trinita-
rische Struktur Gottes als Vater, Sohn und Heiliger Geist, die Doppel-
natur Christi als wahrer Mensch und wahrer Gott und seine Heilstat
am Kreuz sind nach Thomas von Aquin der Vernunft nicht zugäng-
lich, sondern ausschließlich dem Glauben. Der Philosophie kommt die
Aufgabe zu, christliche Wahrheiten gegen widersprechende Argumen-
te zu verteidigen. Damit erhalten Glaubenswahrheiten gegenüber der
Vernunft eine Vorrangstellung. Von ihrer Wahrheit hat das Denken
auszugehen. Sie können der Vernunft nicht widersprechen, da sie aus
der Gnade Gottes dem rechtgläubigen Menschen gegeben wurden.
Glauben heißt, von dieser Überzeugung ausgehend, die Welt zu verste-
hen und sein Leben zu gestalten. Die Philosophie bleibt die „Magd der
Theologie‟, zumindest was übernatürliche Wahrheiten anbelangt. Das
Feld der Natur ist der Vernunft freigegeben, solange die in der Überlie-
ferung offenbarten Wahrheiten unangetastet bleiben.

Damit konnte Thomas die skeptische Haltung gegenüber der aris-
totelischen Philosophie aufgeben. Solange die Grenzen des Glaubens
akzeptiert werden, die der Vernunft durch Gottes Offenbarung in den
kirchlichen Dogmen gesteckt sind, kann sich die menschliche Ver-
nunft im Felde der natürlichen Dinge austoben. Mit dieser Grundhal-
tung schafft der Aquinat sein umfangreiches schriftliches Lebenswerk.

Den Siegeszug seiner Gedanken konnte nichts aufhalten, auch
nicht die Pariser Aristoteles-Verurteilung. Schon 1323 wurde Thomas
von Aquin heiliggesprochen, 1567 in den Stand des Kirchenlehrers er-
hoben. Diese Auszeichnung erhielten nur 33 Persönlichkeiten, unter
anderem Albertus Magnus, Anselm von Canterbury, Augustinus von
Hippo und Kyrill von Alexandria.

Der Primat des Glaubens und seine Magd, die Philosophie: Dieses
Verhältnis prägt die thomistische Philosophie der katholischen Theo-
logie bis auf den heutigen Tag. So leitet Papst Johannes Paul II. 1998
seine Enzyklika „Fides et Ratio‟39 („Glaube und Vernunft“) mit den
Worten ein: „Glaube und Vernunft sind die beiden Flügel, mit denen sich
der menschliche Geist zur Betrachtung der Wahrheit erhebt.‟ Und er en-
det mit Blick auf die Jungfrau Maria, die das „Gebet der Kirche als Sitz
der Weisheit anruft‟: „Wie die Jungfrau berufen wurde, ihr ganzes Sein
als Mensch und Frau darzubringen, damit das Wort Gottes Fleisch [...]
werde, so ist die Philosophie berufen, ihre kritische Vernunftarbeit zu

Das christlich-geozentrische Weltbild

66

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


leisten, damit die Theologie als Verständnis des Glaubens fruchtbar und
wirksam sei.‟

In seinen Darstellungen würdigt Johannes Paul II. die Philosophie
des Thomas auch für die Theologie nach der katholischen Erneuerung
des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962–1965) und bekräftigt das
Anliegen der Enzyklika Aeternie Patris des Papstes Leo XIII. Papst Leo
hatte 1879 mit dieser Enzyklika eine neue Phase der thomistischen
Philosophie eingeleitet und Thomas zum zentralen katholischen Philo-
sophen erhoben. In unmissverständlichen Sätzen bekräftigt er die ka-
tholische Erkenntnishaltung. Im Folgenden einige Zitate aus dieser
Enzyklika:40

„Der eingeborene Sohn [...] hat der Welt eine wahrhaft wunderbare Wohltat
erwiesen, als er [...] die von ihm gegründete Kirche als oberste Lehrerin aller
Völker zurückließ. […] In der Tat hat der barmherzige Gott [...] nicht bloß
jene Wahrheiten durch das Licht des Glaubens geoffenbart, welche der
menschliche Verstand aus sich nicht zu erkennen vermag, sondern auch sol-
che, [...] welche für die Vernunft nicht vollständig unbegreiflich sind. [...]
Auch das endlich ist die Aufgabe der philosophischen Wissenschaften, die
von Gott geoffenbarten Wahrheiten sorgfältig zu verteidigen und denen,
welche sie zu bekämpfen wagen, entgegenzutreten. Zu dieser Beziehung ver-
dient die Philosophie großes Lob, da sie als eine Schutzwehr des Glaubens
und ein festes Bollwerk der Religion gilt. [...] Die Philosophie soll als Diene-
rin der göttlichen Lehre folgen. [...] Sie darf sich nicht über die Lehren des
Glaubens hinwegsetzen. [...] Sie ist nicht irrtumslos. [...] Ohne Glauben geht
die Philosophie in die Irre. [...] Mit dem Glauben leistet sie Großes. [...]
[Thomas von Aquin ist] der Fürst unter den Scholastikern. [...] Er zeigt die
Harmonie von Vernunft und Glaube. [...] [Die Lehre des heiligen Thomas]
ist keine Feindin des Fortschritts in den Naturwissenschaften.‟

Die Naturwissenschaft ist nach katholischer Auffassung keine Feindin
des Glaubens, solange sie sich in den Grenzen bewegt, die ihr die geof-
fenbarten Wahrheiten Gottes setzen. Man darf fragen, wie sollte sie,
wenn es ihr verboten ist. Doch würdigen wir den Fortschritt. Mit der
thomistischen Philosophie tat sich eine Arena der Legitimation auf, in
der sich der forschende Geist mit der Natur beschäftigen konnte. Das
ist ganz sicher ein Verdienst des Thomas von Aquino. Und in dieser
Arena wurde Aristoteles „getauft‟, seine Physik zum Mainstream wis-
senschaftlichen Denkens und seine geozentrische Kosmologie ein
Glauben und Wissen befriedigendes Bild der Welt – mit einigen Ma-
keln, wie wir sehen werden.

Thomas von Aquin und das Verhältnis von Glauben und Vernunft

67

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Die Erde im Zentrum und Gott über allem ‒ der christianisierte
aristotelische Kosmos

Die auf Thomas von Aquin folgenden etwa 250 Jahre bis zur Veröf-
fentlichung von Kopernikus’ Werk sind von einem Wechsel des Zeit-
geistes bestimmt. Das vorchristliche Erbe Europas inspirierte die gebil-
dete Schicht. In Kunst und Literatur besann man sich auf antike Vor-
bilder, suchte die Reste der literarischen Überlieferung, um an authen-
tische antike Quellen zu kommen. „Ad fontes‟ lautete die Devise, zu
den Quellen. Der antike Geist wurde überhöht, idealisiert. Viele fühl-
ten sich in einer neuen Zeit, die an die Antike anknüpfte, unterbro-
chen von einer abfällig als „Mittelalter‟ bezeichneten Epoche41. Mit
dieser kulturellen Wiedergeburt, der Renaissance, begann man sich
mit allen Sinnen dem Diesseits zuzuwenden. Lebensbejahende Bilder
und Skulpturen waren das Ergebnis, genauso wie die Entdeckung
Amerikas, die Erfindung der Buchdruckerkunst und der Aufstieg des
Bürgertums, das durch Handel und Bankwesen reich geworden ist.

Dies ist die Blütezeit der christlich-geozentrischen Kosmologie.
Der Mensch als Krone der Schöpfung, um den der Kosmos kreist –
auch wenn die einen die Erde als Jammertal, die anderen das Leben als
Freudenfest interpretierten: Im Zentrum von allem, umworben von
den Mächten des Guten und des Bösen, stand der Mensch. Das ent-
sprach dem Selbstbewusstsein des Renaissancemenschen. Ob man
christlich das Leben auf eine nachtodliche Vereinigung mit Gott aus-
richtet oder mit dem aufblühenden Humanismus im Menschen die
Maßstäbe des Lebens sucht: Die kosmische Zentralstellung der Erde
befriedigte das Selbstbewusstsein des Menschen. Die geozentrische
Kosmologie war von nun an Mainstream. Zeichnen wir den Kosmos
nach, den Kopernikus so kühn ins Wanken brachte!

Zur Illustration diene uns eine berühmte Abbildung aus der Welt-
chronik des Humanisten und Historikers Hartmann Schedel, die im
Jahr 1493 erstmals erschien und zu den ersten Büchern gehörte, die
gedruckt wurden (Abbildung 15).

Das christlich-geozentrische Weltbild

68

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Sie behandelte die Weltgeschichte von der Genesis über die Sintflut,
Abraham, David, das babylonische Exil, die Geburt Christi bis zur da-
maligen Gegenwart mit einem Ausblick auf den Weltuntergang und
das Jüngste Gericht. Dieser Kontext zeigt, wie sehr die Welt durch die
Brille der biblischen Darstellung gedeutet wurde. Da bildete auch die
Kosmologie keine Ausnahme.

Die Erde im Zentrum und Gott über allem ‒ der christianisierte aristotelische Kosmos

69

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der materielle Aufbau des Weltganzen wurde von Aristoteles
übernommen. Wir sehen im Bild der Chronik sein sphärisches Scha-
lenmodell. An den Universitäten wurde über „die Sphären‟ gelesen,
wenn eine Astronomie-Vorlesung auf der Tagesordnung stand.

Jenseits des Mondes herrschen physikalisch andere Gesetze als auf
der Erde. Alle Planeten bewegen sich auf gleichmäßig durchlaufenen
idealen Kreisbahnen, von der äußersten Sphäre her durch einen unbe-
wegten Beweger in einem ewigen Akt bewirkt. Die jeweils äußeren
Sphären übertragen die Bewegung auf die jeweils inneren, sodass die
Planetensphären von außen nach innen gegenüber der täglichen Um-
drehung des Himmels etwas zurückbleiben. Was heißt das konkret?

Campanus von Novara, selbst Herausgeber eines „Tractatus de
Sphaera‟, der Thomas von Aquin um elf Jahre überlebte, überliefert
uns seine konkrete Vorstellung von der Größe des Kosmos. Er schätzte
den Durchmesser der Saturnsphäre auf 117.000.000 km, der Saturn
wäre demnach 58 500 000 km von der Erde entfernt, das entspricht et-
wa dem 5000-fachen Erddurchmesser. Für die damalige Vorstellung
waren das beachtliche Größen, erst heute muten sie uns bescheiden
an.42

Alle Sterne stellte man sich im gleichen Abstand von der Erde vor,
auch sie lagen damit auf einer Sphäre, die auf die Saturnsphäre folgte.
Gehen wir davon aus, dass die Fixsternsphäre etwas größer ist als die
Saturnsphäre und damit ca. 125 Millionen Kilometer Durchmesser
hätte, so hieße das, dass sich die sichtbaren Fixsterne innerhalb von 23
Stunden und 56 Minuten um die Erde drehten und damit eine Ge-
schwindigkeit von etwa 16 000 000 km/h hätten. Das war eine die
menschliche Vorstellungskraft strapazierende Feststellung!

Etwas schneller noch bewegte sich die Kristallsphäre, die der Ara-
ber Thabit ibn-Qurra (836–901) eingeführt hatte, um auch die Ver-
schiebung des Frühlingspunktes (Präzession) mit dem Sphärenmodell
erklären zu können. Den physischen Kosmos umschließt die Sphäre
des Primum Mobile, des unbewegten Bewegers. Beide Sphären können
wir in der Abbildung aus der Scheddelschen Weltchronik ausmachen.

Alle nach innen folgenden Sphären bleiben in ihrer täglichen Um-
drehung um den Weltmittelpunkt gegenüber der Fixsternsphäre zu-
rück:

Das christlich-geozentrische Weltbild

70

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


– die Saturnsphäre um 0,03° täglich, sodass sie nach dreißig Jahren
von den Fixsternen überholt wird,

– die Jupitersphäre um 0,08° täglich, sodass sie nach zwölf Jahren von
den Fixsternen überholt wird,

– die Marssphäre um 0,52° täglich, sodass sie nach fast zwei Jahren
von der Fixsternsphäre überholt wird,

– die Sonnensphäre und mit ihr durchschnittlich auch die Venus-
und Merkursphäre um etwa 1° täglich, sodass sie nach einem Jahr
von der Fixsternsphäre überholt werden,

– gefolgt von der Mondsphäre, die täglich um 13,2° zurückbleibt und
somit zwölf bis dreizehn Mal im Jahr von den Fixsternen überholt
wird.

– Im Zentrum schließlich ruht die Erde mit ihren vier Sphären!
Man halte im Lesen inne und versuche, sich dieses kosmische Wett-
rennen konkret vorzustellen. Es ist intuitiv verständlich, dass die phy-
sikalischen Gesetze auf der ruhenden Erde und im rasenden Kosmos
nicht die gleichen sein können – wenn der Geozentrismus wahr wäre!

Jenseits dieses sphärischen Kosmos ist NICHTS – da sich ein Et-
was nur dadurch sinnvoll ausgrenzen lässt, dass es neben einem ande-
ren Etwas etwas ist. Wo also nichts ist, ergibt es keinen Sinn, von einer
Existenz zu sprechen.

Das Bild der Schedel’schen Chronik zeigt über dem materiellen
Kosmos den metaphysischen Überbau der christlichen Kosmologie. So
schließt sich an die Sphäre des „Primum Mobile‟ das Empyreum an.
Dieser Bereich taucht in Dante Alighieris „Göttlicher Komödie‟ (1320)
als „Ort des Lichtes‟ auf. Das griechische Wort „empyros‟ bedeutet
„im Feuer befindlich‟. Hier finden sich die christlichen Heiligen zu-
sammen mit den himmlischen Heerscharen um Gottes Thron versam-
melt. Aus der Sicht der Scholastik müssen wir uns diesen Ort ganz un-
stofflich vorstellen. Der einfache Mensch lokalisierte dort den Himmel.

Nach Thomas von Aquin ist der Kosmos hierarchisch gegliedert.
Der irdische Bereich ist zugleich der von Gott am weitesten entfernte.
Gott überragt die Schöpfung. Er ist ungeschaffene, höchste Wirklich-
keit. Unschwer lässt sich der „unbewegte Beweger‟ des Aristoteles als
„christlicher Gott‟ identifizieren.

Gott überträgt in der mittelalterlichen Vorstellung die Bewegung
nicht direkt auf die Fixstern- und Planetensphären, sondern mittelbar

Die Erde im Zentrum und Gott über allem ‒ der christianisierte aristotelische Kosmos

71

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


über Engelwesen, die ‒ von außen nach innen ‒ immer unvollkomme-
ner werden. Die Bewegung der Gestirne garantiert erhabene Seelen,
die für ihre Bewegung verantwortlich waren. Wenn also der geozentri-
sche Astronom den Nachthimmel betrachtete, „sah‟ er nicht nur sich
bewegende Materie, sondern er erlebte in der andauernden Bewegung
der Gestirne kosmische Intelligenzen, Engel, Gott.

Engel waren in der damaligen Zeit keine blassen Vorstellungen,
weder barocke Baby-Engel noch kindergerechte Schutzengelgestalten.
Thomas von Aquin widmet große Teile seines Werkes der seelischen
Anatomie von Engelwesen. Streng hierarchisch entsprechend ihrer
Vollkommenheit geordnet, zählte Thomas neun Engelschöre: Seraphi-
me, Cherubime und Throne, Herrschaften, Gewalten und Fürsten,
Mächte, Archangeloi und Angeloi.43

Den Engelshierarchien entsprechend, war der Kosmos hierar-
chisch aufgebaut: außen die vollkommenste Gottesnähe, innen die Er-
de als Ort größter Gottesferne. Der geozentrische Himmel war nicht
nur ein materielles Gebilde, sondern ein durch den himmlischen Äther
vermittelter sichtbarer Ausdruck der hinter ihm wirkenden über-
menschlichen Engelswesen. Die hierarchische Ordnung des sichtbaren
Kosmos spiegelt sich in der gleichfalls hierarchischen Ordnung des
Kirchenvolkes. Eines wurde als Ausdruck des anderen verstanden. Da-
mit überzeugte das geozentrische Weltbild. Nicht nur, dass es auf den
ersten Blick den beobachteten Verhältnissen entsprach. Es gab Orien-
tierung für die Gestaltung des Zusammenlebens auf der Erde.

Ein zentrales Problem des ins christliche Weltbild integrierten
Aristoteles musste noch befriedigend gelöst werden. Aristoteles dachte
den Kosmos zeitlich unendlich, die biblische Heilsgeschichte ergibt
nur in einem sehr überschaubaren Zeitrahmen Sinn. Hier half das be-
schriebene Verhältnis von Glauben und Vernunft weiter. Denn sowohl
die Endlichkeit als auch die Ewigkeit des Kosmos sind mit dem Ver-
stand nicht beweisbar. Da kann der Glaube aus der Pattsituation hel-
fen. „Am Anfang schuf Gott …‟: Gott offenbart uns in der Bibel die
endliche Schöpfung – Aristoteles, der vor Christus lebte, konnte hier-
von nichts wissen. Der Glaube leitet die Vernunft in der Endlichkeits-
frage, Aristoteles ist getauft.

Das christlich-geozentrische Weltbild

72

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der kosmologische Gottesbeweis des Thomas von Aquin

Wir beobachten mit dem Blick des christlichen Geozentrikers die Welt.
Ein nach oben loderndes Feuer hier, Wasser, das den Fluss hinabstürzt,
dort und über allem das ewige Kreisen der Gestirne. Jede Bewegung
hat ihre Ursache, alles Bewegte wird von einem Bewegenden in Bewe-
gung versetzt. Das entzündete Feuer strebt dem natürlichen Ort, der
Feuersphäre, zu, das Wasser strebt dem Meer zu, um in dieser Was-
sersphäre zur Ruhe zu kommen. Die Mondsphäre wird von der Mer-
kur-, Venus- und Sonnensphäre bewegt, diese wiederum im täglichen
Umlauf von der Mars-, Jupiter- und Saturnsphäre. Die äußerste Plane-
tensphäre wird von der Fixsternsphäre bewegt. Wir finden nichts Be-
wegtes, das nicht von etwas anderem bewegt wird.

Die Bewegungen der sublunarisch-irdischen Sphären kommen an
ihrem natürlichen Ort zur Ruhe, der auf diese Weise in die Erd-, Was-
ser-, Luft- und Feuersphäre gegliedert ist. Die supralunaren Planetens-
phären bewegen sich ewig, weil ihre Bewegung die ideale geometrische
Gestalt hat. Vermittelt wird diese himmlische Bewegung durch Engels-
wesen, wobei die unvollkommensten Engel erdnah, die jeweils voll-
kommeneren immer fixsternnäher gesehen wurden.

Ein harmonischer, hierarchisch gegliederter Kosmos entsteht vor
dem Beobachter. Alles verweist auf eine vollkommenere Ursache, auf
ein Höheres. Denn hinter jeder Wirkung steht eine höhere Ursache.
Ein ewiges sich gegenseitiges Bewegen ist aber nicht vorstellbar, ein
Stufenbau ohne Abschluss nach oben ebenfalls nicht. Es muss einen
ersten, selbst unbewegten Beweger geben, eine nicht verursachte Ursa-
che, ein vollkommenstes Wesen, das die Stufenordnung der Unvoll-
kommenheiten umgreift. Dieses Höchste nennen wir Gott, wie es Aris-
toteles schon getan hat, und ein Christ identifizierte es mit dem trini-
tarischen Vater, Sohn und Heiligen Geist. So verweist die erlebte kos-
mische Schöpfung auf ihren Schöpfer, so führt glaubensgeleitete Ver-
nunft zu einem Beweis Gottes. Gott als notwendigerweise erster Bewe-
ger, Gott als erste Ursache und Gott als vollkommenstes Wesen.44

Diese von Thomas von Aquin formulierten Gedanken sind als
kosmologischer Gottesbeweis in die Philosophiegeschichte eingegan-
gen. Er war mehr als eine gedankliche Spitzfindigkeit. Er verknüpft

Der kosmologische Gottesbeweis des Thomas von Aquin

73

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


den Blick in die Sterne mit einem erhabenen religiösen Gefühl. Das
Studium der Astronomie war Teil gelebten Glaubens.

Würdigung des christlich-geozentrischen Weltbildes

Bevor wir sehen, wie der mittelalterliche Kosmos nach und nach zu
unseren heutigen Vorstellungen vom Aufbau des Universums umge-
wandelt wurde, kommen wir um eine Laudatio nicht herum. Für uns
Europäer sollte es das letzte Mal sein, dass der Sinn suchende Mensch
in einem geschlossenen Weltbild leben konnte. Gott als höchste Sinn
gebende Instanz zeigte sich den Menschen in zweierlei Weise. Seine
Schöpfung lag ihm im „Buch der Natur‟ vor. Er war, ausgehend von
seinen Alltagserfahrungen, fähig, mit der von Gott geschenkten Ver-
nunft in diesem Buch zu lesen und Gott zu erkennen. Zudem offen-
bart sich Gott durch die Bibel, die Dogmen und Traditionen der Kir-
che und schenkt den Menschen ihren christlichen Glauben. Offenba-
rung und Schöpfung haben den gleichen göttlichen Ursprung. Da-
durch kam der menschlichen Vernunft in der Philosophie die Aufgabe
zu, zwischen Wissen und Glauben Brücken zu bauen und das christli-
che Weltbild gegen Ungläubige zu verteidigen.

Klar ist das ewige und ideale Sein des Himmels von der vergängli-
chen Existenz der irdischen Sphären geschieden, in denen der Mensch
lebt. Er stand hierbei im Zentrum des Kosmos und damit im Zentrum
der Aufmerksamkeit Gottes. Alles dreht sich buchstäblich um Mensch
und Welt. Gleichzeitig war die Erde der Ort größter Gottesferne, größ-
ter Unvollkommenheit, moralisch gesehen der Bereich der Sünde. Die
Notwendigkeit, das Leben auf den gleichermaßen fernen wie nahen
Gott auszurichten, konnte man auch in den als beseelt erlebten Bewe-
gungen am Himmel täglich erfahren. Mit dieser individuellen Ausrich-
tung ist der Mensch Teil der Heilsgeschichte, die ihren Anfang im
Schöpfungsakt hatte, von dem das erste Buch Mose der Bibel berichtet.
Das statische Bild, das sich der Geozentriker vom Kosmos machte, ließ
einen Schöpfungszeitpunkt denken, der in historischen Zeitskalen be-
schreibbar ist.

Die biblische Chronologie datiert das Sechstagewerk im Oktober
4004 vor der Geburt des Erlösers. Den Predigten Jesu von Nazareth

Das christlich-geozentrische Weltbild

74

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


folgend, muss der Zeitpunkt des Endes der Welt und damit der Wie-
derkunft Christi in Kürze erwartet werden. Beispielsweise setzt Niko-
laus von Kues, Kardinal und bedeutender Philosoph des ausgehenden
Mittelalters, das Datum des Weltenendes auf das Jahr 1734. Heilsge-
schichte des Menschen und Naturgeschichte des Kosmos waren eins,
die Phänomene der Natur und der christliche Glaube waren wider-
spruchsfrei verwoben ‒ zumindest, solange man nicht allzu genau
schaute. Aber sollte man wirklich die kosmisch-menschliche Harmo-
nie von ein paar Unregelmäßigkeiten der Planetenbahnen stören las-
sen?

Würdigung des christlich-geozentrischen Weltbildes

75

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Die kopernikanische WendeTeil 2:

77

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Die kopernikanische Wende

Die Renaissance-Astronomen Georg von Peuerbach und Regiomontanus

Ein Schauplatz astronomischer Bemühungen in den Jahrzehnten vor
Kopernikus war die Universität in Wien. Die „Alma Mater Rudolphi-
na‟ wurde 1365 als zweite Universität im deutschsprachigen Raum ge-
gründet und erlebte im ersten Renaissance-Jahrhundert eine Blütezeit,
bevor sie im folgenden 16. Jahrhundert im Zuge der Glaubensspaltung
und der Türkenkriege vorübergehend an Bedeutung verlor. Hier war
der 1423 geborene Georg von Peuerbach Magister der freien Künste.
Er teilte seine astronomische Leidenschaft mit Johannes Müller, der als
Regiomontanus, „Königsberger‟, bekannt ist. Dem Freundesgespann
war es in die Wiege gelegt, die Wende zum heliozentrischen Weltbild
schon vor Kopernikus einzuleiten. Doch beide starben vorzeitig.

In Wien vermaßen sie Planetenstellungen und protokollierten be-
sondere Himmelsereignisse wie die Mondfinsternis am 3. September
145745. Damit ist ein Arbeitsfeld der Renaissance-Astronomie ge-
nannt. Die Kenntnis der Planetenpositionen wurde beispielsweise für
die Navigation auf hoher See erforderlich: Europa steht kurz vor der
Entdeckung Amerikas durch Kolumbus im Jahr 1492! Die meisten Re-
naissance-Astronomen benötigten astronomische Tabellen, um Horo-
skope zu erstellten ‒ ein guter Nebenverdienst, denn mit der Rückbe-
sinnung auf die Antike stieg das Interesse an der Astrologie.

Für die Berechnung der Planentenstellungen dienten bis dahin die
„Alfonsinischen Tafeln‟, die etwa 200 Jahre zuvor in Toledo auf An-
ordnung Alfons’ X. von Kastilien entstanden waren, deren Genauigkeit
allerdings zu wünschen übrig ließ. Peuerbach und Regiomontanus ar-
beiteten an der Verbesserung der Alfonsinischen Tafeln und erstellten
hierzu 1459 neue Tabellen der Finsternisse, die „Tabulae eclipsium‟,
deren Genauigkeit sie mit der Mondfinsternis am 27. Dezember 1460
prüften. Nur fünf Minuten trennten Berechnung und das tatsächliche

Die kopernikanische Wende

78

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Ereignis. Eine solch hohe Genauigkeit erreichten sie, indem sie die Tri-
gonometrie weiterentwickelten.

Um zu immer genaueren Messungen zu kommen, verbesserte das
Duo seine Messinstrumente. Sie konstruierten genauere Astrolabien.
Hierbei entdeckt Peuerbach die magnetische Missweisung, die Tatsa-
che, dass der magnetische und der geografische Nordpol nicht zusam-
menfallen. Dadurch konnte die Genauigkeit von Sonnenuhren erheb-
lich verbessert werden.

Im Jahr 1461 hielt sich Kardinal Basilius Bessarion (1403–1472) in
Wien auf, der in Byzanz aufgewachsen war. Als Renaissance-Humanist
sammelte er antike Schriften und besaß unter anderem eine Ausgabe
des Almagest in griechischer Sprache, die in Konstantinopel überlebt
hatte. Die ptolemäische Astronomie war bisher nur in der Übersetzung
aus dem Arabischen bekannt. Er ersuchte Peuerbach und Regiomonta-
nus, eine Neuübersetzung vorzunehmen. Da Peuerbach kurz darauf
starb, wurde diese Arbeit von Regiomontanus übernommen, der Bes-
sarion hierfür nach Rom folgte.

Regiomontanus ging nach seiner Übersetzertätigkeit in Rom 1467
nach Ungarn ins heutige Budapest. Dort arbeitete er wieder an der Er-
stellung astronomischer Tafeln und war als Astrologe tätig. 1471 wech-
selte er nach Nürnberg und eröffnete eine Druckerei – der Buchdruck
mit beweglichen Lettern war gerade erfunden. Er druckte seine Tabel-
lenwerke und Peuerbachs „Neue Planetentheorie‟ ein Menschenalter,
bevor Kopernikus „De revolutionibus‟ in der gleichen Stadt in Druck
ging. Die typische Renaissance-Biografie des Regiomontanus wird da-
durch geehrt, dass er von Papst Sixtus IV. zur Mitarbeit an der Kalen-
derreform aufgefordert wird. 1475 zieht es ihn deshalb nach Rom.

Die Kalenderreform stand im Fokus der Renaissance-Astronomie
bis zur gregorianischen Kalenderkorrektur. Das Problem bestand darin,
dass der bis zur Reform gültige julianische Kalender, eingeführt von
Julius Cäsar, von einer Jahreslänge von 365,25 Tagen ausging. Alle vier
Jahre ergibt sich so ein zusätzlicher Tag, der an den Februar angehängt
wurde und wird (im antiken Rom der letzte Monat im Jahr)46. Tat-
sächlich ist das Jahr aber um etwa 11 Minuten kürzer! Dieser Betrag
machte sich über die Jahrhunderte immer deutlicher bemerkbar, in-
dem das kalendarische Jahr dem astronomischen vorauseilte. Folge:
Die tatsächliche Frühlings-Tagundnachtgleiche fand nicht um den 21.,

Die Renaissance-Astronomen Georg von Peuerbach und Regiomontanus

79

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sondern um den 11. März statt. Beim Konzil von Nicäa wurde aber
der liturgische Osterfestkreis von der Fastenzeit bis Pfingsten an die
Tagundnachtgleiche angeknüpft. Genauer gesagt, findet Ostern am
ersten Sonntag nach dem ersten Vollmond nach der Frühjahrs-Tag-
undnachtgleiche statt, denn das jüdische Pessach-Fest, in dessen Zu-
sammenhang die Kreuzigung Jesu von Nazareth stattfand, lag dem jü-
dischen Kalender folgend an diesem Datum. Damit stimmten der Ka-
lender und die kirchlichen Feste im Osterkreis immer weniger zusam-
men. Die Frage, welche Länge das Jahr hat und wie man den Kalender
reformiert, beschäftigte die Astronomen seit dem 14. Jahrhundert, ver-
einzelt schon früher. Erst Papst Gregor XIII. führte, fußend auf den
Forschungen der Renaissance-Astronomen, 1582 die Kalenderreform
durch, die zum heute noch gültigen Kalender führte. Man lies auf den
4.10. den 15.10.1582 folgen und legte fest, dass an allen Jahrhundert-
wenden der Schalltag ausgelassen wird.47

Regiomontanus konnte zur Kalenderreform keinen Beitrag leisten,
denn er starb kurz nach seiner Ankunft in Rom im Alter von nur 40
Jahren vermutlich an einer Seuche. So blieb es Nikolaus Kopernikus
vorbehalten, das astronomische Weltbild zu hinterfragen. Denn bei ge-
nauerer Prüfung konnten Ungereimtheiten der geozentrischen Be-
schreibung des Himmels nicht verborgen bleiben.

Die Tätigkeit Peuerbachs und Regiomontanus’ ist typisch für die
frühen Renaissance-Astronomen. Auf der einen Seite wurde der Wis-
senshorizont durch das Studium antiker Schriften erweitert. Auf der
anderen Seite vermaß man Planeten und Sterne für den praktischen
Nutzen.

Hierbei lebte man mit dem doppelten geozentrischen Weltbild der
Antike: erstens mit dem geometrischen Modell des Ptolemäus zur Be-
rechnung der Planetenpositionen und zweitens mit der physikalischen
Kosmologie des Aristoteles. Das Auseinanderfallen von Mathematik
und physikalischer Erklärung konnte auf Dauer nicht befriedigen.
Trotzdem hielt man am aristotelischen Weltbild fest. Zu hoch war der
Preis dafür, den geozentrischen Kosmos zu hinterfragen. Denn die
physikalische und biblische Kosmologie bildeten eine Einheit. Zudem
bestätigte die Bibel in einem viel zitierten Passus den täglichen Umlauf
der Sonne um die Erde. Gott hielt die Sonne für einen Tag an, nach-
dem Joshua die Amoriter besiegte, damit Joshua an seinen Feinden

Die kopernikanische Wende

80

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


länger Rache nehmen konnte.48 Er hielt die Sonne an, nicht die Erde.
Die Übereinstimmung der Kosmologie mit der biblischen Offenba-
rung wog für viele Gelehrte und Astronomen gewichtiger als die Über-
einstimmung mit beobachtbaren Phänomenen.

Dabei gab es weitaus mehr Probleme als unregelmäßigen Plane-
tenbewegungen.
– Da ist die Tatsache, dass die Helligkeiten von Mars, Jupiter und Sa-

turn im Laufe ihres jährlichen Umkreisens der Ekliptik sehr mar-
kant schwanken. Kommen diese Planeten in Sonnennähe und sind
so nur am Abend- oder Morgenhimmel zu sehen, nimmt ihre Hel-
ligkeit stark ab, sie scheinen sehr weit von der Erde entfernt zu sein.
In Opposition zur Sonne erscheinen sie hell und der Erde näher.
Das lässt sich geozentrisch nicht verstehen, denn der Erdabstand
der Planeten wird durch den Epizykel begrenzt, der wesentlich ge-
ringere Unterschiede zulässt.

– Auch die Tatsache, dass Venus und Merkur in Sonnennähe bleiben,
ist durch Deferent und Epizykel zwar beschreibbar, folgt aber im
geozentrischen Weltbild keiner Notwendigkeit: Was also hält diese
Planeten so nah an der Sonne?

– Das Gleiche gilt für die Planetenschleifen, die man mit dem Rüst-
zeug des Ptolemäus zwar beschreiben, aber keinen Grund dafür
angeben konnte, dass die Schleifen immer genau dann durchlaufen
werden, wenn der Planet der Sonne gegenüber in Opposition steht.

Ein Motor, der wissenschaftliches Denken über die kopernikanische
Wende zur modernen Kosmologie antrieb, bestand darin, dass diese
Unvereinbarkeiten zunehmend ernst genommen wurden. Dabei be-
fand sich der Renaissance-Gelehrte in einer zwiespältigen Lage. Zum
einen war er der antiken Überlieferung verpflichtet, die geozentrisch
geprägt ist. Viele kannten jedoch die heliozentrischen Spekulationen
des Aristarch von Samos. Auch Nikolaus Kopernikus. Doch man lebte
im christlichen Abendland, in dem es gefährlich war, den christlichen
Glauben infrage zu stellen. Zudem verhärteten sich nach der Reforma-
tion die theologischen Positionen, und die liberaleren Zeiten der
Hochrenaissance des 15. Jahrhunderts gehörten der Vergangenheit an.

So versuchte der Renaissance-Wissenschaftler dadurch weiterzu-
kommen, dass er die Welt der Erscheinungen immer genauer erforsch-
te. Der Himmel wurde präziser vermessen, die Erkundung und Erobe-

Die Renaissance-Astronomen Georg von Peuerbach und Regiomontanus

81

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


rung der Welt vorangetrieben. Auch der menschliche Körper wurde
zum Forschungsobjekt. Es sei an die anatomischen Studien eines Leo-
nardo da Vinci oder, zeitgleich mit Nikolaus Kopernikus, an die erste
Darstellung der Anatomie des Menschen durch Andreas Vesalius 1543
erinnert. Der Entdecker- und Forschergeist war erwacht.

Auf dem Weg zum heliozentrischen Weltbild musste wesentlich
mehr aufgegeben werden als nur die räumliche Vorstellung der Plane-
tenbewegungen. Das haben die beteiligten Geistesgrößen vielleicht nur
geahnt. Deshalb gab es auch nicht den großen Revolutionär, der mit
einem Streich den Paradigmenwechsel verrichtet hätte. Auch Koperni-
kus war dies nicht. Die Wende wurde schrittweise vollzogen. Aber Ni-
kolaus Kopernikus gab den ersten Anstoß, deshalb trägt sie zurecht
seinen Namen: die kopernikanische Wende.

Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟

Nachdem wir die Persönlichkeit des Nikolaus Kopernikus im Prolog
kennengelernt haben, wenden wir uns nun seinem Werk zu. Schon
1509 hatte Nikolaus Kopernikus seine heliozentrische Sichtweise in
seinem „Commentariolus“ spekulativ vorgetragen. Im ersten Band sei-
nes 1543 erschienenen Hauptwerkes führt er diesen Gedanken syste-
matisch aus und verteidigt ihn gegen Einwände aus geozentrischer
Sicht.

In grundlegenden Punkten bleibt Kopernikus den Vorstellungen
seiner Zeit treu. So beschreibt er den Aufbau der Erde und des Kosmos
nach alter Manier sphärisch. Auch die Qualität kosmischer Bewegun-
gen stellt er im vierten Kapitel als „gleichmäßig, kreisförmig, stetig, oder
aus kreisförmigen zusammengesetzt‟ dar. Daher kann es auch nicht an-
ders sein, als dass für ihn Himmels- und Erdenphysik unverbunden
nebeneinanderstehen. Auch Kopernikus denkt den Himmel als Be-
reich, in dem ewige und ideale Gesetze gelten. Hierin bleibt er der an-
tiken und mittelalterlichen Tradition treu. Nicht zu Unrecht wird Ko-
pernikus daher des Öfteren das Attribut des „großen Revolutionärs‟
abgesprochen. Und doch gibt Kopernikus der geozentrischen Sichtwei-
se den ersten entscheidenden Todesstoß.

Die kopernikanische Wende

82

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Wo fand Nikolaus Kopernikus den archimedischen Punkt, von
dem aus er die Erde in Bewegung versetzte und dabei aus ihrer Zen-
tralstelle im Kosmos verwies? Mit welchem Gedanken, welcher Beob-
achtung fing er an, das geozentrische Weltbild aus den Angeln zu he-
ben? Wir finden diesen Angelpunkt im Kapitel 6 des ersten Buches, in
dem es heißt:

„Über die Unermesslichkeit des Himmels in Beziehung zur Erdgröße.
Dass diese ganze Erdmasse den Schätzwert Null hat im Vergleich zur Größe
des Himmels, kann aus Folgendem erschlossen werden: Die Begrenzer-Krei-
se – so übersetzt man den Ausdruck Horizonte bei den Griechen – schnei-
den die ganze Himmelskugel halb durch, was nicht geschehen könnte, wenn
die Erdgröße einen messbaren Betrag ausmachte im Vergleich zum Himmel
oder der Entfernung von der Weltmitte. [...] Es soll nun erblickt werden mit-
tels eines Diopters der Anfang des in Punkt C aufgehenden Krebses und
gleichzeitig scheint dann der Anfang des Steinbocks unterzugehen in A. Da
nun AEC auf einer Geraden durch das Diopter lagen, so steht fest, dass eben
diese [Gerade] der Durchmesser des Tierkreises ist.‟49

Um die Genialität dieser Argumentation zu verstehen, müssen wir et-
was verweilen. Wir betrachten Abbildung 16.

Zunächst vergegenwärtigen wir uns die Verhältnisse, wie sie nicht
vorzufinden sind: Wir stehen bei 1 auf einer im Verhältnis zur Fix-
sternsphäre großen Erde. Wir können erkennen, dass die Horizontlinie
den Tierkreis nicht halbiert, sondern deutlich weniger als sechs
Tierkreissternbilder sichtbar sind. Die Beobachtung lehrt uns aber,
dass wir die Erde erheblich verkleinern müssen. Über die Größe bei 2
so weit, bis sie im Vergleich zum Tierkreis nur noch punktförmig er-
scheint (3). Erst dann teilt die Horizontlinie den Tierkreis exakt in
zwei Hälften, und bei C beginnt der Krebs zur gleichen Zeit aufzuge-
hen, wie bei A der Steinbock beginnt unterzugehen.

Auf der Ekliptik, die einen Großkreis der Fixsternsphäre darstellt,
liegen sich der Aufgangspunkt des Krebses und der Untergangspunkt
des Steinbocks exakt gegenüber, sie sind demnach 180° voneinander
entfernt. Das bedeutet, dass der Horizont die Fixsternsphäre halbiert.
Es sei dahingestellt, ob Kopernikus die geschilderte Beobachtung mit
dem Diopter in der dargestellten Form durchführen konnte, was auf-
grund des horizontnahen Dunstes bezweifelt werden muss. Die Ver-
hältnisse lassen sich aber durch Winkelmessungen an höher stehenden
Fixsternen indirekt erschließen.

Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟

83

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Wenn die Größe der Erde kosmisch betrachtet von einem Punkt nicht
zu unterscheiden ist, muss die Fixsternsphäre aus dem Blickwinkel der
Erde unermesslich sein! Die Sphäre des Göttlichen, des Ewigen, ent-
fernt sich weit, sehr weit von der Erde, die zu einem Punkt zusammen-
schrumpft. Das ist der Preis, der von Beginn an für die Aufgabe des
geozentrischen Weltbildes gezahlt werden muss.

Angesichts der Größe des Himmels gegenüber der Erde bedenkt
Kopernikus in den folgenden Kapiteln die Frage, ob man sich einen
täglichen Umschwung der unermesslich großen Sternsphäre um die
Erde vorstellen kann. Ist es nicht leichter, sich die punktförmig kleine
Erde in täglicher Rotation zu denken. Beide Bewegungen würden im
Resultat für die Erdbewohner den gleichen Eindruck des bewegten

Die kopernikanische Wende

84

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Himmels hervorrufen, wie auch ein Seemann nach dem Ablegen sei-
nes Schiffes die Hafenanlagen an sich vorbeiziehen sieht.

Kopernikus entkräftet den Einwand, dass durch die Heftigkeit der
Rotationsgeschwindigkeit Gebirge auseinanderbersten müssten, wenn
sie in unvorstellbarer Geschwindigkeit in 24 Stunden den Erdkreis
umrunden. Dies gälte, so Kopernikus, für die wesentlich schnelleren
Bewegungen der Fixsterne umso mehr. Wie Recht er hatte: So müsste
der damals noch nicht beobachtete Planet Neptun, bei täglicher Um-
rundung der Erde schneller sein, als das Licht, was nach heutigem Ver-
ständnis der Naturgesetze nicht möglich wäre.

Kopernikus diskutiert viele Einwände, die man gegen die Erdrota-
tion haben kann. Ich möchte zwei aufführen, deren Klärung mit dem
Fortschritt der Naturwissenschaft eng verbunden ist (Abbildung 17).

Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟

85

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Wenn, so muss man fragen, die Erde täglich um sich selbst rotieren
würde, dann müssten wir dies an Folgendem bemerken:
– „Wolken und was sonst noch in der Luft schwebt, würde man immer

in Richtung Sonnenuntergang treiben sehen.‟50
– „Senkrecht fallende Körper würden nicht an dem ihnen vorausbe-

stimmten Ort herunterkommen, nämlich nach Maßgabe des Lots, da
dieser inzwischen mit solcher Geschwindigkeit unter ihnen weg gezo-
gen wäre.‟51

Der Leser möge sich die Freude gönnen, diese Einwände selbst zu ent-
kräften. Wir werden später darauf zurückkommen. Kopernikus geht
ausführlich auf diese und weitere Einwände ein und kommt zu dem
Schluss, dass „nichts die Annahme einer Beweglichkeit der Erde hindert‟
52, ohne allerdings den Kern des Problems zu treffen. Das sollte letzt-
lich Newtons Aufgabe bleiben.

Einmal in Bewegung geraten, sind die dogmatischen Fesseln des
aristotelischen Weltbildes gesprengt. Damit kann Kopernikus mit
Recht am Eingang des 9. Kapitels sagen: „[…] so muss nun, meine ich,
zugesehen werden, ob auch mehr Bewegungsformen ihr [der Erde] zu-
kommen, sodass sie als einer der Wandersterne gelten könnte.‟ Damit
kann er die Phänomene erklären, die aus geozentrischer Sicht unver-
ständlich sind. Er formuliert weiter:

„Dass sie nämlich aller Umläufe Mittelpunkt nicht ist, das zeigen die er-
scheinende ungleichförmige Bewegung der Wandersterne und ihre wechseln-
den Abstände von der Erde, was mithilfe eines Kreises um die Erde mit ein
und demselben Mittelpunkt nicht verstanden werden kann.‟

Sollte es andere Zentren der gleichförmigen Himmelsbewegung geben,
muss die Frage der Schwere als Zentrum dieser Bewegungen geklärt
werden. Denn als „Schwerezentrum‟ kam nach Aristoteles nur die Er-
de infrage, die Gestirne bestanden ja aus schwerelosem Äther. Hören
wir uns Kopernikus’ Gedankengänge in dieser Frage an:

„Ich jedenfalls bin der Meinung, Schwere sei nichts anderes als eine Art na-
türlichen Strebens der Teile, ihnen eingegeben von der göttlichen Vorsehung
des Werkmeisters des Alls, dass sie sich zu ihrer Einheit und Ganzheit zu-
sammentun, indem sie zur Kugelform zusammengehen. Diese Verhaltens-
weise, so darf man glauben, wohnt auch Sonne, Mond und den Glanzlich-
tern der übrigen Wandersterne inne.‟

Die kopernikanische Wende

86

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Damit war der Damm gebrochen und Kopernikus konnte in Kapitel 10
die heliozentrische Anordnung der Planeten um die im Zentrum ru-
hende Sonne darstellen. Dabei zeigte sich, dass die bisher rätselhaft ge-
bliebenen Bewegungsmuster der Planeten mit diesem Aufbau leicht
verständlich wurden.
– Zunächst galt es, die Umlaufzeiten der Planeten um die Sonne zu

bestimmen. Dies sei am Beispiel der Venus dargestellt (siehe Abbil-
dung 18).53

– Von der Erde aus kann man leicht den größten Winkelabstand der
Venus von der Sonne bestimmen. Das ist der Punkt, an dem die
Venus als Morgen- oder Abendstern am höchsten am Himmel steht.
Man nennt diese Positionen die maximale östliche bzw. westliche
Elongation. Da die Venus sehr schnell vom Abend- zum Morgen-
stern wechselt, aber relativ lange für den Wechsel vom Abend- zum
Morgenstern benötigt, ist klar, dass sie bei diesem Wechsel zwi-
schen Erde und Sonne vorbeizieht. In der Abbildung ist zu erken-
nen, dass die Erde zwischen diesen beiden Positionen den Winkel
α2 zurücklegt, während die Venus in der gleichen Zeit den Gesamt-
winkel von α1 + α2 + α3 durchläuft. Sie ist also schneller als die Erde.
Aus dem Zeitabstand zwischen den beiden Beobachtungen lässt

Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟

87

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sich α2 bestimmen. Die Winkel α1 und α3 ergeben sich durch die
Winkelsumme im Dreieck, da man den Winkel der Elongationen
direkt messen kann. Schon aus der Abbildung lässt sich abschätzen,
dass die Venus für eine vollständige Sonnenumrundung etwa neun
Monate benötigt, genau 225 Tage.54

– Wie wir in der Abbildung 19 aus „De revolutionibus‟ sehen,55 ord-
net Kopernikus die Planeten nach ihrer Umlaufzeit um die Sonne.

– Von der Sonne aus gesehen, ergibt sich die Reihenfolge Merkur,
Venus, Erde, Mars, Jupiter und Saturn. Im geozentrischen Weltbild
ruhte die Erde und der Kosmos war in ständiger Bewegung begrif-

Die kopernikanische Wende

88

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


fen. Im heliozentrischen Weltbild ruhen Sonne und Fixsternsphäre,
während sich die Erde mit allen bekannten Planeten bewegen.56
Die Sonne ist damit kein Planet mehr, genauso wie der Mond,
wenn man als Planeten nur die Himmelskörper bezeichnet, die die
Sonne umrunden. Monde hingegen umrunden Planeten. Die Erde
wird zum Planeten, dessen „Wandern‟ wir nur indirekt beobachten
können. Sie wird zu einem Planeten unter vielen. Aus vormals sie-
ben (sichtbaren) Planeten wurden im heliozentrischen Weltbild
sechs! Erst später entdeckte man weitere Planeten, die für das bloße
Auge unsichtbar sind: Uranus, Neptun und Pluto, dem man erst
jüngst den Planetenstatus aberkannte. Doch das ist eine andere Ge-
schichte.

– Die Abfolge der Planeten erklären unmittelbar die drei offenen
Fragen im geozentrischen Weltbild (siehe Abbildung 20).

– Nur Mars, Jupiter und Saturn können in Opposition zur Sonne ste-
hen, da nur diese Planeten weiter von der Sonne entfernt sind als

Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟

89

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


die Erde. Venus und Merkur hingegen bleiben immer in Sonnennä-
he, da ihre Umlaufbahnen kleiner sind als die der Erde und sie da-
her „an die Sonne gebunden‟ erscheinen. Die erheblich schwan-
kenden Abstände der Planeten von der Erde werden unmittelbar
verständlich: Einmal ziehen die Planeten an der Erde vorbei, ein
anderes Mal stehen sie hinter der Sonne, sind also weiter entfernt
als das Zentralgestirn. Deutlich ist, warum die Planeten immer
dann klein und weit entfernt erscheinen, wenn sie auf ihre obere
Konjunktion mit der Sonne zuwandern. In dieser Position haben
sie ihre entfernteste Position hinter der Sonne. Der Mond hingegen
verändert seine Größe und Helligkeit nur unmerklich, nur er bleibt
ständig im annähernd gleichen Abstand zur Erde. Nur der Mond
kreist nach wie vor um die Erde und mit ihr um die Sonne.

– Mit der heliozentrischen Anordnung der Planeten ist es Koperni-
kus möglich, eine Vorstellung von den Abständen der Planeten
von der Sonne zu gewinnen (siehe Abbildung 21).

Die kopernikanische Wende

90

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


– Es ist verhältnismäßig leicht, den Winkelabstand der Venus von der
Sonne zu messen. Dieser ist genau dann maximal, wenn die Sichtli-
nie eine Tangente auf den Kreis der Umlaufbahn bildet. Rechtwink-
lig zur Sichtlinie liegt der Radius der Umlaufbahn. Wir benötigen
ein wenig Trigonometrie, um zu sehen, dass der Radius dem Sinus
des Elongationswinkels gleichkommt.57 Kopernikus erhielt auf die-
se Weise nur den relativen Abstand der Venus und entsprechend
den der übrigen ihm bekannten Planten im Verhältnis zum Ab-
stand der Erde von der Sonne. Offen blieben die absoluten Entfer-
nungen. Damit war der Astronomie ein neues Projekt vorgezeich-
net: die Bestimmung des absoluten Erdabstandes. Davon später. Es
ist aber schon Kopernikus möglich, die Abstände der Planeten mit
dem Abstand der Erde zur Sonne zu vergleichen. Bis heute bildet
der Erd-Sonnenabstand eine Grundgröße der Astronomie, die „As-
tronomische Einheit‟.

– Abbildung 22 fasst die Eigenschaften der Planetenbahnen zusam-
men, wie sie sich für Kopernikus ergaben.

– Der siderische Umlauf gibt die Zeit an, die ein Planet für einen
Durchlauf seiner Umlaufbahn benötigt. Der Abstand des Planeten

Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟

91

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


zur Sonne entspricht dem Radius der kreisförmigen Umlaufbahn;
dadurch lässt sich der Umfang der Planetenbahnen und die Ge-
schwindigkeiten der Planetenbewegung berechnen. Es fällt auf,
dass die entfernteren Planeten nicht nur deshalb längere Zeit für
ihren Umlauf benötigen, weil ihre Bahn größer ist, sondern auch,
weil sie sich langsamer bewegen. Der Saturn immerhin fünf Mal
langsamer als der Merkur! Dieser Umstand harrt der Klärung, die
Newton gelang. Im Überblick werden die erheblichen Schwankun-
gen des Abstandes der Planeten zur Erde deutlich, die im geozen-
trischen Weltbild unverstanden blieben. Eine weniger beachtete
Tatsache findet ebenfalls mit der heliozentrischen Sichtweise eine
Erklärung: Wir betrachten die synodischen Umlaufzeiten der Pla-
neten. Sie geben den Zeitraum an, in welchem sich gleiche Plane-
tenstellungen zur Erde wiederholen; beispielsweise den zeitlichen
Abstand zwischen zwei Oppositionen. Mars und Venus fallen hier-
bei durch lange Zeitabstände auf. Im geozentrischen Weltbild war
dies ein Grund anzunehmen, dass Venus und Mars die sonnen-
nächsten Planeten sind. Diese Eigenschaft verlagert sich auf die Er-
de. Da beide Planeten als erdnächste Planeten mit der Erde mit-
wandern, verlangsamt sich die Verschiebung der relativen Posi-
tionen.

– Das heliozentrische Weltbild überzeugte besonders durch die ele-
gante Erklärung der Planetenschleifen von Mars, Jupiter und Sa-
turn. Wir haben gesehen, wie mühsam ihr Zustandekommen ma-
thematisch modelliert werden musste. Heliozentrisch entpuppen
sie sich als Scheinbewegungen: Der Beobachter auf der schnelleren
Erde überholt diese Planeten sonnenwärts, wie die Abbildung 23
deutlich macht.

Die kopernikanische Wende

92

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


– Vor dem entfernten Fixsternhimmel kommt es daher zu einer
scheinbaren Schleifenbewegung. Zudem ist ein Umstand unmittel-
bar verständlich, der aus geozentrischer Sicht unverständlich ge-
blieben ist: Die Planetenschleife beobachten wir immer dann, wenn
der Planet in Opposition zur Erde steht. Geozentrisch gibt es hier-
für keinen Grund, heliozentrisch kann es nicht anders sein. Denn
es handelt sich hierbei nicht um eine Unregelmäßigkeit der Plane-
tenbahnen, sondern um ein scheinbares Phänomen, das sich durch
die Oppositionsstellung des Planeten und die schnellere Bewegung
der Erde ergibt.58

So weit die Vorzüge der heliozentrischen Sichtweise, die 1543 von Ko-
pernikus vorgelegt wurde. Doch die Umdeutung des Kosmos hatte
ihren Preis. Und es standen ihr gewichtige Argumente entgegen.

Fundamental ist die Tatsache, dass die Erde ihren einzigartigen
Platz im Zentrum des Kosmos verliert. Sie gibt ihre Zentralposition an
die Sonne ab. Die Erde selbst wird zum Planeten und damit zu einem
Planeten unter vielen. Denn was unterscheidet die Erde noch von Mer-
kur, Venus, Mars, Jupiter und Saturn außer Äußerlichkeiten wie dem
Abstand von der Sonne und der Bahngeschwindigkeit. Wir müssen be-
denken, dass über die physische Natur der Planeten im 16. Jahrhun-
dert nichts bekannt war. Es war naheliegend, sich Venus und Mars erd-
ähnlich, also auch belebt und bewohnt, vorzustellen. Von Kopernikus
selbst ist ein solcher Gedanke nicht überliefert, er sollte aber mit dem
Siegeszug des heliozentrischen Weltbildes bald eine Rolle spielen. Ko-
pernikus macht dem Leser die Zentralstellung der Sonne mit folgen-
den Worten schmackhaft: „Inmitten alles dessen aber thront die Sonne.
Wer denn wollte in diesem wunderschönen Heiligtum diese Leuchte an
einen anderen, besseren Ort setzen als den, von wo aus sie das Ganze
gleichzeitig erhellen kann? Zumal doch bestimmte Leute sie durchaus zu-
treffend ‚Lampe der Welt‛, andere ihren ‚Sinn‛, andere ihren ‚Lenker‛
nennen. […] So wirklich, wie auf königlichem Thron sitzend, lenkt die
Sonne die um sie herum tätige Sternfamilie.‟59

Der Kosmos gewinnt eine für menschliche Maßstäbe unermessli-
che Größe. Auch hier sieht sich Kopernikus genötigt, den Leser zu be-
ruhigen: „Dass ja vom obersten der Wandersterne, Saturn, bis zur Fix-
sternschale noch eine riesige Entfernung dazwischenliegt, zeigen deren

Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟

93

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


flackernde Lichter. [...] So groß wahrlich ist dieser göttlich-kunstvolle Bau
des Größten Besten.‟60

Ausgangspunkt für das Begreifen der Welt ist die unmittelbare Er-
fahrung, die Sichtweise, die uns im alltäglichen Leben leitet. Das All-
tagsbewusstsein lässt sich täuschen. Das müssen wir mit dem heliozen-
trischen Weltbild akzeptieren. Die gedankliche Durchdringung der Er-
fahrungen lässt uns eine andere Realität erkennen, als die, die wir täg-
lich erleben. Denn diese ist abhängig von der Position, die wir im Na-
turgeschehen einnehmen. Wir müssen uns vorstellend über uns selbst
und unseren Platz in der Welt erheben, um ein realistischeres Bild von
der Welt zu erhalten. Die Ruhe, die wir auf unserer Erde erleben, ist
eine scheinbare. Ohne es zu bemerken, rasen wir mit einer Geschwin-
digkeit durch den Kosmos, an die keine irdische Bewegung heran-
kommt.

Ein schwerwiegendes Problem tat sich mit Kopernikus’ Werk auf.
Denn die heliozentrische Beschreibung des Kosmos stellte das seit
Aristoteles gewohnte Naturverständnis infrage. Vordem hatte man
„nur‟ das Problem, dass sich die mathematische und die physikalische
Beschreibung nicht deckten. Nun spielte sich die irdische Physik der
Vergänglichkeit auf einem Planeten ab, der sich zugleich nach kosmi-
scher Physik gleichförmig in idealen Kreisbahnen um die Sonne be-
wegt. Kopernikus’ Leistung bestand darin, die Beschreibung des Kos-
mos auf das Zentrum der Sonne hin umzustülpen. Physikalisch und
mathematisch blieb er bei der tradierten Trennung zwischen Himmels-
und Erdenphysik. Die physikalische Widersprüchlichkeit löste er nicht
auf. Sein mathematisches Glanzstück bestand darin, den heliozentri-
schen Kosmos mit dem gleichen Instrumentarium von Deferenten und
Epizykeln zu beschreiben wie vormals den geozentrischen. Die auf den
ersten Teil folgenden fünf Teile sind dieser Aufgabe gewidmet und stel-
len ein mathematisch-geometrisches Meisterwerk dar.

Damit blieb „De revolutionibus‟ kein spekulatives Werk, sondern
bot ein Rechenwerk, um heliozentrisch Planetenörter bestimmen zu
können. Wenige Jahre nach dem Druck des Werkes und dem Tod Ni-
kolaus Kopernikus’ leistete dies der Astronom und Mathematiker
Erasmus Reinhold (1511–1553), der an der Universität zu Wittenberg
lehrte, unterstützt vom preußischen Herzog Albrecht. Er berechnete
die Standorte der Planeten neu und gab sie als preußische (prutenische)

Die kopernikanische Wende

94

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Tafeln heraus. Sie lösten die Alfonsinischen Tafeln ab, da sie genauer
waren. Allerdings lag dies mehr an neueren Ausgangsdaten für die Be-
rechnung als daran, dass der kopernikanische Ansatz zu genaueren
Positionen führte. Die Tafeln fanden breite Anwendung in der Seefahrt,
bei den Astrologen und nicht zuletzt bei der Vorbereitung der Kalen-
derreform, die 1582 unter Papst Gregor XIII. stattfand. Dies machte
Kopernikus’ Werk weithin bekannt, ohne dass sofort die Tragweite des
heliozentrischen Weltbildes erkannt und diskutiert worden wäre.

Erst Jahrzehnte später wurde die heliozentrische Vorstellung als
Angriff auf die christliche Vorstellungswelt verstanden. Nicht zuletzt,
weil Tycho Brahe, Johannes Kepler und Galileo Galilei das heliozentri-
sche Weltbild fundierten und dabei Wegbereiter der sich neu etablie-
renden Naturwissenschaft wurden. Giordano Bruno erweiterte den
Heliozentrismus zur Vorstellung eines unendlich großen Universums
und spekulierte, dass es unzählige der unsrigen ähnliche Welten geben
müsste. So kam es, dass die heilige Inquisition im Jahr 1616 im Zusam-
menhang mit dem Prozess um Galileo Galilei „De revolutionibus‟ auf
den Index der verbotenen Bücher setzte, auf dem es über 200 Jahre
(bis 1822) verblieb.

Von den ursprünglich 400 bis 500 Bänden der Erstausgabe sind
noch etwa 270 erhalten, von denen einer 2008 für 2,2 Mio. US-Dollar
versteigert wurde. Er zählt damit heute materiell zu den teuersten und
wertvollsten Büchern, ideell steht er für ein Werk, das einen ersten ge-
danklichen Impuls setzte, der von der christlich-geozentrischen Kos-
mologie zur naturwissenschaftlichen Vorstellung vom Universum
führte. Damit kann man sagen, dass Kopernikus die nach ihm be-
nannte Wende anstieß, keineswegs aber der große Revolutionär war,
als der er oftmals hingestellt wurde.

Tycho Brahe ‒ der Empiriker

Der 27-jährige dänische Adlige und leidenschaftliche Astronom Tycho
Brahe veröffentlichte 1573 folgende Beobachtung:

„Im vorigen Jahr, am 11. November abends nach Sonnenuntergang, als ich
nach meiner Gewohnheit die Sterne am klaren Himmel betrachtete, sah ich
einen neuen und ungewöhnlichen Stern neben meinem Kopf leuchten; und

Tycho Brahe ‒ der Empiriker

95

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


da ich, beinahe seit meiner Kindheit, alle Sternbilder völlig kenne und über-
zeugt war, dass kein Stern vorher jemals an diesem Ort gewesen sei, auch
kein sehr kleiner, sicherlich kein so heller Stern, war ich über diese Sache so
verwundert, dass ich mich nicht scheute, an meinen Beobachtungen zu
zweifeln. Aber als ich feststellte, dass andere am gleichen Ort den Stern sa-
hen, konnte ich nicht mehr zweifeln.
Ohne Zweifel ein Wunder, [...] dem Wunder vergleichbar, das auf Bitten Jos-
huas im Zurückwandern der Sonne geschah [...] wie die Bibel berichtet.
Denn alle Philosophen stimmen darin überein, und die Tatsachen beweisen
es, dass im Ätherbereich der Himmelswelt keine Änderung, sei es Entste-
hung oder Zerstörung, eintreten kann.‟61

Tycho erkannte sofort, welche Bedeutung dieser „neue Stern‟, die
„Stella Nova‟, hatte. Ein neu entstehendes Himmelsobjekt konnte nach
Aristoteles nur in der sublunaren Sphäre zu finden sein. Um dies zu
prüfen, führte Tycho eine Parallaxenmessung durch (siehe unten), in-
dem er den Winkel zu den Sternen der Kassiopeia maß. Bei einem Ko-
meten müssten diese Winkel zwischen Abend und Morgen schwanken,
da Kometen nach aristotelischer Auffassung der Erde näher stehen als
der Mond. Dem war nicht so. Der neue Stern war Teil der Fixsterns-
phäre. Tycho schreibt:

„Falls nicht jemand glauben will, dass die Kometen nicht in der Luft, son-
dern im Himmel entstünden, [...] ob dies wirklich geschehen könne, steht
uns noch nicht fest. Aber wenn mit Gottes Willen in unserer Zeit ein Komet
erscheinen sollte, so werden wir darüber Gewissheit zu erringen suchen.‟62

Den dänischen König Friedrich II. faszinierte die Entdeckung des neu-
en Sternes so, dass er Tycho die Insel Ven im Öresund als Lehen gab
und mit einem beachtlichen Budget die Einrichtung des ersten For-
schungszentrums Europas, der Uraniborg, finanzierte. Tycho leitete es
über zwei Jahrzehnte. In dieser Zeit wurde der Nachthimmel systema-
tisch erfasst und mit einer bis dahin nie erreichten Genauigkeit ver-
messen. 1577 ging Tychos Wunsch in Erfüllung, und es erschien ein
Komet: Die Parallaxenmessung ergab, dass es sich nicht um ein Phä-
nomen der Atmosphäre, sondern um ein astronomisches Phänomen
jenseits der Mondbahn handelte. Die Konsequenz dieser Beobachtung
formuliert Tycho mit folgenden Worten:

„Deshalb kann die aristotelische Philosophie hierin nicht richtig sein, die
lehrt, dass am Himmel nichts Neues könnte entstehen und dass alle Kome-
ten im oberen Teil der Luft sich befänden.‟63

Die kopernikanische Wende

96

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der Komet beweist etwas Weiteres: Jenseits des Mondes kann es keine
unsichtbaren Kristallsphären geben; abgesehen von den Gestirnen ist
jenseits des Mondes einfach nur RAUM.

Mit Tychos Forschungen ist methodisch ein wichtiger Schritt ge-
tan. Nicht die wissenschaftliche Autorität, verbunden mit einer jahr-
hundertealten Denktradition, entscheiden über die Realität eines Welt-
bildes, sondern die Beobachtung, die Empirie. Ein Weltbild, das sich in
der Erfahrung nicht bestätigt, ist falsch.

Tycho beginnt zu zweifeln, ob die grundlegende Trennung des
Kosmos in zwei Bereiche der Realität entspricht, in denen unterschied-
liche Gesetze gelten. Ist der translunare Himmel ein Bereich des Ewi-
gen, Idealen und Unvergänglichen. Oder unterliegen Erde und Him-
mel den gleichen physikalischen Gesetzen? Programmatisch lässt Ty-
cho dieses Konzept ins Portal der Forschungsstation Uraniborg eingra-
vieren mit den sonst unverständlichen Worten:

„Wenn ich nach oben schaue, sehe ich nach unten und wenn ich nach
unten schaue, sehe ich nach oben.‟64

In den Jahrzehnten der Forschertätigkeit in Uraniborg wollte Ty-
cho Brahe die heliozentrische Kosmologie durch Messungen bestäti-
gen. Wenn die Erde um die Sonne kreist, so blicken wir im Halbjahres-
abstand aus zwei entfernten Positionen auf die Fixsternsphäre. Ihre
Entfernung beträgt den doppelten Abstand der Erde von der Sonne.
Selbst wenn die Fixsternsphäre sehr weit entfernt sein sollte, müsste
dies einen veränderten Blick auf die Anordnung der Fixsterne ergeben.
Man müsste zwischen zwei Fixsternen nach einem halben Jahr Win-
kelveränderungen messen können, wie die Abbildung 24 zur Parallaxe
zeigt.

Tycho Brahe ‒ der Empiriker

97

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Bei aller Sorgfalt der Messungen – diese „Sternparallaxe‟ konnte Brahe
nicht finden. Obwohl sie existiert. Sie wurde mit verbesserten Messin-
strumenten erstmals 1838 vom deutschen Astronomen Friedrich Wil-
helm Bessel an einem der erdnächsten Sterne gemessen. Die zu Brahes
Zeiten nicht vorstellbare Entfernung der Fixsterne macht die Winkel-
unterschiede aber so klein, dass sie mit Messinstrumenten ohne opti-
sche Unterstützung nicht nachweisbar waren.

Brahe dachte naturwissenschaftlich und damit als konsequenter
Empiriker. Wenn eine Erdbewegung um die Sonne messtechnisch
nicht nachweisbar ist, so müssen wir davon ausgehen, dass sie nicht
existiert. So kommt es, dass Tycho Brahe ein eigenes, „tychonisches‟
Weltmodell entwickelte. Nach ihm ruhte die Erde in der Weltmitte,
umkreist von Sonne und Mond. Die anderen Planeten hingegen um-
kreisen die Sonne und mit ihr gemeinsam die Erde, wie die Abbil-
dung 25 zeigt.

Sein System stellt einen Kompromiss zwischen dem geozentrischen
und dem kopernikanischen Bewegungsbild dar und erklärt sowohl die
Planetenschleifen als auch die Sonnenbindung von Merkur und Venus.
Es überzeugte zu Tychos Zeiten schon deshalb, weil man keinen physi-

Die kopernikanische Wende

98

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kalischen Grund angeben konnte, aus dem die Erde als Schwerezen-
trum um die Sonne kreisen sollte, der man schwerelose Äthernatur zu-
sprach.

Nach dem Tod seines Gönners Friedrich II. verhärteten sich die
religionspolitischen Positionen. Freies Forschen wurde in Dänemark
unmöglich. So befand sich Tycho ab 1597 mit all seinen Messgeräten
auf der Suche nach einer liberaleren Umgebung für seine Forschungen.
Er fand sie 1599 in Prag, wo er Hofastronom unter Rudolf II. wurde
und auf einen der bedeutendsten Mathematiker seiner Zeit traf, auf Jo-
hannes Kepler.

Johannes Kepler, der Mathematiker, der von einer neuen Mystik träumt

Tycho Brahe war Empiriker, das mathematische Handwerk überließ er
anderen. Das Schicksal wollte es, dass er mit einem der größten Ma-
thematiker seiner Zeit zusammentraf, der kein beobachtender Astro-
nom sein konnte, da eine Pockenerkrankung im frühen Kindesalter
seine Augen in Mitleidenschaft gezogen hatten: Johannes Kepler
(1571–1630).

Johannes Kepler wuchs im Herzogtum Württemberg auf und stu-
dierte in Tübingen, wie damals üblich, zunächst an der Artistenfakultät.
Hier war der Astronom und protestantische Theologe Michael Mästlin
sein Lehrer, einer der frühesten Anhänger des kopernikanischen Welt-
bildes. Mästlin war begeistert von seinem Schüler und stand ihm ein
Leben lang fördernd und freundschaftlich zur Seite. Er erweckte Kep-
lers Begeisterung für das heliozentrische Weltbild. Wie bei seinem
Lehrer schlug Keplers Herz nicht nur für die Mathematik, sondern
auch für den Glauben. So studierte er protestantische Theologie, hatte
aber nie die Gelegenheit, einen geistlichen Beruf auszuüben. Im Vor-
feld des Dreißigjährigen Krieges, im Hin und Her von Reformation
und Gegenreformation, wurde für Kepler sein reformiertes Bekenntnis
einmal zum Empfehlungsschreiben, ein anderes Mal zur Bürde. Sein
Beitrag zur kopernikanischen Wende vollzog sich unbemerkt von der
Öffentlichkeit in den einsamen Nächten des Forschers, der Seite um
Seite mit Zahlenoperationen füllten. Selbst der etwas ältere Galileo Ga-
lilei, mit dem er in Briefkontakt stand, erkannte die Bedeutung seiner

Johannes Kepler, der Mathematiker, der von einer neuen Mystik träumt

99

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Leistungen nicht. Nach seinem Studium führte Keplers Lebensweg
nach Graz, wo er einen Lehrauftrag für Mathematik an der evangeli-
schen Stiftsschule erhielt.

Mathematik war für Kepler nicht ein Handwerk nüchterner Be-
rechnung, sondern, wie schon bei den Pythagoreern der Antike, Aus-
druck von Harmonie, Gesetzmäßigkeit, ja Musik. Für den jungen Kep-
ler war es zu wenig, Gestirnsbewegungen kreis- und gleichförmig zu
beschreiben, es gab wesentlich kompliziertere ideale Formen. Und er
hatte das Talent, diese auch zu berechnen. Als überzeugter Kopernika-
ner trieben ihn folgende Fragen um:
– Warum gibt es nur die sechs Planeten Merkur, Venus, Erde, Mars,

Jupiter und Saturn?
– Warum sind sie in den vorgefundenen Entfernungen von der Son-

ne angeordnet?
– Warum haben sie die gemessenen Geschwindigkeiten?
Zur Zeit Keplers waren alle drei Fragen gleichermaßen berechtigt,
auch wenn aus heutiger Sicht nur die Letzte weiterführte. Denn die
Abstände unserer Planeten erscheinen uns heute zufällig. Kepler dach-
te anders:

„Wenn nun Gott bei den Bahnen [der Planeten] die Bewegungen den Entfer-
nungen angepasst hat, so muss er sicher auch die Entfernungen irgendeinem
anderen Dinge angepasst haben.‟65

Hier suchte er nach idealen, harmonischen Beziehungen. Während
einer Vorlesung über Planetenkonjunktionen im Juli 1595 hatte er eine
Intuition, die er 1596 zu seinem Erstlingswerk „Mysterium Cosmogra-
phicum‟ ausarbeitete. Er schreibt:

„Die Erde ist das Maß für alle anderen Bahnen. Sie umschreibe ein Dodeka-
eder; die dieses umspannende Sphäre ist der Mars. Der Marsbahn umschrei-
be ein Tetraeder; die dieses umschreibende Sphäre ist der Jupiter. Der Jupiter
Bahn umschreibe einen Würfel; die diesen um spannende Sphäre ist die des
Saturn. Nun lege in die Erdbahn ein Ikosaeder; die diesem eingeschriebene
Sphäre ist die Venus. In die Venusbahn lege ein Oktaeder, die diesem einge-
schriebene Sphäre ist der Merkur. Da hast du den Grund für die Anzahl von
Planeten.‟66

Kepler erklärte Anzahl und Abstand der Planeten dadurch, dass zwi-
schen ihren Bahnen die platonischen Körper Platz finden (Abbil-
dung 2667).

Die kopernikanische Wende

100

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


In den Zahlenverhältnissen dieser Körper entdeckt er Harmonien, eine
kosmische Sphärenmusik. Aus heutiger Sicht ist das geometrische Fan-
tasie. Schon deshalb, weil wir jenseits des mit bloßem Auge sichtbaren
Sonnensystems weitere Planeten kennen und immer mehr Sonnen
entdecken, um die Planeten in ganz anderen Abständen kreisen. Kep-
ler war überzeugt, Gottes Weltenplan entdeckt zu haben. Rückblickend
schrieb er 1619: „Ich habe die Herrlichkeit Deiner Werke den Menschen
[...] geoffenbart, so viel von ihrem unendlichen Reichtum mein enger
Verstand hat erfassen können.‟68

Die Suche nach mathematisch-geometrischer Harmonie war Kep-
ler Schaffensmotor. Fast nebenbei hat er die Gesetze entdeckt, für die
er heute berühmt ist. Doch vorher musste er mit dem „Mars kämpfen‟,
wie er sich ausdrückte.

Die zunehmenden Glaubenskonflikte ließen Orte, an denen wis-
senschaftliche Forschung stattfinden konnte, rar werden. So kam es,
dass Kepler wenige Jahre nach der Veröffentlichung seines „Mysterium

Johannes Kepler, der Mathematiker, der von einer neuen Mystik träumt

101

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Cosmographicum‟ aus Graz fliehen musste. Tycho Brahe war aber auf
Kepler aufmerksam geworden, bestellte ihn nach Prag und machte ihn
zu seinem Assistenten mit der Aufgabe, seinen kosmologischen Kom-
promiss mathematisch zu fundieren. Doch am 13. Oktober 1601 starb
Brahe, vermutlich an einer schweren Blasenentzündung. So wurde
Kepler kaiserlicher Hofmathematiker, der er bis 1612 blieb.

Eine seiner Aufgaben, die er erst kurz vor seinem Tod im Jahr
1627 abschließen sollte, war die Erstellung neuer Planetentabellen, der
sogenannten „Rudolfinischen Tafeln‟. Als Grundlage für diese Arbeit
benutzte er die Beobachtungen Tycho Brahes. Diese Beobachtungen
waren ein Schatz, wenn man bedenkt, dass bisherige Positionsbeob-
achtungen der Planeten auf wenigen Seiten hätten Platz finden können.
Tycho Brahes Beobachtungen füllten Bücher. Die Genauigkeit dieser
Beobachtungen, welche die einzigen und letzten sind, die in diesem
Umfang vor Erfindung des Fernrohrs gemacht wurden, betrug zwei
Bogenminuten, das ist der 15. Teil des Vollmonddurchmessers. Kepler
vertraute auf die Genauigkeit der Messungen, fühlte sich nach dem
Tod Tychos aber nicht mehr dem tychonischen Weltbild verpflichtet
und konnte sie so benutzen, um das heliozentrische Weltbild mit der
mathematischen Berechnung in Einklang zu bringen.

Weil Kopernikus nur wenig Beobachtungsmaterial vorlag, konnte
ihm nicht auffallen, dass die ptolemäische Mathematik mit Epizykel
und Deferent vor allem bei der Marsbahn in bestimmten Bahnab-
schnitten zu einer Ungenauigkeit von 8 Bogenminuten, also einem
viertel Vollmondkreis, führte. Der Grund hierfür liegt darin, dass die
Marsbahn von den sichtbaren Planeten die größte Abweichung von
der Kreisbahn aufweist, die größte Exzentrizität. 1609 schreibt Kepler
in seinem Werk „Astronomia Nova‟:

„Diese 8 Minuten allein haben also den Weg gewiesen zu Erneuerung der
ganzen Astronomie; sie sind der Baustoff für einen großen Teil dieses Wer-
kes geworden.‟

Was musste Kepler leisten, um diese winzige Abweichung der beob-
achteten Positionen des Mars von den nach alter Manier berechneten
Positionen unter die Messgenauigkeit von zwei Bogenminuten zu be-
kommen? Er musste mit der zweitausendjährigen Denktradition bre-
chen, nach der sich die Planeten in Kreisen und gleichförmig bewegen!

Die kopernikanische Wende

102

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


So lauten die ersten zwei Gesetze, die er in seiner „Astronomia Nova‟
1609 veröffentlichte: (Abbildung 27)

„1. Gesetz: Die Umlaufbahn jedes Planeten ist eine Ellipse, in deren
einem Brennpunkt sich die Sonne befindet.‟
„2. Gesetz: Während ein Planet sich auf seiner Umlaufbahn bewegt,
überstreicht die Verbindungslinie zwischen Sonne und Planet in glei-
chen Zeiten stets die gleiche Fläche.‟

Das bedeutet, dass sich die Planeten in Sonnennähe (Perihel) schneller,
in Sonnenferne (Ahel) langsamer bewegen.

Welch ein Paradigmenwechsel der Astronomie! Und das nur, weil
die beobachtbaren Positionen der Planeten um Bruchteile eines Grades
von der berechneten Position abwichen.

Johannes Kepler, der Mathematiker, der von einer neuen Mystik träumt

103

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Dass aus Kreisen Ellipsen werden, mag als kleiner Schritt erschei-
nen, schwerer wiegt der methodische Wechsel: Vormals gaben große
Gedanken, von ehrenwerten Denkern vorgetragen, das entscheidende
Gewicht im Urteil über Wahrheit oder Unwahrheit einer Erkenntnis.
Für Kepler ist die Beobachtung der letztgültige Richter und die mathe-
matische Berechnung die zu prüfende Theorie.

Das muss man bedenken, will man Keplers Leistung würdigen. Es
ist verständlich, dass Kepler die Nächte, die er für die Suche nach einer
mathematischen Lösung für die Marsbahn verbrachte, als Kampf be-
zeichnet. Kepler selbst ahnte den Konflikt, der sich durch diesen Me-
thodenwechsel auftut. So schreibt er:

„In der Theologie gilt das Gewicht der Autoritäten, in der Philosophie aber
das der Vernunftsgründe. Heilig ist nun zwar Laktanz, der die Kugelgestalt
der Erde leugnete, heilig Augustinus, der die Kugelgestalt zugab, aber Anti-
poden leugnete, heilig das Offizium unserer Tage, dass die Kleinheit der Er-
de zugibt, aber ihre Bewegung leugnet. Aber heiliger ist mir die Wahrheit,
wenn ich, bei aller Ehrfurcht vor den Kirchenlehrern, aus der Philosophie
beweise, dass die Erde rund, rings um von Antipoden bewohnt, ganz unbe-
deutend und klein ist und auch durch die Gestirne hin eilt.‟69

Mit dem Primat der Vernunft über den Glauben ist die entscheidende
Weichenstellung bezeichnet, die die kopernikanische Wende metho-
disch ausmacht. Hier trennt sich die Theologie mit ihrem Glau-
bensprimat von der Philosophie und Naturwissenschaft. Der unver-
meidliche Konflikt wird schon wenige Jahre später deutlich.

Doch muss zuerst Keplers dritte Leistung gewürdigt werden, auf
die Newton später aufbauen sollte: die Antwort Keplers auf die Frage,
warum die Planeten die gemessenen Geschwindigkeiten haben. Ne-
benstehende Tabelle zeigt den Abstand der Planeten zur Sonne und
ihre Geschwindigkeiten. Da der genaue Wert der Astronomischen Ein-
heit nicht bekannt war, konnte Kepler nur die Relativabstände in As-
tronomischen Einheiten angeben (1 AE = Abstand Erde–Sonne) und
die Umlaufperiode des Planeten bestimmen. Es stellte sich heraus, dass
Planeten, die weiter von der Sonne entfernt sind, das Zentralgestirn in
geringerer Geschwindigkeit umkreisen als nähere. Und das in einer
präzisen mathematischen Beziehung: Das Quadrat der Umlaufperiode
T in Jahren ist der dritten Potenz der Entfernung d in Astronomischen
Einheiten gleich (Entfernung = große Halbachse der Ellipse) (Abbil-
dung 28):

Die kopernikanische Wende

104

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


T² = d³
(Umlaufperiode in Jahren)² = (Abstand des Planeten in Astronomi-

schen Einheiten)³

Die Quadrate der Umlaufzeiten der Planeten verhalten sich wie die
dritten Potenzen der großen Halbachse ihrer elliptischen Umlaufbah-

Johannes Kepler, der Mathematiker, der von einer neuen Mystik träumt

105

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


nen um die Sonne. Jeder Planet bewegt sich bei einem bestimmten Ab-
stand zur Sonne nur in einer naturgesetzlich vorgegebenen und damit
berechenbaren Geschwindigkeit, unabhängig von weiteren physikali-
schen Eigenschaften wie bspw. der Masse der Planeten. Für die astro-
nomische Praxis heißt dies: Kenne ich die Umlaufzeiten, kann ich den
Abstand des Planeten von der Sonne berechnen und umgekehrt.

Diese Beziehung geht als drittes Kepler’sches Gesetz in die Wissen-
schaftsgeschichte ein. 1619 veröffentlicht Kepler sein drittes Gesetz in
dem Werk „Weltharmonik“, das seine kosmische Zahlenmystik als pla-
netarische Symphonie darstellt. Erst kurz vor der Drucklegung erkennt
er diesen Zusammenhang und erlebt ihn als Krönung seiner Harmo-
nik des Planetensystems, entspricht doch das Zahlenverhältnis zwei zu
drei auf der pythagoreischen Tonskala der Quinte. Seine tiefe Befriedi-
gung über seine Entdeckung fasst Kepler in folgende Worte:

„Das habe ich endlich ans Licht gebracht und über alle Erwartung für wahr
befunden, dass all die Harmonie [...] unter den himmlischen Bewegungen
vorhanden ist, obschon nicht ganz so, wie ich anfänglich dachte, sondern
(und das ist nicht meine geringste Freude) etwas anders, aber zugleich schö-
ner und vortrefflicher.‟

Kepler blieb nicht bei der Formulierung mathematischer Beschreibun-
gen der Planetenbahnen, sondern spekulierte über die Ursachen der
abnehmenden Planetengeschwindigkeiten:

„Wenn also durch eine Vergrößerung des Abstandes des Weltmittelpunktes
vom Planetenkörper die Bewegung des Planeten langsamer und durch eine
Verminderung schneller gemacht wird, so muss notwendig die Quelle der
bewegenden Kraft in jenem Punkt liegen, den wir als Weltmittelpunkt ange-
nommen haben.‟70

Er brachte die Kraftquelle also mit der Sonne in Verbindung, stellte
sich die gesuchte Kraft als magnetische Wirkung vor, die den Planeten
anschiebt und mit der Entfernung zur Sonne abnimmt, da der Hebel
bei größerer Entfernung immer länger wird.

So sehr sich Johannes Kepler für die von ihm entdeckten Weltge-
heimnisse entflammen konnte, so schwer gestaltete sich sein Lebens-
weg. Keplers erste Frau Barbara starb an Fleckenfieber. Wenige Jahre
später heiratet er Susanna Reittinger, mit der er sechs Kinder bekommt,
von denen allerdings nur eines überlebt. 1615 erfährt er, dass seine
Mutter wegen Hexerei angeklagt wurde und ihr damit der Scheiterhau-

Die kopernikanische Wende

106

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


fen droht, was ihm selber die Reputation kosten könnte. Er tut alles,
um sie aus den Hexenmühlen zu befreien. 1621 mit Erfolg. Seine Mut-
ter starb aber wenig später an den Folgen der Folter. Immer wieder
verfolgen ihn die politischen und religiösen Wirren seiner Zeit, die im
Ausbruch des Dreißigjährigen Krieges gipfelten. Bis 1627 lebte er in
Linz, wo er seine Weltharmonik veröffentlichte. Zwischen 1618
und 1621 erscheint ein „Abriss der kopernikanischen Astronomie‟
(Epitome astronomiae copernicanae), eine systematische Zusammen-
fassung des kopernikanischen Weltbildes, erweitert durch seine eige-
nen Erkenntnisse. Es stellt das erste Lehrbuch des neuen heliozentri-
schen Weltbildes dar, in dem er seine Aussagen mit physikalischen und
philosophischen Argumenten, aber auch mit theologischen und musi-
kalischen Argumenten stützt. Mit den 1627 gedruckten Rudolfinischen
Tafeln rundet er sein Werk ab. Sie wurden schnell das Standardwerk
für Astronomen und Astrologen, für Seefahrer und Entdecker, da sie
in bisher unbekannter Genauigkeit die Planetenörter und damit bei-
spielsweise die Position eines Beobachters bestimmen ließen.

Man mag in der Tatsache eine gewisse geistige Tragik erkennen,
dass die nach Kepler benannten Gesetze aus seiner eigenen Sicht nur
einen kleinen Teil seiner Zahlenmystik darstellten, die Kepler selbst
zeit seines Lebens beseelte. Aus heutiger Sicht erscheint diese Mystik
absurd. Man darf aber nicht verkennen, dass durch Keplers Mathema-
tik der Kosmos mit mathematischen Mitteln in einer Genauigkeit und
– relativen – Einfachheit beschreibbar wird. Und das mit bisher nicht
erreichter Präzision, die Kepler selbst in seinen Rudolfinischen Tafeln
vorführte. Offensichtlich kann man mit mathematischen Mitteln Ge-
setzmäßigkeiten erfassen, die die Naturvorgänge bestimmen. Damit
wird Mathematik zum wesentlichen Teil der Naturerkenntnis. Auch
ohne darin Sphärenmusik zu hören, hat die mathematische Dimension
der Natur bis heute für den Naturforscher nichts an Faszination verlo-
ren.

In seinen physikalischen Forschungen setzt Galileo Galilei dieses
neue Programm konsequent um. In seiner Schrift „Saggiatore‟ be-
schreibt er es 1623 mit folgenden berühmt gewordenen Worten:

„Die Philosophie ist geschrieben in jenem großen Buche, das immer vor un-
seren Augen liegt; aber wir können es nicht verstehen, wenn wir nicht zuerst
die Sprache und die Zeichen lernen, in denen es geschrieben ist. Diese Spra-

Johannes Kepler, der Mathematiker, der von einer neuen Mystik träumt

107

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


che ist Mathematik, und die Zeichen sind Dreiecke, Kreise und andere geo-
metrische Figuren.‟71

Somit lebte das Gespann Brahe-Kepler vor, was kurze Zeit später Pro-
gramm der Naturwissenschaften wird: Naturerkenntnisse gewinnt
man einerseits durch Empirie, durch Beobachtung, die später zuneh-
mend durch Instrumente gestützt und erweitert wird; andererseits
durch die mathematische Beschreibung des Wäg- und Messbaren. Die
mathematische Beschreibung aber muss sich am Prüfstein der Beob-
achtung bewähren. Tut sie das, ist sie in dem Sinne wahr, dass sie min-
destens einen Teilbereich der Wirklichkeit beschreibt, tut sie es nicht,
muss sie überarbeitet oder verworfen werden. Die Vereinbarkeit oder
Unvereinbarkeit mit heiligen Schriften oder charismatischen Vorden-
kern mag einzelne Forscher weiterhin beflügeln, ein abschließendes
Wahrheits-Kriterium ist sie nicht mehr. Dieses „Primat der Vernunft
vor dem Glauben‟, das in der kopernikanischen Wende eingeleitet
wurde, wird ein zentrales Motiv der Aufklärung, inspiriert durch die
Erkenntnisse der sich nun entwickelnden Naturwissenschaft.

Galileo Galilei

„Vor ungefähr zehn Monaten kam uns das Gerücht zu Ohren, von einem
Mann aus Flandern sei ein Sehglas konstruiert worden, mit dessen Hilfe
man sichtbare Gegenstände, auch wenn sie ziemlich weit vom Auge des Be-
trachters entfernt sind, so klar sehe, als seien sie in der Nähe; [...] das war
schließlich der Anlass, dass ich mich ganz dem Erforschen der Grundlagen
zuwandte, durch die ich zur Erfindung eines ähnlichen Instrumentes gelan-
gen konnte, welche mir wenig später [...] gelang.‟72

Diese Zeilen schrieb Galileo Galilei in seinem „Sternenboten‟, dem
1610 erschienenen Sidereus Nuncius. Der zu dieser Zeit 46-jährige Ga-
lileo war Professor für Mathematik und Physik in Padua und hatte sich
bis dahin, obgleich Kopernikaner, nur am Rande mit Astronomie be-
schäftigt. Er hatte das Teleskop nicht erfunden. Diese Leistung wird
dem niederländischen Brillenmacher Hans Lipperhey zugeschrieben.
Galileis Beitrag bestand darin, die Bedeutung des Teleskops für die As-
tronomie zu erkennen, es für die astronomische Beobachtung zu opti-
mieren und eine erste Sichtung des Himmels vorzunehmen.

Die kopernikanische Wende

108

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Fragen, über die bis dahin nur spekuliert werden konnte, waren
von jetzt an der Erfahrung zugänglich. Das Vergrößerungsrohr Galileis
entsprach in etwa der Leistungsfähigkeit eines stärkeren Fernglases.
Trotzdem ermöglichte es Erkenntnisse, die Jahrhunderte währende
Streitgespräche um die Gültigkeit der aristotelischen Physik und Kos-
mologie auf einen Streich entschieden. Bis dato war es um die Ausein-
andersetzung mit Kopernikus’ Weltbild ruhig geblieben. Man konnte
es, dem Vorwort des Osiander gemäß, als Spekulation einstufen. Mit
dem Teleskop gab es neue „Fenster in den Kosmos‟, um Kopernikus’
Gedanken zu überprüfen und empirische Belege für den Heliozentris-
mus zu finden. Der Sidereus Nuncius stieß die weltanschauliche Aus-
einandersetzung um die kopernikanische Kosmologie an. Es dauerte
nur wenige Jahre, bis „de revolutionibus‟ auf den Index der verbotenen
Bücher der katholischen Glaubenskongregation gelangte, aus der es
erst 1822 gestrichen wurde. Es durfte nur in einer Bearbeitung gelesen
werden, die den hypothetischen Charakter des heliozentrischen Welt-
bildes betont.

Folgende Details ließen sich nicht mit dem aristotelischen Geozen-
trismus vereinbaren:

  
– „Am vierten oder fünften Tag nach der Konjunktion, wenn der Mond

sich uns mit strahlenden Hörnern zeigt, verläuft die Grenze [zwi-
schen beleuchteter und unbeleuchteter Seite des Mondes], die den
dunklen Rand vom hellen trennt, nicht als gleichmäßige, ovale Linie,
wie es bei einem vollkommenen kugelförmigen Körper wäre, sondern
sie wird von einer ungleichmäßigen, unebenen und ziemlich ausge-
buchteten Linie bezeichnet. [...] Einen ganz ähnlichen Anblick haben
wir gegen Sonnenaufgang auf der Erde, wenn wir die noch nicht mit
Licht erfüllten Täler sehen, die Berge aber, die sie auf der von der
Sonne abgewandten Seite umgeben, bereits voll ergänzen.‟ (Siehe Ab-
bildung 2973)

Galileo Galilei

109

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


  
– Durch diese Beobachtung gelangt Galilei zu der Auffassung, dass

die Mondoberfläche keineswegs von vollkommener Kugelgestalt ist,
wie sie von alters her nach aristotelischer Auffassung sein müsste.
Vielmehr ist sie gleich der irdischen Oberfläche „durch Bergketten
und tiefe Täler allerorts unterschiedlich gestaltet‟74.

– Selbst die Sonne zeigt sich nicht in jener Erhabenheit, die sie als
ätherisches Gebilde gemäß der aristotelischen Kosmologie haben
müsste. In den Jahren 1610 und 1611 beobachtete Galilei mit dem
Teleskop dunkle Flecken auf der Sonne, die sogar um die Sonne zu
rotieren schienen. Er veröffentlichte diese Beobachtung 1613 in sei-
nen „Lettere solari‟. Die Vollkommenheit der Sphären jenseits des
Mondes, wie sie die aristotelische Sicht fordert, bekamen weitere
Kratzer.

– Einen sichtbaren Beweis für das heliozentrische Weltbild ergab Ga-
lileis Teleskop-Beobachtung der Venus (Abbildung 30).

Die kopernikanische Wende

110

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


  
– Im geozentrischen Weltbild wurde sie zwischen Erde und Sonne

angesiedelt. Bis auf den Radius ihres Epizykels befand sie sich je-
derzeit im gleichen Abstand zur Erde. Mit bloßem Auge erscheint
sie jederzeit nahezu gleich hell, sofern sie der Sonne nicht zu nahe
steht und von der Dämmerung überstrahlt wird. Ein Widerspruch
zur geozentrischen Kosmologie ergab sich damit nicht. Im Teleskop
hingegen und mit heutigen, etwas besseren Ferngläsern erkennt
man, dass die Venus den Mondphasen ähnliche Beleuchtungsbilder
zeigt. Nebenstehende Abbildung macht deutlich, wie diese entste-
hen. Dass die „Vollvenus‟ nicht erheblich heller erscheint, als die
„Halbvenus‟, liegt daran, dass sie in dieser Phase mehr als doppelt
so weit von der Erde entfernt hinter der Sonne steht. Dadurch er-
scheinen die Halbvenus ca. 2,5-mal und die Sichelvenus ca. 4,5-mal
größer als die Vollvenus. Geozentrisch wäre dies nicht zu erklären.
Die Venusphasen haben eine überzeugende Beweiskraft für die he-
liozentrische Bewegung der Venus.

Galileo Galilei

111

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


– Besonders überwältigt war Galileo von der Beobachtung der Fix-
sterne. Wohin er auch sein Vergrößerungsrohr richtete, verviel-
fachte sich die Zahl der Sterne. Während Planeten als kleine
Scheibchen zu erkennen waren, die durch das Teleskop vergrößert
wurden, wurden Fixsterne zwar heller, blieben aber letztlich punkt-
förmig. Aus dem Dunkel tauchten in allen Richtungen neue Sterne
auf; vor allem im Bereich der Milchstraße. Schon in der Antike ver-
mutete man, dass die Milchstraße aus ungeheuer vielen Sternen be-
steht, die aufgrund ihrer Entfernung für das bloße Auge zu einem
milchigen Band verschwimmen. Genau dies bestätigt die Fernrohr-
beobachtung: „Die Galaxis ist nämlich nichts anderes als eine An-
sammlung zahlloser, haufenförmig angeordneter Sterne.‟75

– Besonders wichtig war Galileo die Mitteilung einer weiteren Beob-
achtung, die jenen den Wind aus den Segeln nahm, die am Weltbild
Tycho Brahes festhielten: die Entdeckung der Jupitermonde. (Ab-
bildung 31)

  
– Wie sollte der Mond, so die Argumentation seiner Kontrahenten,

der Erde folgen, wenn sie in unheimlicher Geschwindigkeit um die
Sonne kreist? Die ätherischen Planeten mögen um die Sonne wan-

Die kopernikanische Wende

112

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


dern, allein die Erde müsse schon deshalb ruhen, weil sich um die-
se zweifelsohne der Mond bewegt. Im Januar 1610 entdeckte Gali-
leo erst drei, später vier Monde, die sich in schneller Bewegung um
den Jupiter bewegen. Er schreibt hierzu: „Außerdem haben wir da-
mit einen ausgezeichneten und glänzenden Beweis, um denen jeden
Vorbehalt zu nehmen, die [...] von der Annahme, der Mond allein
umkreise die Erde, während beide ihre jährliche Bahn um die Sonne
vollführen, so sehr aus der Fassung gebracht werden, dass sie meinen,
man müsse solchen Aufbau des Universums als unmöglich verwerfen.
Jetzt haben wir nämlich nicht nur einen Planeten, der um einen an-
deren kreist, während beide eine große Kreisbahn um die Sonne
durchlaufen, sondern unseren Sinnen zeigen sich vier Sterne, die den
Jupiter umkreisen, wie der Mond die Erde.‟
Damit bezeugen die Jupitermonde für jedermann sinnlich über-
prüfbar, dass es sehr wohl andere Zentren im Kosmos gibt, um die
Planeten kreisen können. Nicht umsonst ist diese Beobachtung Ga-
lileis als wesentliches Argument für den kopernikanischen Weltent-
wurf in die Geschichte eingegangen. Offensichtlich gibt es neben
der Erde weitere Zentren, um die Himmelskörper kreisen.

Mit der Anwendung des Fernrohrs für die astronomische Forschung
weitete sich der Erfahrungshorizont des Astronomen über die unmit-
telbare Sinnesleistung des Menschen hinaus aus. Astronomische Er-
kenntnisse sind seit dem 16. Jahrhundert nicht nur vom fortschreiten-
den Verständnis der Physik bedingt, sondern ganz wesentlich vom
technischen Fortschritt der Teleskope. Bis auf den heutigen Tag sind
neue Erkenntnisse der Astronomie mit dem Bau immer besserer Beob-
achtungs- und Messinstrumente verbunden.76

Galileo und die Kirche

Galileo Galilei steht nicht nur für einen wichtigen Schritt auf dem Weg
zur modernen Kosmologie und Physik. Sein Name ist verbunden mit
dem Spannungsverhältnis zwischen christlichem Glauben und Wis-
senschaft. Sein „Und sie bewegt sich doch‟, das er nach der Widerru-
fung am Ende des Inquisitionsprozesses 1633 gemurmelt haben soll,

Galileo und die Kirche

113

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


ist Legende. So musste er das Verhältnis zwischen Glaubenszeugnissen
und wissenschaftlichem Forschen klären.

In einem berühmt gewordenen Brief an den Benediktinermönch
Benedetto Castelli legt er 1613 sein Verständnis der Schriftauslegung
dar: Die Schrift enthält „viele Sätze, die nach ihrem Wortsinn [...] von
der Wahrheit abweichen, aber so formuliert wurden, um dem Fassungs-
vermögen des gemeinen Volkes entgegenzukommen. [...] [Weil klar ist,]
dass zwei Wahrheiten sich niemals widersprechen können, ist es das Amt
weiser Ausleger, sich zu bemühen, die wahren Bedeutungen der Bibelstel-
len herauszufinden und in Übereinstimmung zu bringen mit denjenigen
physikalischen Folgerungen, die uns vermöge der Sinne oder durch not-
wendige Schlussfolgerungen als sicher und gewiss gelten. [...] Falls die ur-
sprünglichen heiligen Autoren die Absicht gehabt hätten, die Leute über
die Konstellationen und Bewegungen der Himmelskörper zu belehren,
hätten sie diese nicht so spärlich behandelt.‟77

Die Aufgabe der Bibelexegeten besteht nach Galilei darin, die
Weltinterpretation aus biblischer Sicht den naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen anzupassen. Nicht umgekehrt. In Fragen der Naturer-
kenntnis hat die Naturwissenschaft Vorrang vor der Schriftauslegung.

Damit stehen dem Menschen zwei Erkenntnisquellen offen. Galilei
bezeichnet sie mit der berühmt gewordenen Metapher von den zwei
göttlichen Büchern: dem Buch der Natur und dem Buch der Offenba-
rung. „Die Heilige Schrift und die Natur [entspringen] gleichermaßen
dem göttlichen Wort, jene als diktiert vom Heiligen Geist, diese als ge-
treue Vollstreckerin der Anordnungen Gottes.‟ Diese Metapher findet
sich schon beim katalanischen Philosophen und Professor in Toulouse,
Raimundus Sabundus (1385–1436): „Zwei Bücher sind uns von Gott ge-
geben, das Buch der [...] der Natur und das Buch der Heiligen Schrift.
Das erstere ward dem Menschen von Anbeginn gegeben, [...] denn jegli-
che Kreatur ist nur ein von Gottes Finger geschriebener Buchstabe [...]
Der Mensch aber ist der Hauptbuchstabe desselben Buches. [...] Auch ist
[...] dieses allen gemeinsam und verständlich.‟78 Auch Sabundus gab der
Naturerkenntnis gegenüber der Schriftauslegung den Vorrang, weil,
wie er sich ausdrückte, „diese nicht wie jene [die Bibel] verderbt und
verfälscht, sondern allen gemeinsam und verständlich‟79 sei.

Als frommer Katholik akzeptiert Galilei die Bibel als göttliche Of-
fenbarung der Heilsgeschichte des Menschen. Er formuliert: „Ich

Die kopernikanische Wende

114

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


möchte annehmen, dass die Autorität der Heiligen Schrift einzig das Ziel
hat, die Menschen von denjenigen Artikeln und Aussagen zu überzeu-
gen, die, notwendig für das Seelenheil und alle menschliche Vernunft
übersteigend, durch keine andere Wissenschaft einsichtig gemacht wer-
den könnten, es sei denn durch den Mund des Heiligen Geistes selbst.‟

Naturerkenntnis ist das eine, der göttlich vorgegebene und geof-
fenbarte Weg der Erlösung etwas anderes. In einem Brief an die Groß-
herzogin der Toskana, Christina von Lothringen, zitiert Galilei 1615
den Kardinal Baronius (1538–1607): „Die Absicht des Heiligen Geistes
ist es, uns zu belehren, wie man in den Himmel geht, nicht wie der Him-
mel geht.‟80

Mit seiner Haltung zur Bibelexegese maßt sich Galilei aus damali-
ger Sicht an, der Kirche vorzuschreiben, wie sie die Bibel auszulegen
hätte. Das konnte sie sich im Klima von Reformation und Gegenrefor-
mation, von Glaubensspaltung und Glaubenskrieg nicht gefallen las-
sen. Eindeutig hat sich das katholische Lehramt im Konzil zu Trient
(1546) zur Auslegungskompetenz der Heiligen Schrift positioniert:
„Niemand soll es wagen, [...] die Heilige Schrift im Vertrauen auf eigene
Klugheit nach seinem eigenen Sinn zu drehen, gegen den Sinn, den die
Heilige Mutter der Kirche hielt und hält – ihr steht das Urteil über den
wahren Sinn und die Erklärung der heiligen Schriften zu.‟81 So musste
es zu den Inquisitionsprozessen kommen.82

In den 1980er-Jahren wurde das Inquisitionsverfahren gegen Gali-
leo vonseiten der katholischen Kirche aufgearbeitet. In einer Anspra-
che83 nahm Papst Johannes Paul II. am 31. Oktober 1992 hierzu Stel-
lung. Auch er zitiert Kardinal Baronius und bekräftigt, dass aus Sicht
der Kirche sich „die Bibel nicht mit den Einzelheiten der physischen
Welt‟ beschäftigt. Diese seien „der Erfahrung und dem Nachdenken des
Menschen anvertraut‟. Damit versucht sich die katholische Kirche wis-
senschaftskompatibler zu positionieren als z. B. evangelikale Kreatio-
nisten, die aus der Bibel naturwissenschaftliches Verständnis ableiten.
Ein anderes ist der „Weg [des Menschen] nach oben [zum] Schöpfer von
allem, [...] [der] ihn mit seinem Ursprung und Ziel in Verbindung bringt‟
. Hier liegt das Aufgabengebiet der Theologie, hier benötigen wir die
göttliche Selbstoffenbarung der Bibel. Dies zu erkennen, machte Gali-
lei, so Papst Johannes Paul II., „weitsichtiger als seine theologischen Geg-

Galileo und die Kirche

115

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


ner‟, denn, so zitiert er Galilei, „wenn schon die Schrift nicht irren kann,
so können doch einige ihrer Erklärer [...] irren‟.

Unter diesem Vorzeichen meint die katholische Kirche, sich wis-
senschaftlich salonfähig zu machen, und sucht den Dialog mit den Na-
turwissenschaften. Es ist ihr wichtig, den „Fall Galilei‟ aufzuarbeiten,
da er „zum Symbol für die angebliche Ablehnung des wissenschaftlichen
Fortschritts durch die Kirche oder des dogmatischen Obskurantentums
gegen die freie Erforschung der Wahrheit geworden ist‟. Das ist inner-
kirchlich sicherlich wünschenswert, da es helfen kann, enge dogmati-
sche Fesseln abzustreifen, die uns die Geschichte nicht zuletzt mit den
Fällen Galilei oder Giordano Bruno vorgeführt hat.

Die Frage ist, ob vonseiten der Naturwissenschaften ein gleicher-
maßen großes Interesse am theologischen Dialog gerechtfertigt ist.
Denn ein solcher Dialog würde umgekehrt die Akzeptanz vorausset-
zen, dass nicht nur das „Buch der Natur‟ von Erkenntnisinteresse ist,
sondern auch die Bibel; dass diese mehr darstellt als ein historisches
Schriftstück unter sehr vielen anderen; dass in der biblischen und der
auf ihr aufbauenden christlichen Tradition in irgendeiner Weise „gött-
liche Erkenntnisse‟ aufscheinen, die über das hinausgehen, was in un-
zähligen anderen philosophischen Traditionen seinen Niederschlag ge-
funden hat. Zudem setzt die christliche Theologie ein spezifisches
Gottesbild und Geschichtsverständnis voraus. Beides ist zwar unter-
schiedlich auslegbar, aber kaum wegdiskutierbar. Natürlich werfen na-
turwissenschaftliche Erkenntnisse Fragen auf, die weit über die Er-
kenntnismöglichkeiten naturwissenschaftlicher Methodik hinauswei-
sen. Ob allerdings gerade die Theologie die Disziplin ist, die an diesen
Grenzen der Naturwissenschaft weiterhilft, ist aus außerchristlicher
Perspektive schon aus den genannten Gründen mehr als fragwürdig.

Von Galileo zu Newton. Die träge Masse

Nun ist es das eine, durch astronomische Erwägungen von der Tatsa-
che überzeugt zu sein, dass die Erde mit allen Gebirgen, Meeren und
Landmassen sich in großer Geschwindigkeit täglich um sich selbst
dreht – ein Gedanke, den noch Tycho Brahe als vollkommen abwegig
von sich gewiesen hat. Ein anderes ist es, den schwerwiegenden physi-

Die kopernikanische Wende

116

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kalischen Einwänden zu begegnen, die aus Sicht der damaligen aristo-
telischen Physik heraus gemacht wurden.

Für Aristoteles war der „natürliche Zustand‟ die Ruhe an dem Ort,
den alle Körper einnehmen, wenn keine Kräfte auf sie einwirkten. Jede
Bewegung zeugte von einer Kraft, die diese Bewegung verursacht,
auch eine gleichförmige Bewegung. Daraus folgt, dass die Rotation der
Erde von West nach Ost die Luft mitreißen müsste, da sie von Natur
aus verharren würde und ein permanenter stürmischer Ostwind ent-
stünde. Da dies nicht der Fall ist, ruht die Erde. So die Aristoteliker.

Eine Kugel hingegen, die man z. B. vom schiefen Turm von Pisa
fallen lassen würde, müsste nach Westen abgelenkt werden. Denn
während des Falles kann sie nicht in der Erdrotationsgeschwindigkeit
gehalten werden, dafür ist die Luft viel zu dünn. Denn die Erde dreht
sich während des Fluges ostwärts unter der Abwurfstelle weg.

Galilei ist nicht nur für seine Teleskopbeobachtungen, sondern
auch für viele grundlegende physikalische Experimente berühmt ge-
worden. Diese brachten ihn zur Einsicht, dass sich bewegende Gegen-
stände so lange in Bewegung bleiben, bis andere Kräfte sie abbremsten.
Dies können die Reibung am Boden oder der Luftwiderstand sein. Da-
mit braucht es keine Kräfte, um einen Gegenstand in Bewegung zu
halten, sondern nur, um seine Geschwindigkeit oder Richtung zu ver-
ändern. Isaak Newton formulierte dies in seinem ersten und zweiten
Bewegungsgesetz: Ohne Einwirkung zusätzlicher Kräfte bleibt Materie
entweder in Ruhe oder in einer gradlinigen und gleichförmigen Bewe-
gung (erstes Bewegungsgesetz). Physikalisch heißt diese Materieeigen-
schaft „Trägheit‟. Jede Art von Beschleunigung ist auf eine Kraftein-
wirkung zurückzuführen (zweites Bewegungsgesetz).

Damit fielen beide Argumente, die gegen die Eigenbewegung der
Erde sprachen: Aufgrund ihrer Trägheit verharren Luft und Apfel mit
der Erde in ihrer Rotationsbewegung. Genau betrachtet muss der Ap-
fel sogar nach Osten statt nach Westen abgelenkt werden, wie Abbil-
dung 32 zeigt: Newton schlug vor, dies experimentell zu überprüfen,
was mehrfach mit Erfolg gelang.

Neben dem Foucault’schen Pendel war dies ein direkter Beweis für
die Erdrotation.84

Von Galileo zu Newton. Die träge Masse

117

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Im Zeitalter schneller Fahrzeuge sind diese Verhältnisse für uns All-
tagserfahrung. Kein Mensch könnte sich sonst in einem gleichmäßig
fahrenden Zug ungehindert bewegen, müsste er doch ständig durch
Kräfte in Fahrtgeschwindigkeit gehalten werden. Vor vierhundert Jah-
ren war diese Erkenntnis revolutionär. Wenn Isaak Newton Jahrzehnte
später aussagen wird, er habe weiter gesehen, weil er auf den Schultern
von Giganten gestanden habe, so ist damit ganz wesentlich auch Gali-
leos Physik gemeint.

Newtons Physik – Der Sargnagel des geozentrischen Weltbildes

Tycho Brahe stellte fest, dass es Kristallsphären nicht geben konnte, da
Kometen durch alle Planetenbahnsphären ziehen. Johannes Kepler
zeigte, dass diese Bewegungen nicht dem platonischen Ideal der Kreis-

Die kopernikanische Wende

118

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


form entsprechen. Die Beobachtungen Galileis belegten heliozentri-
sche Bewegungsverhältnisse. Die Grundannahmen der aristotelischen
Physik bröckelten. Gibt es tatsächlich unterschiedliche physikalische
Gesetzmäßigkeiten diesseits und jenseits der Mondbahn? Eine irdische
und eine himmlische Physik? Wenn die Planeten nicht auf idealen
Kreisbahnen umlaufen, die ihre masselosen, ätherischen Körper ohne
Kraftwirkung im Schwung halten – was sorgt dann für die nicht nach-
lassende Bewegung der Gestirne?

Kepler spekulierte über magnetische Kräfte, die, von der Sonne
ausgehend, die Planeten auf ihren Bahnen halten. Für den französi-
schen Philosophen René Descartes (1596–1650) bewegen sich Plane-
ten in einem Partikelschwarm wie Blätter im Wasserstrudel. Descartes
ist einer der Begründer der modernen Philosophie. Er unterschied
dualistisch zwei substanzielle Bereiche, die res cogitans, die Welt des
Geistes, und die res extensa, die ausgedehnte materielle Welt. In Letzte-
rer können Kräfte nur durch Nahwirkung übertragen werden, eine von
der Sonne ausgehende Fernwirkung schien ihm im Bereich der res ex-
tensa nicht vorstellbar.

Es war Isaac Newton, dem der physikalische Brückenschlag von
der Erde in den Kosmos gelang. Er wurde damit nicht nur der Begrün-
der der klassischen Physik, sondern auch der Astrophysik. Die ent-
scheidende Intuition kam ihm beim gleichzeitigen Anblick des Mon-
des und eines fallenden Apfels, so sagt eine Legende, die Newton sei-
nem Freund und späteren Biografen William Stuckeley mitgeteilt ha-
ben soll. Das war der Schlüssel: Der Grund für das Fallen des Apfels
war der gleiche wie der, der den Mond auf seiner Umlaufbahn um die
Erde hielt. Es gab keinen Unterschied zwischen irdischer und kosmi-
scher Physik.

1665 war das Wunderjahr seiner Intuition, Isaac Newton (1643–
1727) war den Kinderschuhen einer problematischen Jugend entwach-
sen. Sein Vater, ein begüterter Landwirt, starb noch vor seiner Geburt.
Von seiner geliebten Mutter wurde er viele Jahre getrennt, da er dem
Stiefvater nicht genehm war. So wuchs er bei seiner Großmutter auf,
wobei deutlich wurde, dass er zum Landwirt wenig taugen würde.
Zeitlebens war er geprägt vom puritanischen Umfeld der Grafschaft
Lincolnshire, dem gottesfürchtigen Leben seiner Landsleute, was nicht
spurlos an ihm vorüberging. So widmete er nach eigenen Aussagen im

Newtons Physik – Der Sargnagel des geozentrischen Weltbildes

119

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Laufe seines Lebens mehr Zeit dem Bibelstudium als den Wissenschaf-
ten. Allerdings kam er hierbei zu ketzerischen Schlüssen: So hielt er
die göttliche Dreifaltigkeit und damit die Göttlichkeit Jesu für einen
Schwindel, entstanden durch gefälschte Dokumente des Heiligen
Athanasius im 4. Jahrhundert.

Nach außen hin verschlossen, grübelte Newton schon früh über
alles nach, von dem sein wissensdurstiger Geist erfuhr. So ist ein No-
tizbuch des 17-jährigen Newton erhalten mit Diagrammen des koper-
nikanischen Systems und Sonnenuhrkonstruktionen sowie astrologi-
sche Voraussagen von Sonnen- und Mondfinsternissen. Zum Glück
fiel seinem Onkel mütterlicherseits das ungewöhnliche Talent Newtons
auf, was ihn im Juni 1661 nach Cambridge an das Trinity College führ-
te. Hier wurde er mit einer universitären Lehre im alten Stil konfron-
tiert, die noch immer in der scholastischen Kosmologie des Mittelal-
ters verwurzelt war ‒ mit der Erde im Zentrum des Universums.

Ab 1664 wütete in England die Beulenpest, sodass im August 1665
die Universität Cambridge ihre Tore schloss. Newton kehrte für ein
Jahr in die Gefilde seiner Jugend zurück und begann, seine Notizbü-
cher mit allem zu füllen, womit er später berühmt werden sollte: Er
entwickelte die Differenzial- und Integralrechnung, untersuchte die
Brechung des Lichtes und die Entstehung der Spektralfarben aus dem
weißen Sonnenlicht und klärte die grundlegenden Begriffe der Mecha-
nik. Später wird er sagen: „Ich konnte nur weiter schauen, weil ich auf
dem Rücken von Riesen stand.‟ Dies ist insofern wahr, als viele Ele-
mente, die er in seiner Physik zusammenführte, von Geistern wie Gali-
leo vorgedacht waren. Keinem gelang es aber wie Newton, diese in
einem gemeinsamen Wurf zu vereinen. Newton brauchte einen An-
stoß, um seine Physik zu veröffentlichen.

Dieser kam zwanzig Jahre später in Gestalt von Edmond Halley
(1656–1742). Halley hatte sich als Astronom durch die Beobachtung
des Merkurtransits vom 7. November 1677 einen Namen gemacht.
Hierdurch angeregt, wies er darauf hin, dass eine weltweite Beobach-
tung des nächsten Venustransits eine Bestimmung der Astronomi-
schen Einheit ermöglichen würde. Dadurch würden die Größenver-
hältnisse im Sonnensystem nicht nur relativ geklärt werden. Dazu im
Folgenden mehr. Zudem ist Halley durch den nach ihm benannten
Kometen bekannt. Er berechnete 1705 – mithilfe der Newton’schen

Die kopernikanische Wende

120

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Gesetze – die Bahnelemente der Kometen aus dem Jahr 1531, 1607
und 1682. Dabei erkannte er, dass es sich hierbei um denselben Kome-
ten handelte, und errechnete, dass dieser 1759 zurückkehren würde.
Nachdem dies geschehen war, trägt der Komet seinen Namen.

1684 überlegten Halley und Robert Hooke (von diesem stammt
der Begriff „Zelle‟ in der Biologie), wie sie die Kepler’schen Gesetze
physikalisch verstehen könnten. Hierbei erinnerte Halley sich an wert-
volle Andeutungen Isaac Newtons, den er drängte, die von ihm gefun-
denen Gesetze zu veröffentlichen. So kam es, dass 1687 eines der ein-
flussreichsten Bücher der Wissenschaftsgeschichte gedruckt wurde: die
„Philosophiae Naturalis Principia Mathematica‟, die „Mathematischen
Prinzipien der Naturlehre, kurz die „Principia‟. Schon der Titel ist Pro-
gramm. Die Mathematik, bei Ptolemäus Hilfswissenschaft, um die
Phänomene zu „retten‟, dient jetzt dazu, Naturgesetze und damit Er-
kenntnisse in den Naturwissenschaften zu formulieren. Damit dies
möglich ist, muss man sich an quantifizierbare, messbare Phänomene
halten unter Ausblendung der qualitativen Seite der Phänomene.

Die „Principia‟ begründen die klassische Physik. Sie ermöglichen
ein vertieftes Verständnis der Bewegungsverhältnisse im Universum.
Umgekehrt lässt sich aus den beobachtbaren Bewegungen auf die Mas-
sen schließen, wodurch z. B. Planetenmassen berechnet werden kön-
nen. Damit bilden die von Newton formulierten Gesetze eine zentrale
Grundlage für unser Verständnis des Universums ‒ bis heute. Man
kann daher mit Fug und Recht sagen, die Principia waren der Sargna-
gel der aristotelischen Physik.

Die Verbindung von irdischer und kosmischer Physik

Wir betrachten Abbildung 33, die einem Bild aus Newtons Principia
nachempfunden ist. Wir sehen eine hohe Rampe, von der aus eine Ka-
nonenkugel abgefeuert wird.

Diese Kugel ersetzt den Apfel aus der Newton-Legende. Klar ist,
dass die Kugel beschleunigt nach unten fallen würde, wenn man sie
über die Rampe rollen ließe (1). Nun lege man die Kugel in das Kano-
nenrohr, das exakt horizontal ausgerichtet ist. Feuert man ab, erhält die
Kugel, bevor sie zur Erde hin beschleunigt wird, noch einen zusätzli-

Die Verbindung von irdischer und kosmischer Physik

121

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


chen Vorwärtsdrall: Die Kombination aus Vorwärtsbewegung und der
Fallbewegung führt zu einer Wurfparabel, die die Kugel in einiger Ent-
fernung auf die Erdoberfläche aufschlagen lässt (2).

Gesetzt den Fall, wir wären in der Lage, die Geschwindigkeit der Kugel
mit mehr Pulver beliebig zu erhöhen, so würde diese Kugel aufgrund
ihrer Trägheit immer weiter fliegen, bevor sie den Erdboden erreicht
(2–4). Denn in der Zeit, die sie benötigt, um zu Boden zu fallen, legt
sie eine immer größere Strecke zurück. Konsequent zu Ende gedacht,
heißt dies, dass es eine Geschwindigkeit geben muss, bei der die Kano-
nenkugel einmal um die gesamte Erde herum „fällt‟ und wieder am

Die kopernikanische Wende

122

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Abschusspunkt ankommt (5). Für einen Berg auf der Erde, der als Ab-
schusspunkt dient, beträgt diese Geschwindigkeit etwa 7,91 km/s
(28.476 km/h). Sie wäre, wenn wir einmal von reibenden Bremskräften
absehen, aufgrund ihrer Trägheit noch genauso schnell wie zu dem
Zeitpunkt, an dem sie abgefeuert wurde. Das hieße, sie würde sich er-
neut auf dieser Kreisbahn um die Erde bewegen, dann ein weiteres Mal
und sofort. Letztlich so lange, bis andere Kräfte sie aus dieser Bahn
werfen.

Erhöhen wir die Geschwindigkeit der Kanonenkugel beim Abfeu-
ern erneut, so wird aus der Kreisbahn eine Ellipsenbahn (6). Denn sie
fällt zunächst nicht schnell genug, um auf eine kreisförmige Bahn ge-
zwungen zu werden. Damit wird sie sich, obwohl sie nach wie vor zur
Erde fällt, weiter von der Erde entfernen. Dies zeigt die Abbildung 34
im Punkt A.

Während sie sich von Erde entfernt, „fällt‟ sie mit einer Rück-
wärtskomponente (Punkt B), was die Geschwindigkeit der Kugel ab-
bremst ‒ und dies so lange, bis sie der Startposition gegenübersteht
(C). Hier ist sie so langsam, dass die Fallbeschleunigung nicht ausge-
glichen werden kann, und sie sich wieder der Erde nähert (D). Dann
beschleunigt sie erneut, da sie mit einer Komponente in Bewegungs-
richtung „fällt‟. Dies setzt sich fort, bis sie in die Ausgangsposition bei
A kommt.

Man kann sagen: Die Ellipsenbahn entsteht dadurch, dass die Ge-
schwindigkeit der Kugel (eines Planeten, eines Satelliten, eines Mondes)
um den Wert herum pendelt, den sie an einer ihrer Durchschnittsge-
schwindigkeit entsprechenden Umlaufbahn hätte: Ist sie zu nah, wird
sie zu schnell, ist sie zu weit entfernt, wird sie zu langsam.

Und noch etwas: Wir steigern erneut die Abschussgeschwindigkeit
unserer Kanonenkugel. Leicht ist einzusehen, dass der gegenüberlie-
gende Punkt der größten Entfernung sich immer weiter von der Erde
entfernt, je mehr wir die Abschussgeschwindigkeit steigern. Es wird
eine Geschwindigkeit geben, bei der dieser gestirnferne Punkt im Un-
endlichen liegt, wodurch aus der Ellipse eine Parabel wird (7). Man
nennt die Geschwindigkeit, bei der eine Parabelbahn entsteht, die
Fluchtgeschwindigkeit, da sie dazu führt, dass eine Kugel, ein Geschoss,
eine Rakete usw. nicht mehr zur Erde zurückkommt. Sie beträgt für die
Erde 11,2 km/s oder 40.320 km/h.

Die Verbindung von irdischer und kosmischer Physik

123

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


„Newtons‟ Kanonenkugel verhält sich so wie Planeten auf ihrer Bahn
um die Sonne, wie Monde auf ihrer Bahn um den Planeten und wie
jeder Himmelskörper, der sich durch das Weltall bewegt. Mit der
„Physik der Kanonenkugel‟ lässt sich damit die Physik der Himmels-
körper beschreiben ‒ und dies so genau, dass wir heute mit höchster
Präzision Sonden in den Weltraum schießen können. Die Verbindung
zwischen irdischer und kosmischer Physik ist damit gelungen, der

Die kopernikanische Wende

124

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


qualitative Gegensatz zwischen Himmel und Erde aufgehoben. Aristo-
teles’ Physik ist Geschichte.

Das Gravitationsgesetz

Bewegt sich die Masse eines Körpers geradlinig und gleichförmig,
dann wirken nach Newton keine Kräfte auf diesen Körper ein. Verän-
dert sich diese Bewegung, beschleunigt er also, so sind Kräfte am
Werk. Genau das passiert, wenn unsere Kanonenkugel oder der Mond
Richtung Erde fällt. Es muss also eine „Schwerkraft‟ oder „Gravitati-
onskraft‟ geben. Doch wo liegt ihre Ursache? Der geniale Ansatz New-
tons ist nun der, zu erkennen, dass die Masse eines Körpers selbst die
Ursache der Gravitation ist. Damit ist die Masse nicht nur für die Träg-
heit (träge Masse), sondern auch für die Schwere (schwere Masse) ver-
antwortlich. Ja, Masse ist das, was einen Körper träge und schwer
macht.

Wie stark ist die Gravitationskraft (Fg) im Umfeld eines Körpers
wie beispielsweise der Erde? Um dies zu beschreiben, formulierte
Newton eines der zentralsten Gesetze der Astronomie, das Gravitati-
onsgesetz. Es lautet:

Fg = G  m1 ∗ m2
r²  

Was sagt diese Formel? Es geht um die Stärke der Gravitation (Fg, F
von force, Kraft und g von Gravitation). Sie ist abhängig von den betei-
ligten Massen m1 und m2. Die Masse der Erde sei zum Beispiel m1.
Würden wir die Newton’sche Kanone auf dem Mond aufstellen, würde
die Kugel schon bei einer geringeren Startgeschwindigkeit in eine
kreisförmige Umlaufbahn gelangen. Warum? Da die Masse des Mon-
des geringer ist, ist auch die Gravitation kleiner und damit die Fallbe-
schleunigung. Sie beträgt auf dem Mond nur 1,6 m/s2 statt 9,8 m/s2 auf
der Erde. Da die Kanonenkugel auf dem Mond nur langsamer Rich-
tung Mondoberfläche beschleunigt, kommt sie bei gegebener Ge-
schwindigkeit weiter als auf der Erde.

Im Beispiel sei m2 die Masse der Kanonenkugel. Hätten wir nur
eine Revolverkugel, wäre Fg ebenfalls kleiner: Die Revolverkugel ist

Das Gravitationsgesetz

125

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


leichter als die Kanonenkugel. Fg wird demnach von dem Wert beider
Massen bestimmt. Da mit der schweren Masse in gleicher Größe die
träge Masse abnimmt, ist die Fallbeschleunigung der Kanonen- und
der Revolverkugel die gleiche. Denn die schwächere Kraft muss eine
entsprechend schwächere Trägheit überwinden. Alle Körper fallen also
mit gleicher Beschleunigung auf die Erde! Egal, wie schwer unsere Ka-
nonenkugel ist, die Geschwindigkeit, mit der wir sie in eine von uns
gewollte Bahn bringen können, ist immer die gleiche.

Die Stärke der Gravitation ist zudem von der Entfernung der bei-
den Massen abhängig. In der Formel wird diese mit r angegeben. Das
Gravitationsgesetz besagt nun, dass mit der Zunahme des Abstandes
die Gravitationskraft sehr schnell abnimmt, genau mit dem Kehrwert
des Quadrates der Entfernung. Man setze in Gedanken die Zahlen 2, 4,
6 und 8 für r in das Gravitationsgesetz ein. Als Kehrwerte der Quadra-
te ergeben sich 1/4, 1/16, 1/36 und 1/64. Wir sehen: Die Gravitations-
kraft wird mit der Entfernung zum Schwerpunkt sehr schnell kleiner,
aber niemals „null‟. Das Gravitationsfeld aller Himmelskörper hat kei-
nen Rand, kein Ende. Obwohl die Gravitationskraft der Erde ver-
schwindend gering wird, wenn r, der Abstand, stark zunimmt, er wird
nie null. So kommt es, dass die Gravitation aller Massen im Universum
letztlich das gesamte Universum durchdringt. Man kann auch sagen,
über die Gravitation ist das ganze Universum miteinander verbunden,
wenn auch mit einem sehr schwachen Band.

G bezeichnet die Gravitationskonstante. Sie gehört zu den univer-
sellen Naturkonstanten. Soweit wir heute wissen, hat sie überall im
Universum den gleichen Wert. Er wurde 1798 von Henry Cavendish in
einem Laborexperiment mit einer „Gravitationswaage‟ gemessen, in-
dem er auf raffinierte Weise die Anziehung zweier schwerer Kugeln
bestimmte. Ihr Wert ist: 6,674 x 10-11 m³/kg s².

Wie bei anderen Naturkonstanten kann man bis heute keinen na-
turgesetzlichen Grund angeben, warum die Gravitationskonstante ge-
nau den vorgefundenen Wert hat. Er scheint kontingent zu sein, d. h.,
dass er auch größer oder kleiner sein könnte. Aus heutigem Verständ-
nis ist er in dem Sinne zufällig, dass wir keinen naturgesetzlichen
Grund dafür angeben können, aus dem er genau den vorgefundenen
Wert hat. Diese Tatsache, wenn sie denn zutrifft, wirft für die Kosmo-

Die kopernikanische Wende

126

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


logie und Philosophie erhebliche Fragen auf. Sie sind unter dem Stich-
wort „kosmologische Feinabstimmung der Naturkonstanten‟ bekannt.

Denn man muss bedenken, was es bedeutet, wenn die Gravitati-
onskonstante einen erheblich anderen Wert annimmt: Zeichnen wir
das ziemlich unwahrscheinliche Szenario, das im Laufe der nächsten
Jahrhunderte die Gravitationskonstante kontinuierlich abnehmen wür-
de. Dies hätte zur Folge, dass die Erde sich von der Sonne entfernte, da
ihre Geschwindigkeit für den jetzigen Orbit zu groß wäre. Gleichzeitig
würde der Druck im Inneren der Sonne nachlassen und mit diesem
die Energieproduktion der Sonne. Beides hätte eine Abkühlung der
Erdatmosphäre zur Folge. Gleichzeitig wäre es bei der Masse unserer
Erde immer weniger möglich, dass sie eine Atmosphäre an sich bindet;
die Lufthülle würde dünner und später gänzlich entweichen. Die Erde
würde kein Leben mehr beherbergen können.

Umgekehrtes geschähe, wenn die Gravitationskonstante im Laufe
der nächsten Jahrhunderte zunehmen würde. Die Erde würde näher an
die Sonne rücken; die Sonne würde aufgrund des höheren Innendru-
ckes heißer und die Temperaturen würden entsprechend steigen. Auch
dann wäre Leben auf der Erde schon bald nicht mehr möglich.

Damit ist deutlich: Das Leben, wie wir es auf unserer Erde vorfin-
den, hängt empfindlich von dem Wert der Gravitationskonstante ab.
Man spricht von der „Feinabstimmung der Naturkonstanten‟. Ver-
ständlich, dass man gerne wüsste, warum er genau den vorgefundenen
Wert hat. Wir wissen es nicht. Vielleicht noch nicht. Sicher ist nur, dass
es uns hier auf dieser Erde, so wie wir uns heute vorfinden, nur des-
halb gibt, weil dieser Wert genau die von Cavendish gemessene Größe
hat. Hätte diese und hätten andere Naturkonstanten andere Werte, gä-
be es Beobachter, die über das Universum nachdenken würden, entwe-
der auf andere Weise oder eben nicht. Er hat ihn aber, ob zufällig oder
aus Gründen, die wir nicht kennen. Daher gibt es uns.85

Newton: Magier oder Aufklärer?

Mit dem Gravitationsgesetz ist nur ein Ausschnitt der physikalischen
Leistungen Newtons beschrieben. Seine Beiträge in der Optik waren
ebenfalls gewichtig. Für die Astronomie bedeutsam war in diesem Zu-

Newton: Magier oder Aufklärer?

127

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sammenhang die Erfindung eines neuen Fernrohrtyps, der nach ihm
benannt wurde. Hier verwendete er statt Linsen einen Hohlspiegel, um
die bei der Brechung durch Linsen sich bildenden Farbränder zu ver-
meiden.

Die Faszination, die von den „mathematischen Prinzipien der Na-
turlehre‟ ausging, war enorm: Naturvorgänge ließen sich mit mathe-
matischen Naturgesetzen verstehen und präzise berechnen. Kam es zu
Ungenauigkeiten, so hatte man so großes Vertrauen in die Mathematik,
dass man auf bisher unbekannte Planeten schloss! So geschehen nach
der Entdeckung des Uranus 1781 durch Sir Wilhelm Herschel. Unre-
gelmäßigkeiten in seiner Bahn ließen sich mathematisch auf einen
weiteren Planeten zurückführen, dessen mutmaßliche Position man
ebenfalls berechnete. Die Suche des unbekannten Planeten übernahm
1846 der deutsche Astronom Johann Gottfried Galle an der Berliner
Sternwarte und wurde schon bald unweit der vorberechneten Stelle
fündig: So wurde der Neptun entdeckt und unser Sonnensystem um
einen zweiten Planeten erweitert.

Statt dass Engel Planeten schoben, rollte das Naturgeschehen
gleichsam vor dem Auge des vernunftbegabten Beobachters ab; nach
verständlichen Naturgesetzen, die sich mathematisch formulieren und
beliebig exakt berechnen ließen. Das war Bestätigung für diejenigen,
die der menschlichen Vernunft und der Orientierung an der Erfah-
rung Vorrang vor dem religiösen Glauben gaben, für diejenigen, die
Europa im Zeitalter der Aufklärung in die Moderne führen wollten. So
gehörten die „Principia‟ schon bald zu den wegweisendsten Schriften
der Aufklärung; sie begründeten das Vertrauen in die rationalen Fä-
higkeiten des Menschen. Sie haben wie kein anderes Werk bisher ge-
zeigt, dass die Welt nach grundsätzlichen, mit dem Verstand erfassba-
ren Prinzipien aufgebaut ist. Damit nährten sie das Vertrauen, dass der
menschlichen Erkenntnis der Natur keine prinzipiellen Grenzen ge-
setzt sind.

Und Newton? Bewegte sich Newtons Denken an der Front der
Aufklärung? Immerhin führte er einen Briefwechsel mit John Locke,
einem führenden Vertreter der frühen Aufklärung.

Dies war weniger der Fall, als man vermuten möchte. Wir haben
schon gesehen, dass das Studium der Bibel Newton genauso am Her-
zen lag wie das Studium der Natur. Auch wenn er sich von zentralen

Die kopernikanische Wende

128

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Dogmen des Christentums entfernte. Newton hat weder an der Exis-
tenz des Monotheos gezweifelt noch an der Tatsache, dass dieser sich
durch die Bibel offenbarte. Auch am christlichen Zeithorizont der Ge-
schichte des Kosmos zweifelte Newton nicht. So erschien 1728 eine
Schrift posthum, in der sich Newton mit der Chronologie des irischen
Theologen James Ussher auseinandersetzte, der 1650 aus Angaben der
Bibel ermittelte, dass die Schöpfung der Welt am Sonntag, den 20. Ok-
tober 4004 vor Christus stattfand. Newton korrigierte diesen Wert auf-
grund seines Versuches, die biblische Chronologie mit astronomischen
Daten in Übereinstimmung zu bringen, um 534 Jahre. Wenn Newton
damit die Autorität der Bibel zwar nicht infrage stellt, so wird doch das
Bedürfnis deutlich, biblische Offenbarung mit naturwissenschaftlicher
Erkenntnis in Einklang zu bringen.

Ein weiteres Betätigungsfeld, dem sich Isaac Newton mit aller
Kraft widmete, war die Alchemie. Der Wirtschaftswissenschaftler John
M. Keynes ersteigerte im Jahr 1936 einen Großteil der alchemistischen
Handschriften Newtons, darunter viele Werke der Rosenkreuzer und
der Kabbala. Überliefert ist ein umfangreicher alchemistischer Index,
den Newton angelegt hatte.

Der Vater des Gravitationsgesetztes, das Genie, das die Schwer-
kraft mathematisch erschloss, hatte eine Neigung zu alchemistischem,
okkultem und religiösem Denken. Wie ist das möglich? Aus dem Jahr
1693, also wenige Jahre nach Erscheinen der Principia, ist von Newton
folgendes Zitat aus einem Brief überliefert:

„Dass der eine Körper eine Fernwirkung auf den anderen ausüben kann,
und zwar durch ein Vakuum, ohne die Vermittlung von irgendetwas, durch
welches ihre Wirkung und Kraft vom einen zum anderen fortgepflanzt wer-
den könnte, ist für mich eine derartige Absurdität, dass sie meines Erachtens
einem fähigen Philosophen niemals in den Sinn kommen kann.‟

Der Umgang mit dem Gravitationsgesetz in der Astronomie lässt ger-
ne vergessen, dass die Schwerkraft mit dieser Mathematik zwar be-
schrieben, aber nicht erklärt wird: Was ist es, das die Massen „durch
den Raum anzieht‟? Wie kommt es zu der Fernwirkung der Gravitati-
on, haben doch Mond und Erde keinen physischen Kontakt, wie dies
zum Beispiel beim Zusammenprall zweier Billardkugeln der Fall ist?
Mit anderen Worten: Das Wesen dieser Kräftewirkung – wenn es denn
eine Kräftewirkung ist – bleibt dunkel. Trotzdem hat die Newton’sche

Newton: Magier oder Aufklärer?

129

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Beschreibung der Gravitation auch erklärenden Charakter, indem sie
sehr verschiedene Naturphänomene, wie den Lauf der Planeten, das
Fallen des Apfels oder auch das Gewicht eines Gegenstandes auf der
Erdoberfläche, auf ein und dasselbe Naturgesetz zurückführt.

Die Fernwirkung der Schwerkraft blieb rätselhaft, bis durch Albert
Einstein Anfang des 20. Jahrhunderts ein grundlegend neues und dem
Alltagsbewusstsein schwer vermittelbares Verständnis der räumlichen
und zeitlichen Verhältnisse im Universum entwickelt wurde. Einstein
gibt den Gedanken eines absoluten Raumes und einer absoluten Zeit
auf und fasst beide Größen zur Raumzeit zusammen, die um Massen
eine gekrümmte Geometrie aufweist. In diesem Kontext ist die
Schwerkraft keine Kraft – die gravitative Beschleunigung ist Folge der
kräftefreien Bewegung von Massen im Sinne des freien Falls. Doch das
ist eine eigene Geschichte.86

Für Newton blieb die Schwerkraft ein okkultes Phänomen, was ihn
an seinen mystischen Gedankenausflügen nicht hinderte. Im Gegen-
teil: Lord Keynes kam nach dem Studium von Newtons alchemisti-
schen Schriften zu dem Schluss, dass Newton kaum als erster Reprä-
sentant der Aufklärung, als erster moderner Mensch des neuen wis-
senschaftlichen Zeitalters, aufgefasst werden kann. Vielmehr sei er der
letzte große Renaissancemagier gewesen, dass „letzte Wunderkind, das
die alten Magier aufrichtig und ehrlichen Herzens hätten verehren kön-
nen‟87. Auf jeden Fall zeugt ein bekanntes Zitat Newtons von einer Er-
kenntnisbescheidenheit:

„Ich weiß nicht, wie die Welt mich sieht; ich kam mir selbst immer nur wie
ein kleiner Junge vor, der am Strand spielt und sich von Zeit zu Zeit damit
vergnügt, einen noch glatteren Kiesel oder eine noch hübschere Muschel-
schale zu finden, während der große Ozean der Wahrheit völlig unentdeckt
vor mir lag.‟88

Der letzte Baustein des heliozentrischen Weltbildes: Bestimmung der
Astronomischen Einheit

Die relativen Größenverhältnisse in unserem Sonnensystem waren seit
den Überlegungen Kopernikus’ und der Anwendung des dritten Kep-
ler’schen Gesetzes bekannt. Wie müssen wir uns diese Entfernungen

Die kopernikanische Wende

130

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


im Verhältnis zu irdischen Dimensionen vorstellen? Wie weit genau ist
die Sonne von der Erde entfernt? Welche Strecke legen wir jährlich mit
unserer Erde auf dem Weg um die Sonne zurück? Wie schnell bewegen
wir uns hierbei?

Um diese Fragen zu klären, musste die astronomische Einheit
(AE), die Entfernung von der Erde zur Sonne, mit einiger Sicherheit
bestimmt werden. Wie schon erwähnt, schlug Edmund Halley vor,
hierfür einen Venustransit zu nutzen. Innerhalb eines Vierteljahrtau-
sends kommt es nur vier Mal vor, dass der Planet Venus die Erde so
überrundet, dass er als dunkle Scheibe vor der Sonne sichtbar wird. Je
zwei dieser Ereignisse paaren sich mit einem Abstand von etwa acht
Jahren. Im 18. Jahrhundert fanden Venustransite am 6. Juni 1761 und
am 3. Juni 1769 statt. Diese Gelegenheiten galt es zu nutzen. So mach-
ten sich viele Expeditionen auf, um von unterschiedlichen, möglichst
entfernten Orten aus die Messungen durchzuführen. Berühmt wurde
die erste Südseereise des Seefahrers und Entdeckers James Cook auf
seiner Endeavour, der den zweiten Venusdurchgang auf Tahiti erfolg-
reich beobachtete. Das Tagebuch dieser Reise ist noch heute lesenswert.
Zu tragischer Berühmtheit gelangte der französische Astronom Guil-
laume Le Gentil, der den ersten Transit in einer südindischen Stadt be-
obachten wollte, die er aber nicht betreten durfte, da sie im Zuge des
Siebenjährigen Krieges an die Engländer gefallen war. Darauf wartete
er den zweiten Transit ab, den er aufgrund eines wolkenverhangenen
Himmels nicht beobachten konnte. Nach Frankreich zurückgekehrt,
musste er zudem ertragen, dass er zwischenzeitlich für Tod erklärt und
sein Besitz aufgeteilt worden war. Trotz vieler Fehlschläge lagen nach
den Venusdurchgängen im 18. Jahrhundert fast 150 brauchbare Mess-
ergebnisse vor.89

Anhand Abbildung 35 sei Halleys Grundgedanke vereinfacht dar-
gestellt.

Der letzte Baustein des heliozentrischen Weltbildes: Bestimmung der Astronomischen Einheit

131

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


  
Von verschiedenen, weit entfernten Beobachtungspunkten aus, wie im
Beispiel London und Kapstadt, wird der Venustransit exakt vermessen.
Rechnerisch ermittelt man die direkte Entfernung zwischen den Beob-

Die kopernikanische Wende

132

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


achtungsstandorten als gedachte Basislinie durch die Erde, im Beispiel
8500 km. Aus den geometrischen Strahlensätzen folgt, dass der Tran-
sitabstand D als gedachte Spur auf der Sonne 22.000 km betragen
muss, denn das Verhältnis D/Venusabstand (in AE) zu d/0,277 (1 AE –
 Sonnenabstand der Venus in AE) ist gleich. Wenn man bedenkt, dass
der gemessene Abstand der Transitspuren extrem gering ist (siehe Ab-
bildung), kann man ermessen, welch präzise Daten erhoben wurden,
um überhaupt einen Unterschied festzustellen! Zumal aufgrund der
Eigendrehung der Erde keine geradlinige Transitspur zu beobachten
ist.90 Man half sich, indem man den Beginn und das Ende des Transits
zeitlich festhielt und so auf die Transitspur schloss.

Nun die Idee dieser Messung: Von jedem Beobachtungsort (hier
London) aus kann man den Winkel messen, der die beobachtete Son-
nenscheibe umfasst (etwa 0,5°). So lässt sich auch der Winkel δ ange-
ben, unter dem man den Abstand der an verschiedenen Orten gemes-
senen Transitspuren von diesem Ort aus sehen könnte, was natürlich
nicht möglich ist. Dieser Winkel hängt von der tatsächlichen Entfer-
nung der Sonne von der Erde ab, wie man in dem weiß hinterlegten
Beispiel sehen kann, in dem die Sonne weiter entfernt und δ entspre-
chend kleiner ist. Da D bekannt ist, haben wir nur noch eine trigono-
metrische Rechnung durchzuführen und können den Abstand der
Sonne ausrechnen:91 Eine AE beträgt rund 150.000.000 km!

Mit einem Schlag werden die Ausmaße astronomischer Entfer-
nungen in unserem Sonnensystem deutlich. 150.000.000 km sind
schwer vorstellbar. Im Vergleich: Der Äquatorumfang der Erde beträgt
rund 40.000 km. Zur Sonne ist es 3750-mal weiter! Ein schnelles Ver-
kehrsflugzeug kann 1000 km pro Stunde zurücklegen. Es würde zur
Sonne 150.000 Stunden fliegen, das sind rund 17 Jahre! Den Saturn
würde es günstigenfalls nach 145 Jahre erreichen, wie sich jeder aus-
rechnen kann.

Mit unserem „Raumschiff Erde‟ legen wir bei einer jährlichen
Umrundung der Sonne rund 950.000.000 km zurück. Im Vergleich zu
unserem Verkehrsflugzeug fliegen wir über 100-mal schneller, mit
rund 107.000 km/Stunde oder rund 30 km/s! Astronomische Dimen-
sionen eben.

Der letzte Baustein des heliozentrischen Weltbildes: Bestimmung der Astronomischen Einheit

133

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Zusammenfassung: Das heliozentrische Weltbild, in dem die Sonne
nicht mehr im Zentrum steht

Anfang des 16. Jahrhunderts kreisten alle Gestirne in ätherischer Mas-
selosigkeit täglich um die ruhende Erde. Allen voran die Fixsternsphä-
re, gefolgt von den Planetensphären. Ende des 17. Jahrhunderts ruhte
die Sonne, die Kopernikus mutig in den Mittelpunkt rückte, nicht
mehr im Zentrum. Denn es ist nur annähernd korrekt, davon zu spre-
chen, dass ‚die Planeten um die Sonne kreisen‛. Sonne und Planeten
bewegen sich um den gemeinsamen Schwerpunkt ihrer Massen. Und
das nicht in Kreis-, sondern auf Ellipsenbahnen. Der gemeinsame
Schwerpunkt von Sonne und Jupiter liegt außerhalb der Sonnenober-
fläche. Die Abbildung 36 zeigt die Bahn der Sonne zwischen 1984
und 1991.

Die kopernikanische Wende

134

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Man sieht, dass sie vor allem mit der Bewegung des Jupiter korrespon-
diert, der 2,5-mal mehr Masse auf sich vereint als alle anderen Plane-
ten zusammen. Die massereichen Planeten Saturn, Uranus und Nep-
tun beeinflussen die Bahn der Sonne zudem. Sie standen im dargestell-
ten Zeitraum etwa in der gleichen Richtung und verstärkten damit die
Bewegung der Sonne. Auch die masseärmeren Planeten Merkur, Ve-
nus, Erde und Mars spiegeln sich in der Sonnenbewegung, allerdings
in einem Maßstab, der sich hier nicht darstellen lässt. Wir müssen uns
die Bewegungen des Sonnensystems also nicht als ein ‚Kreisen der Pla-
neten um die Sonne‛, sondern eher als ein dynamisches ‚Tanzen der
Gestirne‛ vorstellen. Diese Metapher trifft die Bewegungsverhältnisse
in unserem Sonnensystem besser.

Vor der kopernikanischen Wende gab es sechs mit bloßem Auge
sichtbare Planeten. Nachher sind es fünf: Die Sonne gab ihren Plane-
tenstatus an die Erde ab, und der Mond, der nach wie vor die Erde um-
kreist, erhielt damit seinen neuen Status als ein Planeten umkreisendes
Gestirn gleich den Jupitermonden.

Schwerer als diese astronomischen Einsichten wiegt der wissen-
schaftliche Paradigmenwechsel, der mit der kopernikanischen Wende
verbunden ist. Das Weltall jenseits der Mondbahn erschließt sich dem
Verständnis, das die naturwissenschaftliche Vernunft auf unserem
Heimatplaneten erwirbt. Die Sonderstellung der ‚himmlischen Sphäre‛
ist gefallen. Ihr Status als ewige und ideale Welt, als Bereich des Göttli-
chen ist aufgehoben. Die Gesetze der vergänglichen irdischen Welt ha-
ben auch im Kosmos Gültigkeit. Dieselbe Gravitation, die irdische Äp-
fel vom Baum fallen lässt, hält Planeten auf ihrer Bahn. Diese Gesetze
beschreiben keine göttlich-idealen, gleichförmig durchlaufenen Kreis-
bahnen, sondern Ellipsen, die von ihrem Gestirn einmal schneller, ein
anderes Mal langsamer durchlaufen werden; Bahnen, die sich gegen-
seitig stören können. Diese Störungen ließen neue Planeten entdecken,
die erst durch optische Hilfsmittel sichtbar wurden.

All dies wurde nur möglich, indem die Mathematik einen neuen
Status bekam. Im geozentrischen Weltbild hatte sie die Aufgabe, ‚die
Phänomene zu retten‛, nun wurde sie zu einem Erkenntniswerkzeug.
Denn sie beschreibt, so das neue Paradigma, die gesetzmäßige Seite
des Kosmos. ‚Das Buch der Natur ist in der Sprache der Mathematik
geschrieben‛, lautete die neue Parole. Erst später stellte man sich Fra-

Zusammenfassung: Das heliozentrische Weltbild, in dem die Sonne nicht mehr im Zentrum steht

135

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


gen, die dieses Paradigma relativierten: Ist Mathematik die einzige
Sprache der Natur? Ist Mathematik eine Art ‚Innenstruktur der Welt‛,
die wir forschend auffinden, oder ist Mathematik eine Erfindung des
Menschen, womit rätselhaft wird, warum wir die Welt so trefflich ma-
thematisch beschreiben können.

Fundamental ist die Erkenntnis, dass der unmittelbare Sinnesein-
druck unseres täglichen Erlebens täuscht. Nicht alle Gestirnsbewegun-
gen, die wir erfahren, entsprechen so, wie wir sie erleben, der Realität.
Drei Bewegungen führen wir selbst aus. So geht die Sonne nicht unter,
sondern wir drehen uns täglich von der Sonne weg. Die Sonne wan-
dert nicht vor dem Tierkreis, sondern wir selbst vollführen diese
schnelle Reise ‒ unbemerkt. Das gleiche gilt für die Präzessionsbewe-
gung des ‚Erdkreisels‛. Auch wenn es empirische Befunde sind, die zu
dieser Korrektur des unmittelbaren Eindrucks geführt haben, führten
sie dazu, der Realitätstreue unreflektierten Erlebens zu misstrauen. Die
alltägliche Erfahrung stellt sich als naive Weltsicht heraus.

Noch schwerer wog die religiöse Verwerfung, die der nachkoper-
nikanische Kosmos auslöste. Die Harmonie zwischen Glauben und
Vernunfterkenntnis, zwischen den hierarchisch geordneten irdischen
und göttlichen Bereichen des christlichen Weltbildes einerseits und
dem Sphärenbau des natürlichen Kosmos andererseits, ist von nun an
tiefgreifend gestört. Der Blick in den Himmel machte nicht mehr die
unmittelbare Gegenwart des transzendenten christlichen Gottes erleb-
bar. Zudem verlor der Mensch seine Zentralstellung im Weltenbau und
damit die Garantie göttlicher Aufmerksamkeit, die ihm als heilsbe-
dürftiges Wesen in der gottfernen, sündigen und endlichen Welt zu-
kam. Es wurde offensichtlich, dass Offenbarungs-‚Wissen‛ und Ver-
nunftwissen nur schwer oder gar nicht vereinbar sind. Für gläubige
Menschen, die bis heute daran festhalten, dass Glaube und Offenba-
rung Erkenntnisse über die Welt generierten, beginnt der alte Disput
zwischen Glauben und Vernunft aufs Neue. Bis heute.

Mit dem neuen Weltbild öffnete sich die Möglichkeit, die Fixsterne
als Bezugspunkte eigener Gestirnssysteme zu sehen. So, wie Jupiter
von seinen Monden umrundet wird, ist nun denkbar, dass die Fixster-
ne weit entfernte Sonnen darstellen mit eigenen Planetensystemen.
Damit wuchs die vorgestellte Größe und Vielfalt des Universums.
Giordano Bruno griff diesen Gedanken spekulativ auf und prüfte ihn

Die kopernikanische Wende

136

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


auf Konsequenzen, die er für die christliche Gottesvorstellung haben
würde. Er musste im Jahr 1600 mit seinem Leben dafür zahlen.92

All dies führte dazu, dass sich die Naturwissenschaft von der
Theologie und ihren Glaubensinstitutionen zunehmend emanzipierte.
Sie entwickelte ihre eigene Methodik, die sich nach den Ansprüchen
des jeweiligen Forschungsinhaltes orientierte. Ihren Wahrheitsan-
spruch konnte sie durch die technischen Errungenschaften unter Be-
weis stellen, die das Leben der Menschen spätestens ab dem 19. Jahr-
hundert grundlegend umwälzten. Mit allen Licht- und Schattenseiten:
Steigende Lebenserwartung und wachsender Wohlstand zeugen davon,
dass der Mensch durch naturwissenschaftlich-technischen Fortschritt
Leid in einem nie da gewesenen Ausmaß mindern kann. Durch tech-
nische Mittel brutaler werdende Kriege und Technikfolgen, wie der
Klimawandel und das Artensterben, zeigen die dramatischen Schat-
tenseiten der Entwicklung. Naturwissenschaftliches Forschen hat me-
thodische Grenzen. Ihre Ergebnisse und Konsequenzen aber müssen
genauso vernünftig bedacht und in das Lebensgefühl und die Lebens-
gewohnheiten der Menschen einbezogen werden, wie religiöse Glau-
benswelten immer den Menschen als Ganzes ergriffen haben. Moder-
ne Technik in der Hand und Jahrtausende alte Lebensvorstellungen im
Kopf: Diese Mischung macht wenig Hoffnung, die globalen Herausfor-
derungen der nächsten Jahrzehnte und Jahrhunderte zu überstehen.

In Bezug auf die Kosmologie kann man sagen: Die naturwissen-
schaftliche Seite der kopernikanischen Wende ist abgeschlossen, ihre
weltanschauliche jedoch erst, wenn ihre Konsequenzen in den Herzen
der Menschen angekommen sind. Die moderne Kosmologie ist den
Weg der kopernikanischen Wende weitergegangen, indem sie Beob-
achtungen gefolgt ist, die das Bild erweiterte und erweitert, das wir uns
vom Universum machen. Wurde die Erde ein Planet unter anderen in
unserem Sonnensystem, so vergrößerte sich zunächst die Zahl der
Sonnensysteme in vorher nicht geahntem Ausmaß und jüngst die Zahl
der in diesen Sonnensystemen bekannt gewordenen Exoplaneten. Da-
bei tauchte der Name Kopernikus erneut auf. Denn wir müssen uns
verinnerlichen, dass weder unsere Erde noch der Mensch eine ausge-
zeichnete, besondere Stellung im Universum innehaben. Wir sind
nicht der Dreh- und Angelpunkt des Universums. Das Universum
macht nicht den Eindruck, als wäre es für uns geschaffen und mit uns

Zusammenfassung: Das heliozentrische Weltbild, in dem die Sonne nicht mehr im Zentrum steht

137

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


zu seiner Bestimmung gekommen. Auch wenn der Kosmos aus heuti-
ger Sicht vor allem eines ist: leer, so beherbergt er eine kaum vorstell-
bare Vielzahl von Welten, sodass wir davon ausgehen müssen, kosmo-
logischer Durchschnitt zu sein. Diese Wendung wird als „kopernikani-
sches Prinzip‟ bezeichnet. Davon soll der dritte Teil dieses Buches han-
deln.

Die kopernikanische Wende

138

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Das kopernikanische Prinzip
in der modernen Kosmologie

Teil 3:

139

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur
modernen Kosmologie

Himmel und Erde physikalisch verwoben

Mit dem Fall der aristotelischen Trennung zwischen irdischer und sub-
lunarer Physik wurde der Himmel insofern Teil der Erde, als er von
nun an mit irdischer Naturwissenschaft begreifbar ist. Für den christ-
lich denkenden Mensch im Mittelalter war der Himmel noch Heim-
statt des Göttlichen, Ausdruck des ewig Schönen. Nikolaus Koperni-
kus drückt dies in seinem Werk: „De revolutionibus orbium coelesti-
um‟ folgendermaßen aus:

„Was ist denn schöner als der Himmel, der doch alles Schöne in sich enthält?
[...] Ihn selbst haben die meisten der Philosophen wegen seiner ausnehmen-
den Erhabenheit ‚sichtbaren Gott‛ genannt.‟93

Nun wurde der Himmel Teil der Welt des Vergänglichen. Das einst ty-
pische Markenzeichen des sublunaren, irdischen Bereichs, das Werden
und Vergehen, wurde auch jenseits des Mondes gefunden. Die Super-
nova, die Tycho Brahe so sehr irritiert hatte, der Komet, dessen Er-
scheinen und Verschwinden er so eindeutig jenseits des Mondes im ei-
gentlich Ewigen und Unvergänglichen lokalisiert hatte, waren die sinn-
lichen Vorboten des jetzt auch physikalischen Zugriffs auf den Him-
mel, unter anderem durch das Gravitationsgesetz Isaac Newtons.

Umgekehrt ist damit auch die Erde Teil des Geschehens im Kos-
mos. Kosmische Vorgänge und irdische Vorgänge sind physikalisch
wesensgleich. Mit anderen Worten: Die moderne Physik vereint die im
aristotelischen Denken getrennten Weltbereiche. Der Weg war geebnet,
sich über die Beschaffenheit des Himmels neue Gedanken zu machen
und Naturgesetze, die wir auf der Erde vorfinden, auf das Weltall zu
übertragen. Verbunden mit immer präziseren Messinstrumenten und
neuen Wahrnehmungsfenstern, wie beispielsweise der Beobachtung

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

140

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


im Radiowellenbereich, entwickelte die astronomische Forschung eine
bisher nicht gekannte Dynamik.

Warum wird es nachts dunkel?

Hat man einmal begonnen, irdisches Denken auf den Kosmos anzu-
wenden, sind es oft die einfachen und scheinbar banalen Fragen, die
von größter Tragweite sind. Zum Beispiel, warum es nachts dunkel ist.

Auf ersten Blick scheint die Frage genauso unsinnig, wie jene
kindliche Antwort im Hinblick auf die Bedeutung des Mondes und der
Sonne, wonach der Mond viel wichtiger sei, da er die Nacht erhelle,
während die Sonne tagsüber scheint, wenn es sowieso hell ist. Denn es
ist ja schließlich die Sonne, die für das Licht am Tag sorgt und da sie
nachts nicht scheint, ist es eben dunkel. Doch so einfach stehen die
Verhältnisse nicht. Schon Johannes Kepler wurde von der Frage nach
der nächtlichen Dunkelheit umgetrieben.

Nachdem deutlich war, dass die aristotelischen Kristallsphären
nicht der Realität entsprechen, war es nicht mehr sinnvoll, von einer
Fixsternsphäre zu sprechen. Die Fixsterne füllen damit den Raum au-
ßerhalb der Planetenbahnen. Dies folgerte schon Thomas Digges
(1546–1595), ein englischer Kosmograf, dessen Anliegen es war, wis-
senschaftliches Denken populär zu machen. So taucht die Frage auf,
wie groß wir uns diesen Raum um das Planetensystem herum vorstel-
len müssen und ob er gleichmäßig mit Sternen erfüllt ist. Stellt man
sich ein endliches Universum vor, so muss dieses einen Rand haben,
was das Problem aufwirft, wie dieser Rand beschaffen ist und was sich
hinter diesem Rand befindet. Es ist also naheliegender, sich das Uni-
versum unendlich vorzustellen. Doch wie weit ist dieser Raum mit
Sternen erfüllt? Gäbe es Sterne ausschließlich quasi als Wolke um un-
ser Sonnensystem, wäre unsere „Welteninsel‟ ein bevorzugter Ort im
unendlichen Universum. Alternativ kann man sich das Universum un-
endlich und gleichmäßig mit ewig leuchtenden Sternen besetzt vorstel-
len.

Schon in der Antike wurde über diese Fragen nachgedacht. Auch
das in der Renaissance sehr einflussreiche Lehrgedicht „De rerum Na-
tura‟ des römischen Philosophen Lukrez (vermutlich 97–55 v. u. Z.),

Warum wird es nachts dunkel?

141

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


das 1417 wiederentdeckt wurde, ging von einer räumlich unendlichen
Materieverteilung aus. Giordano Bruno und Isaac Newton folgten die-
ser Vorstellung. Newton war der Ansicht, dass die Gravitation eine in-
selartige Sternenwolke in sich zusammenstürzen lassen müsste (wobei
er nicht bedachte, dass diese Sterneninsel durch Rotation stabilisiert
werden könnte). Wie selbstverständlich ging man damals noch davon
aus, dass Sterne ewig leuchten; dass das irdische Merkmal der Ver-
gänglichkeit so weit geht, dass selbst Sterne eine Art Biografie haben,
dass es eine Sternengeburt gibt, genauso wie einen Sternentod, lag zu
seinen Zeiten noch außerhalb des Vorstellbaren.

Doch diese drei kosmologischen Annahmen, das Universum sei
unendlich und gleichmäßig mit ewig leuchtenden Sternen erfüllt, führt
nun zu dem Problem, dass es nachts eigentlich taghell sein müsste!
Warum? Aus dem gleichen Grund, aus dem man bei dichtem Nebel
nicht sehr weit sehen kann. Befindet man sich an einem Aussichts-
punkt, von dem aus man bei gutem Wetter über 100 km ins Land
schauen kann, so ist dies bei Nebelwetter nicht möglich. Nebel besteht
bekanntlich aus vielen kleinsten Wassertröpfchen, und wohin man
auch schaut, über kurz oder lang wird der Blick auf einen Wassertrop-
fen fallen, der die Welt hinter ihm verstellt. Denken wir uns, jeder
Tropfen wäre eine kleine Lichtquelle; jetzt würde den Beobachter von
allen Seiten der Lichtstrahl eines dieser Wassertröpfchen treffen. Diese
Situation müssen wir uns auf den Kosmos vergrößert vorstellen (Ab-
bildung 37).

Wäre das Universum tatsächlich unendlich und gleichmäßig von
ewig leuchtenden Sternen erfüllt, gäbe es keine Richtung, in der der
Blick nicht irgendwann auf einen dieser Sterne treffen würde. Auch
wenn das Licht eines einzelnen Sternes sich mit dem Quadrat der Ent-
fernung abschwächt, so summiert sich das Licht bei zunehmenden Ab-
stand von immer mehr Sternen auf, was diesen Effekt ausgleichen
würde. Der ganze Himmel wäre dann genauso hell wie für uns nur der
Ausschnitt der Sonnenscheibe! Es wäre auch nachts taghell.

Zunächst sind wir froh, dass es nicht so ist, denn in einem solchen
Kosmos könnten wir nicht existieren. Nicht, dass wir nachts Mühe hät-
ten, zu schlafen. Nein, das Licht brächte nicht nur Helligkeit, sondern
auch Energie, die absorbiert würde und unsere Erde erwärmen würde.

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

142

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Es wäre also nicht nur hell, sondern auch heiß, zu heiß, als dass sich
Leben auf unserem Planeten entwickeln könnte.

Aus der Tatsache, dass es nachts dunkel wird, können wir also folgern,
dass die oben genannten drei kosmologischen Aussagen gemeinsam
nicht der Realität entsprechen. Man bedenke, aufgrund einer einfa-
chen Beobachtung machen wir Aussagen über das gesamte Universum.
Allerdings können wir so nicht entscheiden, welche der drei Aussagen
falsch ist oder ob zwei von ihnen oder möglicherweise auch alle drei
die Realität des Kosmos nicht treffen oder ob wir wesentliche Annah-
men vergessen haben. Johannes Kepler übrigens zweifelte an der Un-
endlichkeit des Universums.

Nun könnte man auf die Idee kommen, dass obige drei Aussagen
zwar stimmen, aber uns durch nebelartige Materiewolken zwischen
den Sternen der Blick auf helle Sterne im Hintergrund versperrt und es
deshalb nachts dunkel ist. Und tatsächlich, die fortgeschrittenen Tele-
skope zeigen interstellare Materiewolken, die den tieferen Blick ins
Universum versperren. Doch leider ist damit nichts gewonnen. Um

Warum wird es nachts dunkel?

143

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


das zu verstehen, benötigen wir schon die Physik des 19. Jahrhunderts.
Zwischen 1842 und 1847 wurde von Julius R. von Mayer, James P.
Joule und Hermann L. von Helmholtz der sogenannte Energieerhal-
tungssatz formuliert, der besagt, dass Energie weder neu entsteht noch
vergeht, sondern lediglich von einer Energieform in eine andere umge-
wandelt wird. Es gibt bis heute kein Phänomen, das die Energieerhal-
tung infrage stellt. Das bedeutet, sollte kosmische Materie tatsächlich
Strahlungsenergie auf dem Weg zu uns schlucken, dann würde sie sich
dadurch so lange erwärmen, bis sie die gleiche Energie in Form von
Strahlung wieder abgibt. Diese Strahlung würde uns nachts treffen. Es
wäre wieder hell.

Warum wird es nun aber nachts dunkel? Die nächtliche Dunkel-
heit ist ein ernstes kosmologisches Problem. Es wurde 1952 vom briti-
schen Mathematiker und Kosmologen Hermann Bondi (1919–2005)
„Olbers’sches Paradoxon‟ genannt. Heinrich Wilhelm Olbers (1759–
1840) war ein in Bremen lebender Arzt, der der Leidenschaft der As-
tronomie verfallen war. Besonders interessierten ihn Kometenbahnen,
wobei er eine Methode entwickelte, die Bahn neu entdeckter Kometen
schnell und einfach zu bestimmen. 1826 formulierte Olbers das Prob-
lem der nächtlichen Dunkelheit, ohne allerdings vorzugeben, hier der
Erste gewesen zu sein.

Wir werden auf das Problem zurückkommen. Zunächst müssen
wir uns aber ein Bild davon machen, wie sich unsere Vorstellung von
der Beschaffenheit des Universums in den letzten 250 Jahren ent-
wickelt hat, wobei wir uns auf einige wesentliche Aspekte beschränken
müssen.

Revolutionen der beobachtenden Astronomie

Wenn man die Bilder auf sich wirken lässt, die populäre Medien von
unserem Universum zeichnen, und sie mit der Vorstellung vom Kos-
mos zur Zeit Newtons vergleicht, so muss man sich schon fragen: Wo-
her wissen wir all diese faszinierenden Details? Woher wissen wir von
veränderlichen Sternen, von seltsamen Planeten, die um gigantische
Sonnen kreisen, von massereichen Neutronensternen oder fernen Ga-
laxien und nicht zuletzt von der Geschichte unseres Universums, also

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

144

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


auch davon, wie dieses vor vielen Milliarden Jahren kurz nach seiner
Entstehung aussah?

Handelt es sich hier, wie gelegentlich behauptet wird, um moderne
Mythen, die mehr oder weniger gleichwertig neben den mythischen
Überlieferungen vergangener Zeiten stehen, um Einbildungen, die fan-
tasiebegabten Forschern entspringen? Oder haben wir einen direkten
empirischen Zugang zum Universum und können diese fremden und
sowohl räumlich wie auch zeitlich fernen Welten beobachten?

Noch im 19. Jahrhundert schien ausgemacht zu sein, dass man
beispielsweise über die chemische Natur von Sternen nie etwas aussa-
gen könne, da es keinem Raumfahrzeug der Welt möglich wäre, che-
mische Proben von entfernten Himmelskörpern zu analysieren. Und
tatsächlich: Wir Menschen sind inzwischen zum Mond gereist und ha-
ben im Jahr 1977 die Raumsonde Voyager 1 auf den Weg durch das
Sonnensystem geschickt, die heute etwa 125 mal weiter von der Sonne
entfernt ist als die Erde. Nach 36 Jahren Flugzeit mit rund 60.000 km/h
hat Voyager gerade den äußersten Randbereich unseres Sonnensys-
tems passiert. Eine gigantische Meisterleistung; doch auch dieses tech-
nische Objekt, das so weit geflogen ist wie keine andere menschliche
Konstruktion, hat in ihrem jahrzehntelangen Flug eine Strecke über-
wunden, die einem Zweitausendstel des Weges zum der Erde nächstge-
legenen Nachbarstern entspricht!

Woher stammt also das Wissen über unseren Kosmos? Wie kön-
nen wir uns sicher sein, dass unsere Aussagen über die chemische Ent-
wicklung des Universums insgesamt, über die physikalische Natur der
verschiedensten und noch so weit entfernten Himmelsobjekte, über
ihre Bewegungsdynamik, ja über ihre Masse, ihre Größe und über die
Entfernungsverhältnisse im Universum auch stimmen? Ganz sicher
wäre man vor 300 Jahren für verrückt erklärt worden, hätte man die
Grundzüge der Kosmologie aus heutiger Sicht damals erzählt. Und
man darf sicher sein, dass die Astrophysik in weiteren 300 Jahren so
manche der heutigen Vorstellungen genauso belächeln wird. Aller-
dings waren die damaligen Vorstellungen im Prinzip nicht falsch, son-
dern ausschnitthaft und vor einem wesentlich eingeschränkteren phy-
sikalischen Wissenshorizont gewonnen.

Wir haben gesehen, wie die Erfindung des Fernrohrs das Beobach-
tungsfeld des Menschen revolutionierte. Zwei Jahrtausende astronomi-

Revolutionen der beobachtenden Astronomie

145

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sche Forschung vor Galileo Galilei war darauf angewiesen, ihre Beob-
achtung ausschließlich mit dem Augenlicht und einfachen, direkt ab-
lesbaren Messinstrumenten durchzuführen. Diese Methode hat Tycho
Brahe im 16. Jahrhundert auf das maximal Mögliche optimiert. Der
Blick durch ein einfaches Fernrohr, das heute einem günstigen Feldste-
cher gleichkäme, hatte Galileo innert kürzester Zeit ermöglicht, aus
den 5.000 mit dem bloßen Auge wahrnehmbaren Sternen Millionen
und Abermillionen Sterne werden zu lassen, die sich zu einem großen
Teil in dem mächtigen Band unserer Galaxis vorfinden. Dieser ersten
technischen Revolution der beobachtenden Astronomie folgten und
folgen viele weitere und tief greifendere.

Wenn man die Fortschritte der Astrophysik in den letzten 300 Jah-
ren bis auf den heutigen Tag verfolgt, so hängen diese Fortschritte ganz
wesentlich von Entwicklungen der beobachtenden Astronomie ab. War
zunächst die Kunst gefragt, Linsen und, im Falle des Newton’schen Te-
leskopes, Hohlspiegel möglichst sauber zu schleifen, so beherrscht
man diese Kunst heute bis an die Grenzen des physikalisch Möglichen.
Jeder Hobbyastronom weiß, dass die Leistungsstärke eines Teleskops
weniger davon abhängt, stark zu vergrößern, sondern davon, wie viel
Licht es sammeln kann, also vom Durchmesser seiner Optik. Seit dem
Ende des 17. Jahrhunderts entstanden so immer neue Observatorien,
die sich durch den Durchmesser ihrer Spiegel oder Linsen gegenseitig
übertrafen und dabei immer lichtschwächere Objekte immer präziser
beobachten konnten. Hat man die von der Wellenlänge des Lichtes ab-
hängige physikalische Grenze des Auflösungsvermögens erreicht, stößt
man auf das Problem, dass atmosphärische Turbulenzen die Schärfe
des Bildes verwischen. So ist man dazu übergegangen, Sternwarten auf
möglichst abgelegenen und hohen Bergen zu bauen. In neuester Zeit
hat man eine computergesteuerte Korrekturoptik eingefügt, die auch
die Reststörungen durch die Atmosphäre bereinigt. Zudem gibt es op-
tische Teleskope, die jenseits der Atmosphäre in der Erdumlaufbahn
kreisen, wie das berühmte Hubble-Weltraumteleskop.

Ein entscheidender Schritt für die Verbesserung der Teleskopbeob-
achtung des Himmels brachte die Einführung der Fotografie in die As-
tronomie seit Mitte des 19. Jahrhunderts. Jeder technische Fortschritt
im Bereich der Fotografie bedeutete und bedeutet auch einen techni-
schen Fortschritt für die astronomische Beobachtung. Drei Aspekte

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

146

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sind hierbei wichtig: Zum einen lassen sich durch die Fotografie Him-
melsbeobachtungen archivieren und durch den Vergleich mit späteren
Himmelsfotografien aus derselben Himmelsregion Bewegungen der
Sterne feststellen und in Bezug auf ihre Richtung und Geschwindigkeit
quantifizieren.94 Zum Zweiten lässt sich durch die Fotografie die (rela-
tive) Helligkeit eines Sternes objektiv bestimmen und nicht nur mit
entsprechender Erfahrung des Beobachters abschätzen. Mit heutigen
fotometrischen Verfahren erreicht diese Helligkeitsbestimmung eine
hohe Präzision, was, wie wir noch sehen werden, eine wichtige Voraus-
setzung für die Bestimmung der Entfernung eines Sternes bedeutet.
Nicht zuletzt erhöht die Astrofotografie die Lichtausbeute eines Tele-
skops, wenn man in der Lage ist, das Teleskop über längere Zeit ver-
wacklungsfrei auf den gleichen Himmelsausschnitt zu richten. Im Ex-
trem gelang auf diese Weise 2011 dem Hubble-Weltraumteleskop die
Aufnahme einer Galaxie, die über 13 Milliarden Lichtjahre von uns
entfernt ist. 87 Stunden hat das Hubble-Weltraumteleskop hierfür
einen Himmelsabschnitt aufgenommen, der vor allem deshalb vielver-
sprechend war, weil hier durch den Linseneffekt eines ebenfalls weit
entfernten Galaxienhaufens das Licht der hinter diesem Galaxienhau-
fen liegenden aufgenommenen Galaxie gebündelt und verstärkt wurde.
Mit anderen Worten: Für die astronomische Beobachtung benutzen
wir mitunter natürliche Linsen, die durch das Gravitationsfeld ganzer
Galaxienhaufen gegeben ist. Man nutzt dabei den gleichen Effekt der
Lichtablenkung durch die in der Nähe großer Massen gekrümmte
Raumzeit, der 1919 während einer Sonnenfinsternis Einsteins Relativi-
tätstheorie empirisch bestätigte.

Doch damit nicht genug. Schon Newton hatte bemerkt, dass das
weiße Sonnenlicht durch ein Prisma in die Farben des Regenbogens
aufspaltbar ist. Im Jahr 1800 entdeckt Herschel beim Experimentieren
mit den verschiedenen Farben des Regenbogens, dass auch jenseits der
Farbe Rot, also da, wo wir keine Farbe und kein Licht mehr wahrneh-
men, eine wärmende Strahlung zu finden ist, die Infrarot- oder Wär-
mestrahlung. Ein Jahr später entdeckte der Physiker Johann Wilhelm
Ritter, dass auch jenseits des Violetts eine Strahlung zu registrieren ist,
das UV-Licht, vor dem wir uns an warmen Sonnentagen mit Sonnen-
milch schützen. Seitdem hat sich gezeigt, dass das sichtbare Licht nur
einen ganz kleinen Ausschnitt eines viel umfangreicheren Spektrums

Revolutionen der beobachtenden Astronomie

147

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


elektromagnetischer Strahlung darstellt, zu dem beispielsweise auch
die Radiowellen für den Rundfunk und Funkverkehr gehören. Die Be-
deutung des Funkverkehrs im Ersten Weltkrieg hatte die Entwicklung
der Radiotechnologie schnell vorangebracht. 1931 experimentierte der
Ingenieur Karl Guthe Jansky mit einem hochempfindlichen Antennen-
system für Radiowellen, um Störsignale besser einordnen zu können.
Diese entstehen z. B. durch nahe oder auch ferne Gewitter. Hierbei be-
merkte er, dass Radiosignale auch aus dem Kosmos zu empfangen wa-
ren, und ging diesen permanenten Störgeräuschen genauer nach. Es
stellte sich heraus, dass sie besonders intensiv aus unserer Milchstraße
zu empfangen waren. Dies war die Geburtsstunde der Radioastrono-
mie. Da Radiowellen weniger von kosmischem Staub absorbiert wer-
den als Lichtwellen, lassen sich mit ihrer Hilfe auch Objekte beobach-
ten, die im sichtbaren Licht durch kosmische Staubwolken verdeckt
sind. Manche besonders extreme Himmelskörper machen sich vor al-
len Dingen im Bereich der Radiostrahlung bemerkbar. So entdeckte
die britische Radioastronomin Jocolyn Bell 1967 eine im Sekundentakt
pulsierende Radioquelle. Diese Objekte bezeichnet man heute als Pul-
sare. So machen sich die verschiedensten kosmischen Objekte und Er-
eignisse in unterschiedlichen Frequenzbereichen elektromagnetischer
Strahlung bemerkbar. Nur ein Teil dieser Strahlung erreicht den Erd-
boden, man spricht vom „optischen Fenster“. Es umfasst im Wesentli-
chen das sichtbare Licht mit dem angrenzenden UV- und Infrarotbe-
reich und den langwelligen Radiowellenbereich. Der ganze Rest wird
durch die Atmosphäre absorbiert. Deshalb sind in der modernen As-
tronomie der letzten Jahrzehnte Weltraumobservatorien wichtig ge-
worden, die oberhalb der Atmosphäre messen und dort jeweils auf ver-
schiedene Himmelsobjekte spezialisiert sind. So sucht beispielsweise
der Forschungssatellit Swift, den die NASA betreibt, hochenergetische
Gammablitze, die von sehr extremen Ereignissen im Universum her-
rühren.

Damit ist deutlich: Bis vor vierhundert Jahren bevölkerten sichtba-
re Lichtpunkte, die Fixsterne, den Himmel. Heute ist Licht Teil der
elektromagnetischen Strahlung höchst unterschiedlicher Qualität, und
entsprechend vielfältig ist das Bild vom Universum geworden, das wir
uns durch die Beobachtung dieser Lichtqualitäten im Zusammenhang
mit den physikalischen Ursachen dieser Strahlung machen können.

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

148

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Doch auch damit nicht genug. Im Jahr 1814 entdeckte der deut-
sche Physiker Joseph Fraunhofer, dass das regenbogenfarbige Spek-
trum der Sonne an vielen Stellen durch mehr oder weniger deutliche
schwarze Linien unterbrochen ist. Er entwickelte ein Spektroskop, um
diese Linien genauer zu untersuchen, und katalogisierte fast 600 dieser
Linien im Sonnenspektrum. 1860 erkannten die Physiker G. R. Kirch-
hoff und R. W. Bunsen, dass diese Linien mit bestimmten chemischen
Elementen und Verbindungen zusammenhängen, die den entspre-
chenden Farbanteil des Sonnenlichtes (Licht der entsprechenden Wel-
lenlänge) einerseits im Bereich der Fotosphäre der Sonne und anderer-
seits auf dem Weg zum Beobachter, z. B. beim Durchtritt durch die At-
mosphäre, absorbieren. Die „Fraunhoferlinien‟, wie sie heute genannt
werden, sind demnach ein Fingerabdruck der chemischen Zusammen-
setzung aller Gase, die das Licht auf seinem Weg vom Entstehungsort
zum Spektroskop passiert. Damit steht mit einiger Detektivarbeit das
Tor offen zur Erforschung der Chemie des Universums. Denn man hat
schnell bemerkt, dass auch Sterne charakteristische Spektren aufwei-
sen und damit chemisch sehr unterschiedlich zusammengesetzt sind.
Vor dem Hintergrund der Erkenntnisse der irdischen Physik und Che-
mie lassen sich so viele Aussagen über die Temperatur und Zusam-
mensetzung sowohl der Sterne, die Licht aussenden, als auch der kos-
mischen Gase treffen, durch die Licht auf seinem Weg zu uns hin-
durchmusste ‒ und das, ohne chemische Proben entnehmen zu müs-
sen.

Licht oder genauer elektromagnetische Strahlung, die, von allen
Richtungen kommend, auf der Erde eintrifft, ist für den heutigen As-
tronomen durchsetzt mit Informationen, die er gerade erst begonnen
hat zu dechiffrieren. Eingraviert ist ihr vor allem die Signatur der Ent-
stehungsbedingungen der Strahlung. Mit diesem Stempel ist sie seither
in sehr schneller, aber doch endlicher Geschwindigkeit auf dem Weg
zu uns, mit rund 300.000 km/s. Daher ist der Blick in die Tiefen des
Universums auch ein Blick in die kosmische Vergangenheit. Schon die
Sonne erscheint uns so, wie sie vor acht Minuten war, als sich das Licht
aus der Fotosphäre der Sonne zu uns aufgemacht hat. Entfernte Sterne,
die mit dem unbewaffneten Auge sichtbar sind, können Hunderte
Lichtjahre entfernt sein. Das bedeutet, wir sehen beispielsweise die Be-
teigeuze im Orion so, wie sie vor rund 600 Jahren existiert hat. Sollte

Revolutionen der beobachtenden Astronomie

149

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


zur Zeit Newtons die Existenz dieses Sternes in einer Supernova geen-
det sein – nach gängiger Meinung steht ihr das Schicksal im Laufe der
nächsten Jahrtausende bevor – so würde sie erst in dreihundert Jahren
als unübersehbarer Stern hell am Nachthimmel erstrahlen. Über den
heutigen Zustand der Beteigeuze können wir grundsätzlich nichts er-
fahren, doch dafür sind wir in der Lage, direkt zu beobachten, was vor
sehr langer Zeit geschehen ist.

Ein weiteres extremes Beispiel ist die Beobachtung der entferntes-
ten Galaxie, die bisher beobachtet wurde. Im März 2016 veröffentlichte
die NASA Bilder der Galaxie GN-z11, die das Hubble-Weltraumtele-
skop im Sternbild großer Bär abgebildet hatte. Ihr Licht war 13.000
Millionen Jahre zu uns unterwegs.95 Das bedeutet, wir sehen die Gala-
xie so, wie sie in dieser entfernten Vergangenheit existiert hat. Über
den heutigen Zustand dieser Sterneninsel mit all ihren Planeten und
womöglich Lebensinseln werden wir nie etwas erfahren. Wenn das
Licht, das sie heute ausstrahlt, überhaupt in unseren Bereich des Uni-
versums vordringen sollte, wird unser Sonnensystem in dieser Weise
nicht mehr existieren.

Ein immer tieferer Blick ins All und Entfernungsbestimmungen im
Universum

Wie lässt sich mit einiger Sicherheit etwas über die gigantischen Ent-
fernungen der Sterne oder Galaxien aussagen? Wir erinnern uns: Für
Tycho Brahe war die Tatsache, dass er keine Entfernungsbestimmung
der Sterne mittels der Parallaxenmethode durchführen konnte, Grund
genug, an der Bewegung der Erde um die Sonne zu zweifeln. Spätes-
tens mit dem Erfolg des Newton’schen Gravitationsgesetzes stellte man
die Erdrevolution nicht mehr infrage. Doch hieß dies, davon auszuge-
hen, dass die Sterne nahezu gigantisch weit entfernt sind. Denn ob-
wohl die Erde innerhalb eines halben Jahres ihre Position um zwei As-
tronomische Einheiten verändert ‒ und das sind rund 300.000.000 Ki-
lometer ‒, ließ sich auch nach der Erfindung einer Linsenoptik zu kei-
nem Stern eine Parallaxe messen.

Das änderte sich erst 1838 durch den deutschen Astronomen
Friedrich Wilhelm Bessel. Dieser wurde 1810 vom preußischen König

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

150

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Friedrich Wilhelm III. zum Leiter einer neu errichteten Sternwarte in
Königsberg eingesetzt, die die damals besten Instrumente Europas be-
herbergte. Dort kamen die ersten achromatischen Linsensysteme zum
Einsatz. Achromatische Linsen gleichen farbige Unschärfen aus, die
durch das unterschiedliche Brechungsverhalten der verschiedenen Far-
ben zustande kommen. Heute ist dies allgemeiner Standard, damals
war es ein gewaltiger Qualitätssprung für Teleskope!

Bessel wählte für seine Parallaxenbestimmung 61 Cygni, einen
Stern, der unter optimalen Bedingungen gerade noch mit dem bloßen
Auge erkennbar ist. Er schien Bessel deshalb besonders geeignet, weil
er zu den „Schnellläufern‟ gehört, also zu den Sternen, die ihre Posi-
tion kontinuierlich und relativ schnell verändern (um etwa den
700. Teil eines Grades jährlich). Zu Recht vermutete Bessel, dass dies
nur dadurch möglich ist, dass uns der Stern relativ nahe ist. Und tat-
sächlich: Hier konnte Bessel eine jährliche Parallaxe beobachten, die
etwa den 1200. Teil eines Grades ausmacht, womit 61 Cygni rund
elf Lichtjahre (das sind elf mal 9.500.000.000.000 Kilometer) von der
Erde entfernt ist.

Wir zählen auch heute 61 Cygni zu den wenigen sonnennahen
Sternen. Umso mehr muss das Ergebnis dieser Messung erschrecken.
Denn stellen wir uns ein Modell unseres Sonnensystems herunterska-
liert auf die Größe Berlins vor, in dem die Erde mit einem Abstand von
einem Meter die Sonne umkreist. Nun imaginieren wir kugelförmig
um das Sonnensystem in Berlin den uns umgebenden Raum des Uni-
versums und suchen 61 Cyngi: Wir würden diesen kosmischen Nach-
bar in einer Entfernung von über 700 Kilometern vorfinden, also etwa
in Basel! Innerhalb der Weltraumkugel mit dem Radius Sonne–
61 Cygni wären gerade einmal 21 weitere Sterne. Einige davon sind
Doppel- oder Dreifachsternsysteme. Dadurch sind nur an 14 Orten in-
nerhalb der vorgestellten Weltraumkugel Sonnensysteme. Der Rest des
Raumes ist leer. Begeistert, aber auch schockiert wurde daher die Mes-
sung Bessels aufgenommen. Denn so leer das Universum auf der einen
Seite ist, so groß muss es andererseits sein, wenn man bedenkt, wie
viele Sterne trotzdem zu beobachten sind.

Die Parallaxenmethode kommt aufgrund dieser Entfernungen also
nur für nähere Sterne infrage, wie aber kann man den Abstand ent-
fernterer Sterne ermitteln?

Ein immer tieferer Blick ins All und Entfernungsbestimmungen im Universum

151

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Auf der Suche nach neuen Methoden kam der Uranusentdecker
F. W. Herschel schon Anfang des 19. Jahrhunderts weiter. Er ging von
folgender Überlegung aus: Jeder Stern strahlt sein Licht nach allen Sei-
ten gleichmäßig ab, sodass es sich auf eine immer größer werdende
kugelförmige Oberfläche um den Stern herum verteilt. Die Strahlungs-
intensität wird entsprechend dem Anwachsen der Kugeloberfläche ab-
nehmen. Diese Oberflächen nehmen mit dem Quadrat der Entfernung
vom Stern zu. Entsprechend nimmt die Helligkeit, in der ein Stern er-
scheint, mit dem Quadrat der Entfernung ab. Daraus ergibt sich das
„invers-quadratische Abstandsgesetz für Licht‟: Die scheinbare Hellig-
keit eines Himmelsobjektes ist gleich seiner tatsächlichen Helligkeit,
geteilt durch die Oberfläche einer Kugel mit dem Radius des Abstan-
des des Beobachters (4  π  Entfernung²). Bei gleicher absoluter Hellig-
keit muss also ein Stern, der dreimal weiter entfernt ist als sein Ver-
gleichspartner nur noch ein Neuntel so hell erscheinen. Nun waren
seinerzeit weder die genaue Helligkeit eines Sternes noch die Entfer-
nung eines Sternes bekannt. So ging Herschel – wider besseres Wissen
– davon aus, dass alle Sterne etwa gleich hell sind und die scheinbare
Helligkeit im Wesentlichen von ihrer unterschiedlichen Entfernung
herrührt. Damit konnte er ein dreidimensionales Bild der Sternvertei-
lung ermitteln, indem er die Helligkeit der Sterne mit der des Sirius
verglich, wobei er die Entfernung zum Sirius gleich eins setzte und da-
für die Einheit „Siriometer‟ einführte. Er bemerkte, dass in einer Ebe-
ne, in deren Hintergrund die Milchstraße zu finden ist, wesentlich
mehr Sterne zu verzeichnen sind als außerhalb dieser Ebene. Herschel
erkannte auf diese Weise, dass unsere Sternenansammlung „pfannku-
chenartig‟ im Raum verteilt ist. Er schätzte sogar die Dicke dieser An-
sammlung auf etwa 100 und den Durchmesser auf etwa 1000 Siriome-
ter.

Das invers-quadratische Abstandsgesetz ist auch heute die wich-
tigste Methode, kosmische Entfernungen zu bestimmen. Die entschei-
dende Frage ist aber: Wie können wir die tatsächliche Helligkeit (ge-
nauer die Leuchtkraft) z. B. eines Sternes ermitteln. Kennt man Sterne,
von denen man sicher weiß, wie hell sie leuchten, so kann man ihre
Entfernung so präzise bestimmen, wie man fotometrisch die Intensität
bestimmen kann, mit der ihr Licht bei uns ankommt. Solche „Objekte

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

152

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


bekannter Helligkeit‟ gibt es. Sie werden salopp „Standardkerzen‟ ge-
nannt.

Die wichtigsten Sterntypen, die die Rolle von Standardkerzen spie-
len, sind die Cepheiden (Abbildung 38).

Es handelt sich dabei um einen speziellen Typ veränderlicher Sterne,
die nach Delta Cephei, einem der helleren Sterne des Cepheus, des
Nachbarsternbilds der Kassiopeia, benannt wurden. Im Jahr 1784 wur-
de er vom damals 20-jährigen tauben Abkömmling aus englischem
Adel, John Goodricke, eingehender untersucht, der schon im Jahr zu-
vor die Helligkeitsschwankungen des hellsten Sternes im Perseus, des
Algol, gedeutet hatte. Der Name Algol kommt aus dem Arabischen
und bedeutet „Dämon‟. So hat man schon ohne Hilfsmittel beobach-

Ein immer tieferer Blick ins All und Entfernungsbestimmungen im Universum

153

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


ten können, dass sich Algol in regelmäßigem, fast dreitägigem Rhyth-
mus für einige Stunden markant verdunkelt, er also keineswegs so
ewig und unveränderlich leuchtet, wie es sich für die aus aristotelischer
Sicht göttliche Sphäre gehört. Daher sein Name. Goodricke deutete die
Verdunklung so, dass er Algol für ein Doppelsternsystem hielt, wobei
ein Stern den anderen von der Erde aus betrachtet regelmäßig ver-
deckt. Diesen Typ veränderlicher Sterne nennen wir heute „bede-
ckungsveränderliche Sterne‟.

Auch Delta Cephei verändert seine Helligkeit, allerdings in ganz
anderer Weise. So verdoppelt sich die Helligkeit dieses Sterns inner-
halb etwa eines Tages, um dann in etwa vier Tagen wieder dunkler zu
werden. Dieses Helligkeitsmuster wiederholt sich dabei ständig. John
Goodricke erkannte ein ähnliches Muster auch bei dem Stern Eta
Aquilae im Adler und war sich klar, dass dieses Schwankungsmuster
der Helligkeit nicht durch irgendeine Form von Bedeckung zu erklären
ist. Er ordnete sie einer eigenen Gruppe veränderlicher Sterne zu. Heu-
te nennen wir diese Sterne Delta-Cephei-Sterne oder kurz Cepheiden.
Bei seinen Beobachtungen zog sich Goodricke eine Lungenentzün-
dung zu, an der er 22-jährig starb.

So widersprüchlich es zunächst scheinen mag, aber gerade diese in
ihrer Helligkeit schwankenden Sterne wurden vor etwa 100 Jahren zu
den wichtigsten Standardkerzen der Astronomie. Wie kam es dazu?

Um dies zu verstehen, müssen wir die astronomische Forschung
des Harvard-College-Observatoriums der Harvard-Universität in
Cambridge, Massachusetts, USA, ab Mitte des 19. Jahrhunderts zur
Kenntnis nehmen. Hier wurde Pionierarbeit im Bereich der Astrofoto-
grafie geleistet. So entstanden die ersten detaillierten Aufnahmen des
Erdmondes oder die erste eines Sternes, der Wega im Sternbild Leier,
am 17. Juli 1850. Ab 1877 wurde das Observatorium von Edward Pi-
ckering (1846–1919) geleitet, der im folgenden Jahrzehnt über eine
halbe Million Fotoplatten belichtete. Die auf diesen Fotoplatten abge-
bildeten Sterne zu vermessen und ihre Helligkeit zu bestimmen, be-
deutete eine immense Fleißarbeit. Pickering stellte fest, dass diese von
Frauen wesentlich genauer und sorgfältiger und letztlich auch fast um
die Hälfte billiger erledigt werden konnte, weshalb er eine weibliche
Arbeitsgruppe aufbaute, die scherzhaft „Pickerings Harem‟ genannt
wurde. Wenn Frauen zu dieser Zeit der Platz an der forschenden Front

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

154

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


eigentlich noch nicht zugestanden wurde, so blieb es doch nicht aus,
dass einige dieser Frauen nicht nur brav Daten auswerteten, sondern
sich eigene Gedanken von großer Tragweite machten. Eine von diesen
war Henrietta Swan Leavitt (1868–1921), die die Forschung an den
Cepheiden entscheidend voranbringen sollte. Wie John Goodricke war
auch sie infolge einer Krankheit fast taub, was ihr womöglich gerade
die Schärfe des Sehsinnes eingebracht hatte, die nötig ist, um die fei-
nen Helligkeitsunterschiede veränderlicher Sterne registrieren zu kön-
nen. Durch die Astrofotografie konnten Aufnahmen des gleichen
Himmelsbereichs, die in aufeinanderfolgenden Nächten belichtet wur-
den, nebeneinander gelegt und direkt verglichen werden. Auf diese
Weise ist es besonders gut möglich, veränderliche Sterne zu entdecken.
Leavitt galt regelrecht als Sternsüchtige. Und tatsächlich, sie entdeckte
in der Zeit ihrer Arbeit mehr als 2400 veränderliche Sterne. Hierbei
beachtete sie vor allen Dingen zwei Merkmale: die Periode der Hellig-
keitsschwankungen und die scheinbare Helligkeit, wie sie in der Foto-
grafie bestimmt werden konnte. Über die tatsächliche Helligkeit der
Cepheiden allerdings ließ sich nichts aussagen, da man damals von
keinem Veränderlichen wusste, wie weit er von der Erde entfernt ist.

Trotzdem ließ Leavitt die Frage nicht los, ob die tatsächliche Hel-
ligkeit und die Periode der Helligkeitsschwankungen miteinander zu
tun haben. Für die Beantwortung dieser Frage hatte sie ihre entschei-
dende Idee. Als Ferdinand Magellan 1519 während der ersten Weltum-
segelung die Südhalbkugel bereiste, beschrieb er als erster Europäer
zwei mit bloßem Auge sichtbare wolkenartige Gebilde am Himmel, die
dann als Große und Kleine Magellansche Wolke bezeichnet wurden.
Fernrohre und Astrofotografie enthüllten, dass es sich jeweils um An-
sammlungen von vielen Milliarden Sternen handelte. Leavitt ging nun
davon aus, dass die Sterne innerhalb dieser Wolken in etwa eine ver-
gleichbare Entfernung zur Erde haben. Ihr kam nun zu Hilfe, dass Ed-
ward Pickering im peruanischen Arequipa einen Außenposten des
Harvard-Observatoriums einrichten ließ, in dem ebenfalls Astrofoto-
grafie betrieben wurde. So konnte sie sich Fotoplatten von den Magel-
lanschen Wolken zukommen lassen und sie nach Cepheiden durchsu-
chen. 1912 veröffentlichte sie ihre Ergebnisse mit dem Titel „Perioden
von 25 veränderlichen Sternen in der Kleinen Magellanschen Wolke‟.

Ein immer tieferer Blick ins All und Entfernungsbestimmungen im Universum

155

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Der von ihr entdeckte Zusammenhang ist nun folgender: Je größer
die Helligkeit des Cepheiden, desto länger ist der Zeitraum zwischen
den Helligkeitsspitzen. Das ist genial! Denn die Periode eines Cephei-
den lässt sich relativ leicht ermitteln. Man muss nur im Tagesabstand
Fotos des Sternes machen und die Helligkeitsveränderungen beobach-
ten.

Es fehlte nur, dass man von einem Cepheiden die genaue Entfer-
nung kennt, um damit die „Cepheiden-Standardkerze‟ zu eichen.
Schon ein Jahr später gelang dies dem dänischen Astronomen Ejnar
Hertzsprung zusammen mit dem US-amerikanischen Astronomen
Harlow Shapley. Damit lässt sich in einem Dreischritt der Abstand ei-
nes Cepheiden relativ leicht ermitteln: Zunächst ermittelt man seine
Periode und damit die tatsächliche Helligkeit des Sterns und als Zwei-
tes misst man seine relative Helligkeit um dann im dritten Schritt über
das invers-quadratische Abstandsgesetz die Entfernung zu errechnen:
Man hat also mit den Cepheiden eine kosmische Standardkerze!

Die Cepheidenmethode spielt für die Entwicklung der modernen
Kosmologie eine entscheidende Rolle. Henrietta Swan Leavitt sollte
dies jedoch nicht mehr erleben: Sie starb mit 53 Jahren an einem
Krebsleiden. Ihr zu Ehren tragen ein Asteroid und ein Mondkrater den
Namen Leavitt.

Die große Debatte von 1920

Einer der ersten, der die Cepheiden-Methode für die Entfernungsmes-
sung anwendete, war der 1885 geborene Harlow Shapley. Ab 1914 ar-
beitete er am Mount-Wilson-Observatorium nordöstlich von Los An-
geles, das 1917 ein 2,5-Meter-Spiegelteleskop erhielt und damit für
Jahrzehnte das leistungsstärkste Spiegelteleskop der Welt besaß. Hier
wurden die entscheidenden Beobachtungen gemacht, die das moderne
Bild unseres Universums fundierten.

1918 untersuchte Shapley Kugelsternhaufen. Das sind kugelförmi-
ge Ansammlungen von vielen Tausend Sternen im Umkreis unserer
Milchstraße, von denen einige schon im 18. Jahrhundert bekannt wa-
ren. Mit den auch hier zu beobachtenden Cepheiden bestimmte Shap-
ley die Entfernung dieser Sternhaufen mit durchschnittlich 50.000

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

156

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Lichtjahren. Er ging davon aus, dass die Kugelsternhaufen ungefähr
gleichmäßig um das Zentrum der Galaxie verteilt sind, und schätzte
vor diesem Hintergrund die Größe der Milchstraße auf etwa 300.000
Lichtjahre (aus heutiger Sicht um den Faktor drei zu groß). Das war
erheblich größer, als sich Astronomen bis dahin unsere Galaxis und
damit das damals bekannte Universum vorgestellt hatten!

So rückte eine neue Frage ins Zentrum der astronomischen Dis-
kussion, die am 26. April 1920 während einer Tagung zwischen den
Kontrahenten Harlow Shapley und seinem Gegenspieler, dem ameri-
kanischen Professor für Astronomie, Heber Curtis, im Auditorium des
National Museum of Natural History in Washington publikumswirk-
sam ausgetragen wurde und dort nicht entschieden werden konnte.

Der Titel der Veranstaltung lautete „Der Maßstab des Universums‟.
Es ging um die Frage nach der Natur der Nebel, die man mit jedem
leistungsstärkeren Teleskop in immer größerer Zahl beobachten konn-
te. Der französische Kometenjäger Charles Messier hatte Ende des 18.
Jahrhunderts begonnen, diese Nebel zu katalogisieren. Er versprach
sich davon, nicht immer wieder fälschlicherweise eigentlich schon be-
kannte Nebel für mögliche Kometen zu halten. Die meisten Nebel sind
so lichtschwach, dass sie mit dem unbewaffneten Auge nicht sichtbar
sind. Einer allerdings lässt sich in sternklaren Nächten relativ gut aus-
machen. Es ist der Andromedanebel im Sternbild Andromeda (Abbil-
dung 3996).

Die große Debatte von 1920

157

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Auch heute noch trägt dieser Nebel die Bezeichnung M 31, wobei M
für den Messierkatalog steht, in dem er als 31. Nebel gelistet ist. Er ge-
hört zu den Nebeln mit Spiralstruktur.

Sind diese Nebel eigenständige, weit entfernte Galaxien oder gehö-
ren sie zu unserer Milchstraße, die damit das gesamte Universum aus-
füllt? Ist das ohnehin schon unfassbar große beobachtbare Weltall
demnach um ein weiteres Vielfaches größer als „nur‟ die Milliarden
und Abermilliarden Sterne, die sich in unserer Galaxie befinden?
Musste man sich schon an den Gedanken gewöhnen, dass unsere Son-
ne nur eine von unvorstellbar vielen innerhalb unserer Milchstraße ist,
so stand jetzt auf dem Spiel, auch die ganze Milchstraße als nur eine
von sehr vielen verstehen zu müssen. Es ging also in der „großen De-
batte‟ auch um die Frage, ob sich die menschliche Existenz auf unserer
Erde ein weiteres, noch unvorstellbareres Mal in den Weiten des Uni-
versums verlöre. Entsprechend hitzig wurde debattiert.

Shapley vertrat dabei die Vorstellung, dass unsere eigene Galaxie
relativ groß ist und das gesamte Universum umfasst. Damit stellte der
Andromedanebel ein Himmelsobjekt innerhalb unserer Milchstraße
dar. Eines seiner gewichtigsten Argumente war eine im Jahr 1885 be-
obachtete Nova. Das Licht dieser Nova war ein Zehntel so hell wie das
gesamte Licht des Andromedanebels. Das ergibt, so Shapley, nur Sinn,
wenn sich dieser Nebel innerhalb unserer Galaxis befindet und wir
nicht allzu weit von ihm entfernt sind. Sollte er eine eigene Milchstra-
ße darstellen, wie seine Gegner behaupteten, dann bestünde sie aus
vielen Milliarden Sternen und die Nova selbst wäre so hell gewesen wie
Hunderte von Millionen Sterne! Shapley hielt diese Vorstellung für
grotesk. Damit bleibt nur der Schluss offen, dass der Andromedanebel
Teil unserer Milchstraße, damit relativ klein und uns verhältnismäßig
nahe sei.

Hier hielt Heber Curtis entgegen: Die 1885 beobachtete Nova sei
ein extremer Sonderfall gewesen. Man habe schon viele andere Novae
innerhalb der Spiralarme von Nebeln beobachten können, die alle er-
heblich schwächer ausgefallen sind; ja, die so schwach ausgefallen sind,
dass sie im Gegenteil gerade einen Beweis dafür darstellen, dass die
Spiralnebel sehr weit entfernt außerhalb unserer eigenen Galaxie zu
finden sind.

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

158

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


1920 blieb die Debatte um die Größe des Universums und damit
auch um die Stellung der Menschheit innerhalb dieses Universums er-
gebnislos. Man war sich sogar sicher, dass diese Frage an die Grenzen
der Naturwissenschaft stoßen werde und nie entschieden werden kön-
ne. Doch schon drei Jahre später sollte es anders kommen!

Im Herbst 1919 traf ein noch junger und sehr selbstbewusster
Nachwuchsastronom am Mount-Wilson-Observatorium ein, um hier
im Laufe der nächsten Jahrzehnte eine beispielslose Forscherkarriere
hinzulegen und dabei zum bedeutendsten Astronomen seiner Genera-
tion zu werden: Edwin Powell Hubble (1889–1953). Peinlich nur, dass
er in der Frage der großen Debatte nicht die Position seines Vorgesetz-
ten Shapley vertrat. Dies führte zu einem Dauerkonflikt, der erst da-
durch endete, dass Shapley 1921 das Mount-Wilson-Observatorium
verließ, um Direktor des Harvard-University-Observatoriums zu wer-
den. Hubble stieg schon bald auf in der Hierarchie am Observatorium
und bekam dabei immer längere Beobachtungszeiten am 2,5-Meter-
Hooker-Teleskop.

Sternenbeobachtung mit großen Teleskopen ist Knochenarbeit.
Gerade wenn man lichtschwache Objekte wie Nebel einfangen möchte,
muss man oft stundenlang Fotoplatten belichten. Doch wollte man in
der Frage der Entfernung des Andromedanebels weiter kommen, so
mussten die Aufnahmen so gut sein, dass man möglichst viele einzelne
Sterne auflösen konnte. Hierfür saßen Astronomen oft stundenlang
mit äußerster Konzentration am Okular, um die Nachführung des Te-
leskops zu überwachen, d. h., das Fadenkreuz auf einen Referenzstern
zu halten. Sie hatten nicht nur mit den Folgen des Schlafentzugs, son-
dern auch mit der Kälte zu kämpfen. Diese Knochenarbeit mit höchs-
ter Konzentration durchzuführen und dabei zu den hervorragendsten
Ergebnissen zu kommen, war das Markenzeichen Edwin Hubbles. Sie
zahlte sich ein erstes Mal in der Nacht des 4. Oktober 1923 aus. Trotz
schlechter Bedingungen gelang ihm eine vierzigminütige Aufnahme
von M 31. Tags darauf erkannte man einen neuen Fleck, der, so die
Vermutung, eine Nova war. So wiederholte Hubble in der Folgenacht
diese Aufnahme, um die Nova zu bestätigen. Nun entdeckte er neben
der Nova zwei weitere Flecken und notierte sich auf der Platte ein N
für mögliche weitere Novae. Um sicherzugehen, verglich Hubble die
zwei Aufnahmen mit früheren Aufnahmen aus dem Archiv. Dabei

Die große Debatte von 1920

159

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kam die entscheidende Entdeckung: Zwei der drei Flecken waren tat-
sächlich Novae, einer allerdings fand sich auf den historischen Platten
einmal heller, einmal dunkler: Hubble durchkreuzte das N (für Nova)
und schrieb siegessicher „VAR!‟ an diese Stelle (für variabel). Es war
das erste Mal, dass innerhalb eines Nebels ein Cepheid entdeckt wurde.
Der Rest war fieberhafte Fleißarbeit. In den nächsten Wochen be-
stimmte Hubble die Schwankungsperiode des Cepheiden auf 31,415
Tage, womit der Cepheid 1000-mal heller ist als unsere Sonne. Die Be-
stimmung der relativen Helligkeit ergab nun die Sensation: Der verän-
derliche Stern und damit der ganze Andromedanebel waren offenbar
rund 900.000 Lichtjahre von der Erde entfernt! Damit ist M 31 eine ei-
genständige Galaxie außerhalb unserer Milchstraße.

Heute wird ihre Entfernung mit 2,5 Millionen Lichtjahren angege-
ben. Dies deshalb, weil es, wie man später herausfand, zwei Typen von
Cepheiden gibt, einen lichtschwächeren, den Leavitt untersucht hatte,
und einen lichtstärkeren, den Hubble, ohne es zu wissen, im Andro-
medanebel beobachtet hatte.

Doch wie steht es um die 1885 beobachtete Nova und die nach
Shapley groteske Vorstellung bezüglich der Helligkeit, die man ihr zu-
sprechen müsste, sollte sie sich tatsächlich in einem weit entfernten
Spiralnebel abgespielt haben? Auch hier gilt, das Groteske ist real. Be-
obachtet wurde eine Supernova, ein Ereignis von unvorstellbarer Ener-
gie, die tatsächlich in der Lage ist, mit der Helligkeit einer ganzen
Milchstraße für einige Zeit mitzuhalten!

Die große Debatte war entschieden. Entschieden nicht durch über-
zeugende Argumente der diskutierenden Kontrahenten, nicht durch
Postulieren neuer Dogmen, sondern durch eine einzige – in der Folge
aber wiederholbare – Beobachtung. So läuft Wissenschaft. Als einem
der Ersten teilte Hubble die Neuentdeckung brieflich seinem ehemali-
gen Vorgesetzten Shapley mit. Als dieser den Brief gelesen hatte, soll er
einer Doktorandin gesagt haben: „Hier ist der Brief, der mein Univer-
sum zerstört hat!‟ In seinem Antwortschreiben bedankt sich Shapley
bei seinem ehemaligen Kontrahenten. Es sei angemerkt, dass viele Ne-
bel, wie beispielsweise der Orionnebel, tatsächlich innerhalb unserer
Galaxie zu finden sind.

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

160

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Das Universum: statisch oder sich entwickelnd?

Mit Hubbles Entdeckung 1923 hatte sich herausgestellt, dass das Uni-
versum um eine weitere Dimension größer ist, als man bisher ange-
nommen hatte. Unsere Milchstraße mit ihren 100 bis 300 Milliarden
Sternen ist nicht die einzige Welteninsel, sondern es gibt weitere Gala-
xien, die ebenfalls viele Milliarden Sterne beherbergen. Diese zu erfor-
schen, wurde Edwin Hubbles Aufgabe, und er saß dafür bei dem sei-
nerzeit lichtstärksten Teleskop in der ersten Reihe. So sollte sein Name
für eine weitere Entdeckung stehen, die die Geburt der modernen Kos-
mologie einleitete, indem er „unsere Vorstellung vom Universum radi-
kaler veränderte als alle anderen Astronomen seit Galilei‟, wie der 2007
verstorbene Astronom Donald Osterbrock sich einmal ausdrückte.

Hubble wurde „Nebelspezialist‟, kannte jeden wichtigeren Nebel
aus eigener Beobachtung und entdeckte immer neue. 1938 publizierte
er ein populärwissenschaftliches Buch über „Das Reich der Nebel‟. Er
beschreibt den Aufbau unseres Universums auf der Skala der Galaxien
mit folgenden Worten:

„So ist der beobachtete Raum […] überall und in allen Richtungen nahezu
gleich beschaffen. Die Nebel haben untereinander einen mittleren Abstand
von 2 Millionen Lichtjahren; das ist etwa das 200-Fache ihres mittleren
Durchmessers. Das entspricht Tennisbällen, die 15 Meter voneinander ent-
fernt sind.‟97

In dieser Formulierung bringt Hubble das so genannte kosmologische
Prinzip zum Ausdruck, dass 1933 vom englischen Astrophysiker Ed-
ward A. Milne erstmals formuliert wurde. Es besagt, dass das Weltall
homogen ist, d. h., es stellt sich für einen Beobachter unabhängig von
dem Punkt, in dem es sich befindet, immer gleich dar. Mit anderen
Worten, das Universum ist mehr oder weniger gleichmäßig mit Gala-
xien angefüllt und würde sich auch für einen Beobachter beispielswei-
se auf einer zweiten Erde im Andromedanebel oder jeder anderen Ga-
laxie in gleicher Weise beobachten lassen.

Des Weiteren ermittelte Hubble die Masse an beobachtbarer Mate-
rie im Universum:

„Die mittlere Massendichte im Raum kann ebenfalls roh abgeschätzt wer-
den. […] Würde man den Nebelstoff über den ganzen beobachtbaren Raum

Das Universum: statisch oder sich entwickelnd?

161

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


verteilen, so würde die mittlere Dichte […] in etwa einem Sandkorn im Erd-
volumen entsprechen.‟

Anders ausgedrückt: Das Universum ist auch und gerade in den gro-
ßen Maßstäben vor allen Dingen eines: leer! Das gilt ganz besonders
für den Raum zwischen den Galaxien, aber, wie wir schon gesehen ha-
ben, auch innerhalb der Galaxien. Dieser Leere steht auf der anderen
Seite aber eine unvorstellbar große Zahl von Galaxien und damit Ster-
nen und, wie wir heute wissen, auch Sonnensystemen gegenüber. Hub-
ble versuchte die Zahl der Galaxien abzuschätzen.

„Die schwächsten Nebel, die mit dem 100 Inch-Reflektor erkannt werden
konnten, befinden sich in einer mittleren Entfernung von 500 Millionen
Lichtjahren. Bis zu dieser Grenze dürfte man – abzüglich des galaktischen
Verdunklungseffektes – etwa 100 Millionen Nebel beobachten können. Nahe
den galaktischen Polen [d. h. senkrecht zur Ebene der Milchstraße], wo die
Verdunklung gering ist, zeigen lange belichtete Aufnahmen ebenso viele Ne-
bel wie Sterne.‟

Diese Abschätzung Hubbles gilt auch heute noch. Nur können wir er-
heblich tiefer ins Universum sehen. Mit dem nach Edwin Hubble be-
nannten Weltraumteleskop sogar bis an den prinzipiell möglichen Be-
obachtungshorizont, der bei 13,3 Milliarden Lichtjahren liegt, doch
davon später. Entsprechend gehen wir heute nicht von 100 Millionen,
sondern von 100 Milliarden Galaxien aus, die jeweils etwa 100 Milliar-
den Sterne beheimaten. Das bedeutet 100 Milliarden mal 100 Milliar-
den Sonnensysteme, und in einem dieser Sonnensysteme befinden wir
uns auf dem dritten Planeten, der im Jahrestakt unsere Sonne umkreist.

Doch damit nicht genug. Die viel entscheidendere Revolution un-
serer kosmologischen Vorstellung brachte eine ganz andere Beobach-
tung, die Hubble in den nächsten Jahren machen sollte und die er 1929
veröffentlichte. Ausgangspunkt hierfür ist die genauere Untersuchung
der Spektren ganzer Galaxien.

Wir erinnern uns, wenn man das Licht, das von einem astronomi-
schen Objekt kommt, mit einem Spektrum in die verschiedenen Wel-
lenlängen auffächert, dann finden sich hier schwarze Linien an cha-
rakteristischen Stellen. Diese Linien sind eine Art Fingerabdruck der
chemischen Zusammensetzung zum Beispiel der Galaxien, von denen
sie herkommen. Untersucht man die Lage der Linien im Spektrum ge-
nauer, erkennt man einen überraschenden Effekt: Die charakteristi-

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

162

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


schen Linienmuster finden sich nicht immer genau an der gleichen
Stelle im Spektrum, der man sie hier auf der Erde bei einer entspre-
chenden Analyse zuordnen würde. Sondern sie sind entweder in Rich-
tung der längeren, energieärmeren Wellenlängen, also in Richtung Rot
verschoben, oder aber in die andere Richtung, also zum Blau hin. (Ab-
bildung 40)

Wie lässt sich das verstehen? Eine Alltagserfahrung hilft hier weiter. Je-
der kennt die Tonfolge eines mit Blaulicht fahrenden Rettungsfahrzeu-

Das Universum: statisch oder sich entwickelnd?

163

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


ges und jeder hat schon ein Fahrzeug im Einsatz an sich vorbeifahren
hören. Hierbei fällt auf, dass das Signal deutlich höher klingt, wenn das
Fahrzeug mit hoher Geschwindigkeit auf einen zufährt, und niedriger,
wenn sich das Fahrzeug wieder entfernt. Dieser Effekt wird nach dem
Physiker Christian A. Doppler heute Dopplereffekt genannt. Man
kann sich vorstellen, dass die Schallwellen in Fahrtrichtung zeitlich ge-
staucht werden und damit einen höheren Ton ergeben und dass gegen
die Fahrtrichtung gerade das Gegenteil geschieht. Vergleichbares ge-
schieht nun auch mit der Lage der Spektrallinien: Bewegt sich das Ob-
jekt, das das Licht ausgestrahlt hat, auf uns zu, wird das ganze Spek-
trallinienmuster zum Blau hin verschoben. Bewegt sich umgekehrt die
Strahlungsquelle von uns weg, wird der Spektrallinienmuster zum Rot
hin verschoben. Diese Verschiebung kann mit höchster Präzision ge-
messen werden. Damit enthält das Licht aller kosmischen Objekte, die
wir beobachten können, eine Information darüber, ob sich dieses Ob-
jekt auf uns zu oder von uns weg bewegt. Der Astronom spricht von
der Radialgeschwindigkeit beispielsweise eines Sternes oder einer Ga-
laxie.

Neben der Suche nach Cepheiden in den verschiedenen Galaxien,
die Edwin Hubble benötigte, um die Entfernung dieser Galaxien be-
stimmen zu können, interessierte ihn vor allen die Radialgeschwindig-
keit dieser Nebel. Denn einige Astronomen hatten bei dieser Untersu-
chung eine Rotverschiebung festgestellt.

Sein erstes Resultat war, dass das Spektrum des Andromedanebels
zum Blau hin verschoben ist; die Andromedgalaxie bewegt sich dem-
nach auf unsere Galaxie zu, und wir können schon jetzt sagen, dass sie
in einigen Milliarden Jahren beginnen wird, mit unserer Milchstraße
zusammenzustoßen. Galaktische Crashs dieser Art kann man an ande-
rer Stelle beobachten, und sie mischen die Biografie einer Galaxie völ-
lig auf. Für das Leben auf unserer Erde ist diese bevorstehende Kata-
strophe jedoch kein Thema, denn sie wird erst zu einer Zeit beginnen,
in der die Existenz unseres Planeten ihr Ende gefunden haben wird.

Doch der Andromedanebel stellt mit der zu uns hin gerichteten
Bewegungskomponente eine Ausnahme dar. Nur einige wenige, uns
sehr nahe Galaxien bewegen sich auf uns zu. Sie gehören „unserem‟
Galaxienhaufen an, dem Virgohaufen, der durch Gravitation aneinan-
dergebunden ist. Alle weiter entfernten Galaxien allerdings bewegen

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

164

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sich von uns weg; ein Tatbestand, den beispielsweise schon der ameri-
kanische Astronom Vesto Silpher 1912 beobachtet hat, d. h., bevor klar
war, dass es sich bei den Nebeln um Galaxien außerhalb unserer
Milchstraße handelte.

Jetzt, nachdem es Möglichkeiten gab, die Entfernung von Galaxien
zu bestimmen, untersuchte Hubble die Beziehung zwischen der Ent-
fernung einer Galaxie und der Radialgeschwindigkeit, mit der sie sich
bewegt. Denn die Stärke der Verschiebung ist ein direktes Maß für die
Geschwindigkeit, mit der sich ein leuchtenden Objekt von uns weg-
oder zu uns hinbewegt.

Nachdem Hubble bei etwa 30 Galaxien Entfernung und Rotver-
schiebung hat messen können, erkannte er, dass nähere Galaxien sich
relativ langsam, mit unter 500 km/sec (1,8 Mio. Stundenkilometer!),
entferntere Galaxien sich relativ schnell, mit bis über 1000 km/sec, von
uns entfernen. Trotz der nur geringen Zahl der Galaxien, die Hubble
beobachten konnte, macht er an dieser Stelle einen seinerzeit gewagten
Schritt, der sich aber bis heute bestätigt hat: Er formuliert das später
nach ihm benannte Hubble-Gesetz:

Entfernungsgeschwindigkeit einer Galaxie v
=

Hubble-Konstante H0 x Galaxienentfernung d

Die immer genauere Bestimmung der Hubble-Konstanten ist bis heute
eine wichtige Aufgabe der beobachtenden Astronomie. Die Beziehung
ist linear, was bedeutet, dass eine Galaxie, die doppelt so weit entfernt
ist wie eine andere, sich auch doppelt so schnell entfernt und damit
eine etwa doppelt so starke Rotverschiebung aufweist. Umgekehrt be-
deutet das auch, dass eine Galaxie, die sich mit 20.000 km/s von uns
wegbewegt, auch doppelt so weit von uns weg ist wie eine solche, die
sich nur mit 10.000 km/s entfernt. Da sich die Rotverschiebung sehr
genau bestimmen lässt und das Hubble-Gesetz bisher immer, wenn es
möglich war, auch bestätigt wurde, benutzt man heute diese Beziehung
umgekehrt, um die Entfernung von Galaxien zu bestimmen.

Nun kann man auf den Gedanken kommen, dass wir uns auf eine
unerwartete Weise doch wieder im Zentrum des Universums befin-
den, denn alle Galaxien bewegen sich ja von uns fort, und das umso
mehr, je weiter sie von uns entfernt sind. Dem ist aber nicht so, wie

Das Universum: statisch oder sich entwickelnd?

165

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


uns folgende Grafik deutlich machen kann. Vereinfacht stellen wir uns
einige Galaxien in regelmäßigen Abständen innerhalb einer Ebene zu
einem bestimmten Zeitpunkt vor. Nun gehen wir davon aus, dass sich
alle Galaxien voneinander entfernen, der Abstand zwischen den Gala-
xien also wächst, sodass wir zu einem späteren Zeitpunkt die gleichen
Galaxien auf einen größeren Raum verteilt vorfinden. Nehmen wir an,
wir lebten in einer dieser Galaxien (weiß) und untersuchten von dort
aus die Bewegungen der benachbarten Milchstraßen (Abbildung 41):

Wir würden erkennen, dass sich alle Galaxien von uns wegbewegen,
und zwar tatsächlich umso mehr, je weiter die untersuchte Galaxie ent-
fernt wäre. Das gilt aber auch für eine beobachtende Zivilisation in
einer anderen Galaxie (siehe Bild). Egal, wo wir uns im Universum be-

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

166

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


fänden, wir würden immer die gleiche Gesetzmäßigkeit finden. Ge-
nauso wenig wie aus dem Eindruck des täglich um uns kreisenden
Himmels folgt aus dieser Beobachtung, dass wir uns im Zentrum des
Universums befinden!

Das Universum dehnt sich aus. Es ist Hubbles Verdienst, die empi-
rischen Grundlagen für diese Vorstellung herausgefunden zu haben.
Eine Vorstellung mit gravierenden Konsequenzen für das Bild, das wir
uns von der Beschaffenheit und Geschichte des Universums machen.
Und so entzündete sich eine weitere, Jahrzehnte andauernde Debatte,
aus der sich Hubble selbst aber heraushielt.

Offensichtlich dehnt sich das Universum aus und hat sich auch in
der Vergangenheit ausgedehnt. Das lässt sich dadurch beweisen, dass
der Blick auf eine 100.000.000 Lichtjahre entfernte Galaxie diese Gala-
xie vor 100.000.000 Jahren zeigt, und auch dort können wir eine Rot-
verschiebung beobachten. Wenn sich aber alle Galaxien immer weiter
entfernt haben, folgt daraus, dass sie einmal viel näher beieinander ge-
legen haben müssen. Ja, denken wir den Gedanken zu Ende, finden
wir die gesamte Materie des beobachtbaren Universums in einem win-
zigen Raumgebiet vereint, das selbst immer kleiner wird, bis das beob-
achtbare Universum in einem Punkt vereinigt ist. Als man ernsthafter
über diese kosmologische Vorstellung zu diskutieren begann, wirkte
sie so absurd, dass man scherzhaft vom „Urknall‟ sprach. Diese Be-
zeichnung ist nicht glücklich, denn es „knallte‟ das Universum nicht in
einen vorher vorhandenen Raum, sondern die expandierende Raum-
zeit mit ihrem materiellen Inhalt entstanden erst zu diesem Zeitpunkt.

„Das Universum als Ganzes ist unveränderlich‟ – dieses Paradig-
ma saß zu Beginn des 20. Jahrhunderts tief. Als Albert Einstein seine
allgemeine Relativitätstheorie entwickelte, bemerkte er, dass seine
Gleichungen nicht mit einem statischen Universum in Einklang zu
bringen waren. Daher fügte er diesen eine „kosmologische Konstante‟
zu, ganz nach dem Motto, dass nicht sein kann, was nicht sein darf;
später hat er diesen mathematischen Akt als „größte Eselei seines Le-
bens‟ bezeichnet. Anders der niederländische Astronom und Mathe-
matiker Willem de Sitter (1872–1935), der sich 1917 in einigen Fach-
artikeln Gedanken über die Konsequenzen der allgemeinen Relativi-
tätstheorie machte, wobei er zu dem Ergebnis kam, dass ein Univer-
sum, in dem Materiedichte und Druck verschwindend gering sind,

Das Universum: statisch oder sich entwickelnd?

167

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sich ausdehnen müsste. Der russische Physiker Alexander Friedmann
(1887–1925) legte 1922 nach, indem er theoretisch zeigen konnte, dass
ein sich nicht entwickelnder, statischer Kosmos instabil ist. Beide Ar-
beiten blieben allerdings von der wissenschaftlichen Öffentlichkeit un-
beachtet. Dies änderte sich erst, als der belgische Astrophysiker und Je-
suit Georges Edouard Lemaître (1894–1966) diese Arbeiten aufgriff
und 1927 einen Aufsatz vorlegte, nach der das Universum in einer fer-
nen Vergangenheit in einer Singularität, einem mathematisch nicht
fassbaren Punkt, begann. Damit war auch die theoretische Astronomie
auf der Spur eines „Urknallmodells‟. Allerdings stürzen theoretische
Modelle keine Paradigmen, dafür bedarf es empirischer Befunde, Be-
obachtungen, Fakten. Und die ersten lieferte Edwin Hubble.

Allerdings werden Paradigmenwechsel auch nicht allzu leichtfertig
vollzogen. So entwickelte der britische Astronom und Mathematiker
Fred Hoyle (1915–2001) mit seinen Kollegen Hermann Bondi und
Thomas Gold Ende der 1940er-Jahre die sogenannte Steady-State-
Theorie, nach der sich das Universum zwar ausdehnt, aber in den hier-
bei entstehenden Räumen zwischen den sich entfernenden Galaxien
ständig neue Materie und damit neue Galaxien entstehen. Damit wäre
das Universum insgesamt betrachtet trotz ständiger Ausdehnung
gleichförmig. Die Rotverschiebung wäre erklärt, das Universum zwar
in Bewegung, trotzdem in gleichförmiger, ständig andauernder Neu-
entstehung begriffen. Ein „Urknall‟, nach dem die gesamte Materie des
Universums in unvorstellbarer Dichte vereint gewesen wäre, hätte
nicht stattgefunden. Und es gäbe kein wie auch immer geartetes Ende
des Universums. Denn was einen Anfang hat, hat auch ein Ende. Der
britische Kosmologe Dennis Sciama (1926–1999) entschied sich aus
diesem Grund dafür, die Steady-State-Theorie dem Urknallmodell
vorzuziehen:

„Es ist das einzige Modell, in dem es selbstverständlich scheint, dass das Le-
ben irgendwo weitergehen wird, [...] auch wenn die Galaxie altert und
stirbt, wird es immer neue, junge Galaxien geben, in denen wahrscheinlich
Leben entstehen wird. Und deshalb wird die Fackel immer weitergetragen.
Ich glaube, für mich war dies der wichtigste Punkt [die Steady-State-Theorie
zu unterstützen].‟98

Mit der Möglichkeit, die Rotverschiebung auch mit der Steady-State-
Theorie zu erklären, war die kosmologische Diskussion wieder eröff-

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

168

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


net. Auf welche Seite sich die Kontrahenten einer so grundlegenden
Diskussion schlagen, hat auch mit den Weltmodellen zu tun, mit de-
nen man die Kosmologie in Einklang bringen möchte. So war es nicht
nur ein katholischer Theologe, Lemaître, der das Urknallmodell ins
Gespräch brachte, sondern Papst Pius XII. verkündete 1951:

„[…] es scheint, als sei es der heutigen Wissenschaft mit einem einzigen
Streich gelungen, Zeugnis abzulegen von dem erhabenen Augenblick des ers-
ten ‚Fiat Lux‛ [es werde Licht], als zusammen mit der Materie aus dem
Nichts ein Meer aus Licht und Strahlung hervorbrach und sich aufteilte und
sich zu Millionen Galaxien formte. […] Daher hat die Schöpfung stattge-
funden. Wir sagen: Deshalb gibt es einen Schöpfer. Folglich gibt es Gott!‟99

Es gab in der Diskussion um den Urknall für die kontrahierenden La-
ger viel zu gewinnen, aber auch zu verlieren. Fred Hoyle beklagt sich
daher 1956 mit folgenden Worten darüber, wie ideologisch die Diskus-
sion um seine Steady-State-Theorie ausgetragen wurde:

„Sowohl Katholiken als auch Kommunisten100 argumentieren per Dogma.
Ein Argument gilt dann als richtig, wenn es aus Sicht dieser Leute auf den
richtigen Prämissen beruht, nicht weil es zu Ergebnissen führt, die mit den
Tatsachen übereinstimmen. Ja, wenn die Tatsachen mit dem Dogma nicht
übereinstimmen, umso schlimmer für die Tatsachen.‟101

Für den Wissenschaftler ist der Richter über wahr oder falsch nicht
eine Offenbarung oder ein Dogma gleich welcher Art, nicht die per-
sönliche Vorliebe für die eine oder andere Vorstellung, sondern die
Empirie. Gibt es Beobachtungen, die nur gemacht werden können,
wenn das Universum in seiner Gesamtheit aus einem Urknall hervor-
gegangen ist, die aber ein Universum mit steter Neuentstehung von
Materie gemäß der Steady-State-Theorie ausschließen? So muss ge-
fragt werden, und die Natur antwortet, wenn möglich, mit den ent-
sprechenden Befunden.

George Anthony Gamow (1904–1968) war ein russischer Physiker,
der 1934 in die USA floh und als Schüler von Ernest Rutherford, der
durch sein Atommodell Berühmtheit erlangte, ein bedeutender Atom-
physiker wurde. In den 1940er-Jahren interessierte ihn die Frage, wel-
che Konsequenzen die Vorstellung hat, dass die gesamte Materie des
Universums gemäß der Urknall-Hypothese zu Beginn unter hohem
Druck und hoher Temperatur auf engstem Raum vereint war. Er kam
zum Ergebnis, dass das ganz frühe Universum für Strahlung undurch-

Das Universum: statisch oder sich entwickelnd?

169

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sichtig gewesen sein müsste, da Atomkerne und Elektronen bei der da-
mals herrschenden Temperatur und Dichte nicht als Atome vereint ge-
wesen sein konnten und Atomkerne und Elektronen so jedwede Strah-
lung immer wieder absorbierten und emittierten. Unter diesen Um-
ständen ist das Universum undurchsichtig, dunkel, konnte kein Licht
ausstrahlen, das uns heute noch erreichen würde.

Durch die Ausdehnung des Raumes nahmen Druck und Tempera-
tur schließlich ab. Als das Universum eine Temperatur von 3000 Kel-
vin hatte, vereinten sich Elektronen und Atomkerne, sodass das Uni-
versum durchsichtig wurde. Seither kann sich Strahlung im leeren
Raum des Universums ausbreiten. Das früheste Licht, die entfernteste
elektromagnetische Strahlung, die wir noch beobachten könnten,
müsste von diesem Moment stammen, in dem gleichsam der Vorhang
des Universums gelüftet wurde.

Die Strahlung sollte im Hintergrund aller übrigen leuchtenden
Objekte vorhanden sein, wenn denn die Urknallhypothese der Wirk-
lichkeit entspräche; lebten wir in einem Steady-State-Universum, gäbe
es diese Strahlung nicht. Gamow veröffentlichte seine Vorstellungen
1947. Allerdings konnte eine solche Strahlung zunächst nicht gefun-
den werden, man konnte weiter streiten und vergaß Gamow und seine
Arbeitsgruppe.

Der „Rand‟ des Universums und warum es nachts doch dunkel wird

Unsere Geschichte setzt sich fort Anfang der 1960er-Jahre in den süd-
lich von New York gelegenen Bell Laboratories in Crawford Hill, New
Jersey. Die Bell Labs forschen intensiv an der Entwicklung der Tele-
kommunikation unter anderem für Satellitenübertragung. Hierfür
wurde eine hornförmige Radioantenne mit einer sechs Meter großen
Öffnung gebaut und die Physiker und Astronomen Arno Penzias
(*1933) und Robert Wilson (*1936) eingestellt. Sie erhielten die Er-
laubnis, neben der Forschung in Sachen Telekommunikation die An-
tenne auch für astronomische Durchmusterungen zu benutzen. Hier-
für mussten sie ihr Instrument genauestens kennenlernen und opti-
mieren. Das bedeutet bei Radioantennen, wie auch der Laie nachvoll-
ziehen kann, das durch störende Radiowellen verschiedenster Her-

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

170

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kunft verursachte Rauschen zu minimieren. Hierbei entwickelten sie
einen bis dahin ungekannten Ehrgeiz. Um die Störgeräusche zu mini-
mieren, sorgten sie für die sorgfältigste Isolierung der Elektronik des
Gerätes, suchten das Gelände nach Störquellen ab, justierten das Gerät
optimal und konnten so den Empfang optimieren. Allerdings blieb
trotz monatelanger Arbeit ein ärgerliches Restrauschen, das ihren Ehr-
geiz anstachelte. Sie verjagten sogar eine Taube, die sich in einer Ni-
sche der Hornantenne niedergelassen hatte und putzten ihr Gerät aufs
Feinste. Ob sie wollten oder nicht – es blieb ein unerklärliches Restrau-
schen, das aus allen Richtungen zu kommen schien. Frustriert mussten
sie sich mit diesem Ergebnis abfinden und erwähnten ihn am Ende
einer längeren wissenschaftlichen Abhandlung über ihre Antenne.

Nun forschte in der nahe gelegenen Princeton-Universität der
Physiker und Astrophysiker Robert H. Dicke mit James Peebles u. a. in
Sachen Urknallhypothese, und sie kamen, wie schon zwanzig Jahre
vorher die Arbeitsgruppe um Gamow, zu der Annahme, dass es eine
Reststrahlung als Hintergrundstrahlung geben müsste, die im Radio-
wellenbereich beobachtbar wäre. Er war dabei, einen Detektor zu kon-
struieren, um die Strahlung nachzuweisen. Durch Zufall erfuhr Penzi-
as von diesen Berechnungen und es fiel ihm wie Schuppen von den
Augen: Genau diese Hintergrundstrahlung war die Ursache ihres uner-
findlichen Restrauschens. Kein Wunder, dass es aus allen Himmels-
richtungen kam. Penzias rief Dickes an und teilte ihm mit, dass die
von ihm postulierte Hintergrundstrahlung schon entdeckt sei. Dieser
soll den Hörer aufgelegt und sich an seine Leute gewandt haben mit
dem Ausruf „Jungs, man hat uns ausgestochen!‟

Die Entdeckung der Hintergrundstrahlung gilt als einer der wich-
tigsten Beweise für die Urknallhypothese. 1989 bis 1993 wurde ein ei-
gener Satellit, COBE (Cosmic Background Explorer), gestartet, um die
Hintergrundstrahlung exakt zu vermessen. Auch ihr Charakter, die re-
lativ gleichmäßige Verteilung, die nur geringen Intensitätsschwankun-
gen in einer aus der Urknallhypothese vorhergesagten Größenordnung,
entsprachen den Erwartungen. Diese und noch viele weitere Beobach-
tungen machten inzwischen aus der Urknallhypothese eine Urknall-
theorie, worunter ein Naturwissenschaftler einen weitgehend bewähr-
ten und vielfach bestätigten Erklärungszusammenhang versteht.

Der „Rand‟ des Universums und warum es nachts doch dunkel wird

171

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Wie müssen wir uns aus heutiger Sicht das von uns beobachtbare
Universum vorstellen? Wir können mehrere „Sichttiefen‟ beim Blick
in den Himmel unterscheiden:
– Zunächst können wir mit unbewaffnetem Auge neben Sonne,

Mond und den Planeten etwa sechstausend bis achttausend Sterne
ausmachen, die sich in einem Umkreis von mehreren Hundert
Lichtjahren befinden. Als schwaches Lichtband sehen wir einige
Millionen Sterne, die unserer Milchstraße angehören. Zudem er-
kennen wir als schwachen Nebelfleck die Andromeda-Galaxie und
einige Zwerggalaxien.

– Mit Teleskopen lässt sich die Milchstraße in viele Milliarden Sterne
auflösen. Sie hat einen Durchmesser von etwa 100.000 Lichtjahren
und eine Dicke von 3000 bis 15.000 Lichtjahren. Schauen wir aus
der Ebene der Milchstraße heraus, können wir weitere Galaxien
ausmachen.

– Die Erkundung ferner Galaxien ergibt den Befund, dass wir etwa
ebenso viele Galaxien ausfindig machen können, wie wir Sterne in
unserer Milchstraße zählen. Je weiter die beobachtbaren Galaxien
von uns entfernt sind, desto tiefer blicken wir in die Vergangenheit
des Universums. Die entferntesten beobachteten Galaxien sind
über 13.000 Millionen Lichtjahre entfernt und werden von uns in
einem Entwicklungsstadium gesehen, das ebenso fern in der Ver-
gangenheit liegt, wie die Galaxie von uns entfernt war, als sie ihr
Licht abstrahlte.

– Unser „Blick‟ verliert sich aber nicht im Unendlichen. Vielmehr
beobachten wir in allen Richtungen einen „Rand‟, einen Vorhang
aus einer schwachen Strahlung, die in dem Moment ausgesendet
wurde, als das Universum durchsichtig wurde. Dahinter können
wir optisch nichts erkennen.

Doch Vorsicht: Müsste es nach dieser Vorstellung nicht nachts taghell
sein? Trifft doch von allen Seiten Strahlung bei uns ein? Wenn nicht
die der Sterne und Galaxien, so doch die Hintergrundstrahlung! Arno
Penzin brachte es folgendermaßen auf den Punkt:

„Wenn sie heute Abend ausgehen und den Hut abnehmen, wird ihr Kopf ein
wenig vom Big Bang erwärmt. Wenn sie einen sehr guten UKW-Empfänger
haben und ihn irgendwo zwischen den Stationen einstellen, dann hören sie

„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie

172

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


dieses Sch-sch-sch. […] Von dem Geräusch stammt etwa ein halbes Prozent
aus einer Milliarden Jahre entfernten Vergangenheit.‟102

„Ein wenig erwärmt‟? Immerhin war das Universum damals 3000 K
heiß, ähnlich den „roten Riesen‟ wie Beteigeuze im Orion. Eigentlich
müsste also der ganze Himmel in einem Rot leuchten wie eben dieser
Stern. Und dies wäre auch der Fall, wenn sich das Universum nicht seit
dieser Zeit ausgedehnt hätte, und zwar etwas über den Faktor 1000.
Die Strahlung vom Öffnen des Vorhanges hat sich um ebendiesen Fak-
tor gedehnt, man könnte auch sagen abgekühlt. Sie entspricht nur
noch etwa der Strahlung eines Körpers mit 3 K (= - 270 °C). Die
nächtliche Dunkelheit verdanken wir also auch der Tatsache, dass sich
das Universum ausdehnt.

Ein weiterer wichtiger Grund ist die Tatsache, dass der Kosmos so
ungeheuer leer ist. Damit schieben sich nur sehr wenige Sterne zwi-
schen uns als Beobachter und dem Vorhang der Hintergrundstrahlung.

Und nicht zuletzt: Sterne gehören nicht einer Sphäre des Ewigen
an. Auch sie haben eine Biografie. Sie entstehen und vergehen, werden
geboren und fristen ein mehr oder weniger langes Dasein und enden
mitunter in unvorstellbaren Katastrophen, den Supernovae. Sie sind al-
so endlich, wie alles endlich ist, was wir aus der irdischen Natur ken-
nen. Der Himmel, der Kosmos und die Erde unterliegen den gleichen
Gesetzen, sind Teil der gleichen Welt, in die auch wir Menschen einge-
bunden sind.

Sind wir allein im Universum? – Das
kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

Sind wir allein im Universum?

Die Frage nach unsresgleichen im All kann auf sehr Unterschiedliches
zielen. Am weitesten gefasst meint die Frage, ob unsere Erde der einzi-
ge Ort im Universum ist, der Leben beherbergt. Ist im Kosmos mit sei-
nen Abermilliarden Sternen, Gesteins- oder Gasplaneten, Monden

Sind wir allein im Universum?

173

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


und anderen Himmelskörpern nur die Erde belebt und gibt es ansons-
ten nur ein reichhaltiges, manchmal dramatisches, zumeist aber ein-
förmiges physikalisch-chemisches Geschehen ohne Lebensformen
gleich welcher Art? Das Universum – eine gigantische Wüste mit der
Erde als einziger Oase? Oder gibt es hier und dort auch andere Him-
melskörper, auf denen biologische Formen entstanden sind? Wenn ja,
hat dies eher selten stattgefunden? Oder gehört Leben gar zur kosmo-
logischen Normalität, d. h., wo Leben möglich ist, entsteht es auch?
Gibt es darüber hinaus Lebensformen, die sich wie wir Gedanken da-
rüber machen, ob es ihresgleichen gibt? Gibt es also Evolutionslinien
auf anderen Himmelskörpern, die so weit gediehen sind, dass eine kul-
turelle Evolution eingesetzt hat, die womöglich für uns unvorstellbar
weiter fortgeschritten ist, als dies bisher auf der Erde der Fall ist?

Nachdem die Erde der zentralen und damit einzigartigen Stellung
im Kosmos beraubt und in die Reihe der sichtbaren Planeten zwischen
Merkur und Saturn aufgenommen wurde, lag der Gedanke nahe, dass
auch die Nachbarplaneten mit Leben, ja vernunftbegabtem Leben be-
völkert seien. So schrieb der damals dreißigjährige Immanuel Kant in
seiner „Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels‟ im
Jahr 1755:

„Indessen sind doch die meisten unter den Planeten gewiss bewohnt, und
die es nicht sind, werden es dereinst werden.‟103
„Bei dem Reichtum der Natur [...] könnte es auch wohl öde und unbewohn-
te Gegenden geben, die nicht auf das genaueste zu dem Zwecke der Natur,
nämlich der Betrachtung vernünftiger Wesen, genutzt würden.‟104

Und Kant versucht vor dem Hintergrund des Wissenshorizontes seiner
Zeit, begründete Mutmaßungen anzustellen, wie es um die – wohlbe-
merkt intelligenten – Bewohner unserer Nachbarplaneten bestellt ist.
Heute ist entschieden, dass wir in unmittelbarer Nachbarschaft keine
weiteren Zivilisationen erwarten können. Die Frage nach der Existenz
einfacher Lebensformen in unserem Sonnensystem allerdings treibt
aktuell große wissenschaftliche Projekte an. Zugleich wissen wir von
der Existenz erdähnlicher Planeten außerhalb unseres Sonnensystems.
Und so hat die Frage nach Leben im Universum zu einer eigenen Wis-
senschaftsdisziplin geführt, der Astrobiologie. Ein Wissenschaftsfeld
ohne Untersuchungsobjekt, könnte man meinen, haben wir doch bis-
her keinen einzigen sicheren Beleg für extraterrestrisches Leben gefun-

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

174

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


den. Und doch ist die Astrobiologie eine seriöse und sehr wichtige Dis-
ziplin, in der sich Naturwissenschaft und Philosophie unmittelbar ver-
binden. Denn durch ihre Ergebnisse und Reflexionen wird nicht nur
die Neugierde des Menschen befriedigt, sondern sie hat eine funda-
mentale Selbstreflexion in Bezug auf die Stellung des Lebens unserer
Erde im Kosmos und der Rolle des Menschen zur Folge.

Was suchen wir, wenn wir nach Leben im Universum fragen?

Natürlich stellen wir uns extraterrestrisches Leben zunächst so vor, wie
wir es von der Erde her gewohnt sind. Im Besonderen E.T.s105,
Extraterrestrische, werden zumeist menschenähnlich dargestellt, allein
die Proportionen ihrer Körper werden zum Vergnügen des Zuschauers
ins Groteske abgeändert. Wie berechtigt ist dies? Könnten nicht Was-
serstoff-Helium-Organismen die Sonne oder wenigstens den Jupiter
bevölkern? Könnten nicht Lebewesen aus Silicium in fantastischen
Welten existieren? Ist Wasser wirklich das einzige Medium, das Leben
möglich macht? Sind wir also Kohlenstoff-Wasser-Chauvinisten, wenn
wir uns Leben erdähnlich als „komplexe Kohlenstoffeinheiten‟ vorstel-
len, die im, am oder mit Wasser ihr Leben organisieren? Astrobiologi-
sche Fragestellungen führen dazu, das allzu Selbstverständliche von
außen, gleichsam aus der Weltraumperspektive, zu betrachten und zu
hinterfragen.

Wie bemerken wir, wenn unsere astrobiologische Suche erfolg-
reich sein sollte? Das Attribut Leben werden wir sicher nicht im Welt-
raum kreisenden Gesteinsbrocken zusprechen, wie den unzähligen As-
teroiden oder Kometen, auch wenn Letztere periodisch zum „Leben‟
erwachen, wenn sie in Sonnennähe kommen und ihren Kometen-
schweif entwickeln. Seit uns klar ist, dass ihr Dasein physikalischen
Gesetzmäßigkeiten folgt, werden Kometen nicht mehr als „göttliche
Botschaften‟ verstanden, sondern in ihrer natürlichen Schönheit be-
wundert. Auch Gesteinsplaneten wie der Merkur, auf dem – abgesehen
vom langsamen Wechsel zwischen Tageshitze und Nachtkälte und ge-
legentlichen Meteoriteneinschlägen – wenig geschieht, sind tot. Ge-
nauso wie Planeten mit einer heftigeren physikalischen Dynamik. Man
denke an Jupiter mit seinem roten Fleck, der von einem gewaltigen Or-

Was suchen wir, wenn wir nach Leben im Universum fragen?

175

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kan herrührt, oder seinem Mond Io, der einen extremen Vulkanismus
aufweist. Ebenso wenig sprechen wir in Bezug auf die geologischen
Prozesse der Erde von Leben, die neben ihrem atmosphärischen Ge-
schehen durch ihre plattentektonische Dynamik ausgezeichnet ist und
damit auch ohne ihre belebten Passagiere eine bewegte geologische
Geschichte und Gegenwart aufweist.

Der dramatische Sprung von „toter Materie‟ zum Reich des Le-
bens kommt ganz unscheinbar daher: Hier bekommen Steine krustige
Überzüge, dort wird der Bachgrund durch eine Schleimschicht glit-
schig. Im Sumpf entwickeln sich Gase, andernorts verfärbt sich Wasser.
Die Täter bleiben dem Auge meist unsichtbar. Prokaryotisches Leben,
Bakterien, Blaualgen oder Archaebakterien verbergen sich hinter die-
sen Phänomenen. Bis heute stellen sie einen wesentlichen Teil der be-
lebten Materie unseres Planeten. Sie sind von ihrer Gestalt her einför-
miger als andere Lebensformen, sind aber vielfach die wahren Stoff-
wechselspezialisten. Viele kommen mit sehr extremen Lebensbedin-
gungen aus: mit Temperaturen um den Siedepunkt des Wassers, aber
auch unter seinem Gefrierpunkt, mit hohem Salzgehalt und extremer
Trockenheit; sie kommen mit giftigen Substanzen zurecht oder mit ra-
dioaktiver Belastung, sie können in Gesteinsklüften genauso leben wie
in der höheren Atmosphäre.

So klein und einfach Bakterien organisiert sind, sie machen uns
deutlich, was Leben eigentlich ist: Sie bestehen aus hochkomplexen
Molekülen, die sie selbst immer wieder aufbauen und vor Abbau
schützen müssen. Sie organisieren und steuern ihre eigene (Bio-)Che-
mie selbst. Trotz des ständigen Auf- und Abbaus der eigenen Moleküle
sind sie sich zu jedem Zeitpunkt selbst ähnlich. Um dies leisten zu
können, grenzen sie sich durch eine Membran, nicht selten zudem
durch eine Zellwand, von der Umgebung ab. Sie bauen ein Innenmi-
lieu gegenüber den chemischen Bedingungen der Umgebung auf, d. h.,
sie sind zellulär organisiert. Gleichzeitig sind sie aber nicht abgeschlos-
sen von ihrem Lebensraum. Sie können es nicht sein, da zum Erhalt
ihrer eigenen inneren Ordnung Energie benötigt wird, viel Energie. So
kann Leben nur in einem ständigen Energiedurchfluss entstehen und
bestehen. Neben der Wärme, die aus dem Erdinneren kommt, stammt
die Energie für das Leben auf der Erde heute praktisch ausschließlich
von der Sonne. Lebewesen sind demnach molekular hochkomplexe,

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

176

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


umweltoffene Systeme, die ein biochemisches Innenmilieu gegenüber
ihrer Umgebung aufrechterhalten. Hierbei zeigen sie eine Zeitgestalt:
Im einfachsten Fall wachsen ihre Zellen, bis sie eine gewisse Größe er-
reicht haben und nach einer Teilung ihrer selbst in zwei Tochterzellen
weiterleben. Hierdurch vermehren sie sich selbst und ersetzten diejeni-
gen Zelllinien, die aufgrund widriger Umstände ihre Existenz nicht ha-
ben behaupten können. Damit gehören zum Leben sowohl der Tod als
auch die Fortpflanzung. Die komplexe Selbstorganisation der Zellen
bringt es mit sich, dass sie sich nicht immer exakt identisch kopieren.
Sie verändern sich ständig und müssen sich in ihrem veränderten Da-
sein den Umweltbedingungen stellen. Die Konkurrenz, in der sie hier-
bei mit ihresgleichen stehen, bringt es mit sich, dass sich die eine Form
besser, die andere schlechter behaupten kann: Damit ist auch ein bio-
logisch evolutiver Wandel der Lebewesen für Leben konstitutiv.

Stellen wir uns extraterrestrisches Leben vor, so zunächst sicher
nicht „belebten Schleim‟, sondern makroskopisch sichtbare Lebensfor-
men. Prokaryotische Zellen sind zu einfach organisiert, um Mehrzeller
bilden zu können. Hierfür waren zwei Evolutionsschritte nötig: zum
einen der Schritt von der pro- zur eukaryotischen Zelle durch Endo-
symbiose106. Letztere haben sich im Zuge der Evolution zu Kolonien
zusammengeschlossen und später durch Arbeitsteilung übergeordnete
vielzellige Organismen mit verschiedenen Geweben und Organen ge-
bildet. Die Welt der Pflanzen, Pilze und Tiere bis hin zum Menschen
ist hieraus entstanden, und allesamt bevölkern wir heute unseren Pla-
neten.

E.T. zeichnet sich aber nicht nur dadurch aus, dass er lebt, sondern
vor allem dadurch, dass er über Bewusstsein verfügt. Wer Elefanten,
Hunde oder Krähen beobachtet, wird wohl nicht umhinkommen an-
zunehmen, dass diese über Bewusstsein verfügen. Wie es sich aber
„anfühlt, eine Fledermaus zu sein‟107, wird sich uns nie erschließen. So
viel wir auch wissen über die „neuronalen Korrelate […] des Bewusst-
seins‟, so muss man ehrlicherweise zugeben, dass sich das Bewusstsein
der naturwissenschaftlichen Erklärung noch weitgehend entzieht.108
In der Form, nach der die Astrobiologie fragt, steht es aber in Zusam-
menhang mit komplexen, der Informationsverarbeitung dienenden
Gewebestrukturen.

Was suchen wir, wenn wir nach Leben im Universum fragen?

177

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Doch E.T. wird erst richtig interessant, wenn er nicht nur einem
Tier gleich sein Leben lebt, sondern wenn der Funke kultureller Evolu-
tion gezündet hat und extraterrestrische Zivilisationen entstanden
sind. Mehr noch, wenn diese auch Technologien entwickelt haben, mit
denen sie sich dem Weltraum mitteilen.

Biochemie des Lebens oder: Sind wir Kohlenstoff-Wasser-Chauvinisten?

Beim „Abenteuer Naturwissenschaft‟ war und ist man nie vor Überra-
schungen sicher. Daher scheint es zunächst vermessen, wenn man be-
haupten möchte, extraterrestrische Lebensformen oder gar Spezies, die
auf fernen Himmelskörpern Zivilisationen hervorbringen, seien wie
wir komplexe Kohlenstoffgebilde in wässrigem Milieu. Geht man da-
von aus, dass die Naturgesetze überall in unserem Universum Gültig-
keit haben – und das ist hinreichend abgesichert –, so lässt sich aber
seriös vermuten, dass komplexeres Leben an eine Kohlenstoffchemie
in wässriger Lösung gebunden ist.

Eine wesentliche Eigenschaft des Lebens ist, größere chemische
Verbindungen aufzubauen. Diese sind im energiereichen Gaszustand
wenig beständig. Eine komplexe gasförmige Biochemie auf fernen Pla-
neten ist deshalb wenig wahrscheinlich. Umgekehrt sind Stoffe im fes-
ten Aggregatzustand zu unbeweglich, um einen lebendigen Stoffwech-
sel zu ermöglichen. Somit wird sich Leben im mehr oder weniger flüs-
sigen Zustand abspielen.

Unter den Bedingungen im offenen Weltall haben nur kleinere
Moleküle Bestand. Hierunter gibt es einige wenige Stoffe, die auf Him-
melskörpern im flüssigen Zustand vorkommen.109 Eine Überraschung
stellte hierbei der Saturnmond Titan dar, der 1655 vom niederländi-
schen Astronomen Huygens entdeckt wurde. 2005 gelang es, die Sonde
Huygens auf Titan zu landen und Messdaten, Fotos, ja sogar „Windge-
räusche‟110 auf der Mondoberfläche aufzunehmen. Titan ist größer als
der Planet Merkur und dem äußeren Bild nach der Erde nicht ganz
unähnlich: Eine dichte, überwiegend aus Stickstoff bestehende Atmo-
sphäre, Gebirge, Regen, Flüsse und Seen prägen sein Bild. Durch die
große Entfernung des Saturns von der Sonne hat er allerdings nur sehr
geringe Temperaturen (um – 175 °C). Damit können die Seen nicht

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

178

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


aus flüssigem Wasser bestehen. Es handelt sich um Methan-Seen. Me-
than (CH4) ist bei Temperaturen zwischen – 182 °C und – 161 °C flüs-
sig. Das Titangestein besteht aus Wassereis und Methanhydrat. Sehr
einfaches, methanbasiertes Leben wäre hier wohl möglich, für komple-
xere Lebensformen ist es allerdings einfach zu kalt: Gemäß der RGT-
Regel111 sinkt die Stoffwechselaktivität mit der Temperatur drastisch.

Auch Wasserstoff kann unter Atmosphärendruck flüssig vorliegen,
allerdings bei noch tieferen Temperaturen von – 256 °C bis – 253 °C.
Damit ist der Temperaturbereich, in dem Wasserstoff flüssig ist, nicht
nur sehr kalt, sondern auch sehr schmal: Für Wasser umfasst dieser
Bereich zwischen Gefrieren und Verdampfen bekanntlich 100 °C!

Eine ähnlich hohe Temperaturspanne, zudem in einem moderaten
Temperaturbereich zwischen – 83 °C und + 20 °C, weist Fluorwasser-
stoff (HF) auf. Allerdings ist die Menge an Fluor im Universum erheb-
lich geringer als die an Kohlenstoff oder gar Sauerstoff und Wasser-
stoff, was ein im Fluorwasserstoff schwimmendes Leben zwar nicht
unmöglich, aber doch unwahrscheinlicher macht. Auf Ammoniak
(NH3) sei noch eingegangen: Es ist zwischen – 78 °C und – 34 °C flüs-
sig und stellt das vierthäufigste Molekül im Universum dar: Keine
schlechten Voraussetzungen für einen Träger des Lebens. Allerdings
hat er gegenüber Wasser zwei sehr wesentliche Nachteile. Zum einen
ist seine „Dielektrizitätskonstante‟ erheblich geringer als die von Was-
ser (25 gegenüber 80). Damit wird die Abschirmkraft des Lösungsmit-
tels für entgegengesetzt geladene Ionen gegen die elektrostatische An-
ziehungskraft angegeben: Anionen und Kationen ziehen sich im Was-
ser nur 1/80-, im Ammoniak 1/25-mal so stark an wie ohne diese Lö-
sungsmittel. Damit stehen Ionen im Wasser für biochemische Reaktio-
nen viel besser zur Verfügung, als dies in Ammoniak möglich ist.

Ein weiterer sehr wesentlicher Vorteil des Wassers als Lösungsmit-
tel des Lebens besteht darin, dass es die einzige Flüssigkeit ist, die sich
unter unseren Umweltbedingungen beim Gefrieren ausdehnt und da-
mit als „Eis‟ auf der Flüssigkeitsoberfläche schwimmt. Damit bleiben
in kälteren Zeiten die Gewässertiefen flüssig. Ammoniak sinkt aber ge-
froren auf den Gewässergrund. In wärmeren Zeiten muss ein Ammo-
niakeiskörper von oben aufgetaut werden. Das schränkt die Zeit
enorm ein, die Lebensprozessen in Eiskörpern zur Verfügung stehen.

Biochemie des Lebens oder: Sind wir Kohlenstoff-Wasser-Chauvinisten?

179

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Somit ist deutlich: Wenn auch andere Flüssigkeiten als Lebensträ-
ger im Universum nicht ausgeschlossen werden können, so ist Wasser
hierfür doch ideal geeignet. Zudem besteht es aus den im Kosmos am
häufigsten vorkommenden Elementen. Dies ist zum einen Wasserstoff,
der schon beim Urknall entstanden ist und bis heute das bei Weitem
häufigste und ursprünglichste chemische Element darstellt, und zwei-
tens Sauerstoff, der nach Helium das dritthäufigste Element ist (Abbil-
dung 42).

Letzteres rührt daher, dass es in der Spätphase einer Sternbiografie
beim sogenannten „Heliumbrennen‟ entsteht. Während der längsten
Zeit ihres Daseins erzeugen Sterne ihre Energie beim sogenannten
„Wasserstoffbrennen‟ durch Fusion von Wasserstoff zu Helium. Ist der
Wasserstoff verbraucht, beginnt das „Heliumbrennen‟, bei dem Heli-

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

180

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


umkerne über Kohlenstoff zu Sauerstoff fusioniert werden. Entspre-
chend den Energiebarrieren bei der Kernfusion entstehen hierbei rela-
tiv viel Kohlenstoff- und noch mehr Sauerstoffkerne. Alle weiteren
Elemente entstehen in späteren, energiereicheren und kurzlebigeren
Phasen der Sternexistenz, manche sogar erst bei Supernova-Ereignis-
sen. Entsprechend seltener sind sie im interstellaren Raum. Damit ist
Wasser der Favorit als Lösungsmittel des Lebens.

Und Kohlenstoff? Er gehört zwar nach dem Sauerstoff zu den häu-
figsten Elementen im Universum, allerdings tritt seine Häufigkeit in
der Kruste unseres Gesteinsplaneten Erde deutlich hinter den häufigen
Elementen112, wie Sauerstoff, Silicium, Aluminium, Eisen, Calcium,
Natrium, Magnesium und Kalium, zurück. Er findet sich anorganisch
vor allem im Carbonatgestein (Kalkgestein und Dolomit) bzw. als Dia-
mant oder Graphit und nicht zuletzt als CO2 in der Atmosphäre. Men-
genmäßig gering, kommen einfachere Kohlenstoffverbindungen, wie
z. B. einige Aminosäuren, in der Kometensubstanz vor. Trotzdem ist
der Kohlenstoff das Element, das molekular komplexes Leben erst
möglich macht. Warum?113

Zunächst sei an die Edelgasregel der Chemie erinnert, wonach die
Edelgaskonfiguration z. B. der Edelgase Helium und Neon so stabil
sind, dass diese keine chemischen Reaktionen mehr eingehen. Alle an-
deren Elemente „sind bestrebt‟, eine Edelgaskonfiguration herzustel-
len, wobei sie entweder durch Elektronenaufnahme bzw. -abgabe zu
Ionen werden oder Elektronen mit anderen Atomen teilen und dabei
sogenannte kovalente Bindungen aufbauen. Der Kohlenstoff steht nun
genau zwischen den Edelgasen Helium, von dem ihn Bor, Beryllium
und Lithium trennen, und Neon, vor dem Stickstoff, Sauerstoff und
Fluor kommen. Er benötigt daher vier Bindungen und damit bis zu
vier Reaktionspartner. Sein großer Vorteil ist, dass er sich selbst Reak-
tionspartner sein und dabei sehr lange Kohlenstoff-Molekülketten bil-
den kann, und das auch mit Zweifach- und Dreifach-Bindungen oder
Ringstrukturen. Diese sind einerseits stabil genug, um einen ausrei-
chenden Bestand zu haben, andererseits auch nicht zu stabil, sodass sie
mit moderater Energie und unter Zuhilfenahme biologischer Katalysa-
toren, den Enzymen, in vielfältigster Weise aufgespalten und neu ver-
knüpft werden können. Damit sind dem „Einfallsreichtum‟ organisier-
ter Molekülstrukturen keine Grenzen gesetzt.

Biochemie des Lebens oder: Sind wir Kohlenstoff-Wasser-Chauvinisten?

181

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Nach außen hin sind Kohlenstoffketten, die mit Wasserstoff ver-
knüpft sind, elektrisch neutral, unpolar, wie man sagt. Sie sind dann
nicht mehr wasserlöslich, also hydrophob. Hierzu gehören Öle und
Fette, also zwischen 0 °C und 100 °C mehr oder weniger flüssige Stoffe,
die aber nicht oder nur bedingt wasserlöslich sind. Durch den Einbau
von Sauerstoff oder Stickstoff in die Kohlenstoffketten aber verschie-
ben sich die Ladungsverhältnisse in den Kohlenstoffketten und sie
werden teilweise oder ganz polar, also wasserlöslich oder hydrophil. Es
ist auch möglich, dass Teile eines Kohlenstoffmoleküls polar und ande-
re unpolar zu sind, je nachdem, wo Sauerstoff oder Stickstoff eingebaut
wird. Dieses Spiel mit der Wasserlöslichkeit ist ganz entscheidend
wichtig zur Herausbildung belebter Strukturen: Es können Biomem-
brane entstehen, die spezielle Reaktionsräume abgrenzen, es können
wasserlösliche von fettlöslichen Stoffen getrennt werden, sprich, es ist
möglich, im flüssigen Zustand komplexe und dynamische Strukturen
zu schaffen, ohne dass diese erstarren oder sich verflüchtigen. Dies
lässt den Kohlenstoff zu einem Favoriten für die Chemie des Lebens
werden.

Auch Silicium kann Ketten mit sich selbst bilden, steht es doch in
der selben Gruppe des Periodensystems gleich unter dem Kohlenstoff.
Und tatsächlich, siliciumbasiertes Leben ist nicht auszuschließen. Al-
lerdings ist es fragwürdig, ob diese Lebensformen, sollte es sie geben,
die gleiche Komplexität erreichen könnten, wie kohlenstoffbasiertes
Leben. Denn Silicium hat durch seine viel größere Elektronenhülle den
Nachteil, dass seine Mehrfachbindungen wenig stabil sind. Das grenzt
die Vielseitigkeit eines Silicium-Lebens erheblich ein. Umso stabiler ist
allerdings sein Oxidationsprodukt, das SiO2, das allgemein als Quarz,
Bergkristall oder Sand bekannt ist. Stabiler vor allem im Verhältnis zu
seinen reduzierten Verbindungen, wie beispielsweise SiH4, das bei An-
wesenheit von Sauerstoff schnell reagiert. Das sieht beim Kohlenstoff
schon anders aus: CH4 reagiert in der Atmosphäre erst über Jahrzehnte
zu CO2 (leider, denn es ist ein starkes Treibhausgas). Zudem ist CO2
bekanntlich gasförmig und steht so der Wiederaufnahme in den leben-
digen Kohlenstoffkreislauf sicher einfacher zur Verfügung, als dies mit
Quarzsand der Fall wäre. Man sieht: Silicium-Leben hätte einige
Schwierigkeiten zu meistern. Für Leben, das sich in komplexere Höhen
aufschwingt, ist die Kombination aus Wasser- und Kohlenstoffchemie

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

182

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


erheblich naheliegender: Wir sind also keine Kohlenstoff-Wasser-
Chauvinisten, wenn wir uns extraterrestrisches Leben zumindest in
dieser Hinsicht als uns ähnlich vorstellen. Vielleicht werden wir durch
die Entdeckung entsprechender Lebensformen eines Besseren belehrt.

Ein Wesentliches sei aber noch bedacht: Leben benötigt Energie,
viel Energie. Nicht zu Unrecht denken wir an die Sonne. Aber das ist
letztlich nicht so zwingend, wie es scheinen mag. Auch aus dem Inne-
ren des Himmelskörpers können genügend Energiemengen zur Verfü-
gung stehen. So gibt es auch auf der Erde entlang der Rift-Valleys an
heißen Schwefelquellen ganze Lebensgemeinschaften, an deren Basis
Schwefelbakterien stehen, die ihre Energie aus der Oxidation von
Schwefelwasserstoff entnehmen. Man kennt ähnliche Lebensgemein-
schaften auch unter kilometerdickem Eis, zum Beispiel am Vatnajökull
in Island in Seen, die von Vulkanen flüssig gehalten werden. Ähnliche
Bedingungen herrschen auch auf dem Jupitermond Europa, einem Eis-
mond mit einer aufgrund des Sonnenabstandes sehr tiefen mittleren
Oberflächentemperatur von – 150 °C. Unter einer mächtigen Eis-
schicht vermutet man einen ebenfalls Kilometer mächtigen Ozean.
Dieser Mond ist einer der Hoffnungsträger für extraterrestrisches Le-
ben in unserem Sonnensystem und dementsprechend werden schon
Europa-Missionen geplant, die dies erkunden sollen. Eines ist aber
schon jetzt klar: Auch ohne oder mit nur geringem Energieeintrag
durch Sterne sind Oasen des Lebens im Universum denkbar.

Das kopernikanische Prinzip

Im christlich-geozentrischen Weltbild lebte der Mensch an einem ein-
maligen Ort im Kosmos. Zwar war es ein Ort größter Gottesferne, eine
Welt der Vergänglichkeit und des Leides, ein Schauplatz, auf dem sich
das ewige Schicksal eines jeden entscheidet: also keinesfalls ein Para-
dies. Aber dennoch war man sich durch die zentrale Lage im kosmi-
schen Geschehen sicher, dass sich buchstäblich alles um die Erde und
– als Krönung der Schöpfung – um den Menschen und seine Heilsge-
schichte dreht. Ohne sich der Konsequenzen seines Eingriffes in vol-
lem Umfang bewusst zu sein, rückte Kopernikus diese unsere Erde aus
dem Mittelpunkt und reihte sie als eine unter mehreren in den Status

Das kopernikanische Prinzip

183

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


der Planeten ein, die um die Sonne kreisen. Damit lag der Gedanke
nahe, dass es im Kosmos auch andere lebensfreundliche Welten und
vernunftbegabte „Menschen‟ gibt. Ein Gedanke, der nach Kopernikus
von vielen als naheliegend angesehen wurde. Neben Kant spekulierte
auch Giordano Bruno schon in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhun-
derts darüber, dass das Weltall unendlich sei und von ebenfalls unend-
lich vielen Lebewesen bevölkert werde. Anfang des 19. Jahrhunderts
publizierte gar der deutsche Astronom Franz Gruithuisen, er habe im
Fernrohr Beweise für eine Mondzivilisation entdeckt.114

Mit dem heliozentrischen Weltbild war man sich immer noch si-
cher, nahe am Zentrum des Universums zu leben. Doch auch dieses
Lebensgefühl sollte nicht lange anhalten. Die Sonne ist nach heutigem
Wissen nur ein Stern unter Milliarden anderen in unserer Milchstraße
und ebenso wenig das Zentrum des Universums wie vorher die Erde.
Inzwischen wissen wir, dass unser Weltall von vielen Milliarden Gala-
xien bevölkert ist und kein Zentrum hat. Unser Ort auf der Erde hat in
Bezug auf das ganze Universum keine herausragende Position. Der As-
tronom Hermann Bondi, der an der Steady-State-Hypothese mitgear-
beitet hatte, prägte in den 1960er-Jahren für diesen Paradigmenwech-
sel den Ausdruck „kopernikanisches Prinzip‟, das besagt, dass der
Mensch als Beobachter keinen besonderen Platz im Universum ein-
nimmt.

Man kann das kopernikanische Prinzip auch enger fassen und an-
titeleologisch formulieren, indem man darauf verweist, dass der Kos-
mos ist nicht speziell auf den Menschen hin zugeschnitten sei. Des
Menschen Lebensraum, unsere Erde, nimmt einen zufälligen Platz im
Universum ein, der zwar geeignet ist, Leben zu ermöglichen, aber
nicht den Eindruck erweckt, er würde die Quintessenz kosmologischer
Evolution darstellen. Das kosmologische Geschehen umfasst im We-
sentlichen Prozesse, die sich selbst genügen und weder Leben noch be-
wusstes Leben zulassen, ja dieses sogar zerstören können. Das Univer-
sum erweckt nicht den Eindruck, dass es darauf angelegt sei, Leben
oder gar bewusstes Leben zu beherbergen. Letzteres ist mehr eine
Randerscheinung auf der kosmologischen Bühne. Was noch Kant in
der oben zitierten Textstelle als Selbstverständlichkeit hinstellte, in der
er von einem „Zweck der Natur‟ spricht, der in „der Betrachtung ver-
nünftiger Wesen‟ bestünde, ist gerade nicht erkennbar. Im Gegenteil,

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

184

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


das Universum hat seine eigene Geschichte, der vernunftbegabte We-
sen bestenfalls eine mehr oder weniger lange Weile zuschauen dürfen,
um dann wieder der Bedeutungslosigkeit anheimzufallen – zumindest,
was kosmologische Dimensionen anbelangt. Weder der Mensch noch
das Leben überhaupt sind Ziel oder Zweck der kosmologischen Evolu-
tion, sondern eine Begleiterscheinung, wenn lebensgünstige Umstände
es zulassen.

Das kopernikanische Prinzip besagt aber auch, dass wir nicht al-
lein im Universum sind. Denn wenn unsere Erde so speziell nicht ist,
muss es viele vergleichbare Orte im Universum geben; vielleicht
schlechter, aber möglicherweise auch besser geeignete. Angesichts der
ungeheuer großen Zahl der Sterne können wir sogar vermuten, dass es
im Universum von Leben und Zivilisationen nur so wimmelt. Daraus
nährt sich die Hoffnung gegenwärtiger Forschung, Hinweise für Leben
auf fernen Planeten zu finden oder gar Signale einer extraterrestri-
schen Intelligenz zu empfangen. Wir wollen wissen, ob wir tatsächlich
kosmologisches Mittelmaß sind und damit einen belebten Planeten
unter vielen, eine Zivilisation unter weiteren darstellen. Oder sind wir,
wenn auch an diesem verlorenen Ort im Universum, einmalig und
einzigartig und von daher zumindest das Zentrum des belebten und
vernunftbegabten Kosmos? Quasi ein Mittelpunkt in der Abgeschie-
denheit? Ein extremer Sonderfall, eine „einsame Erde‟115 im kosmi-
schen Meer.

Die aktuelle astronomische Forschung gibt Anlass, zumindest eini-
ge Aspekte dieser Schlussfolgerungen aus dem kopernikanischen Prin-
zip zu prüfen. Damit steht der Paradigmenwechsel, den Kopernikus
eingeleitet hat, erneut auf dem Prüfstand.

Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall

Man kann auch umgekehrt formulieren: Entspricht das kopernikani-
sche Paradigma der Realität, dann sind wir nicht allein im Universum,
sondern es gibt mit großer Wahrscheinlichkeit noch eine mehr oder
weniger große Anzahl belebter Orte und mehr oder weniger entwi-
ckelte Zivilisationen in unserer Milchstraße und darüber hinaus im ge-
samten Universum. Und wenn dies stimmt, dann können wir uns den

Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall

185

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Gedankengängen des Astrophysikers J. Richard Gott anschließen.116
Er wandte das kopernikanische Prinzip auf die Frage an, wie lange es
Menschen wohl noch gäbe: „Der Ort im Universum, an dem Sie, ver-
ehrter Leser, leben, und der Zeitpunkt Ihrer Geburt sind nur durch die
Tatsache ausgezeichnet, dass Sie ein intelligenter Beobachter sind. Wenn
Sie nichts weiter wissen als das, sollten Sie sich auf den Standpunkt stel-
len, Sie seien aus der Menge aller (vergangenen, gegenwärtigen und
künftigen) Beobachter nach dem Zufallsprinzip ausgewählt worden; Sie
könnten irgendeiner von ihnen sein.‟ Wenn man mehr über uns als Be-
obachter nicht weiß, dann ist die statistische Aussage naheliegend, dass
wir heute sehr wahrscheinlich weder kurz nach Beginn der Existenz
der Menschheit, noch kurz vor deren Ende leben, sondern irgendwo
zwischendrin.

Übertragen wir dieses statistische Argument auf die Lebensge-
schichte unseres Planeten Erde, so können wir berechtigt vermuten,
dass sie wahrscheinlich einen durchschnittlichen Verlauf genommen
hat. Vielleicht über- oder unterdurchschnittlich, aber doch eine Ent-
wicklung, die so oder so ähnlich vielerorts nicht nur möglich ist, son-
dern auch stattfand, findet und finden wird. Es ist hingegen sehr un-
wahrscheinlich, dass gerade wir auf einem Planeten leben, dessen Le-
bensgeschichte durch die Anhäufung unwahrscheinlicher Ereignisse
Wendungen genommen hat und nimmt, die nicht andernorts in ande-
rer, aber im Ergebnis vergleichbarer Weise stattgefunden haben oder
noch stattfinden werden. Kurzum, wir sind zwar im nahen kosmi-
schen Umfeld ein Sonderfall, aber innerhalb unserer Milchstraße oder
gar im Universum insgesamt mit großer Wahrscheinlichkeit Durch-
schnitt.

Das bedeutet aber auch, dass wir die Geschichte unseres Planeten
als Modellfall dafür betrachten können, wie wir uns die Lebensbiogra-
fien anderer möglicher „Erden‟ vorstellen können. Damit haben wir
die Möglichkeit abzuschätzen, wie viele belebte Planeten oder Zivilisa-
tionen in unserer Milchstraße und im Universum insgesamt zu erwar-
ten sind. Dies verbirgt sich hinter dem Umgang mit der sogenannten
„Drake-Gleichung‟, mit der wir unsere Gedanken in für unsere Zwe-
cke veränderter Form spielen lassen wollen.

Doch zunächst müssen wir uns in sehr groben Zügen die „Modell-
Geschichte‟ unseres Planeten samt unserer sich abzeichnenden plane-

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

186

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


taren Zukunft vergegenwärtigen. Diese komplexe und spannende Ge-
schichte kann hier allerdings nur in groben Zügen angedeutet und –
für uns wichtig – zeitlich eingeordnet werden.117

  
Hadaikum: 4500–3800 mya 118, Bildung von Erde und Sonnensys-
tem. Die Geschichte unserer Erde ist verknüpft mit der Geschichte un-
seres Sonnensystems und begann vor etwa 4600 mya aus einem inter-
stellaren Urnebel heraus. Die Geschichte der Erde ist damit wesentlich
jünger als die Geschichte des Universums insgesamt, dessen Beginn
wir vor etwa 13.700 mya einordnen müssen. Dies ist schon deshalb für
einen belebten Planeten notwendige Voraussetzung, weil die Elemente
Kohlenstoff und Sauerstoff sowie alle Elemente, die schwerer sind als
Helium, innerhalb eines, wahrscheinlich sogar zweier Vorläufersterne
erbrütet werden mussten. Dieser Tatbestand wird poetisch gerne so
ausgedrückt, dass wir aus „Sternenstaub‟ bestehen.

Mit dem Zünden der Kernfusion unserer Sonne begann auch die
Planetenentwicklung, indem sich aus dem kosmischen Staub feste Ma-
teriekeime bildeten. Nahe an der Sonne verfestigten sich dabei bei hö-
heren Temperaturen vor allem Metalle und Silikate. Diese „Planeten-
keime‟ fanden sich zunächst durch chemische Wechselwirkungen,
dann zunehmend aufgrund ihrer Gravitation zusammen und wuchsen
zu immer größeren Planetenvorläufern an, die weitere Materie binden
konnten, bis sie zu ihrer heutigen Größe herangewachsen waren. Spä-
ter differenzierte sich die Erde in den schweren Eisen-Nickel-Kern und
den leichteren Silicium-Sauerstoff-Mantel mit der Erdkruste.

Eine wichtige Besonderheit der Erde ist ihr ständiger geologischer
Umbau der Erdkruste im Zuge der Plattentektonik. Mehrmals bildeten
sich große Superkontinente, die anschließend auseinanderbrachen –
zuletzt Pangäa im Erdmittelalter. Es gab geologisch ruhige Phasen,
aber auch Zeiten größerer Gebirgsbildungen. Letztere waren begleitet
von vulkanischer Aktivität mit vermehrtem CO2-Ausstoß. Der da-
durch bedingte Treibhauseffekt führte zu klimatischen Katastrophen,
sorgte insgesamt aber für relativ stabile Klimaverhältnisse. Die Platten-
tektonik lässt sich aus der Größe unseres Gesteinsplaneten, seinem Ab-
stand von der Sonne und seiner Rotationsgeschwindigkeit erklären.119

Die äußeren Planeten entstanden jenseits der „Frostgrenze‟, die
zwischen Mars und Jupiter liegt. Ihnen stand bei ihrer Bildung mehr

Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall

187

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Materie zur Verfügung, da bei den kühlen Temperaturen in Sonnen-
ferne120 auch Wasser (weiter außen auch Ammoniak und Methan)
kondensierte. Sie wurden daher schwerer und konnten so Wasserstoff
und Heliumgas an sich binden. Hierdurch bildeten sich im äußeren
Sonnensystem massehaltige Gasplaneten im Gegensatz zu den inneren
Gesteinsplaneten. Besonders massereich ist der innerste der Gasplane-
ten, Jupiter, ein Glücksfall für die Erde, denn er fängt viele Meteoriten
und Kometen ab, die ansonsten viel häufiger die Erde treffen würden –
mit oftmals katastrophalen Folgen für ihr Leben.

Während der Bildungsphase des Planetensystems und der Zeit, in
dem die Bereiche um die Planetenbahnen von Asteroiden freigeräumt
wurden, gingen immer wieder Meteoritenschauer auf die Erde nieder.
Eine gewaltige Kollision fand schon kurz nach Entstehung der Erde
vor 4500 mya statt. Ein etwa marsgroßer Protoplanet traf die Erde im
Streifflug, zerschellte und verband sich teilweise mit ihr. Ein anderer
Teil wurde aber in die Erdumlaufbahn geworfen und bildete den Erd-
mond.

Die Frühzeit der Erde ging mit einem Abschnitt massiver Meteori-
teneinschläge zu Ende, dem „schweren Bombardement‟. Es wurde
möglicherweise dadurch ausgelöst, dass die Gasplaneten ihre Umlauf-
bahnen auf ihre heutige Position hin veränderten und dabei viele was-
serhaltige Gesteinskörper auf Erdkurs brachten. Ein Großteil des Was-
sers kam auf diese Weise auf die Erde, ein anderer Teil gaste bei vulka-
nischen Aktivitäten aus. Manche dieser Einschläge waren so energie-
reiche Ereignisse, dass Wasser, sollte es schon flüssig vorgelegen haben,
wieder vollständig verdampfte. Diese erste geologische Epoche unseres
Planeten bis 3800 mya nennt man Hadaikum, nach Hades, dem Gott
der Unterwelt. Gegen Ende des Hadaikums war die Erdoberfläche so
weit abgekühlt, dass der Wasserdampf der Atmosphäre endgültig ab-
regnete und Leben auf der Erde möglich wurde.

  
Archaikum: 3800–2500 mya, von der präbiotischen Chemie zu ers-
ten Mikroben. Die nun folgende Zeit markiert den Übergang von
einer präbiotischen Chemie zu ersten echten Zellen, daher der Name
Archaikum, was ‚Zeit des ersten Lebens‛ bedeutet. Spuren von Leben
finden sich schon in den ältesten überkommenen Gesteinen überhaupt.
Nun sind Gesteine, die mehrere Milliarden Jahre überdauert haben,

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

188

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


naturgemäß selten. Man findet sie in sehr alten Kontinentenkernen,
den Kratonen, vor allem in Westaustralien, Westgrönland und Afrika.
In vielen dieser Gesteine finden sich Spuren, die die Existenz von Le-
bewesen bezeugen! Zum Beispiel fand man 3500 mya alte Stromatoli-
then, das sind bis heute vorkommende biogene Sedimentgesteine, in
denen Mikrobenmatten Sedimentpartikel einfangen und charakteris-
tisch geschichtete Gesteinsformen hervorbringen. Obwohl der biogene
Ursprung dieser sehr alten Stromatolithe nicht unangefochten blieb, so
ist er zumindest weitgehend anerkannt.121 Unbestritten biogen sind
Ölschieferfunde in Westaustralien, die man auf 2700 mya datieren
konnte. Ab dort nehmen (mit den häufiger zu findenden Gesteinen
natürlich) eindeutige fossile Lebensspuren erheblich zu. Der „Funke
des Lebens‟ zündete demnach schon sehr früh in der Erdgeschichte
und nach geologischen Maßstäben bemerkenswert schnell.

Voraussetzung hierfür waren allerdings zwei Tatsachen, durch die
sich die Verhältnisse der jungen Erde von der heutigen grundsätzlich
unterschieden. In ihrem berühmten Experiment zeigten die Chemiker
Stanley Miller und H. C. Urey 1953 in Chicago, dass in einer Atmo-
sphäre aus Methan, Ammoniak, Wasserstoff, Kohlenmonoxid und
Wasser unter Einfluss von Energie, wie Wärme und Blitze, eine Viel-
zahl organischer Verbindungen spontan entstehen. Heute ist bekannt,
dass selbst auf Meteoriten unter Einwirkung energiereicher Strahlung
aus Wasser, Methan und Ammoniak verschiedene organische Stoffe
entstehen, darunter auch Aminosäuren.122 Inzwischen kennt man eine
komplexe sogenannte „präbiotische Chemie‟, bei der wesentliche Bau-
steine des Lebens anorganisch entstehen; sie standen damit als „Ursup-
pe‟ der Entstehung des Lebens zur Verfügung.123

Die zweite wesentliche Voraussetzung bestand darin, dass die At-
mosphäre nahezu keinen freien Sauerstoff enthielt. Dies machte es
möglich, dass reduzierte Kohlenstoffverbindungen in der Urzeit der
Erde wesentlich beständiger waren, als dies heute der Fall wäre. So
ging es „nur‟ darum, Orte auf der frühen Erde zu finden, an denen die
Bausteine des Lebens in einem günstigen Milieu so zusammenfinden
konnten, dass die „Zündung des Lebens‟ möglich wurde. Das erklärt
auch, warum dies unter heutigen Bedingungen nicht erneut geschieht–
zumal die meisten organischen Verbindungen heutzutage schnell bio-

Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall

189

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


logische „Liebhaber‟ finden würden, die sie zwecks Energiegewinnung
„fressen‟ würden.

  
Proterozoikum: 2500 mya–550 mya, die Sauerstoff-Metamorphose.
Durch den fehlenden Sauerstoff standen dem Leben in der Frühzeit
viel mehr energiereiche Verbindungen in ihren Lebensräumen zur
Verfügung, als dies heute der Fall ist. Entsprechend entwickelten Stoff-
wechselspezialisten Wege, um die Energie zum Beispiel der Schwefel-
verbindungen zu nutzen, die im Umfeld der Vulkane zur Verfügung
standen. Manche „Energiespezialisten‟ haben bis heute überlebt und
stehen als „chemoautotrophe Organismen‟ an der Basis spezialisierter
Lebensgemeinschaften, wie z. B. in der Tiefsee im Bereich des vulka-
nisch aktiven Rift Valleys.

Doch es lag nahe, das Sonnenlicht als größte zur Verfügung ste-
hende Energiequelle für das Leben zu nutzen. So entwickelte sich die
Fotosynthese, die das energiearme und überall verfügbare Wasser un-
ter Bildung von Sauerstoff spaltet, um aus CO2 den energiereichen
Traubenzucker aufzubauen.

Es gibt viele Hinweise dafür, dass die Fotosynthese schon sehr früh
entstand. Allerdings kam es über Jahrhundertmillionen nicht zur An-
reicherung von O2 in den Ozeanen oder der Atmosphäre. Denn im
sauerstofffreien Ozean waren massig reduzierte Verbindungen gelöst
wie z. B. zweiwertiges Eisen vulkanischen Ursprungs. Der Sauerstoff
aus der Fotosynthese oxidierte das Eisen, das, nun dreiwertig, schwer
lösliche Verbindungen bildete, die sich schichtweise ablagerten. Die
entstehenden Bändereisenerze gehören heute zu den wichtigsten Ei-
senerzen.

Es dauerte fast eine Milliarde Jahre, bis der in der Fotosynthese
entstehende Sauerstoff das reduzierte Eisen und andere reduzierte Ver-
bindungen weitgehend oxidiert hatte. Danach kam es etwa um 2400
mya zu einem schnellen Anstieg der Sauerstoffkonzentration, zunächst
im Meer, dann auch in der Atmosphäre.

Aus heutiger Perspektive mag dies als Glücksfall erscheinen, sei-
nerzeit aber verursachte das „Abfallprodukt Sauerstoff‟ eines der größ-
ten Artensterben der Geschichte des Lebens, denn Sauerstoff ist ex-
trem reaktiv und damit ein gefährliches Zellgift. Nur diejenigen, die

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

190

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


über spezielle Schutzenzyme verfügten, um sich gegen den aggressiven
Sauerstoff zur Wehr zu setzen, konnten das Artensterben überleben.

Manche überlebten nicht nur, sondern sie zogen keinen geringen
Nutzen aus dem aggressiven „Gift‟. So entwickelten sie quasi eine Um-
kehrreaktion der Fotosynthese, die es erlaubte, Zucker, Fette und ande-
re organische Verbindungen zwecks Energiegewinnung zu oxidieren.
Diese sogenannte Zellatmung stellt sehr effektiv Energie für den Zell-
stoffwechsel zur Verfügung und ist damit Voraussetzung für höher or-
ganisiertes Leben.

Eine zweite wesentliche Neuerung verdanken wir dem freien Sau-
erstoff in der Atmosphäre. In der Zeit bis 600 mya reicherte sich nach
und nach Sauerstoff in einer Konzentration in der Atmosphäre an, die
der heutigen entspricht, ja diese zeitweise sogar übertraf. Dabei gelangt
Sauerstoff auch in höhere atmosphärische Schichten, wo er sich unter
Einwirkung energiereicher Strahlung in Ozon umwandelt. Die Ozon-
schicht wiederum absorbiert energiereiche Strahlung aus dem Kosmos
und von der Sonne. Konnte Leben bis dahin nur geschützt durch eini-
ge Meter Wassersäule im Meer existieren, war es nun möglich, auch
die Kontinente und Inseln zu besiedeln, eine Option, die in der Folge
genutzt wurde.

Bakterien, Cyanobakterien und extremophile Archaebakterien ha-
ben bis heute keine mehrzelligen, makroskopisch sichtbaren Organis-
men hervorgebracht. Hierzu waren Evolutionsschritte ausschlagge-
bend, die die einzelnen Fähigkeiten dieser Lebensformen zu höherer
Komplexität zusammenführte. „Endosymbiosen‟ ließen bedeutend
leistungsfähigere Zellen entstehen, die „Eucyten‟. Durch Aufnahme
zellatmender Bakterien, die hierbei zu Mitochondrien wurden, ent-
standen Vorläuferzellen von Pilzen und Tieren. Durch die zusätzliche
Aufnahme von Cyanobakterien entstanden erste Pflanzenzellen. Vor-
aussetzung für die rund 1000-mal größere und durch Zellkomparti-
mente arbeitsteilig gegliederte Zelle war ein effektiver Energiestoff-
wechsel. Es lag nahe, diesen durch „Veratmung‟ komplexer Kohlen-
stoffverbindungen mit Sauerstoff abzudecken. Die Häufigkeit von Sau-
erstoff im Universum macht diese Art effektiven Energiestoffwechsels
auch in fernen belebten Welten wahrscheinlich, wenn es denn zu hö-
heren Lebensformen kommt.

Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall

191

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Eucyten konnten damit folgerichtig erst nach der Sauerstoffanrei-
cherung entstehen. Eucyten waren es auch, die das Prinzip Arbeitstei-
lung nicht nur innerhalb ihrer Zelle, sondern auch mit der Bildung
echter Mehrzeller auf Gewebeebene und später auf Organebene fort-
setzten. Damit entwickelten sich schon gegen Ende des Proterozoi-
kums makroskopisch erkennbare vielzellige Organismen.124

  
Phanerozoikum: 550 mya bis heute, Evolution komplexer makro-
skopischer Lebensformen. Die Erd- und Lebensgeschichte der letzten
rund 550 Millionen Jahre ist im Vergleich zu früheren Zeiten gut be-
legt, da hier die meisten Gesteine entstanden, die unsere Landschaften
prägen. Ebenso entwickelten sich die makroskopisch sichtbaren Tier-,
Pflanzen- und sonstigen Lebensformen, mit denen wir die Lebensge-
meinschaften der heutigen Biosphäre teilen. Das gab dem Erdzeitalter
seinen Namen, Phanerozoikum, das Zeitalter der sichtbaren Lebens-
formen.

Man unterteilt diesen Zeitraum in das Erdaltertum (rund 550 ‒
250 mya), das Erdmittelalter (rund 250 ‒ 65 mya) und die Erdneuzeit
(65 mya bis heute). Im Erdaltertum eroberten zunächst Pflanzen, dann
Wirbellose, gefolgt von Wirbeltieren, die nun bewohnbaren Landle-
bensräume. Geologisch formierte sich der Superkontinent Pangäa, was
zu Phasen intensiver Gebirgsbildung führte. Biogene Sedimente aus
diesen Zeiten ließen die fossilen Energierohstoffe entstehen, die wir
heute in einem Wimpernschlag der Erdgeschichte verbrennen und als
CO2 in die Atmosphäre pumpen, um unseren Energiehunger zu stil-
len. Das Erdmittelalter lebt im kollektiven Bewusstsein als die Zeit der
Dinosaurier, der damals beherrschenden Wirbeltiergruppe. Hier ent-
standen gewaltige Sedimentgesteinsformationen, die vielen heutigen
Landschaften ihr Gesicht geben. In der Erdneuzeit falteten sich die ak-
tuellen Gebirge auf und Vögel, Säugetiere und Blütenpflanzen ent-
wickelten ihr derzeitiges Artenspektrum.

Immer wieder kam es in diesem Zeitraum regional oder global zu
einem katastrophalen Artensterben, das teilweise bis zu 90% der exis-
tierenden Arten verschwinden ließ. Gründe waren planetare Klimaka-
tastrophen, zum Beispiel durch eine schnell steigende Treibhausgas-
konzentration infolge vulkanisch sehr aktiver Zeiten, oder Einschläge
größerer Meteoriten, die beispielsweise das Ende der Dinosaurier ein-

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

192

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


leiteten. Diese Ereignisse hatten ambivalente Auswirkungen auf die
Geschichte des Lebens unseres Planeten: Neben ihrer zweifelfrei zer-
störerischen Seite beförderten sie die Evolution, indem sie Freiräume
schufen, die überlebende Arten für ihre Weiterentwicklung nutzen
konnten. So wären die Säugetiere ohne das Ende der Saurier nicht zu
dem geworden, was sie heute darstellen, und eine technische Zivilisati-
on hätte sich womöglich aus Spezies mit einem Reptilienbauplan ent-
wickelt. Wenn man die Intelligenzleistungen der Vögel, die aus Thero-
poden hervorgegangen sind, berücksichtigt, scheint dies durchaus
möglich.

Aber dazu kam es nicht. Vielmehr spaltete sich die Vorfahrenlinie
des Menschen vor 7 mya von der des uns nächst verwandten Schim-
pansen ab. Unsere Vorfahren entwickelten zunächst den aufrechten
Gang, um in den letzten 2,5 mya ihr Gehirn zu vergrößern – sicher
eine wesentliche Grundlage intelligenter Zivilisationen. Erst vor
0,2 mya erschien aber unsere Spezies auf der Bildfläche, wobei es noch
lange dauerte, bis der Funken kultureller Evolution vor 0,05 mya zün-
dete (Höhlenmalerei), es vor 0,01 mya zur Sesshaftwerdung kam, vor
0,005 mya sich die ersten Hochkulturen entwickelten und vor
0,0005 mya mit der kopernikanischen Wende die Genese unseres heu-
tigen Weltbildes eingeleitet wurde. Erst seit 0,0001 Millionen Jahren ist
unsere Zivilisation technisch so weit fortgeschritten, dass wir uns
durch Radiosignale dem kosmischen Umfeld mitteilen. Die Frage ist,
wie lange wir das noch tun werden.

  
Die Zukunft unseres Planeten und unseres Sonnensystems. Wir se-
hen an dieser Stelle davon ab, dass der Mensch oder eine ihm folgende
kulturtragende Spezies den Lauf der Erdgeschichte tief greifend verän-
dern könnte. Betrachten wir nur die aus den Naturgesetzen zu erwar-
tenden Abläufe in unserem Sonnensystem, so lässt sich folgendes Sze-
nario der irdischen Zukunft skizzieren.

Die gute Nachricht: die Erde wird noch viele Millionen Jahre be-
wohnbar bleiben. Der begrenzende Faktor ist unsere Sonne, deren
Strahlkraft mit nachlassendem Wasserstoffvorrat steigen wird. Berech-
nungen zufolge wird es noch weitere 500 my125 Leben auf dem Land
geben können. Weitere 500126 my wird es ausschließlich im Meer
komplexer organisiertes Leben geben können. Dann allerdings wird es

Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall

193

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


voraussichtlich so heiß, dass das Wasser verdampft und die Erde als to-
ter Planet weiter seine Runden dreht. Später steigt die Temperatur so
sehr, dass auch heute feste Metalle zu schmelzen beginnen. Gegen En-
de ihrer Zeit bläht sich unsere Sonne auf und nimmt die Erde in sich
auf, ehe sie in einer Nova ihre Gashüllen abstreift und als Weißer
Zwerg noch Milliarden Jahre nachglüht. Das Lebensdrama auf der Er-
de wird dann keine materiellen Spuren hinterlassen.

Dem Landleben verbleiben demnach etwa 500 my, dem Leben im
Wasser 1000 my. Auch in dieser Zeit wird es katastrophale Meteoriten-
oder Asteroideneinschläge geben. Es werden Zeiten mit erhöhter vul-
kanischer Aktivität kommen und geotektonisch ruhige Abschnitte. Ge-
waltige Klimaveränderungen werden die Folge sein. Das Leben auf der
Erde wird wie zuvor mit evolutiven Veränderungen antworten und im-
mer neue Lebensformen hervorbringen. Welche Rolle unsere Nachfah-
ren hierbei spielen könnten, werden wir abschließend diskutieren.
Die Erde als Modellfall. Fassen wir zusammen (Abbildung 43).
 Rund 700 my nach dem Beginn der Entwicklung des Sonnen-

systems entstanden in den Meeren der Erde habitable, für Leben geeig-
nete Umweltbedingungen (Hadaikum).  Sehr schnell zündete der
„Funke des Lebens‟ in Form winziger Mikroben. Die Sauerstoff erzeu-
gende Fotosynthese wurde ebenfalls bald erfunden. Es dauerte aller-
dings über 1000 my, bis die Atmosphäre sich mit Sauerstoff anreichern
konnte, wobei reduzierte Verbindungen oxidiert wurden, z. B. Eisen zu
„Rost‟ (Archaikum).  Mit der Anreicherung von Sauerstoff in der
Atmosphäre war die Möglichkeit gegeben, einen effektiven Energie-
stoffwechsel zu entwickeln und in der Folge effizientere Zellen (Tier-
und Pflanzenzellen), die auch Meerzeller bilden konnten. In unserer
Erdgeschichte dauerte dies relativ lang, fast 2000 my (Proterozoikum).
 Nun setzte die Evolution mehrzelliger, komplexer Lebewesen ein,
die die letzten 550 my prägen. Auch Landlebensräume konnten nun
besiedelt werden (Phanerozoikum).  Ebenso rund 500 my stehen
dem Leben auf dem Land, schätzungsweise noch einmal so viel im
Meer zur Verfügung, ehe die habitable Zeit der Erde beendet sein wird.
 Der Mensch mit seinem an historischen Maßstäben orientierten
Zeithorizont existiert nur einen irdisch-kosmischen Wimpernschlag.

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

194

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


  
Sollte sich auch die Zukunft der Erde so abspielen, wie gegenwärtig
prognostiziert, beginnt grob gesagt rund 1000 my nach Entstehung des
Sonnensystems der lebensfreundliche Zeitraum der Erde. Er dauert et-
wa 4500 my an, das ist etwa die Hälfte der Lebensdauer unserer Sonne.
Die längste Zeit sind auf unserer Erde Meeresökosysteme lebens-
freundlich. Nur im letzten Drittel dieser Zeit kann auch das Land für

Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall

195

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


rund 1000 my besiedelt werden. Der Mensch als kulturtragende Spezi-
es taucht erst im letzten Viertel der habitablen Zeit auf, wobei sich
noch erweisen muss, ob er auch über geologische Zeiträume überleben
wird. Damit folgte und folgt die Entwicklung des Lebens auf der Erde
dem Vierschritt: Entstehung – effizienter Energiestoffwechsel – Mehr-
zelligkeit/Landeroberung – kulturtragende Spezies.

Noch kürzer gefasst: Sollte unsere Erde Durchschnitt sein, können
wir postulieren, dass Leben relativ schnell entsteht, wenn die Umwelt-
bedingungen habitabel sind, komplexeres Leben für seine Evolution
deutlich länger benötigt und kulturtragende Spezies erst in der Spät-
oder Reifezeit eines Himmelskörpers zu erwarten sind.127

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das
kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

In der Nähe des kleinen Ortes Green Bank in West Virginia wurde in
den 1950er-Jahren eine funktechnische Ruhezone eingerichtet, die un-
gestörte radioastronomische Forschungen erlaubt. Hier entstand das
Green-Bank-Observatorium. Der 1930 geborene Astrophysiker Frank
Drake organisierte an diesem Ort im November 1961 eine Konferenz
mit dem Anliegen, mit Radioteleskopen nach außerirdischen Intelli-
genzen zu fahnden. Es sollte der Startpunkt des SETI-Programms wer-
den, der Suche nach außerirdischen Zivilisationen. SETI steht hierbei
für „Search for Extraterrestrial Intelligence‟.

Der Gedanke beflügelte die Science-Fiction-Community: „Es gibt
vielleicht vergleichbare, aber faszinierend andere Zivilisationen in den
Weiten das Weltalls‟. Und schon bald sollte das „Raumschiff Enterpri-
se‟ ferne Sonnensysteme erforschen. Science-Fiction aber ist das eine,
wissenschaftliche Forschung etwas ganz anders. So hatte es Drake
nicht leicht mit seinem Anliegen, seriös nach außerirdischen, techni-
schen Intelligenzen zu suchen. Lohnte der Aufwand überhaupt? Gibt
es eine reale Chance, Signale unserer vermeintlichen kosmischen
Nachbarn zu finden? Um zu einer Abschätzung zu kommen, zerlegte
er die Frage nach kontaktbereiten ETIs128 in Teilfragen und formulier-
te eine Formel, die es erlaubt, je nach Einschätzung der einzelnen As-
pekte den möglichen Erfolg von SETI abzuschätzen ‒ mit dem Erfolg,

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

196

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


dass die Tagung von intensiven Diskussionen geprägt war. Heraus kam
die unter seinem Namen berühmt gewordene Drake-Gleichung.129

In den 1960er-Jahren, fast 30 Jahre, bevor das Hubble-Teleskop
seine Arbeit aufnahm und rund zehn Jahre, nachdem Watson und
Crick die Molekularstruktur der DNA entschlüsselt und Miller und
Urey ihr „Ursuppen-Experiment‟ durchgeführt hatten, konnte man
praktisch alle Größen der Drake-Gleichung nur mithilfe von mehr
oder weniger naheliegenden Spekulationen abschätzen. So lagen die
Ergebnisse zwischen einer Zivilisation in unserer Galaxie, deren zehn,
einhundert und den enthusiastischen 4.000.000; man bedenke: Ergeb-
nisse für aktuell kommunikationsbereite Zivilisationen, für die sich
SETI lohnt. Wenn man bedenkt, dass selbst bei einer optimistischen
Schätzung manch Glücksfall vonnöten ist, um im rechten Moment sei-
ne Antenne in die richtige Himmelsgegend zu halten, um ein einge-
hendes Signal nicht zu verpassen, dann mag es nicht verwundern,
wenn aus der nun schon über ein halbes Jahrhundert andauernden Su-
che bisher nicht mehr herausgekommen ist als ein einziges unnatürlich
wirkendes und in seiner Interpretation höchst umstrittenes Signal, das
sogenannte „Wow-Signal‟ vom 15. August 1977.

Ergibt eine Gleichung Sinn, in der man wichtige Faktoren nicht
kennt? Allerdings. Man muss nur anderes von ihr erwarten als bei-
spielsweise von der Gravitationsgleichung, mit der man präzise und
verifizierbare Berechnungen durchführen kann. Die Drake-Gleichung
dient dazu, die Frage nach Leben und Intelligenzen im All in Teilfra-
gen aufzugliedern und dabei die Konsequenzen der letztlich spekulati-
ven Argumente in Bezug auf das kopernikanische Prinzip zu prüfen.
Wir sind seit den 1960er-Jahren um einige Erkenntnisse in Bezug auf
Aufbau und Genese der Sonnensysteme, die Biologie extremophiler
Organismen und grundlegende biochemische Abläufe vorangekom-
men, und unsere Raumfahrt ist dabei, nach möglichem extraterrestri-
schen Leben auf dem Mars zu suchen. Die Ergebnisse dieser For-
schung schlagen sich unmittelbar in der Einschätzung der „Drake-
Faktoren‟ nieder. Damit stellt sie ein Mittel dar, das kopernikanische
Prinzip „auf den Prüfstein‟ zu legen und uns darum zu bemühen, dem
aktuellen Wissenshorizont entsprechend gute Argumente für die Wer-
te zu formulieren, die wir in die Drake-Gleichung einsetzen. Die Kon-

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

197

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kretisierung der Nabelschau unserer Existenz auf der Erde macht den
Reiz des Umganges mit der Drake-Gleichung aus.

Je nach Fragestellung kann man mit der Drake-Gleichung flexibel
umgehen. Sie kann z. B. dazu dienen, die Zahl erdähnlicher Exoplane-
ten, von einfachen oder komplexen Lebewesen bevölkerten Planeten
oder weiterer Exozivilisationen abzuschätzen.

Seriös können sich Schätzungen nur auf die Verhältnisse in unse-
rer Milchstraße beziehen und auf diese wird die Green-Bank-Formel
auch angewandt. Wollen wir die mit bloßem Auge noch sichtbare An-
dromeda-Galaxie, die noch zu „Lebzeiten‟ unserer Sonne beginnen
wird, mit unserer Galaxie zu verschmelzen, in unsere Vorstellung mit
einbeziehen, müssen wir unser Ergebnis mehr als verdoppeln, da die
Schwestergalaxie erheblich mehr Sterne umfasst als unsere Milchstraße.
Das Licht Andromedas ist 2,5 Millionen Jahre alt, wir sehen sie also so,
wie sie zu den Zeiten aussah, als die Gattung Homo gerade erst ent-
standen ist. Da aber 2,5 Millionen Jahre in kosmischen Zeitdimensio-
nen keine nennenswerte Größe darstellt, ist die Vorstellung berechtigt,
dass entsprechend unseren geschätzten Ergebnissen uns mit dem Licht
von Andromeda das eine oder andere Lichtquant trifft, das von einem
bewohnbaren Planeten, von einer Mikrobe, einem komplexeren Tier
oder gar von einer technischen Errungenschaft E.T.s reflektiert oder
ausgesendet wurde.

Entsprechendes gilt natürlich für unsere Vorstellung bezüglich des
ganzen Universums. Wir schätzen die Zahl aller Galaxien auf 100
bis 200 Milliarden. Nicht alle sind gleichermaßen geeignet für die
Existenz lebensfreundlicher Planeten. Zudem können wir sie in ihrer
aktuellen Befindlichkeit nicht beobachten, da bekanntlich jede Deep-
Field-Beobachtung einen Blick in die entsprechende Vergangenheit be-
deutet. Trotzdem dürfen wir jedes unserer Ergebnisse für die Beant-
wortung der Frage, ob wir allein sind im Universum, getrost um den
Faktor einiger Milliarden multiplizieren. Vergleichbares gilt, wenn wir
nicht nur die aktuelle Zahl unserer Verwandten abschätzen wollen,
sondern die Zahl überhaupt. So nimmt zwar die Sternbildungsrate in-
nerhalb einer Galaxie mit dem Verbrauch galaktischer Nebel ab, aber
wir können getrost davon ausgehen, dass noch einige Milliarden Jahre
Leben und damit Zivilisationen im Universum grundsätzlich möglich
sind.

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

198

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


  
Sonnensysteme mit Exoerden in der habitablen Zone: Wie hoch
können wir die Zahl der Sonnensysteme mit erdähnlichen Planeten
schätzen, die lebensgünstige Verhältnisse aufweisen? Erdähnlich sind
Gesteinsplaneten, die massereich genug sind, um eine dichtere Atmo-
sphäre an sich zu binden. In unserem Sonnensystem ist Merkur zu
massearm und besitzt keine, während der etwas größere Mars nur eine
sehr dünne Atmosphäre besitzt. Habitabel sind Planeten, auf denen
flüssiges Wasser vorkommt. Hierfür darf es nicht zu heiß sein wie auf
der Venus. Sie besaß einst Wasser, das aber durch die Hitze verdampfte
und in der oberen Atmosphäre gespalten wurde, wobei der Wasserstoff
entwich. Erdwärts der Venus beginnt die habitable Zone unserer Son-
ne. Sie erstreckt sich etwa bis zum Mars, auf dem Wasser die meiste
Zeit gefroren ist. Beginnen wir mit dem ersten Teilschritt unserer Ab-
schätzungen.

N (Zahl der Exoerden)
=

R* (Entstehungsrate geeigneter Sterne)  x  fex (davon mit erdähnlichen
Planeten)  x  L (Existenzdauer der Exoerde)130

R*: Die mittlere Entstehungsrate geeigneter Sterne innerhalb unserer
Milchstraße pro Jahr nahm in den Jahrmilliarden der Lebensdauer un-
seres Sternes ab und wird in Zukunft weiter abnehmen. Ungeeignet
sind massereiche Sterne, die erheblich kurzlebiger sind131 als unsere
Sonne, und Mehrfachsternsysteme132, die stabile Planetenbahnen
meist nicht zulassen. Zudem sind Sterne im Zentrum unserer Galaxie
wahrscheinlich ungeeignet, da hier die Sterndichte sehr hoch ist und
damit die Wahrscheinlichkeit, dass in Sonnennähe eine Supernova das
Sonnensystem sterilisiert. Aktuelle Schätzungen gehen von durch-
schnittlich einem günstigen Stern pro Jahr innerhalb der letzten Jahr-
milliarden aus. Unsere Sonne hat nach gegenwärtigem Kenntnisstand
eine etwas überdurchschnittliche Größe, das heißt, dass langlebigere,
aber leuchtschwächere Sterne häufiger anzutreffen sind.

fex: Eines der aktivsten aktuellen Forschungsgebiete der Astrono-
mie ist die Suche nach Exoplaneten und Exoerden.133 Bis 1995 konnte
man über diesen Faktor der Drake-Formel nur spekulieren. Dann wie-
sen die Schweizer Astronomen Michel Mayor und Didier Quelos erst-

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

199

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


mals einen jupiterähnlichen Planeten nach, der um den Stern 51 Pega-
si im Sternbild Pegasus kreist, genauer, der mit 51 Pegasi um den ge-
meinsamen Schwerpunkt rotiert! Genau dies aber macht ihn von uns
aus sichtbar: Denn der Planet bringt damit den Stern von der Erde aus
gesehen zum „Eiern‟, was wiederum durch den Dopplereffekt zu
einem regelmäßigen Verschieben der Spektrallinien führt, wodurch
der Planet nachweisbar wird. Das war der Startschuss für die Suche
nach Exoplaneten. Besonders ergiebig ist hierbei die 2009 gestartete
Weltraumteleskop-Mission „Kepler‟134. Kepler beobachtet etwa
190.000 Sterne im Sternbild Schwan und misst regelmäßige geringfü-
gige Verdunklungen: Planetentransits weit entfernter Sterne! Staunen
ist erlaubt, dass dies aus Lichtjahren Entfernung nachweisbar ist. Man
muss bedenken, nur ein Bruchteil der existierenden Planetensysteme
ist mit dieser Methode nachweisbar, da deren Planeten genau zwischen
uns und dem Stern vorbeiziehen müssen (geschätzt 0,5%135), um eine
Verdunklung zu erreichen. Umso überraschender, dass Kepler über
2000 Exoplaneten in kürzester Zeit entdeckte. Sonnensysteme mit Pla-
neten sind offensichtlich kosmischer Normalfall. 700 dieser Planeten
werden als Supererden eingestuft, als Gesteinsplaneten, die mehr Mas-
se besitzen als unsere Erde. Sie eignen sich ebenso gut oder sogar bes-
ser für Orte des Lebens, da sie Atmosphären besser halten können und
eine höhere Tektonik aufweisen. 50 der Supererden Keplers weisen po-
tenziell lebensfreundliche Bedingungen auf.136 Das bedeutet: Von den
190.000 durch Kepler beobachteten Sternen können mit der Transit-
methode nur bei fast 1000 Sternen Planeten überhaupt nachgewiesen
werden. Da Kepler fast 2000 Exoplaneten fand, bedeutet dies, dass wir
von mindestens fast zwei Planeten pro Stern ausgehen können. Ziem-
lich sicher aber von mehr, da entferntere Planeten, die für eine Um-
rundung der Sonne viele Jahre benötigen, entsprechend lange Beob-
achtungen benötigen, um detektiert zu werden.

Noch erstaunlicher: Unter den fast 2000 tatsächlich nachgewiese-
nen Planeten fanden sich 50 potenziell habitable Exoerden. Sollte dies
dem Durchschnitt in der Milchstraße nahekommen, könnten wir den
Faktor fex mit 0,05 angeben!137 Wir wollen allerdings vorsichtig sein
und gehen davon aus, dass wir nur bei jedem zehnten dieser Planeten
auch tatsächlich habitable Bedingungen vorfinden. Das Universum ist
ein gefährlicher Ort. Gammastrahlen können Planeten sterilisieren, zu

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

200

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


häufige Meteoriteneinschläge lebensfeindlich sein, eine taumelnde Ro-
tationsachse des Planeten der Biologie im Wege stehen. Damit schät-
zen wir den Faktor fex mit 0,005.

L (Existenzdauer der Exoerde): Zur Abschätzung der Lebensdauer
habitabler Planeten nehmen wir, dem kopernikanischen Prinzip fol-
gend, die habitable Zeit auf unserer Erde als Durchschnitt, wohl wis-
send, dass Exoerden, die um masseärmere Sterne kreisen, für die Evo-
lution einer Lebenswelt erheblich mehr Zeit haben. So erhalten wir für
unsere vorsichtige Spekulation:

N (Zahl der Exoerden) = 1 (günstiger Stern pro Jahr)  x  0,005 (habita-
ble Exoerden)  x  7.000.000.000 Jahre

= 35.000.000 Exoerden in unserer Milchstraße

Die Zahl der Exoerden schätzen wir damit auf 35.000.000 allein in un-
serem Milchstraßensystem mit einem mittleren Abstand von etwa 78
Lichtjahren138! Gute Augen können bei sternklarer Sicht insgesamt
rund 6000 Sterne sehen. Die bei Weitem meisten werden von Planeten
umkreist. Nach unserer Schätzung etwa eine von ihnen auch von einer
Exoerde!139 Etwa jeder 6000. Stern besitzt demnach eine Exoerde.

  
Sonnensysteme mit belebten Planeten: Habitable Planeten müssen
kein Leben oder gar komplexes Leben hervorgebracht haben. Wie kön-
nen wir mit Argumenten eine Abschätzung vornehmen? Wir führen
unsere Formel weiter:

N (Leben tragende Exoerden)
=

N (Exoerden) x  f (Funke des Lebens gezündet)  x  L (Existenzdauer
des Lebens)

So wie man noch vor wenigen Jahrzehnten die „Planeten-Faktoren‟
der Drake-Gleichung nur spekulativ angeben konnte, so geht es uns
heute mit dem Faktor f (Funke des Lebens gezündet). Es muss unein-
geschränkt zugegeben werden, dass nach wie vor ungeklärt ist, wie der
Übergang von einer präbiotischen Chemie zu ersten, allereinfachsten
Lebensformen verstanden werden kann. Allerdings nähert sich die As-
trobiologie sowohl vonseiten der Biologie (zum Beispiel mit der Erfor-
schung extremophiler Mikroorganismen) als auch vonseiten der prä-

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

201

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


biotischen Chemie (zum Beispiel mit der Erforschung komplexerer
Kohlenstoffverbindungen auf Kometen und der Klärung der Oberflä-
chenverhältnisse auf der frühen Erde) dieser Frage.140 Sollte es so sein,
dass Leben entsteht, wenn nur die Lebensmöglichkeiten gegeben wä-
ren, dann könnten wir in den nächsten Jahrzehnten hierfür Belege fin-
den. Denn wenn wir nicht irdisches141 Leben auf dem Mars oder im
vermuteten Ozean auf dem Jupitermond Europa finden würden, dann
wäre es sehr wahrscheinlich, dass der Faktor f (Funke des Lebens ge-
zündet) bei nahezu 1 liegt. Sollte dem nicht so sein, wäre es eine welt-
anschauliche Frage, wie dieser Faktor zu beziffern wäre. Wer Leben für
ein extremes Zufallsprodukt hält, wird hier eine sehr kleine Zahl ein-
setzen, wer Leben für ein naturgesetzlich eintretendes Ereignis ansieht,
das bis auf Ausnahmen dann eintritt, wenn die Bedingungen hinrei-
chend günstig sind, wird hier gegen 1 gehen. Ein gewichtiges Indiz ist
die Tatsache, dass wir schon sehr früh in der Erdgeschichte Spuren des
Lebens gefunden haben. Bei uns zumindest ist Leben sehr schnell ent-
standen, nachdem sich habitable Bedingungen eingestellt hatten.

Es bleibt jedem überlassen, sich selbst in dieser Frage Rechenschaft
abzulegen und entsprechend eine Abschätzung durchzuführen. Wir
gewichten den Hinweis auf die sehr frühe Entstehung des Lebens auf
der Erde hoch und setzen den Wert 0,5. Das heißt, auf jedem zweiten
Planeten, der Leben beherbergen könnte, entsteht es auch, wenn auch
vielleicht nur als „belebter Schleim‟, jede zweite potenzielle Erde bliebe
nach dieser Einschätzung unbelebt.

Für L (Existenzdauer des Lebens) der sowohl Planeten einschließt,
die nur mikrobielles Leben hervorgebracht haben, als auch solche, auf
denen darüber hinaus „höhere‟ Lebensformen entstanden sind, neh-
men wir – dem Modellfall Erde folgend – 4.000.000.000 Jahre. Wir
verändern unsere „Drake-Gleichung‟ entsprechend und erhalten:

N (Leben tragende Exoerden)
=

1 (günstiger Stern pro Jahr)  x  0,005 (habitable Exoerden)  x 0,5 (Funke
des Lebens gezündet) x 4.000.000.000 Jahre

= 10.000.000 belebte Exoerden in unserer Milchstraße

Das heißt, wir schätzen die Zahl belebter Exoerden in unserer Milch-
straße auf 10.000.000, die in einem mittleren Abstand von 118 Licht-

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

202

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


jahren in unserer Milchstraße zu finden sind. Das bedeutet, jeden
20.000. Stern umkreist ein belebter Planet.

  
Sonnensysteme, in denen komplexeres Leben entstanden ist: Mit der
Entstehung mikrobiellen Lebens beginnt nach unserem Verständnis
auch ein Evolutionsprozess. Nicht zwingend ist allerdings, dass dabei
auch „phanerozoisches‟, will sagen makroskopisch sichtbares und ent-
sprechend komplexes Leben entsteht. Auf unserer „Modellerde‟ war
hierfür zweierlei nötig: die Entwicklung eines auf der Sauerstoffnut-
zung basierenden effizienten Energiestoffwechsels und komplexe En-
dosymbiosen von Mikroben zu sogenannten Eucyten. Erdgeschichtlich
fiel das Proterozoikum mit 2000 my relativ lang aus. Möglicherweise
gibt es andere Evolutionswege, die komplexes Leben ermöglichen. In
Anbetracht dieser Überlegungen wollen wir hier davon ausgehen, dass
auf jedem vierten belebten Planeten auch komplexes, makroskopisch
sichtbares Leben entstanden ist, in drei von vier Fällen nicht. In unsere
„Drake-Gleichung‟ müssen wir demnach einen neuen Faktor einfü-
gen: f (komplexes Leben entwickelt), dem wir den Wert 0,25 zuweisen.
Der Übergang zu mehrzelligem Leben hat auf der Erde vor etwa
1000 my stattgefunden, wenn es nicht zu einer gewaltigen Katastrophe
kommen sollte, spricht nichts dagegen, dass es etwa die gleiche Zeit
noch existieren kann. Wir können demnach für die Lebensdauer
2000 my einsetzten und erhalten:

N (Exoerden mit komplexem Leben)
=

N (Leben tragende Exoerden) x f  (komplexes Leben entwickelt)  x 
L (Existenzdauer komplexen Lebens)

Eingesetzt:
N (Exoerden mit komplexem Leben) = 1 (günstiger Stern pro Jahr)  x 

0,005 (habitable Exoerden)  x 0,5 (Funke des Lebens gezündet) x 0,25
(komplexes Leben entwickelt) x 2.000.000.000 Jahre = 1.250.000

Wir schätzen so die Zahl der Planeten in unserer Milchstraße, die ak-
tuell mehrzellige, komplexere Lebensformen beherbergen, auf
1.250.000, das ist einer von 160.000 Sternen in unserer Milchstraße
mit einem durchschnittlichen Abstand von 240 Lichtjahren.

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

203

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


  
Sonnensysteme mit extraterrestrischen Zivilisationen: Der letzte
Teil der Drake-Gleichung ist wohl der spannendste: Wie steht es mit
extraterrestrischen Zivilisationen oder gar der Möglichkeit einer Kom-
munikation mit ihnen? Wenden wir uns dem ersten Teil der Frage zu
und betrachten zunächst wieder unsere Erde als Modellfall: Wie schon
gesehen, traten mehrzellige Lebensformen erst in der zweiten Hälfte
der habitablen Zeit der Erde auf, komplexere Spezies mit Nervengewe-
be, das Bewusstsein ermöglicht, noch später. Viele tierische Lebensfor-
men zeigen hoch entwickelte psychische Leistungen. Man denke an
Wale, die sich über eine differenzierte Gesangsprache verständigen, an
die Kooperationen sozial lebender Tiere bei der Jagd, wie bei den Or-
kas, an Trauer, die Elefanten zeigen, und an den Spiegeltest für das
Selbstbewusstsein, den einige, wenn auch wenige Spezies bestehen.

Der Mensch trennte sich evolutionär vor 7.000.000 Jahren von den
Schimpansen, vor 2.500.000 Jahren begann er, Steinwerkzeuge herzu-
stellen, und feilte diese Technik in vielen tradierten „Steinwerkzeugin-
dustrien‟ weiter aus. Er lernte, das Feuer zu beherrschen, und besiedel-
te in mehreren Wellen fast die ganze Erde. Vor etwa 50.000 Jahren ent-
standen Höhlenmalereien, vor rund 10.000 Jahren begann er, sesshaft
zu werden, seit rund 2500 zeichnen sich bedeutende philosophische
und technische Fortschritte ab142 und seit 200 Jahren erleben wir eine
rasante medizinisch-technische Entwicklung. Damit eröffnet sich die
Diskussion darüber, wo man den Beginn der menschlichen Zivilisati-
on ansetzt. Hier sei die Neolithische Revolution als Beginn der Zeit ge-
setzt, von der an die kulturelle Evolution an Tempo aufnahm. 10.000
Jahre: Das ist im Vergleich zu den bisher betrachteten Zeiträumen ein
Wimpernschlag, fast nichts. Das heißt, Extraterrestrische, die unseren
Planeten möglicherweise einmal – wie auch immer – untersucht haben,
hätten fast die gesamte Zeit seiner bisherigen Existenz eine Biosphäre
vorgefunden, die fantastischsten Tiere, Pflanzen oder Pilze beheimate-
te, aber keine Zivilisation.

Die erste „Drake‟-Frage lautet nun, auf wie vielen mit komplexen
Lebensformen besiedelten Exoplaneten eine kulturelle Evolution be-
gonnen hat oder gerade beginnt. Um diese Frage zu beantworten,
müssen wir uns ein Szenario ausdenken bezüglich der Lebensdauer
unserer oder vielleicht noch folgender zivilisationstragender Arten.

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

204

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Die Erde, als Modell betrachtet, legt nahe, dass Zivilisationen erst in
der späten „Reifephase‟ eines Durchschnittsplaneten auftauchen. Das
hätte sich auch auf der Erde leicht so weit verzögern können, dass
„wir‟ ausgeblieben wären. Es hätte aber auch beispielsweise 100 Millio-
nen Jahre früher geschehen können.143 Ganz spekulativ gehen wir da-
von aus, dass jeder zweite von Mehrzellern bewohnte Planet im Laufe
seiner Existenz auch eine kulturelle Evolution startet: f (kulturtragen-
des Leben) sei also 0,5.

Spannender wird es mit der Existenzdauer kulturtragender Zivili-
sationen L (Existenzdauer kulturtragenden Lebens). Die Green-Bank-
Tagung fand in der heißen Phase des Kalten Krieges statt – man war
damals wenig optimistisch und glaubte an eine möglicherweise baldige
Selbstauslöschung. Nach oben begrenzt sich die Lebensdauer bei uns
mit den 500 my, die uns noch auf dem Land als Lebensraum bleiben,
möglicherweise länger, dann aber mit technischen Hilfsmitteln. Denk-
bar ist auch, dass nach einem Aussterben unserer Nachfahren andere
Spezies – vielleicht Tintenfische, die an Land gehen – erneut eine kul-
turelle Evolution starten. Der Fantasie für Zukunftsszenarien auf unse-
rem Planeten sind kaum Grenzen gesetzt.

Wir wollen hier annehmen, dass die durchschnittliche Existenz-
dauer kulturtragender Zivilisationen auf einem mit komplexen Lebe-
wesen bewohnten Exoplaneten 100.000.000 Jahre beträgt, wahrlich ein
optimistischer Wert! Analog der vorhergehenden Erweiterungen er-
halten wir:

N (Exoerden mit Zivilisationen)
=

N (Exoerden mit komplexem Leben) x f  (kulturtragendes Leben)  x 
L (Existenzdauer einer Exozivilisation)

Eingesetzt:
N (Exoerden mit Zivilisationen) =

1 (günstiger Stern pro Jahr)  x  0,005 (habitable Exoerden)  x 0,5 (Funke
des Lebens gezündet) x 0,25 (komplexes Leben entwickelt) x 0,5 (kultur-
tragendes Leben) x 100.000.000 Jahre = 31.250 Exoerden mit Zivili-

sationen

Wir können auf diese Weise in unserer Galaxie 31.250 Zivilisationen
in jedem 6.400.000. Sonnensystem vermuten mit einem mittleren Ab-
stand von über 810 Lichtjahren.

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

205

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Abschließend zur SETI-Frage: Wie hoch ist die Wahrscheinlich-
keit, dass wir eine extraterrestrische Zivilisation aufspüren, von dieser
aufgespürt werden oder gar mit ihr kommunizieren? Das geht nur,
wenn die Zivilisation einen elektromagnetischen Fingerabdruck aus-
strahlt. Dies tun wir unbeabsichtigt, seit wir im Radio-Bereich Nach-
richten versenden. Diese Strahlung ist inzwischen in einem Kugelvolu-
men von rund 100 Lichtjahren um die Erde angekommen, denn so
lange kommunizieren wir schon über Radiowellen. Die Radiosignale
werden nach dem quadratischen Abstandsgesetz immer schwächer. Ir-
gendwann ist dieses Signal, das nicht mit mehr Energie abgestrahlt
wird, als dies für irdische Anwendungen nötig ist, so schwach, dass es
sich nicht mehr vom Hintergrund-Rauschen abhebt. Spätestens nach
100 Lichtjahren ist dies so weit. Wir wären damit maximal im Abstand
von 100 Lichtjahren für eine Exozivilisation erkennbar144. Umgekehrt
gilt das Gleiche. Da mit fortschreitender Technik schwächere Signale
für die Kommunikation auf der Erde ausreichen, wird sich das Kugel-
volumen zukünftig sogar verringern. Entdeckt werden würden wir nur,
wenn wir gezielte Botschaften mit hoher Sendeenergie in bestimmte
Weltraumrichtungen senden und mögliche Empfänger zudem eine
Empfangsantenne in unsere Richtung ausgerichtet haben, wenn die
Botschaften den Planeten passieren. Eine Kommunikation – sollten
wir eine sendebereite Zivilisation angetroffen haben – wäre sehr lang-
atmig. Nehmen wir einen Abstand von 500 Lichtjahren: Auf eine Frage
unsererseits käme nach 1000 Jahren eine Antwort!

Die SETI-Gemeinde ist trotz dieser Faktenlage bewundernswert
optimistisch. Beispielsweise strahlte sie 1974 anlässlich einer SETI-Ta-
gung am Arecibo-Observatorium, die Frank Drake mitorganisiert hat-
te, eine Nachricht ins All Richtung Kugelsternhaufen M13 im Sternbild
Herkules.145 Diesen wird sie um das Jahr 27.000 durchwandern und
mit sehr viel Glück wird sie auch bemerkt und beantwortet werden.
Wir sollten in den Jahrhunderten um das Jahr 54.000 unserer Zeit-
rechnung ständig auf Empfang sein, um die kosmische Antwort nicht
zu verpassen!

Das ursprüngliche Anliegen Drakes war es, die Zahl kommunika-
tionsbereiter Zivilisationen abzuschätzen. Konkret lauten die Fragen:
Wie lange ist eine Zivilisation kommunikationsbereit? Wie viele Jahr-
hunderte finanziert sie SETI-Projekte, wie oft sendet sie in welche kos-

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

206

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


mische Richtung? Entwickelt sie vielleicht technische Errungenschaf-
ten, die einen elektromagnetischen Fingerabdruck hinterlassen, von
denen wir bisher keine Ahnung haben? Hier öffnet sich ein weites Feld
für Scifi-Spekulationen. Seriöse Argumente sind nur schwer zu formu-
lieren.

Um aber doch eine Zahl zu produzieren, wollen wir einmal davon
ausgehen, dass auf jedem Planeten mit einer kulturtragenden Zivilisa-
tion irgendwann eine ,High-Tech‛ Entwicklung einsetzt.146 Trotz des
bewundernswerten Langmutes der SETI-Gemeinde ist nicht davon
auszugehen, dass der Aufwand einer ergebnislosen Suche über Jahr-
tausende betrieben wird beziehungsweise teure Signale gesendet wer-
den. Daher schätzen wir einmal, dass diese High-Tech-Kulturen
durchschnittlich ein Tausendstel der Zeit ihrer kulturellen Evolution
entweder Botschaften oder einen wie auch immer gearteten elektro-
magnetischen Fingerabdruck absenden, der in kosmischer Entfernung
noch bemerkbar ist, das bedeutet 100.000 Jahre. Wir setzen in obige
Gleichung ein:

N (Exoerden mit kommunikationsbereiten Zivilisationen)
=

1 (günstiger Stern pro Jahr)  x  0,005 (habitable Exoerden)  x 0,5 (Funke
des Lebens gezündet) x 0,25 (komplexes Leben entwickelt) x 0,5 (kultur-

tragendes Leben) x 100.000 Jahre = 31

Damit fänden sich 31 aktuell durch einen elektromagnetischen Finger-
abdruck erkennbare Zivilisationen in unserer Milchstraße mit einem
mittleren Abstand von 8000 Lichtjahren. Für die SETI-Community
mag dies keine allzu motivierende Perspektive sein. Sollten wir aber
doch ein Signal auffangen, dann würden sich alle bisherigen Spekula-
tionen als viel zu vorsichtig entpuppen. Genau diese Hoffnung hält die
SETI-Forscher beim großen Lauschangriff an den Geräten.

  
Ergebnis: Mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit werden
wir die Frage, wie allein wir im Universum sind, nie auch nur annä-
hernd sicher beantworten können. Wir stehen letztlich hilflos vor der
unsere Vorstellung überfordernden Größe des Universums und der
nicht minder schwer begreifbaren Zahl von Sternen und Galaxien.
Hier zeigt sich der Wert der Drake-Gleichung, denn sie hilft, unseren

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

207

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Wissenshorizont mit Argumenten zu verknüpfen und auf ihre Konse-
quenzen für unser Weltbild zu prüfen. Die unvorstellbare Größe und
Vielfalt des Kosmos wird hierdurch vorstellbarer ‒ wenn auch nur et-
was.

Das kopernikanische Prinzip besagt, dass wir keine herausgehobe-
ne, besondere Stellung im Universum innehaben. Mit Sicherheit kön-
nen wir inzwischen sagen, dass die Erde ein Planet unter vielen in un-
serem Sonnensystem ist und dass unsere Sonne eine durchschnittliche
unter sehr vielen anderen darstellt. Auch unsere Milchstraße ist nicht
die einzige Sterneninsel im Universum, sondern eine von unvorstellbar
vielen. Sicher ist auch, dass wohl die meisten Sonnen von Planeten
umkreist werden, viele von ihnen so, dass habitable Bedingungen auf
diesen Planeten herrschen. So weit wurde das kopernikanische Prinzip
schon bestätigt. Aber wie häufig zündet ein Lebensfunken, wenn die
Bedingungen hierfür gegeben sind? Die nächsten Jahrzehnte könnten
hierfür Anhaltspunkte geben: Präbiotische anorganische Moleküle ha-
ben wir außerhalb der Erde schon gefunden. Ob auf dem Mars, dem
Jupitermond Europa oder dem Saturnmond Enceladus Leben entstan-
den ist, lautet die aktuelle Forschungsfrage. Zudem hofft man, Finger-
abdrücke des Lebens in den Atmosphären von Exoerden künftig aus-
machen zu können. Finden wir im Licht, das diese passiert hat, Spek-
trallinien von Methan und Sauerstoff, so ließe sich dies nur durch Le-
ben als Quelle dieser Stoffe erklären. Hier ist nicht unmöglich, dass die
Fortschritte in der beobachtenden Astronomie zukünftig Ergebnisse
liefern. Wenn nicht, bleibt dieser Faktor offen, wird jedoch nicht nach
1 tendieren. Das kopernikanische Prinzip ist in dieser Frage aktuell auf
dem Prüfstand. Höheres Leben oder Zivilisationen außerhalb der Erde
ausmachen zu können, ist im Moment nicht in Reichweite der astro-
nomischen Möglichkeiten, es sei denn, kommunikationsbereite Zivili-
sationen wären unerwartet sehr häufig und würden daher von der SE-
TI- Forschergemeinde in absehbarer Zeit entdeckt. Sonst bleibt E.T.
den Scifi-Autoren überlassen.

Selbst wenn wir Kenntnis von einer Exozivilisation hätten: Ein Ge-
dankenaustausch mit extrasolaren Welten würde den menschlichen
Zeithorizont überstrapazieren, wie Abbildung 44 veranschaulicht.

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

208

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Sollte sich aber herausstellen, dass die Entstehung von Lebensformen
kein extremster Zufall wäre, und vieles spricht dafür, dann können wir
mit einiger Sicherheit sagen, dass die Vorstellung, zum jetzigen Zeit-
punkt eine einsame Zivilisation im Universum zu sein, genauso un-
wahrscheinlich ist wie die Vorstellung, dass die Zahl mit uns vergleich-
barer technischer Zivilisationen in unserer Milchstraße in die Tausen-
de geht.

Allerdings haben wir uns bisher nur gefragt, wie die SETI-Frage
zum aktuellen Zeitpunkt zu beantworten ist.

Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

209

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Anthropozän: Auftakt zum Sapiezoikum oder apokalyptische Episode

Kosmologie und Geologie haben den Blick in die Vergangenheit unse-
rer Welt revolutioniert. Zeittiefen eröffneten sich, die unvorstellbar
weit über die menschlich fassbaren, historischen Dimensionen zurück-
reichen. Noch viel mehr gilt dies für die Zukunft der Erde, unseres
Sonnensystems, unserer Galaxie und unseres Kosmos insgesamt.147
Sollte nicht eine unvorhersehbare kosmische Katastrophe das Leben
auf der Erde vernichten oder stark beeinträchtigen, beispielsweise ein
Komet auf der Erde einschlagen oder ein Gammablitz binnen Sekun-
den den halben Erdball sterilisieren, so stehen uns die Lebensräume
unserer Erde noch viele Hundert Millionen Jahre zur Verfügung, das
Meer als potenzieller Lebensraum noch viel länger. Dann allerdings
wird es zu heiß, denn unsere Sonne strahlt ihrer Physik folgend von
Jahrmilliarden zu Jahrmilliarden immer energiereicher. Doch selbst
wenn unser Sonnensystem nicht mehr habitabel sein sollte, spricht
nichts dagegen, dass in unserer Milchstraße noch über ein Vielfaches
der Zeit, die unser Universum schon existiert (!), habitable Sphären
entstehen und wieder vergehen. In kosmologischen Maßstäben hat die
Ära, in der Leben in unserem Universum möglich ist, gerade erst be-
gonnen. Auch wenn der Kosmos aus heutiger Sicht einen Anfang im
„Urknall‟ hatte und einem Ende entgegengeht, so liegt dieses Ende
zeitlich ferner in der Zukunft als der Urknall in der Vergangenheit.

In historischen Zeitdimensionen brauchen wir uns über ein Welte-
nende des Universums keine Gedanken zu machen, auch nicht über
eine Apokalypse unserer Erde. Auf dem Spiel stehen lediglich die Tra-
ditionen der menschlichen Zivilisationen auf unserem blauen Plane-
ten. Die Eingriffe menschlichen Handelns in das Klimasystem sind in
aller Munde. Wir bewegen mehr geologisches Material als alle Fluss-
systeme der Erde zusammen. Menschliche Abfälle wie Plastik sedi-
mentieren zu einer unverwechselbaren anthropogenen Erdschicht und
– wohl der dramatischste Einschnitt – die Konsequenz unseres raum-
greifenden wirtschaftlichen Handelns ist ein Artensterben, das die
menschliche Zivilisation beeinträchtigen, wenn nicht gar beenden
könnte und damit eine kulturelle Apokalypse darstellt. All dies führt
dazu, dass Geologen dem gegenwärtigen Erdzeitalter die Bezeichnung
„Anthropozän‟ geben, „Zeitalter des Menschen‟. Die historische Frage

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

210

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


der nächsten Jahrhunderte wird sein, ob wir die Konsequenzen unse-
res technischen Handelns so meistern werden, dass wir Menschen mit
einer lebensfähigen Biosphäre harmonieren; mit anderen Worten, ob
wir als Parasiten mit dem Leiden des Wirtes selbst sterben oder lernen,
als Symbiont nicht nur das Wohl unserer Spezies, sondern auch das
der belebten Mitwelt im Auge zu haben. Sollten wir dies schaffen,
dann könnte die Evolution des Menschen einen für die gesamte Bio-
sphäre gewinnbringenden Entwicklungsschritt darstellen, der die Erde
langfristig positiv verändert. Aus dem Anthropozän könnte ein „Sapie-
zoikum‟ werden, wie dies der Astrobiologe David Grinspoon in einem
Artikel in der Zeitschrift „Spektrum der Wissenschaft148 formulierte.
Das Proterozoikum begann mit einem dramatischen Artensterben
durch die Giftigkeit des Sauerstoffs. In der Folge ermöglichte der ener-
gieeffiziente Stoffwechsel eine Formenvielfalt auf der Erde, die lang-
fristig positiv zu bewerten ist. So könnte der evolutionäre Schritt dahin,
dass „kognitiv gesteuerte Vorgänge – Gedanken, geplante Handlungen
und schöpferische Prozesse – das System Erde maßgeblich beeinflus-
sen‟149, auf Dauer der Biosphäre mehr nützen als schaden; schon da-
durch, dass der Mensch historisch für ein Plus an Artenvielfalt verant-
wortlich war, da er durch seine Siedlungstätigkeit die Biotopvielfalt ei-
nes Lebensraumes erhöhte. Sollte dem so sein, würde ein neues erdge-
schichtliches Äon eingeleitet, ein „Sapiezoikum‟, wie es der zitierte As-
trobiologe nennt.

Wie einst mit der Entdeckung der Tiefenzeit eröffnen sich mit die-
sem Gedankengang weltanschaulich bedeutungsvolle Perspektiven.
Nicht jeder allerdings wird sie begrüßen. Denn so, wie die Vorstellung
von der Schöpfung in historischer Zeit Voraussetzung dafür ist, unsere
Spezies als Sinn und Ziel des Kosmos zu begreifen, so braucht es hier-
für ein historisch fassbares Ende, eine Apokalypse. Denn das Welte-
nende ist Voraussetzung für die Transformation der Welt ins Tran-
szendente, ist Zeitpunkt des Weltgerichtes, das Ende der Geschichte
und der Beginn des „Reiches Gottes‟. Das Finale der Bibel in der Of-
fenbarung des Johannes malt dieses Bild, genauso wie die Endzeiter-
wartung des christlichen Gottessohnes. Kein Wunder, dass die Ge-
schichte des Christentums auch eine „Geschichte verpasster Weltunter-
gänge‟150 darstellt.

Anthropozän: Auftakt zum Sapiezoikum oder apokalyptische Episode

211

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Im weitesten Sinne kommt auch hier das „kopernikanische Prin-
zip‟ zum Tragen: Das „Hier und Jetzt‟ reiht sich ein in eine unvorstell-
bar lange Folge menschlicher Generationen. Auch geschichtlich sind
„wir‟ nicht im Fokus des Weltgeschehens. Es sei denn im katastropha-
len Sinne, dass wir uns und unsere Existenz so infrage stellen, dass die
Werte unserer Kultur, die wir uns selbst geben, sich nicht als überle-
bensfähig herausstellen würden und wir deshalb verschwinden und
verhallen. Das Anthropozän wäre dann ein Wimpernschlag, von dem
eine dünne, eigentümliche Sedimentschicht und ein gewaltiger Fau-
nenschnitt übrig bleiben würden. Allerdings ohne den Beginn eines
„Gottesreiches‟. Sollte dies geschehen, bliebe genügend Zeit, um auf
unserer Erde aus einem anderen evolutionären Zweig den Funken kul-
tureller Evolution zu zünden, möglicherweise auch mehrfach. Diese
drei Alternativen der Zukunft unserer Biosphäre sind in der nachfol-
genden Grafik angedeutet. Wir haben es selbst in der Hand, aus dem
„Experiment intelligente Zivilisation‟ ein positives oder negatives Er-
gebnis werden zu lassen.

Doch blicken wir zum Abschluss dieses Kapitels erneut über den
Tellerrand unserer Erde hinaus. Die Vorstellung, dass es allein in unse-
rer Milchstraße viele Millionen potenziell für Leben geeignete Habitate
gibt, die alle außer auf unserer Erde ungenutzt über Äonen ihre Kreise
ziehen, um dann im Feuer ihrer Sterne zu vergehen, ist erschreckend
und trist und weit entfernt von dem Bild eines Kosmos, dem man Lob-
lieder singt. Es würde nicht passen zu der Vielfalt des Lebens, die unse-
re Erde im Laufe ihrer Lebensgeschichte hervorgebracht hat. Auch aus
diesem Blickwinkel ist es berechtigt, von vielen, sehr vielen Planeten
auszugehen, auf denen der Funke des Lebens gezündet hat und noch
zündet, und von vielen, die auch den Schritt zu „höherem‟ Leben ge-
gangen sind. Nur folgerichtig ist, dass es wohl immer noch viele Plane-
ten allein in unserer Milchstraße sein werden, in denen auch ein „Sa-
piezoikum‟ gezündet hat – und noch viel mehr noch zünden werden.
Abbildung 45 zeigt, dass die meisten ihre Entwicklungsschritte zeitver-
setzt und in unterschiedlich langen Perioden machen werden.

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

212

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


  
Schon deshalb, weil der lebensfreundliche Abschnitt, der den Exoer-
den zur Verfügung steht, mit der Abnahme der Masse ihrer jeweiligen
Sonne erheblich länger wird. Mögliche lebensgeschichtliche Szenarien
sind in der Grafik angedeutet: Exoerden, die noch in einem früheren
Abschnitt ihrer Evolution stecken (Exoerde d, c, h und a), solche, auf

Anthropozän: Auftakt zum Sapiezoikum oder apokalyptische Episode

213

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


denen es nicht zu einem Sapiezoikum kommt (Exoerde e), solche, auf
denen nur kurze Perioden mit kulturtragenden Zivilisationen sich ver-
wirklichen (Exoerde g) oder sehr lang andauernde (Exoerde f). Die
Geschichten, die das Leben dieser Planeten schreibt, werden zahlreich
und von uns kaum imaginierbar sein. Dass aber Geschichten dieser
Art vielleicht häufiger, vielleicht seltener, gelebt werden, ist vor dem
Hintergrund der Kosmologie der Gegenwart nur vernünftig anzuneh-
men. Weiten wir den Blick in die Zukunft der nächsten Jahrmilliarden
und über die Zahl aller in unserem Universum vorkommenden Gala-
xien, so ist mit hoher Wahrscheinlichkeit davon auszugehen, dass Le-
bensformen, die staunend dem kosmischen Geschehen gegenüberste-
hen und es fragend begreifen wollen und ihre Kulturen nach den Ant-
worten ausrichten, die sich ihnen ergeben, die Regel sind. Wir also
sind demnach eine Kultur unter sehr, sehr vielen, die unser Universum
hervorgebracht hat und noch hervorbringen wird. Es wäre vermessen,
dem kopernikanischen Prinzip der Durchschnittlichkeit unseres Da-
seins hier nicht zu folgen.

Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand

214

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft
und Religion unwissenschaftlich, der zwischen
Naturwissenschaft und der Philosophie umso
wichtiger ist

„Den Kern einer jeden wissenschaftlichen Forschung bildet eine tiefe spiritu-
elle Sehnsucht: zu begreifen, zu erkennen, sich durch das Eindringen in die
Geheimnisse der Natur mit dieser verbunden zu fühlen und im größeren
Ganzen aufzugehen.‟
Carolyn C. Porco151

Naturwissenschaft und Religion

„Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde.‟ Der Beginn des Alten Tes-
taments ist wohl fast jedem Mitteleuropäer bekannt. Doch handelt es
sich keineswegs um den einzigen Schöpfungsmythos, der erzählt wird.
So entstand beispielsweise nach daoistischer Vorstellung aus einem
chaotischen Nebel das weiblich-männliche Kräftepaar Yin und Yang,
das Sonne, Mond, die Jahreszeiten, die fünf Elemente und zuletzt alles
Leben und den Menschen hervorbrachte. Auch bei Hesiod stand am
Anfang das Chaos, aus dem als eine der ersten Gottheiten Gaia mit
ihren göttlichen Geschwistern hervorging, die eine komplexe Götter-
genese einleitete, die letztlich auch Welt und Menschen entstehen ließ.
Die Germanen erzählten sich vom Riesen Ymir und der Weltenesche
Yggdrasil, in Borneo ist es eine Spinne, die in der ewigen Dunkelheit
Silberfäden spinnt, und Indianermythen berichten von einem Kojoten,
dessen Heulen die Stille durchbrach.152

Vorwissenschaftliche Schöpfungsmythen malen den Hintergrund,
vor dem die jeweiligen Religionen dem endlichen Leben eine überzeit-
liche Orientierung geben. Sie sind mit dem Glauben, der religiösen
Praxis und den Weltdeutungen der jeweiligen Religion fest verwoben

215

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


und lassen sich nicht so einfach austauschen. Auch die moderne Kos-
mologie entwirft ein Bild von der Genese des Universums. So bleibt
nicht aus, dass sie mit religiösen Weltbildern in Konkurrenz tritt. Die
Geschichte, die aufgrund astrophysikalischer Forschung von der Ent-
stehung des Universums erzählt wird, hat Konsequenzen über den Tel-
lerrand naturwissenschaftlicher Forschung hinaus. Neben der Evoluti-
onsbiologie ist es besonders die Kosmologie, die religiöse Weltbilder
herausfordert und irritiert. Das darf man bei aller Begeisterung für
kosmologische Detailfragen nicht vergessen. So wird die Diskussion
über das Verhältnis von Religion und Naturwissenschaft, von Glauben
und Vernunft vielerorts geführt, mal versöhnlich, ein anderes Mal
kontrovers oder kämpferisch.153 Dieser Diskurs ist schon deshalb
wichtig, weil Weltbilder, egal welchen Ursprungs, für das politische
und gesellschaftliche Handeln mehr Konsequenzen haben, als es uns
zumeist bewusst ist; sei es bildungspolitisch, sei es in Bezug auf die
ethischen Grundlagen politischer Entscheidungen.

Die Frage ist nur, ob sich naturwissenschaftliche und religiöse
Weltdeutungen insofern auf Augenhöhe begegnen, als sie beide auf
ihre Weise zu Erkenntnissen führen und den Anspruch erheben kön-
nen, rational belastbare Aussagen über die Beschaffenheit der Welt
und ihre Bedeutung für uns Menschen machen zu können. Die einen
bestreiten dies, wie der italienische Mathematiker und Wissenschafts-
historiker Piergiorgio Odifreddi in seinem 2007 erschienenen Buch
„Warum wir keine Christen sein können‟154. Odifreddi spricht den da-
maligen Papst Benedikt XVI. an, der als katholischer Garant vernünfti-
gen Denkens gilt, und zeigt auf, inwiefern Theologie keine Wissen-
schaft, sondern Science Fiction sei. In einem offenen Brief erwidert
Benedikt 2013, dass „Theologie dafür zu sorgen habe, dass die Religion
mit der Vernunft und die Vernunft mit der Religion verbunden blei-
be‟155. Aus innerreligiöser Perspektive ist das sicher wünschenswert.
Die Frage ist nur, wie weit Theologie dabei gehen kann, ohne sich
selbst aufzulösen. Hat der Glaube aber auch Aufgaben der Wissen-
schaft gegenüber, wie Benedikt behauptet? Denn es gäbe eine „Patholo-
gie der Religion und – nicht minder gefährlich – eine Pathologie der Ver-
nunft‟156. Damit will Benedikt XVI. seiner Religion ein wissenschaftli-
ches Mitspracherecht verschaffen.

Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Philosophie umso wichtiger ist

216

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Beim naturwissenschaftlichen Forschen muss man zwei Anliegen
unterscheiden: Das eine ist pragmatischer Natur. Bei diesem Anliegen
geht es darum, neue Techniken und medizinische Möglichkeiten zu
entwickeln. Das andere – meist als „Grundlagenforschung‟ bezeichnet
– entspringt dem Erkenntnisinteresse des Menschen. Der Mensch ist
eine Spezies, die sich ihrer Endlichkeit bewusst ist und die mit diesem
Bewusstsein umgehen muss. Damit ist dem Menschen in die Wiege
gelegt, sein Leben und die Welt, in der er lebt, zu hinterfragen. Er
möchte wissen, wie es um ihn und die Welt bestellt ist, er sucht trost-
reiche Antworten, um mit der Absurdität des Lebens, mit seiner be-
drohlichen Seite – Krankheit, Tod, Trauer, Leid – zurechtzukommen.
Genau dies aber ist der Punkt, an dem sich Wissenschaftlichkeit ent-
scheidet: Was ist, wenn die Realität nicht so tröstlich ist, wie es sich der
verletzliche Mensch wünscht?

Auf dem Weg zur modernen Kosmologie hat der Mensch lernen
müssen, von Wunschvorstellungen Abstand zu nehmen. Das christ-
lich-geozentrische Bild vom Kosmos entsprach menschlichen Dimen-
sionen. Das erlebte Diesseits war zwar mit dem Makel der Sünde und
Vergänglichkeit behaftet, aber das erwartete Heil im „neuen Jerusa-
lem‟ war zeitlich greifbar und das göttlich ideale Firmament zeigte sich
allabendlich. Nun steht der Christ, der seine Religion ernst nimmt, vor
der Herausforderung, die alles bestimmende Heilsgeschichte, von der
die Bibel berichtet, mit den Vorstellungen eines zeitlichen und räumli-
chen Ozeans in Verbindung zu bringen, in dem die Erde und die histo-
rische Dimension menschlicher Geschichte zwar eine kostbare und be-
sondere Insel darstellt, aber in Bezug auf eine übergeordnete Dimensi-
on im raumzeitlichen Materiegeschehen untergeht. Keinen, der Wis-
senschaft ernst nimmt und ein echtes Erkenntnisinteresse hat, kann
die kosmologische Verortung von Erde und Menschheit kalt lassen:
Die räumliche und zeitliche Tiefe des Universums stellt eine Heraus-
forderung an die menschliche Psyche dar.

Was bedeutet es aber, angesichts dieser Dimension den wissen-
schaftlichen Boden nicht zu verlassen, sich den Vorwurf nicht machen
zu müssen, in einer persönlichen Fantasy-Welt zu leben? Hier ist nicht
der Ort für lange wissenschaftstheoretische Ausführungen. Das ist
auch nicht nötig. Der Mainzer Philosoph Thomas Metzinger hat in
den letzten Jahren einen Begriff geprägt, der als Messlatte wissen-

Naturwissenschaft und Religion

217

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


schaftlichen Handelns dienen kann: Den Begriff der „intellektuellen
Redlichkeit‟. Wegen seiner Bedeutung sei Metzinger hier ausführlicher
zitiert:

„Intellektuelle Redlichkeit bedeutet, dass man einfach nicht bereit ist, sich
selbst etwas in die Tasche zu lügen. Sie hat auch etwas mit sehr altmodi-
schen Werten wie Anständigkeit, Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit zu tun, mit
einer bestimmten Form von ,innerem Anstand‛. [...] Intellektuelle Redlich-
keit ist möglicherweise aber auch gleichzeitig genau das, was Vertreter der
organisierten Religionen und Theologien aller couleur einfach nicht haben
können, auch wenn sie es gerne für sich in Anspruch nehmen würden. Intel-
lektuelle Redlichkeit bedeutet ja gerade, dass man nicht vorgibt, etwas zu
wissen oder auch nur wissen zu können, was man nicht wissen kann, dass
man aber trotzdem einen bedingungslosen Willen zur Wahrheit und zur Er-
kenntnis besitzt, und zwar selbst dann, wenn es um Selbsterkenntnis geht,
und auch dann, wenn Selbsterkenntnis einmal nicht mit schönen Gefühlen
einhergeht oder der akzeptierten Lehrmeinung entspricht.‟157

Bei genauerem Hinsehen muss der Text irritieren, denn dem vielerorts
erhofften Bild vom Dialog zwischen Naturwissenschaft und Religion,
zwischen Vernunft und Glauben entspricht er nicht. Um dies zu ver-
stehen, müssen wir genauer hinterfragen, was man unter Glauben ver-
steht.

Welche Bedeutungen werden mit dem Wort „glauben‟ in Verbin-
dung gebracht? Der diffuse Sprachgebrauch dieses Wortes führt im
Dialog zwischen Gläubigen und Nichtgläubigen zu vorprogrammier-
ten Missverständnissen und gibt Glaubensvertretern mehr oder min-
der bewusst die Gelegenheit für Verbalstrategien, welche die Kultivie-
rung religiösen Glaubens als legitimen Erkenntnisakt erscheinen las-
sen.

Zunächst muss die alltagssprachliche Bedeutung von der religiösen
unterschieden werden: „Ich glaube, dass es morgen regnen wird.‟
Glauben steht hierbei für eine begründete Vermutung. Man wird nie
mit absoluter Sicherheit wissen, was in der Zukunft liegt, aber wenn je-
mand diese Aussage macht, kann er diese Glaubensaussage mehr oder
minder gut begründen (Wetterbericht, typische Wolkenformationen).
Entsprechend vertrauenswürdig ist dann seine Glaubensaussage. Glau-
ben steht hier für „nicht sicher wissen, aber begründet vermuten‟.
Oder auch unbegründet, wenn man wider alle Anzeichen mit grenzen-
losem Pessimismus „glaubt, dass es morgen regnet‟. Wenn man unter

Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Philosophie umso wichtiger ist

218

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


freiem Himmel steht, hat die Aussage „Ich glaube, dass es jetzt regnet‟
keinen Sinn. Denn man erfährt ja unmittelbar, ob es regnet oder nicht.
Das braucht man nicht zu glauben. In diesem Sinne steht „glauben‟ in
diesem Kontext auch für „nicht sicher wissen‟.

Eine zweite umgangssprachliche Bedeutung des Wortes „glauben‟
wird in der Aussage „Ich glaube an dich‟ oder „Ich glaube dir‟ deut-
lich. Hier spricht man einem Menschen sein Vertrauen aus, was eine
besondere Bedeutung hat, wenn dieses Vertrauen durch eine missliche
Lebenssituation infrage gestellt ist. Glaube als Ausdruck eines Vertrau-
ens spielt natürlich auch im Wissenschaftsbetrieb eine wichtige Rolle.
Man kann nicht alle empirischen Erfahrungen selbst machen. Man ist
darauf angewiesen, den Ergebnissen der jeweiligen Forschungsteams
zu vertrauen. Daher ist verständlich, dass Datenfälschungen und ein
leichtfertiger, unkritischer Umgang mit der Interpretation von empiri-
schen Befunden von der Wissenschaftscommunity geächtet werden.
Dieser Vorbehalt, im Besonderen, wenn es um Ergebnisse geht, die
Grundlagen infrage stellen, wird von Außenstehenden gerne mit reli-
giösem Dogmatismus verwechselt. Im Gegensatz zu religiösen Dog-
men kennt der wissenschaftliche Fortschritt Umbrüche und Paradig-
menwechsel, bei denen auch die Grundvorstellungen, von denen man
im wissenschaftlichen Diskurs bis dato ausgegangen war, infrage ge-
stellt und neu gefasst werden. Die kopernikanische Wende von der
aristotelisch-christlichen zur modernen Kosmologie ist hierfür ein Pa-
radebeispiel. In diesem Sinne kann „Glaube‟, also Vertrauen in die Er-
gebnisse wissenschaftlichen Forschens, entstehen. Mit dem Vorwurf,
auch Wissenschaft sei ein quasireligiöses Glaubenssystem, das Men-
schen zur „Wissenschaftsgläubigkeit‟ erziehen würde, hat dies aller-
dings nichts zu tun.

Was ich für glaubwürdig im Sinne von vertrauenswürdig erachte,
entspringt zunächst nicht rationalen Begründungen. Oftmals erscheint
das, woran „die meisten in meiner Gemeinschaft glauben‟, als vertrau-
enswürdig; oder auch eine von mir verehrte Persönlichkeit besonderen
Charismas. Wenn es um Fragen der Erkenntnis geht, sollte ein wesent-
liches Kriterium der Vertrauenswürdigkeit sein, ob es möglich ist, sich
„hinaufzuirren‟. Ist man in der Lage, Grundüberzeugungen, von de-
nen man bei jeder Erkenntnistätigkeit ausgehen muss, aufzugeben
oder zumindest zu hinterfragen, wenn sie widersprüchlich erscheinen

Naturwissenschaft und Religion

219

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


oder inkompatibel mit neuen Erkenntnissen sind? Genau dies aber
können Offenbarungs-Religionen nicht. Am Fundament ihrer jeweili-
gen „göttlichen Offenbarung‟ können sie nicht rütteln, ohne sich
selbst aufzugeben. Allein die Auslegung dessen, was sie für Offenba-
rungen halten, versuchen sie dem aktuellen Zeitgeist anzupassen. Dies
ist das Kerngeschäft der jeweiligen Theologie.

Damit kommen wir zur religiösen Bedeutung des Wortes Glauben.
Der Religionspsychologe Sebastian Murken beantwortet die Frage, was
das Wort Glauben bedeutet, folgendermaßen: „Das Wort Glaube hat
im Deutschen eine emotionale und eine kognitive Bedeutung. Die emo-
tionale Bedeutung ist eher ein Gefühl von Zuversicht, von Vertrauen, von
sich aufgehoben fühlen, während die kognitive Bedeutung eher auf einen
Inhalt geht, ein für wahr halten, eine Überzeugung in Bezug auf be-
stimmte Inhalte.‟158 Religiöser Glaube entsteht nach Murken dann,
wenn die grundlegenden Bindungserfahrungen des Menschen in der
frühen Kindheit verknüpft werden mit der Erfahrung gelebten Glau-
bens: „Glaube ist etwas, was sehr tief in der Seele verwurzelt in der frü-
hen Kindheit entsteht und sich in seiner Entstehung aus verschiedenen
Dimensionen speist. Da ist zum einen die grundlegende Erfahrung von
in der Welt sein und Beziehung. Denn im Glauben reproduzieren sich die
Dimensionen, die auch in der kindlichen Entwicklung wichtig sind, näm-
lich gehalten werden, vertrauen können, gesehen werden, Zuversicht be-
kommen. All das sind Dinge, die erst mal unabhängig von der Religion
für den Menschen wichtig sind. Und wenn das noch zusammen kommt
mit einer religiösen Erziehung, vielleicht sogar in einer religiösen Ge-
meinschaft, entsteht religiöser Glaube.‟ Murken bezweifelt, dass, abgese-
hen von Ausnahmen, jemand, der diese frühkindliche Verknüpfung
zwischen Bindungserfahrungen und religiösem Glauben nicht in die
Wiege gelegt bekommen hat, zu einem Menschen werden kann, für
den religiöser Glaube lebensbestimmend wird.

Für unsere Fragestellung wiegt noch schwerer: Das Umgekehrte
gilt natürlich ebenso. Ist einmal ein religiöses Weltbild mit elementa-
ren Bindungserfahrungen biografisch verknüpft, wird es sehr schwer,
dieses Weltbild fundamental infrage zu stellen. Es ist ein mühsamer
Weg, sich nicht „in die Tasche zu lügen‟, wenn es darum geht, sich von
religiösen Vorstellungen deshalb zu trennen, weil sie vor dem Hinter-
grund wissenschaftlicher Erkenntnis nicht standhalten. Für das wis-

Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Philosophie umso wichtiger ist

220

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


senschaftliche Arbeiten in Detailfragen ist dies auch kein Problem, so-
lange der persönliche religiöse Lebensentwurf aus dem wissenschaftli-
chen Diskurs herausgehalten wird, wie dies wohl meist der Fall ist.
Probleme entstehen erst, wenn eingefordert wird, Glaube hätte im Er-
kenntnisprozess mitzureden.

Geht man davon aus, dass ‚der religiöse Glaube‛ von etwas wissen
kann, von dem die Naturwissenschaften nichts wissen oder aufgrund
ihrer Methodik nichts wissen können, dann muss natürlich die Frage
gestellt werden, wo die ‚Wissensquellen‛ des Glaubens liegen und wie
seriös, also intellektuell redlich, diese Quellen sind. Die Erkenntnisse
der Naturwissenschaft haben zwei Wissensquellen: die Empirie, also
das, was mit und ohne Hilfsmittel beobachtet oder experimentell be-
stätigt werden kann einerseits, und die gedankliche, ggf. mathemati-
sche Durchdringung der empirischen Befunde, d. h. die Vernunft, ge-
nauer die Verknüpfung von beiden Erkenntnistätigkeiten. Die natur-
wissenschaftliche Empirie hat Grenzen, vorläufige, technisch über-
windbare und prinzipielle. Der Kosmologe Gerhard Börner drückt
dies in einem in der Zeitschrift „Spektrum der Wissenschaft‟ abge-
druckten Gespräch mit dem Theologen Hans Küng so aus: „Tatsache
ist doch, dass das naturwissenschaftliche Weltbild dieses Manko hat, dass
das denkende Subjekt, also der Geist, darin nicht vorkommt.‟159 Schon
die Tatsache, dass an dieser ‚Grenze empirischen Forschens‛ Theologen
an den Diskussionstisch gebeten werden, suggeriert, dass diese metho-
disch quasi einen „dritten Weg‟ zur Realität hätten.160 Im gerade zi-
tierten Spektrum-Gespräch nennt Hans Küng diesen Weg auch explizit,
indem er sagt: „Die Methodik [der Theologie] ist dabei [gegenüber der
naturwissenschaftlichen] grundverschieden. Wir gehen immer von einem
Zentrum aus, der religiösen Botschaft, der Offenbarung. Von diesem
Zentrum aus betrachtet der Theologe die Wirklichkeit, und das ist doch
dieselbe Welt, die der Physiker vor sich sieht.‟ Als christlicher Theologe
meint Küng hiermit in erster Linie die Bibel.

So dachte auch Galileo Galilei, als er davon sprach, dass sich Gott
im Buch der Offenbarung und im Buch der Natur mitteilt. Vor 400
Jahren mag diese Ansicht noch eine gewisse Berechtigung gehabt ha-
ben: In der scholastischen Denktradition waren Philosophie und
Theologie eng verschwistert,161 als mögliche Offenbarungsquellen wa-
ren im Wesentlichen die der drei monotheistischen Religionen be-

Naturwissenschaft und Religion

221

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kannt, wobei die jüdische über das Alte Testament in die Bibel Eingang
gefunden hat und damit lediglich der Koran als legitime göttliche Of-
fenbarung abgelehnt wurde.

Das ist heute im Zeitalter kultureller Globalisierung anders. Es gibt
nicht nur eine Schrift, die mit dem Anspruch auftritt, eine Offenba-
rung transzendenter Wirklichkeit darzustellen und Antworten auf die
großen Fragen des Lebens geben zu können, sondern deren viele und
vor allem grundverschiedene. Man vergleiche nur einmal das Weltbild
der katholischen oder protestantischen Theologie mit dem theosophi-
schen (Offenbarungen der Helena Blavatsky) bzw. anthroposophi-
schen (Offenbarungen Rudolf Steiners) oder mit den Gottesoffenba-
rungen des Baha’ullah der Bahai, ganz zu schweigen von der Offenba-
rungsflut der esoterischen Literatur. Religiösen „Glauben‟ als seriöse
Erkenntnismöglichkeit zu sehen, bedeutet konkret zu akzeptieren, dass
sich eine transzendente göttliche Realität nicht oder nicht nur via Ver-
nunft und Empirie, sondern auch durch Offenbarungen mitteilt. Für
den Gläubigen mag dies selbstverständlich sein. Rituelles Rezipieren
der religiösen Texte steht im Zentrum der Glaubenspraxis in den
Buchreligionen. Für den Glaubenden teilt sich auf diese Weise „Gott‟
täglich mit, was er ebenso wenig anzweifeln würde wie der Naturwis-
senschaftler den Zugang zur Realität über die Empirie.

Ehe man diese oder jene Offenbarungsschrift als Wissensquelle
akzeptiert, muss man allerdings über einige Fragen Rechenschaft able-
gen. Ist es überhaupt vernünftig zu meinen, dass sich „Gott‟, wenn es
ihn denn gibt, nur einzelnen Personen offenbart, damit diese in Er-
zähl- und Schrifttraditionen die Offenbarungsinhalte dem Rest der
Menschheit weitergeben. Nach Ableben der Propheten bleibt den aller-
meisten Menschen nur, sich glaubend zu der jeweiligen Offenbarung
zu bekennen und, wie Küng es zu Recht ausdrückt, im Denken von
diesen Offenbarungen auszugehen ‒ oder nach Galilei im Buch der Of-
fenbarung zu lesen. Überzeugend wäre dieses Argument, wenn die
„Gottesoffenbarungen‟, die der Menschheit vorliegen, wenigstens in
ihren Grundzügen zu vergleichbaren Aussagen kämen. In dieser Inter-
subjektivität liegt die Überzeugungskraft des empirischen Vorgehens.
Wer den Mond beobachtet, kommt zu den gleichen Beobachtungser-
gebnissen wie andere Beobachter; sollte er Neues entdecken, wäre dies
für alle Mondforscher von Interesse. Glaubensinhalte hingegen werden

Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Philosophie umso wichtiger ist

222

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


im Wesentlichen tradiert oder durch mehr oder weniger friedliche
Mission anderen aufgedrängt. Ihre Unvereinbarkeit führt zur „Glau-
bensbindung‟ der Theologie162 und daher zur Tatsache, dass jede
Glaubensrichtung, ist sie nur quantitativ ausreichend repräsentiert,
ihre eigene theologische Fakultät hat, genauso, wie jede Konfession
ihren eigenen Religionsunterricht bestreitet.

Vor einem Dialog mit der Naturwissenschaft gälte es daher zu klä-
ren, welche der vorliegenden Offenbarungsschriften den Anspruch er-
heben können, authentische Offenbarungen göttlicher Mächte darzu-
stellen, und welche nicht.163 Wenn dies entschieden ist, muss ange-
sichts der Jahrhunderte, die zum Beispiel seit Niederschrift der Bibel-
texte ins Land gegangen sind, entschieden werden, welche Textpassa-
gen ursprünglich sind, das heißt sich auf tatsächlich stattgefundene
Begebenheiten und Offenbarungen beziehen, und was im Laufe der
Textweitergabe hinzukam. Die historisch-kritische Bibelforschung hat
dies für die christlichen Schriften auch getan. Das hat allerdings, wenn
man die Ergebnisse ernst nimmt, zu einer weitgehenden Entzauberung
der Offenbarungstexte des biblischen Kanons geführt. Letzteres einzu-
gestehen, dann aber ungehindert weiterhin theologische Dogmensys-
teme auf diesen aufzubauen, führt für den unbefangenen Outsider zu
eigentümlichen Glaubenskonstrukten, die der studierte Theologe
Heinz-Werner Kubitza mit gutem Grund als „Dogmenwahn‟164 be-
zeichnet.

Es ist nicht zu erwarten, dass eine christliche Theologie von der
Bibel oder eine islamische Theologie vom Koran Abstand nimmt.
Nicht nur, dass sie sich damit selbst auflösen würde. Der gläubige
Christ sichert sich sein Zutrauen zu seinem Glauben dadurch, dass für
ihn der Glaube „nichts [ist], was man sich selbst gemacht hat, sondern
ein Geschenk, das man durch eine lange Traditionskette hindurch aus
Gnade erhalten hat‟, so der Theologe Christian Trapp in seinem Spek-
trum-Artikel165. Solche Selbstimmunisierungs-Strategien sind mit
wissenschaftlichem Forschen unvereinbar. Innerreligiös mögen sie ihre
Berechtigung haben, eine solide Basis für einen intellektuell redlichen
Dialog auf Augenhöhe mit naturwissenschaftlicher Erkenntnissuche
stellen sie sicher nicht dar.

Naturwissenschaft und Religion

223

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


… und Philosophie?

Bedeutet obige Abgrenzung der Naturwissenschaft gegenüber religiö-
sen Weltinterpretationen und ihren Vertretern, dass naturwissen-
schaftliche Ergebnisse inhaltlich und methodisch sich selbst genügen?
Entschieden nein!

Wir reden jetzt nicht von Wissenschaften, deren Ziel es ist, tech-
nologisches Anwendungswissen bereitzustellen. Wir reden von Wis-
senschaft, die darauf zielt, die Welt zu verstehen, in der wir leben, und
unsere Rolle in dieser Welt zu begreifen, um uns in der Welt zu orien-
tieren. Seit den letzten großen Universalgelehrten haben sich die For-
schungsgebiete hoch spezialisiert und als Teildisziplinen aus der allge-
meinen Erkenntnissuche mit je eigener Methodik ausgegliedert. In
diesem Sinne ist es berechtigt, die Physik als ‚Kind der Philosophie‛ zu
bezeichnen, wie dies der Philosoph Nida-Rümelin tut166. Die notwen-
digerweise hochgradige Spezialisierung naturwissenschaftlicher Teil-
disziplinen hat zur Folge, dass die ‚Spezialisierung darauf, nicht spezia-
lisiert zu sein‛, kein ausgewogenes Gegengewicht zum naturwissen-
schaftlichen Fokus bildet. Hier liegt nun eine der Aufgaben der gegen-
wärtigen Philosophie im Besonderen und der Geisteswissenschaften
im Allgemeinen.

In einer 2014 ausgestrahlten „Scobel‟-Sendung mit dem Thema
„Wissenschaft in der Krise‟ drückt dies Nida-Rümelin folgendermaßen
aus: „Wir brauchen die Geistes- und Kulturwissenschaften, weil jede Ge-
sellschaft sich auch vergewissern will über Werte, Normen, kulturelle In-
halte, Zukunftsperspektiven, das wissenschaftliche Weltbild. Wir sind in
einem permanenten Prozess der Selbstvergewisserung. Und wenn die
Geistes- und Kulturwissenschaften da nicht mitreden, dann übernehmen
das Esoterikbücher oder Weltanschauungsgemeinschaften, Ideologien
oder Religionsgemeinschaften, was wir international gegenwärtig zuneh-
mend erleben. Also sind die Geistes- und Kulturwissenschaften auch ein
Beitrag zur Aufklärung der Gesellschaft, der Kultur über sich selbst, und
zwar nicht nur national, sondern global.‟167 Ein wesentlicher Aspekt
der in dieser Sendung attestierten Krise der Wissenschaften besteht
darin, dass (Natur-)Wissenschaft an den Universitäten ganz wesentlich
von ihrem volkswirtschaftlichen Nutzen her gesehen und finanziert
wird. Sowohl für Studierende wie Lehrende schwinden die Freiräume,

Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Philosophie umso wichtiger ist

224

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sich dem Erkenntnisgewinn um seiner selbst willen zu widmen. Diese
Lücke nutzen religiöse Akteure, deren finanzielle Spielräume andere
Wurzeln haben.

Naturwissenschaftler wären gut beraten, wenn sie sowohl in ihrer
Ausbildung als auch in der Forschung einen intensiven Dialog mit mo-
dernen Philosophen suchen würden. Folgen wir Nida-Rümelin im
schon zitierten Spektrum-Artikel, so hat die Philosophie drei wesentli-
che Aufgaben: Sie ist Residual-168, Integrations- und Orientierungs-
wissenschaft. „Es gibt Grundfragen, die sich nicht in das methodische
Korsett einer Einzeldisziplin zwängen lassen. [...] Was ist ein gutes Argu-
ment für etwas? Das kann kein Thema sein für eine Einzelwissenschaft,
und deshalb bleibt sie der Philosophie erhalten. Dasselbe gilt für meta-
physische und ontologische Fragen.‟169 Gerade wenn man die berühm-
ten Grenzen der Naturwissenschaft überschreitet, an denen eine empi-
rische Absicherung seiner Annahmen nicht mehr möglich ist, muss
man sich in besonderer Weise darüber Rechenschaft ablegen, wie soli-
de und gut begründet die Aussagen sind, die man macht, und wie
transparent, nachvollziehbar und in verschiedensten Kontexten haltbar
die Schlussfolgerungen sind, die man zieht. Saubere Begriffsbildung
und sorgfältiges Argumentieren sichern intellektuelle Redlichkeit auch
dann, wenn man den Boden der Empirie verlassen muss.

Katechismen, die Glaubensantworten präsentieren, wird man so
nicht erstellen können. Dafür werden die Fragen klarer und verständli-
cher, die man stellt. Noch klingt mir ein Wort eines meiner Lehrer im
Ohr, dass „eine gute Frage mehr Wert sei als ein Bündel Antworten‟. Ich
kann ihm nur Recht geben: Fragen schließen auf, wecken Neugier, las-
sen weiterfragen und forschen, machen beweglich und sind das Gelän-
der, an dem wir uns entlanghangeln. Der „volksnahe‟ Philosoph Ri-
chard David Precht drückt diese Haltung zu Beginn seiner Trilogie zur
Geschichte der Philosophie folgendermaßen aus: „Alle großen philoso-
phischen Fragen sind offene Fragen; und jede Antwort treibt sofort wie-
der neue Fragen hervor.‟170

Philosophie ist ganz wesentlich eine Integrationswissenschaft.
Hierzu erneut Nida-Rümelin: „Sie sollte dazu beitragen, die verschiede-
nen Befunde aus den Einzelwissenschaften zu einem kohärenten wissen-
schaftlichen Weltbild zusammenzuführen. Ich glaube nicht, dass die wis-
senschaftlichen Disziplinen jeweils ihr eigenes Weltbild haben können,

… und Philosophie?

225

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sondern nur alle Gebiete zusammen eines.‟171 Wie alle Teildisziplinen
der Naturwissenschaft haben auch die Befunde der modernen Kosmo-
logie ihren Einfluss auf die Handlungsorientierung auf allen Ebenen
persönlichen und gesellschaftlichen Handelns. Die Tatsache, dass die
astronomischen Parameter für die Lebensbedingungen auf unserer Er-
de aller Wahrscheinlichkeit nach für noch Hunderte von Millionen
Jahren günstig sein werden und kulturelles Leben für unsere Nach-
kommen ermöglichen könnten, ist eine ganz andere Prämisse als das
von manchen Zeitgenossen geradezu herbeigesehnte Ende der Welt,
das sie mit einem transzendenten Neuanfang verbinden. Der Orientie-
rungsrahmen für gesellschaftliches Handeln ist hier ein ganz anderer.
Wie aber lassen sich daraus gute Argumente im problembelasteten
21. Jahrhundert ableiten? Hier ist geschultes philosophisches Denken
gefragt.

Vielfach aber hat die Philosophie mit ähnlichen Vorbehalten zu
kämpfen wie die Theologie. Nicht ohne Grund. Bei der Besprechung
der Aristoteles-Rezeption im Mittelalter haben wir gesehen, wie sich
die katholische Lehramtstradition von der vernunftorientierten Erfor-
schung der Natur distanzierte, für die der Philosoph Aristoteles stand.
Dies änderte sich durch die Verinnerlichung zweier Motive, die bis
heute angeführt werden, um die Vernunftnähe des katholischen Glau-
bens zu belegen. Derselbe Gott, so das erste Motiv, der sich dem katho-
lischen Glauben offenbart, zeigt sich auch in der Natur. Als Ebenbild
Gottes ist dem Menschen mit seiner Vernunft ein Werkzeug gegeben,
die Offenbarung Gottes in der Natur zu verstehen. Der Ursprung von
beidem ist derselbe Gott, daher können sich Glaube und Vernunft
nicht widersprechen. Allerdings hat die Vernunfterkenntnis ihre Gren-
zen. Hier ergänzen geoffenbarte Glaubenswahrheiten, was der Ver-
nunft zu erfassen nicht gelingt. Daher steht der Glaube über der Ver-
nunft, so das zweite Motiv, und vernunftorientiertes Philosophieren
behält seine Glaubensbindung. Die Philosophie bleibt im Selbstver-
ständnis katholisch Glaubender somit im Einflussbereich der Theolo-
gie.

Dieser Vereinnahmungs-Strategie der Philosophie vonseiten der
Theologie begegnet man vielfach. Sie ist Signum eines noch nicht ab-
geschlossenen Emanzipationsprozesses der Philosophie von der ehe-
mals das gesamte universitäre Denken bestimmenden Theologie. Kon-

Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Philosophie umso wichtiger ist

226

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kordatslehrstühle, über deren Besetzung kirchliche Vertreter mitbe-
stimmen dürfen, und beispielsweise die „Hochschule für Philosophie
München‟ in der Trägerschaft der „Gesellschaft Jesu‟ (Jesuitenor-
den)172 sind Beispiele dafür, wie sehr Philosophie auch heute noch im
Einflussbereich religiöser Akteure sein kann. Ich möchte dafür plädie-
ren, die Grenze zwischen Theologie und Philosophie jederzeit klar und
deutlich erkennbar zu machen. Das ist die Voraussetzung für einen
fruchtbaren und intellektuell redlichen Dialog zwischen Naturwissen-
schaft und Geisteswissenschaften.

Gemeint ist kein Denkverbot in Fragen nach „Gott‟ oder „dem
Transzendenten‟! Fragen dieser Art ordnet man der Metaphysik zu.
Doch gerade in diesen Themenbereichen gilt das soeben Ausgeführte
in ganz besonderem Maße. Eine saubere Begriffsbildung und eine gu-
te, weit abgesicherte Argumentation sind in höchstem Maße gefordert,
wenn es um metaphysische Fragen geht. Und Ehrlichkeit sich selbst
gegenüber, was „Antworten‟ anbelangt. Der „Gott der Philosophen‟,
über den man in dieser Weise nachdenken kann, eignet sich sicherlich
kaum für eine religiöse Lebenspraxis, genauso wenig wie einer der
„Götter‟ der Religionen für die aufrichtige Suche nach Antworten auf
große Fragen des Lebens. Daher ist der Dialog zwischen Naturwissen-
schaft und Religion unwissenschaftlich, der zwischen den Naturwis-
senschaften und der Philosophie bzw. den Geisteswissenschaften umso
wichtiger.

… und Philosophie?

227

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Kränkung und Katharsis

Sigmund Freud und die kosmologische Kränkung des Menschen

1917: In nie da gewesener Brutalität zerfleischen sich die europäischen
Mächte in einem Krieg, in den die Völker nur zu oft mit Euphorie ge-
zogen sind. Die führenden Eliten genauso wie die breite Masse. Man
fragt sich, warum?

In Wien schreibt Sigmund Freud, dessen Name seit zwei Jahrzehn-
ten für die wissenschaftliche Erforschung seelischer Abgründe steht,
an einem Aufsatz, der den Topos von der „narzisstischen Kränkung
der Menschheit‟ durch wissenschaftliche Fortschritte in die Welt setzt.
Der Titel des Aufsatzes: „Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse‟173.

Es fällt schwer, so Freud, zu akzeptieren, dass „seelische Vorgänge
an sich unbewusst sind und nur durch eine unvollständige und unzuver-
lässige Wahrnehmung dem Ich zugänglich werden‟, weshalb wir von un-
bewussten Vorgängen unserer Psyche beeinflusst sind. Das Ich ist da-
mit „nicht Herr in seinem eigenen Haus‟. Dies kränkt die narzisstische
Eigenliebe des Menschen, der sich „souverän in seiner eigenen Seele‟
wähnt. Die Psychoanalyse macht ihm dies bewusst, was ihre Akzep-
tanz behindert. Dies sei, so führt Freud aus, die dritte große narzissti-
sche Kränkung im Zuge des Fortschrittes der Wissenschaften. Die
zweite ist mit dem Namen Darwins verbunden: „Der Mensch ist nichts
anderes und nichts Besseres als die Tiere, er ist selbst aus der Tierreihe
hervorgegangen, einigen Arten näher, anderen ferner verwandt.‟

Die erste Kränkung muss uns genauer beschäftigen, denn sie ist
nach Freud mit dem Namen Kopernikus verbunden. Im Wortlaut
heißt es:

„Nach dieser Einleitung möchte ich ausführen, daß der allgemeine Narziss-
mus, die Eigenliebe der Menschheit, bis jetzt drei schwere Kränkungen von
Seiten der wissenschaftlichen Forschung erfahren hat.
a) Der Mensch glaubte zuerst in den Anfängen seiner Forschung, daß sich
sein Wohnsitz, die Erde, ruhend im Mittelpunkt des Weltalls befinde, wäh-

229

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


rend Sonne, Mond und Planeten sich in kreisförmigen Bahnen um die Erde
bewegen. Er folgte dabei in naiver Weise dem Eindruck seiner Sinneswahr-
nehmungen, denn eine Bewegung der Erde verspürt er nicht, und wo immer
er frei um sich blicken kann, findet er sich im Mittelpunkt eines Kreises, der
die äußere Welt umschließt. Die zentrale Stellung der Erde war ihm aber
eine Gewähr für ihre herrschende Rolle im Weltall und schien in guter
Übereinstimmung mit seiner Neigung, sich als den Herrn dieser Welt zu
fühlen. Die Zerstörung dieser narzisstischen Illusion knüpft sich für uns an
den Namen und das Werk des Nik. Kopernikus im sechzehnten Jahrhun-
dert. Lange vor ihm hatten die Pythagoreer an der bevorzugten Stellung der
Erde gezweifelt, und Aristarch von Samos hatte im dritten vorchristlichen
Jahrhundert ausgesprochen, daß die Erde viel kleiner sei als die Sonne und
sich um diesen Himmelskörper bewege. Auch die große Entdeckung des Ko-
pernikus war also schon vor ihm gemacht worden. Als sie aber allgemeine
Anerkennung fand, hatte die menschliche Eigenliebe ihre erste, die kosmolo-
gische, Kränkung erfahren.‟

Die von Freud postulierte „Kränkung‟ intellektuell zu verstehen, ist
das eine. Ein ganz anderes ist es, sie innerlich nachzuvollziehen und
auf diese Weise die unbewussten Tiefen der Psyche zu verändern. Die
„Kränkung der Eigenliebe‟ des Menschen wird so eine „Katharsis der
Eigenliebe‟. Eine Selbstverordnung, die sich durch ein erheblich grö-
ßeres Maß an Bescheidenheit darüber auszeichnen könnte, wie der
Mensch seine Rolle auf unserem Planeten Erde sieht. Dass dies ein Ge-
bot der Stunde ist, muss wohl nicht besonders betont werden.

Um den emotionalen Gehalt der „kosmologischen Katharsis‟ er-
fahrbarer zu machen, werfen wir zwei kosmologische Schlaglichter:
Ein erstes vergegenwärtige uns die Harmonie des mittelalterlich-geo-
zentrischen Weltbildes und ein zweites im Kontrast hierzu unser ge-
genwärtiges Verhältnis zum Universum.

1574: „Loblied auf die himmlischen Wissenschaften“ des Tycho Brahe

Tycho Brahe zählte als fast 30-Jähriger zu den astronomischen Be-
rühmtheiten seiner Zeit. Mit 13 Jahren packte ihn mit der Beobach-
tung einer Sonnenfinsternis die Begeisterung für die Himmelsbeob-
achtung. Seine universitäre Ausbildung erfuhr er in Leipzig, Witten-
berg und Augsburg. Obwohl sein Ziehvater ihm ein Jurastudium ab-
verlangte, galt seine Leidenschaft der Astronomie. Daher schrieb er

Kränkung und Katharsis

230

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sich 1566 für ein Studium der Mathematik und Astronomie in der
Rostocker Universität ein. Zu seinen Lehrern gehörte der Mediziner
und Astronom Heinrich Brucaeus. Unter seiner Leitung verdiente sich
Brahe erste Achtungserfolge durch die Vorhersage einer Mondfinster-
nis und durch das Erstellen von Horoskopen. Die Verknüpfung von
Medizin und Astrologie war damals üblich, um die besten Zeiten für
eine medizinische Behandlung zu ermitteln.174 In Rostock wurde Bra-
he mit den Lehren des Kopernikus bekannt, die er wegen ihrer mathe-
matischen Leistungen sehr schätzte, auch wenn er dem Kern, dem He-
liozentrismus, skeptisch gegenüberstand.175

1571 kehrte Brahe nach Dänemark zurück, wo er im folgenden
Jahr den „neuen Stern‟ im Sternbild Kassiopeia sichtete, wie wir schon
besprochen haben. Seine Veröffentlichung hierzu machte ihn weithin
bekannt. So kam es, dass der dänische König Frederik II. Brahe er-
suchte, Vorlesungen zur Astronomie an der Kopenhagener Universität
zu halten. Seine Antrittsvorlesung ist als „Loblied auf die himmlischen
Wissenschaften‟ noch heute überliefert.176 In Brahes Gedankengängen
kann man die Sichtweise des Geozentrikers erleben. Es wird deutlich,
warum sich für den Renaissance-Astronomen die Astronomie noch
nicht von der Astrologie emanzipiert hat und das Anfertigen von Ho-
roskopen ohne Bruch zum Handwerk eines Astronomen dieser Zeit
dazugehören konnte, auch wenn die Kirche das astrologische Hand-
werk ablehnte.177 Für die geozentrische Sichtweise waren der „Mikro-
kosmos Mensch‟ und der Kosmos der Welt eng miteinander verknüpft
und aufeinander bezogen.

„Nicht nur von einigen von euch, sondern auch von unserem allergnädigs-
ten König bin ich gebeten worden, einige öffentliche Vorträge über die ma-
thematischen Wissenschaften zu halten. [...] Mich beseelt von Jugend an
eine solche Neigung zu diesen Wissenschaften, dass ich nicht nur auf die Er-
langung derselben viel Zeit und Arbeit verwandte, sondern auch andere zu
gleichem Tun eifrig ermunterte und ihre Versuche nach Kräften unterstützte.
[...] Aus diesen beiden, der Geometrie und Algebra, entstammt jene den
Niederungen dieser Erde weit entrückte Wissenschaft, die Astronomie ge-
nannt ist. Sie ist nicht damit zufrieden, in den engen Grenzen der Erde, der
Meere und übrigen Elemente eingeschlossen zu werden, sie schreitet hin
über den hohen und weiten Äther, über die leuchtende Sonne, den weißen,
formenreichen Mond und über alle anderen, die wandelnden wie die festen
Gestirne; alle ihre Bewegungen, Harmonien, Bahnen, Verhältnisse und Grö-
ßen erforscht sie in erhabener Betrachtung.

1574: „Loblied auf die himmlischen Wissenschaften“ des Tycho Brahe

231

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Was brauche ich viel von dem Nutzen der Astronomie zu sagen? Kann doch
ohne die Zeiträume der Jahre, Monate und Tage und ihrer genauen Abgren-
zung, welche von der Astronomie ausgeht, keine Gemeinde und kein Staat
bestehen, um nichts anzuführen von anderem offensichtlichem Nutzen, den
die Kenntnis der Astronomie im öffentlichen Leben bringt. Wenn jedoch die-
se Kunst weiterhin keinen Vorteil böte, so ist sie doch an und für sich so be-
schaffen, dass ihre Kenntnis mit Recht von edlen Geistern verlangt werden
muss. Denn sie erfüllt des Menschen Geist mit einem unerhörten und wohl-
tuenden Entzücken, schärft ihn, lenkt die Gedanken, aus denen sein Leben
besteht, von diesen irdischen, lächerlichen und nichtigen Dingen zu den
himmlischen, ernsten und bleibenden Betrachtungen und erfüllt und er-
quickt den Menschen mit wahrer Lust, die einigermaßen der Seligkeit der
Himmelsbewohner gleicht, und erhebt ihn über sein sterbliches Los.
Wozu hätte der weise und fürsorgliche Schöpfer des Weltalls so bewunderns-
werte, ewige Gesetze der himmlischen Bewegung in solcher Mannigfaltigkeit
und doch so übereinstimmende Harmonie geschaffen, wenn er sie nicht er-
forscht haben wollte durch die Menschen, um derentwillen er großenteils die
sichtbare Welt gemacht? Vielmehr wollte er, dass sie in unermüdlicher Ar-
beit genau durchforscht werden, damit die Größe seiner Majestät und Weis-
heit auch hieraus von den Menschen erkannt und gepriesen werde. Nach
der wahren und zutreffenden Erkenntnis Gottes, die uns durch das von ihm
gegebene Wort offenbart wurde, entspricht deshalb nicht der menschlichen
Natur und dem Zweck, für den der Mensch auf die Erde, den Mittelpunkt
der Welt, gestellt wurde, mehr, als dass er von da wie vom Mittelpunkt aus
das durchschaue, was in der ganzen Werkstätte der Welt, sonders aber in
jener himmlischen Strahlenwelt so viele ewiger Sterne leuchtet, und dass er
in dieser köstlichen und sinnigen Betrachtung sein Leben angenehm verbrin-
ge, Gott den Schöpfer in seinen weisesten und mannigfaltigsten Werken er-
kenne und ihm die geschuldete Verehrung und Lobpreisung darbringe.
Zu den ersten und vorzüglichsten Vorteilen der Astronomie muss das fol-
gende gerechnet werden [...]: dass es möglich ist, aus den durch die Astrono-
mie erkannten Bewegungen der Gestirne [...] über die menschlichen Schick-
sale, insofern diese von den Gestirnen abhängen, ein Urteil zu fällen und
vieles vorauszusehen. Denn es ist nicht zweifelhaft, dass diese untere Welt
von der oberen beherrscht und befruchtet wird.
Die Kräfte und den Einfluss der Gestirne leugnen, heißt die göttliche Weis-
heit und Klugheit mindern und der offensichtlichen Erfahrung widerspre-
chen. Gäbe es einen schieferen und absurderen Gedanken von Gott als den,
dass er dieses unermessliche und bewundernswerte Schauspiel so vieler
glänzender Sterne vergebens und zu keinem Nutze geschaffen habe, wäh-
rend doch kein Mensch auch nur das geringste Werk ohne bestimmten
Zweck verrichtet? Wenn wir nämlich die Dauer der Jahre, Monate und Tage
am Himmel wie an einer ewigen, unermüdlichen Uhr messen, so erklärt
dies Nutzen und Zweck der himmlischen Maschine nicht befriedigend. Was
sie nämlich zum Messen der Zeit tut, hängt nur vom Umlauf der Lichter

Kränkung und Katharsis

232

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


und der Umdrehung der Fixsternsphäre ab. Wozu kreisen dann die fünf an-
deren Planeten in eigenen und voneinander verschiedenen formenreichen
Bahnen? [...] Sollten alle diese Sterne mit ihren mannigfaltigen und verblüf-
fenden Bewegungen umsonst gegründet sein? Wozu ist außerdem die ganze
sogenannte achte Sphäre erfüllt mit so unzähligen leuchtenden Sternen in
ihrer abwechslungsreichen Anordnung und ihren so langsamen Bewegun-
gen? Sollten auch sie alle [...] untätig und nutzlos sein? Das würde nämlich
notwendig daraus folgen, wenn der Himmel und alle die leuchtenden und
ewigen Körper, die er enthält, nur der Unterscheidung der Zeit dienen soll-
ten.
Hat Gott also etwas ins Blaue hinein geschaffen? Hat Gott keinen Zweck
und Nutzen für ein so großes Kunstwerk und eine so gewaltige Maschine
vorausgesehen? Wie absurd ist es, dies zu denken, geschweige denn zu glau-
ben, wird aus der vollkommensten Weisheit selbst bewiesen und kann aus
jeden allerkleinsten Geschöpfen dieser niedrigen Natur deutlich erkannt
werden. [...]
Wenn also die himmlischen Körper von Gott aufgebaut sind, damit sie Zei-
chen seien, dann bedeuten sie notwendig etwas, und das für die Menschen,
um derentwillen sie großenteils geschaffen sind.“

Seit 1970: Die Voyager-Mission

Am 5. September 1977 startete die Raumsonde Voyager 1 von Cape
Canaveral, 16 Tage nach ihrer baugleichen Schwestersonde Voyager 2,
auf eine Reise zu den äußeren Planeten unseres Sonnensystems. Beide
nutzten eine günstige Planetenkonstellation, die sich nur alle 176 Jahre
wiederholt, um die Gasplaneten Jupiter, Saturn, Uranus und Neptun
im Vorbeiflug zu untersuchen. Es sollte einer der aufsehenerregends-
ten und erfolgreichsten Weltraummissionen werden.

Beide Sonden sendeten spektakuläre Bilder zur Erde, die Grundla-
ge der kollektiven Vorstellung von den Planetenwelten mit ihren Mon-
den geworden sind. Neben der Kamera haben die Sonden zehn weitere
wissenschaftliche Instrumente an Bord, deren Messergebnisse sie mit-
tels eines Radiosenders Richtung Erde sendeten und immer noch sen-
den. Voyager 1 erreichte am 5 März 1979 den Jupiter, der etwa fünf
Mal weiter (5 astronomische Einheiten, 5 AE, siehe oben) von der Son-
ne entfernt ist als wir. Am 11. November 1980 passierte Voyager 1 den
Saturn mit einem Sonnenabstand von etwa 10 AE. Während Voyager 2
nach dem Ringplaneten noch an Uranus und Neptun vorbeiflog, ließ

Seit 1970: Die Voyager-Mission

233

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sich Voyager 1 durch den Saturn aus der Ekliptik-Ebene herauskata-
pultieren. Auf zwei Wegen sollten die Voyagersonden den äußersten
Einflussbereich der Sonne ausloten.

Bevor die eigentliche „Voyager Interstellar Mission‟ begann, wurde
im Februar 1990 Voyager 1 auf Anregung des bekannten Astronomen
Carl Sagan zurückgeschwenkt, um aus einer Entfernung von 40,5 AE
eine Fotoserie als „Familienporträt‟ der Planeten unseres Sonnensys-
tems zu erstellen. Diese „Familienfoto‟-Collage der Voyager 1 war wis-
senschaftlich nicht von Belang, für unsere Vorstellung von der Stellung
unserer Erde im Universum umso mehr. Eines der Fotos zeigt die Erde,
aufgrund der großen Entfernung von über 6000 Millionen km bzw.
40,5 AE, sehr nahe bei der Sonne. Es zeigt die Erde aus der größten
Entfernung, aus der jemals ein Foto von ihr geschossen wurde. Die Ka-
mera war für „Gegenlichtaufnahmen‟ wie diese nicht gemacht, daher
streut das Sonnenlicht durch die Kameraoptik als Streifen durch das
Bild. Die Erde selbst ist auf einen winzigen, leicht blauen Punkt ge-
schrumpft, auf Pixelgröße. Daher ist das Foto als „Pale Blue Dot‟, als
„fahlblauer Punkt‟, bekannt geworden (Abbildung 46178).

Kränkung und Katharsis

234

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Ein winziger Punkt neben einer schon aus dieser Entfernung kleinen
Sonne, inmitten der schwarzen Leere des Weltalls. Ein Punkt, auf dem
sich alles abspielt, was unser Leben ausmacht.

Dabei war Voyager zum Zeitpunkt der Fotografie, selbst wenn wir
nur die kosmologisch nähere Umgebung der Sonne ins Auge fassen,
eigentlich noch nahe bei der Erde: So finden wir den der Erde nächs-
ten Stern, Proxima Centauri, in 270.000 Astronomischen Einheiten
Entfernung. Voyager würde hierhin 72.500 Jahre fliegen, obwohl sie in
jeder Minute über 1000 km zurücklegt. Zum Vergleich: vor 72.000 Jah-
ren lebten die Menschen noch als Jäger und Sammler. Die Liste der
sonnennächsten Sterne, die bis zu 16 Lichtjahre entfernt sind, umfasst
etwas über 50 Sterne, von denen einige ein Doppel- oder Dreifachs-
ternsystem bilden. Um diesen Raum zu durchfliegen, würde Voyager
fast 300.000 Jahre benötigen.

Und Voyager reist weiter. Im Februar 1998 überholte Voyager 1 die
fünf Jahre früher gestartete Raumsonde Pioneer 10, die nach ihrem
letzten Funkkontakt im Januar 2003 in Richtung Aldebaran im Stern-
bild Stier unterwegs ist, den sie in ca. 2 Millionen Jahren erreichen
wird. Voyager 1 ist seitdem das am weitesten von der Erde entfernte
menschliche Produkt mit der schnellsten Entfernungsgeschwindigkeit.
Diese beträgt ca. 63.000 km/h: Das heißt, in der Zeit, in der sie diese
Zeilen über Voyager gelesen haben, hat sie sich erneut über 2000 km
weiter von der Erde entfernt. Im August 2012 erreichte Voyager end-
gültig den interstellaren Raum in einem Sonnenabstand von 121 AE.
Doch noch in 10.000 bis 50.000 AE in den Raum hinaus bindet die
Gravitation der Sonne Milliarden von Kometenkernen in der soge-
nannten Oortschen Wolke. Erst jenseits dieses Bereiches wird Voyager
den Einflussbereich unseres Sonnensystems verlassen. Sollte der Kon-
takt zu Voyager 1 aufrechterhalten werden können, so werden wir
noch bis ca. 2025 mit ihr in Kontakt bleiben. Dann wird sie allein
ihren Weg ins All fortsetzen mit 1000 km pro Minute, dem 3,7-fachen
Abstand der Erde von der Sonne jedes Jahr. Sie wird alle
rund 17.100 Jahre eine Entfernung zurücklegen, für die das Licht ein
Jahr benötigt. Könnten wir sie orten, fänden wir sie im Bereich des
Sternbildes Schlangenträger, zwischen dem Sternbild Skorpion und
Waage, während Voyager 2 in 300.000 Jahren das Umfeld des Sternes
Sirius im großen Hund passieren wird. Die Wahrscheinlichkeit, dass

Seit 1970: Die Voyager-Mission

235

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sie im All mit einem größeren Himmelskörper kollidiert, liegt nahezu
bei null. In etwa 1500 Millionen Jahren wird sie den Halo unserer
Milchstraße verlassen und die Tiefen des Universums durchmessen,
bis sie, wer weiß, in eine weitere Galaxie eindringt. Sie wird ihre Reise
auch dann weiterführen, wenn die Erde aufgehört hat zu existieren.

Und sie trägt in Gold verewigte Botschaften an „unbekannt‟ mit
sich. „The Sounds of Earth‟: Grußworte in vielen Sprachen, Musik, die
die Menschen der 70er bewegte, und Bilder aus dem Leben der Men-
schen auf unserem Heimatplaneten. Eingraviert in eine „Schallplatte‟
mit Bedienungsanleitung für die Entschlüsselung (Abbildung 47).

Wahrscheinlich wird sie
nie gehört werden, aber sie
wird existieren, selbst wenn
alle Spuren unserer Kultur
auf dieser Erde vom Winde
verweht sein werden.

„Der Weltraum – un-
endliche Weiten‟: Es sind
schon viele Versuche unter-
nommen worden, die ei-
gentlich nicht vorstellbaren
Größenverhältnisse im
Universum vorstellbar zu
machen. Auch wir wollen
dies nicht unversucht las-
sen. In unserer Vorstellung
möge die Erde auf jenen

Pale Blue Dot schrumpfen, auf einen gerade noch wahrnehmbaren
Punkt (<0,1 mm). Auf Pixelgröße. Die Entfernung Erde-Sonne, beträgt
in diesem Modell 1 Meter; die Sonne selbst hätte einen Durchmesser
von 9 mm. Das Foto des Pale Blue Dot wurde in diesem Modell im Ab-
stand von 40 Metern aufgenommen, Voyager 1 befindet sich 2014 in
ca. 128 Metern Entfernung von der Sonne. Proxima Centauri müssten
wir uns 268 km (!) Luftlinie von der Sonne entfernt vorstellen. Die et-
wa 50 sonnennächsten Sterne – Größenordnung 1 Zentimeter – befän-
den sich in einer Kugel mit Radius von über 1000 km! Die etwa 6000
mit bloßem Auge sichtbaren Sterne können bis zu 500 Lichtjahre von

Kränkung und Katharsis

236

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


uns entfernt sein, selten mehr. Im Modell würden sie sich in einer
Raumkugel verteilen, die den 2,5-fachen Erdradius hätte. In diesem
Bereich sehen wir allerdings sehr viele Sterne nicht mit bloßem Auge,
da sie zu leuchtschwach sind. Im Hintergrund leuchtet unsere Milch-
straße. Ihr Zentrum ist 26.000 Lichtjahre von uns entfernt, im Modell
etwa vier Mal so weit wie der Mond von der Erde.

Das Modell der gesamten Milchstraße ‒ immer noch mit einem
Erd-Sonnenabstand von einem Meter ‒ würde eine Scheibe umfassen,
die acht Mal den Durchmesser der Mondumlaufbahn einnehmen wür-
de. Die 2,5 Millionen Lichtjahre entfernte Andromedagalaxie wäre im
Modell etwas weiter entfernt als die Sonne von uns. Für den imaginati-
onsstarken Leser sei angemerkt, dass die kosmische Hintergrunds-
strahlung im Pixelmodell als etwa ein Zehntel Lichtjahr von uns ent-
fernt vorzustellen ist.

Das Universum ist also vor allem eins: Unglaublich leer. Wegen
seiner enormen Größe allerdings finden sich in dieser Leere als Inseln
eingebettet unvorstellbar viele Sterne, allein in unserer Milchstraße
schwanken die Schätzungen zwischen 100 und 300 Millionen! Man
schätzt die Zahl der Milchstraßensysteme etwa als ebenso groß ein. So
können wir sagen: Das Universum ist einerseits ungeheuer groß und
leer, andererseits findet sich eine riesige, die menschliche Vorstellungs-
kraft nicht minder übersteigende Anzahl von Sterneninseln.

Diesen Raum durchmessen die Voyagersonden. Seit sie die Zeilen
über ihre Mission lesen, sind sie – je nach Lesegeschwindigkeit – annä-
hernd um einen Erdradius weitergezogen. In sechs Stunden wird sie
sich um den Abstand zum Mond entfernt haben, morgen um das Vier-
fache. Unaufhaltsam.

Warum „narzisstische Kränkung“?

Wenn Sigmund Freud von einer kosmologischen Kränkung spricht,
meint er den durch das Werk Nikolaus Kopernikus’ angestoßenen Nie-
dergang des geozentrischen Weltbildes und dessen Ablösung durch die
moderne Kosmologie. Hierin eine Kränkung zu erkennen, bedeutet,
dass es sich um Einsichten handelt, die über die astronomische For-
schung hinaus von Bedeutung sind. Neue Einsichten können erst dann

Warum „narzisstische Kränkung“?

237

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


„kränken‟, wenn sie umfassend die kulturelle Identifikation des Men-
schen verändern. Im 21. Jahrhundert werden Geozentriker rar sein an-
gesichts der Präsenz astronomischer Themen in den Medien. Von den
faszinierenden „Weiten des Universums‟ hören wir oft. Ist uns aber be-
wusst, dass die kosmologischen Vorstellungen Konsequenzen haben
für die Rolle, die wir uns Menschen in der Welt zusprechen? Im Kol-
lektiv179 wohl kaum, denn es hätte uns längst von dem Thron gesto-
ßen, auf dem wir immer noch zu sitzen meinen. Die „kosmologische
Kränkung‟, von der Freud spricht, müssen wir uns als kulturellen Evo-
lutions-Prozess vorstellen, der für die abendländische Geschichte von
Nikolaus Kopernikus angestoßen wurde und heute keineswegs abge-
schlossen ist. Es ist der lange Schatten des Kopernikus.

Als „narzisstische Illusion‟ entpuppt sich das geozentrische Welt-
bild erst in der Rückschau. Der Geozentriker hatte guten Grund zur
Annahme, sich „als den Herrn dieser Welt zu fühlen‟180. Die „narzissti-
sche Kränkung‟ besteht gerade darin, dass das Gefühl der prinzipiellen
Überlegenheit und Auszeichnung vor der übrigen Welt, das der
Mensch im abendländischen Kulturstrom zweifelsohne und oft bis
heute hat, eine wichtige Grundlage verliert. 181 Dies kränkt sein Selbst-
wertgefühl. Doch einer Krankheit folgt Genesung, und die Frage ist,
ob es zu einer Katharsis, einer Läuterung, kommen kann und wie sich
diese anfühlt.

Doch zunächst sei eine genauere „Diagnose‟ der kosmologischen
Kränkung versucht. Denn sie umfasst wesentlich mehr, als dass die
Planeten nicht mehr unser Haupt umkreisen.

  
„Wir sind nicht der Mittelpunkt des Kosmos und damit sehr wahr-
scheinlich weder einzigartig noch Fokus der Seinsgeschichte‟: Doch
anfangs ist es genau diese Dezentralisierung des menschlichen Lebens-
raumes, die unser Selbstbild erschüttert. Die Mittelstellung der Erde
im damaligen Universum zeichnete die Welt, in der wir leben, als be-
sonderen Ort aus, der prinzipiell keinen weiteren vergleichbaren Ort
zuließ. Denn der übrige Kosmos war in ewiger, idealer, gleichförmiger
und damit göttlicher Bewegung begriffen und scharf von der ruhen-
den, vergänglichen sublunaren Welt getrennt. Gewiss, die Erde durch
die heliozentrische Weltsicht in den Status eines Planeten zu erheben
und ihr damit ebenfalls göttliche Qualitäten zuzusprechen, kann auch

Kränkung und Katharsis

238

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


als Aufwertung verstanden werden. Dies wird gerne gegen Freuds To-
pos von der kosmologischen Kränkung ins Feld geführt. War doch für
den christlichen Kosmos die Erde der Bereich der „gefallenen Schöp-
fung‟, der „Sünde‟, ja die Oberfläche der „Hölle‟ – man denke an
Dantes „göttliche Komödie‟. Doch den Menschen als sündhaft und ge-
fallen anzusehen, ist ein Spezifikum christlichen Denkens, das den an-
tiken Menschenbildern fremd war und mit der Renaissance auch in
Europa relativiert wurde. Und selbst aus christlicher Sicht ist der Ein-
wand gegen Freud unberechtigt. Denn die „frohe Botschaft‟ des Chris-
tentums besteht gerade in dem Glauben, dass der Zustand der Sünd-
haftigkeit zumindest nicht für alle Menschen das letzte Wort ist. Denn
der „Heilswille Gottes‟ hat durch das „Mysterium von Golgatha‟ die
Erlösung der gefallenen Welt des Menschen möglich gemacht, um die
„Schöpfung‟ durch die Zuwendung der Menschen zu Gott zu erlösen.
Auch wenn sich der mittelalterliche Christ auf der Erde nicht auf dem
von den himmlischen Heerscharen umkreisten Thron empfand, so
konnte er sich doch als „Dreh- und Angelpunkt‟ des kosmischen
Heilsgeschehens Gottes verstehen. Das tägliche Erleben himmlischer
Bewegungen führte ihm dies eindrucksvoll vor Augen. Das kosmische
Geschehen zeugt von einer Geschichte, in der es um das Heil des Men-
schen geht: um uns!

Doch wenn unsere Erde nur ein Planet ist unter anderen? Unter
vielen? Vielleicht unter sehr vielen? Belebten? Von anderen Kulturen
bevölkerten? Gibt es extraterrestrische Intelligenzen? Uns vielleicht
überlegene? Mit einer gänzlich anderen Geschichte? Sind diese extra-
terrestrischen Intelligenzen ebenfalls gefallene Geschöpfe? Oder nicht?
Geht es „Gott‟ auch um diese „Spezies sapiens‟? Vielleicht mehr noch?
Welche Stellung haben wir Menschen für ihn? Müssen wir uns seine
Gunst teilen? Müssen wir uns einreihen? Unterordnen? Geht es in die-
sem neuen Universum wirklich nur um uns? – Wohl kaum!

  
„Wir gleichen einem Staubkorn im All‟: Die Schwierigkeiten, die wir
haben, uns die Größenverhältnisse im Universum vorzustellen, sagen
etwas ganz Entscheidendes aus: Das Universum ist menschlichen
Maßstäben kolossal fremd. Weder die menschliche Sinneserfahrung
noch das am Lebensalltag geschulte Vorstellungsvermögen können sie
angemessen erfassen. Vor dem Einsatz technischer Beobachtungshil-

Warum „narzisstische Kränkung“?

239

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


fen, vom einfachen Teleskop zum Hightech-Weltraumdetektor, war es
nicht möglich, die Dimensionen des Universums zu erforschen. Ko-
pernikus ahnte etwas von der Größe der Fixsternsphäre, für ihn ergab
sich dies aus seinem Festhalten am heliozentrischen Weltbild trotz der
fehlenden Fixsternparallaxe. Für Tycho Brahe war gerade die fehlende
Wahrnehmbarkeit der Sternenparallaxe der Grund, sein Kompromiss-
modell auszuarbeiten. Für den mittelalterlichen Christen, für den jen-
seits des Mondes alles einer idealen himmlischen, also göttlichen Phy-
sik gehorchte, war der Kosmos im Vergleich zur lebensweltlichen Ver-
gänglichkeit der Erde auch fremd, aber Ausdruck seines göttlich-tran-
szendenten Lebensziels. Lebenssinn war für ihn, jenseits des Todes,
nach dem jüngsten Tag, dieser göttlichen Sphäre teilhaftig zu werden –
ein Ziel, das sich für die Heiligen schon erfüllt hat. Damit war der vom
mittelalterlichen Menschen wahrgenommene Kosmos zwar auch groß,
aber diese Größe hatte mit menschlichen Maßstäben zu tun. Mit unse-
rer Geschichte, unserem Sehnen, unserem Hoffen, mit, wenn alles gut
lief, unserer Zukunft. Eine Ahnung der Glückseligkeit, die Gottes
Barmherzigkeit für uns vorgesehen hat. Denn ihm geht es nur um ei-
nes: um uns.

Mit den Dimensionen, mit denen sich das Universum zu Beginn
des 21. Jahrhunderts präsentiert, ist dies radikal anders. Auch unser
Versuch, die Größen im Pixel-Erde-Modell zu realisieren, ist kläglich
und zum Scheitern verurteilt. Schon die Entfernung zum Mond stellen
wir uns in aller Regel zu klein vor, dies gilt erst recht für die Entfer-
nung zur Sonne und zu den Nachbarsternen. Die Dimensionen in der
modernen Kosmologie übersteigen das menschliche Maß und sind
dem Menschen fremd. Unsere Vorstellungswelt umfasst einen Meso-
kosmos zwischen den astronomischen Größen und den Dimensionen
quantenphysikalischer Prozesse. Dementsprechend ist es auch nicht
die unmittelbare Sinneserfahrung, sondern eine Empirie, die sich auf
hochsensible technische Messinstrumente stützt, die uns diesen Be-
reich zugänglich macht. Auch die menschengebundene Vernunft be-
nötigt hierzu Hilfe: von Computern, die eine Rechenleistung ermögli-
chen, die auch eine ganze Menschheit voller mathematischer Freaks zu
Lebzeiten niemals vollbringen könnte. Detektoren und Computer
schieben sich so zwischen den Menschen und die kosmische Realität
und machen das dem Menschen radikal Fremde zugänglich. Sollte es

Kränkung und Katharsis

240

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


einem Schöpfer wirklich um uns gehen – warum sollte er mehrere
Sonnensysteme erschaffen, ja deren viele – unvorstellbar viele? Warum
mehr als eine Galaxie, ja deren viele – unvorstellbar viele? Warum die
unermessliche Leere des Raums? Warum bedeutet fast das gesamte
Weltall, von dem wir Kenntnis haben, nicht mehr für uns als die Tatsa-
che, dass wir in ihm leben? Selbst das Licht unserer Nachbargalaxie –
die schnellste Wirkung, die uns von ihr erreichen kann – wurde vor
2.500.000 Jahren, zu Beginn der Eiszeiten, abgestrahlt. Alles, was sich
hier in menschengeschichtlicher Zeit abspielt, wird uns als nicht weiter
entzifferbare Photonen in ebendieser Zeit erreichen. Und Andromeda
ist nur die kosmische Nachbargalaxie. Dieses Universum soll für den
Menschen erschaffen sein? Von einem Schöpfer, dem es vornehmlich
um uns geht? – Wohl kaum!

  
„Das historische Zeitmaß des Menschen ist ein unbedeutendes
Randphänomen der kosmologischen Geschichte des Universums‟:
Wir haben mit unserem Blick in die „Schedelsche Weltchronik‟ gese-
hen, wie im christlich-geozentrischen Weltbild das Zeitmaß der kos-
mischen und der (biblisch-)menschlichen Geschichte zusammenfiel.
Dies gilt bis heute für die „Junge-Erde-Kreationisten‟. Noch 1650 ver-
öffentlichte der anglikanische Theologe James Ussher das aus der bibli-
schen Chronologie abgeleitete Geburtsdatum der Welt: 23. Okto-
ber 4004 vor Christi Geburt. Selbst Isaak Newton dachte ähnlich. Auf-
geschlossene Theologen legen ihre Weltsicht anders aus. Man dürfe die
Bibel „nicht wörtlich nehmen‟. Für Gott ist ein Tag wie tausend Jahre.
Das Sieben-Tage-Werk ‒ eine Metapher. Doch 7000 Jahre, ja selbst
70.000 Jahre und mehr fallen durchaus noch in ein Zeitmaß, das den
Bezug auf die menschliche Historie nicht gänzlich verliert. Was für
den Blick in die Vergangenheit gilt, gilt auch für den Blick in die Zu-
kunft: Das Christentum ist eine apokalyptische, eine Endzeitreligion182.
Wie sollte es auch anders sein, denn auf das Heil im Jenseits wollen wir
nicht Milliarden und Abermilliarden Jahre waren. Es sollte in histo-
risch fassbaren Zeiträumen für uns beginnen. Denn um dieses unseres
Heils willen ist die Schöpfung kreiert. Wie sollten wir auf dieses Heil
unermesslich lange warten müssen? Damit dürfen auch die Apokalyp-
se, das Ende und die Transformation des Kosmos nicht allzu lange auf
sich warten lassen. Denn schließlich geht es um uns!

Warum „narzisstische Kränkung“?

241

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Diese Illusion wurde uns mit der Entdeckung der Tiefenzeit ge-
nommen.183 Hierauf macht der Paläontologe und Geologe Stephen
Gould mit folgendem Zitat aufmerksam: „Was könnte tröstlicher und
der Überlegenheit des Menschen angemessener sein als die herkömm-
liche Konzeption von einer jungen Erde, die schon wenige Tage nach
ihrer Erschaffung dem menschlichen Willen Untertan ist? Und wie be-
drohlich dagegen die Vorstellung von einer schier unbegreiflichen Un-
ermesslichkeit, in der sich das menschliche Erdendasein letzten Endes
auf eine Millimikrosekunde beschränkt!‟184 Abstrakt die Tiefenzeit zu
verstehen, ist nicht schwer. Ihre Bedeutung zu verinnerlichen, stößt auf
die gleichen Schwierigkeiten wie bei den kosmologischen Raumvor-
stellungen. Gesetzt den Fall, wir würden die 4500 Millionen Jahre der
Biografie unserer Erde auf einen Tag herunterrechnen und in einem
Film wiederholt abspielen lassen. Wir wollten den historischen Ab-
schnitt seit der Sesshaftwerdung der Menschen (also die letzten
10.000 Jahre) erfassen und verfolgten daher den 24-stündigen Film mit
höchster Aufmerksamkeit. Ein Niesreiz im entscheidenden Moment
(ca. 0,2 Sekunden) und wir hätten unsere Historie verpasst! Doch das
Universum ist drei Mal älter! Und der Blick in die Zukunft ist nicht
weniger schwindelerregend: Unser Sonnensystem hat erst die Hälfte
seiner kosmischen Zeit erlebt. Das Universum wird nach allem, was
wir wissen, noch sehr viel länger existieren als die Zeit, die hinter ihm
liegt. Dieses Meer der Zeit wurde nur geschaffen, um den Tropfen un-
serer menschlichen Geschichte zu ermöglichen? Äonen wartete alles
auf uns? Auf die, auf die alles ankommt? – Wohl kaum!

Kränkung und Katharsis

242

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


„Das Universum ist nicht auf den Menschen hin sinnstiftend geord-
net, sondern der menschlichen Geschichte gegenüber teilnahmslos‟:
Nomen est omen. Nannte man das Weltall seit alters her Kosmos, so
sprechen wir heute meist vom Universum. Das Wort Kosmos stammt
aus dem Altgriechischem und bedeutet so viel wie „Weltordnung,
Schmuck, Ehre‟. Die „himmlischen Sphären‟ ordneten den Menschen
nach oben hin in die „heilige Ordnung‟ ein, die in Gott gipfelt. Diese
himmlische Ordnung hatte ihren Bezug zum Menschen, um dessent-
willen alles geschaffen ist. In tiefster Überzeugung konnte noch Tycho
Brahe sagen: „Die Kräfte und den Einfluss der Gestirne leugnen, heißt
die göttliche Weisheit und Klugheit mindern und der offensichtlichen Er-
fahrung widersprechen.‟185 So stand in der alchemistischen Tradition
der Makrokosmos der Sternen- und Planetensphären mit dem Mikro-
kosmos des menschlichen Körpers in Beziehung. Eine Beziehung, die
die Astrologie für die Heilkunst zu nutzen versuchte. Noch Kepler
suchte leidenschaftlich die im Kosmos eingeschriebene göttliche Ord-
nung. Er meinte sie gerade in den heliozentrischen Dimensionen der
Planetenbahnen zu finden. Dass er mit seinen Ellipsenbahnen die
Vollkommenheit der himmlischen Sphären beeinträchtigte, machte
ihn zwar berühmt, war aber nicht sein Anliegen. Denn die kosmisch-
göttliche Ordnung ist eingeschrieben in das Buch der Natur. Die
menschliche Vernunft ist befähigt, dieses Buch zu lesen. Der Kosmos
wurde so zur spirituellen Heimat des Menschen. Durch ihn erhebt sich
der Mensch über seinen Alltag hinaus und läutert seine Seele und
bringt sie Gott näher. Um unseres Heils und Gottes Ehre willen ist der
Kosmos so herrlich geordnet: wegen uns!

Der Ausdruck Universum stammt aus dem Lateinischen und be-
deutet nüchtern „das Gesamte‟. Wir haben gesehen, was dieser Kos-
mos alles umfasst: von unzähligen weiteren Sonnensystemen, Sternen-
haufen, Staubwolken und Galaxien. Die Einstein’sche Relativitätstheo-
rie macht deutlich, dass keine Wirkung sich im All schneller als mit
Lichtgeschwindigkeit ausbreitet. Sollte also der Stern Sirius einen Ein-
fluss auf uns haben, würde dieser erst in acht Jahren, der Einfluss Spi-
cas (in der Jungfrau) erst nach 262 Jahren wirksam werden. Und das
sind nahe Objekte unseres Universums. Die Einflüsse von Sonne und
Mond auf unser Leben sind unbestritten, der von katastrophalen Me-
teoriteneinschlägen ebenfalls. Auch Jupiter ist segensreich für uns,

Warum „narzisstische Kränkung“?

243

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


fängt er doch mit seiner Gravitation viele kosmische Geschosse ab, die
sonst viel häufiger die Erde träfen. Kometen und Meteoriten sind nicht
Zeichen Gottes, sondern der Gravitation folgende Gesteinsbrocken,
die uns treffen könnten, und wir müssen mit den Folgen leben, die sie
dann anrichten. Nicht göttliche Vorsehung schickt sie auf die Erde, um
in unsere Geschichte einzuwirken, sondern sie sind Teil eines Naturge-
schehens, dem menschliche Betroffenheit gleichgültig ist. Und Merkur,
Venus oder Mars? Sie inspirieren bestenfalls die Fantasie der Poeten.
Oder man denke an Alpha Centauri, unseren kosmischen Nachbarn,
an die zufälligen Sternbildkonstellationen, die erschreckende Leere des
Weltalls, die Kunde von gigantischen kosmischen Katastrophen, bei-
spielsweise in Form einer Supernova, an Gammablitze, die Großteile
der Erde sterilisieren könnten, oder Meteoriten, die die Erde torpedie-
ren würden! Alles vom Schöpfer erdacht, um unserem Leben Sinn zu
vermitteln? – Wohl kaum!

Die zentrale Stellung der Erde im geozentrischen Weltbild war
dem Menschen Gewähr für seine herrschende Rolle im Weltganzen.
Sie führte ihm täglich vor Augen, dass die Ordnung der Welt auf ihn
hin organisiert ist, auf das einzig vernunftbegabte Wesen auf der Erde.
Des Menschen Wohl und ewiges Heil war Sinn der Schöpfung und
zentrales Anliegen der göttlichen Mächte. Alles drehte sich buchstäb-
lich um den Menschen. Erst in der Rückschau entpuppt sich diese an-
thropozentrische Selbstwahrnehmung als narzisstisch. Der Mensch,
der sich gerade noch auf dem Thron des Kosmos wähnte, ist nun auf
sich selbst gestellt. Die anthropozentrische Selbstsicherheit ist ihm ge-
nommen. Darin besteht die narzisstische Kränkung, auf die Freud an-
spielt und die das nachgeozentrische Weltbild des Menschen auszeich-
net – zumindest, wenn er die Befunde der Kosmologie und der moder-
nen Naturwissenschaft ernst nimmt.

Strategien, die anthropozentrische Weltsicht zu retten

Die Korrektur des anthropozentrischen Selbstverständnisses des Men-
schen ist keineswegs Allgemeingut der abendländischen Kulturtraditi-
on. Am hartnäckigsten hält sich die kosmologische Selbstüberschät-
zung des Menschen in der christlichen Religion. Wie sollte es auch an-

Kränkung und Katharsis

244

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


ders sein, steht doch im täglichen Fokus des Denkens und Verinnerli-
chens ein „heiliges‟ Buch, das mit der weiterlaufenden Kulturgeschich-
te nicht umgeschrieben wird, sondern, wenn überhaupt, durch moder-
ne Interpreten zeitgemäße „theologische Exegesen‟ erfährt.

Als Verdeutlichung sei ein kurzer Blick in den „Katechismus der
katholischen Kirche‟ (KKK) geworfen in seiner Ausgabe von 2005186.
Hier liest man, dass die Schöpfung „von Anfang an Heilsgeschichte [ist],
die in Christus gipfelt‟, denn das Ziel, auf das hin Gott „Himmel und
Erde erschuf‟, war seit Beginn die „Herrlichkeit der Neuschöpfung in
Christus‟ (280). „Für den Menschen, der nach Gottes Bild ist, ist sie [die
Schöpfung] bestimmt‟, sie ist ein „Geschenk an die Menschen‟ (299). In
der Schöpfung verwirklicht Gott seinen Plan durch die „göttliche Vor-
sehung‟ (302ff.). Auch wenn die göttliche Ordnung durch Naturgesetze
bestimmt ist, so liegen diesen „Zweitursachen‟ als „Erstursache‟ Gottes
freier Wille zugrunde (308). Damit kümmert sich Gott „um alles, von
den geringsten Kleinigkeiten bis zu den großen weltgeschichtlichen Ereig-
nissen‟ (303). So heißt es, wenn es um den „Menschen‟ geht: „Gott hat
alles für den Menschen geschaffen, aber der Mensch selbst ist erschaffen
worden, um Gott zu dienen, ihn zu lieben und ihm die ganze Schöpfung
darzubringen. [...] [Der Mensch ist] in den Augen Gottes wertvoller als
alle Geschöpfe. [...] Für ihn sind der Himmel und die Erde und das Meer
und die gesamte Schöpfung da. Auf sein Heil legt Gott sosehr Wert, dass
er sogar seinen eingeborenen Sohn für ihn nicht verschont hat.‟

Wie wird dieses Selbstbild den Erkenntnissen der Naturwissen-
schaften gegenüber gerechtfertigt? Im Katechismus heißt es nur lapi-
dar: „Die Frage nach den Ursprüngen der Welt und des Menschen ist Ge-
genstand zahlreicher wissenschaftlicher Forschungen, die unsere Kennt-
nis über das Alter und die Ausmaße des Universums [...] unerhört berei-
chert haben. Diese Entdeckungen sollten uns anregen, erst recht die Grö-
ße des Schöpfers zu bewundern.‟ (283) Dann heißt es weiter: „Das große
Interesse für diese Forschungen wird stark angespornt durch eine Frage
anderer Ordnung, die über das eigentliche Feld der Naturwissenschaften
hinausgeht. Es handelt sich nicht bloß um die Frage, wann und wie der
Kosmos materiell entstanden [...] ist, sondern es geht um den Sinn dieses
Werdens‟ (284). Hier klingt die NOMA-Strategie187 an: Die Naturwis-
senschaft tummelt sich im Feld der „Zweitursachen‟, die christliche
Offenbarung erzählt uns, was Gott als „Erstursache‟ mit uns gewollt

Strategien, die anthropozentrische Weltsicht zu retten

245

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


hat. Dass man auch über die Grenzen der Naturwissenschaft hinaus
redlich weiterphilosophieren kann, wird zugunsten „erglaubter Wahr-
heiten‟ ausgeblendet. Das einfache Gemüt mag sich hiermit zufrieden
geben. Wer es mit der Selbsterkenntnis ernst meint, nicht.

Aus heutiger Sicht hat das Universum einen Anfang und ist nicht
ewig. Dies lässt sich mit der christlichen Vorstellung von einem Schöp-
fungsakt verbinden. Nicht umsonst gehörte der Theologe und katholi-
sche Priester Georges Lemaître zu den ersten Verfechtern einer Welt-
anfangshypothese. Wenn wir davon absehen, dass das letzte naturwis-
senschaftliche Wort über den tatsächlichen Beginn des Universums im
Urknall noch nicht gesprochen ist und auch nie gesprochen werden
wird, was für alle Theorien der Naturwissenschaft gilt, so erzwingt die
Urknall-Theorie weder eine Schöpfervorstellung noch charakterisiert
sie das Wesen dieses möglichen Schöpfers. Es lassen sich sehr wohl
pantheistische, deistische oder polytheistische Schöpfervorstellungen
hiermit verbinden, aber auch die Vorstellung von unpersönlichen
„göttlichen Kräften‟, genauso, wie auf jegliche Gottesvorstellung im
Zusammenhang mit dem Urknall verzichtet werden kann. Auch liefert
die Gottesvorstellung keine Antwort auf die Frage, warum „überhaupt
etwas sei und nicht nichts‟. Eine Frage, die gerne gestellt wird, um die
Antwort „wegen Gottes Willens‟ dem Fragenden in den Mund zu le-
gen. Diese Strategie verlagert und verkompliziert die Frage nach dem
Sein, denn nun müsste man neben dem Dasein der Welt auch noch
das Dasein eines Gottes begreifen, das womöglich in der Existenz noch
übergeordneter Götterwelten liegt, und so fort.188 Ein Abbruch der Su-
che nach der „Warum-überhaupt-etwas-sei-Frage‟ ist zwingend not-
wendig. Es ist daher intellektuell nur redlich, die Suche dort abzubre-
chen, wo sich noch einigermaßen gesichert etwas über die Welt sagen
lässt, und darüber hinaus keine „Glaubensgewissheiten‟ zu konstruie-
ren, sondern eine offene, fragende Haltung einzunehmen. Mit einer
solchen Haltung lässt sich allerdings kein anthropozentrisches Weltge-
bäude konstruieren.

Eine weitere Strategie sei besprochen, und zwar jene, das Univer-
sum auch heute noch als „auf den Menschen hin geschaffen‟ zu be-
greifen. Sie zielt auf die Frage nach der „Feinabstimmung der Natur-
konstanten‟, zu denen der Wert der schon besprochenen Gravitations-
konstante, aber auch beispielsweise die Lichtgeschwindigkeit gehören.

Kränkung und Katharsis

246

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Das Problem besteht darin, dass sie durch kein bisher bekanntes Na-
turgesetz festgelegt sind und nach heutigem Wissen sehr präzise den
messbaren Betrag haben müssen, um ein Universum zu ermöglichen,
das Leben, wie wir es kennen, zulässt. Sie wirken „wie von der Hand
des Schöpfers gewollt.‟ Auch in dieser Frage gelten die schon aufge-
führten Argumente: Sollte sich in der Feinabstimmung der Naturkon-
stanten ein zielorientierter „Wille‟ schöpferischer Mächte ausdrücken,
so ist nichts über den Charakter dieser Macht ausgesagt. Zudem be-
stünde das hierbei erkennbare Ziel allein darin, die Existenz von Leben
möglich zu machen. Auch aus diesem Gedanken lässt sich ein Anthro-
pozentrismus kaum ableiten. Wir können nur feststellen, dass wir in
einem Universum leben, dass das Dasein des Menschen zulässt – mehr
nicht. Diese Formulierung ist als das „schwache anthropische Prinzip‟
in die Wissenschaftsgeschichte eingegangen. In Universen, die andere
Werte der Naturkonstanten realisieren – sollte es sie geben –, wäre nie-
mand da, der sich über Naturkonstanten Gedanken macht. Aus der
„Feinabstimmung‟ anthropozentrische Glaubensgewissheiten abzulei-
ten, ist damit nicht möglich. Man darf aber dankbar sein, dass Leben
in unserem Universum möglich ist, und mit der Vorstellung liebäu-
geln, dass in den Abermilliarden habitablen Orten unseres Alls nicht
nur auf unserer Erde der „Funke des Lebens‟ gezündet hat und weiter-
geführt hat zu einer ersten kulturtragenden Spezies. Erschreckend ge-
radezu wäre die Vorstellung, dass die habitablen Zonen des Univer-
sums ungenutzt ihre Runden drehen. Es würde das Gefühl der kosmo-
logischen Einsamkeit und Verlassenheit unseres irdischen Paradieses
nur potenzieren.

Besonders problematisch für den christlichen Zentralitätsan-
spruch ist die Frage nach der Bedeutung extraterrestrischer Intelligen-
zen (ET) im Hinblick auf das Heilsgeschehen. Die Überzeugung, nicht
allein zu sein im Universum, ist inzwischen so weit Allgemeingut ge-
worden, dass die katholische Fundamentaltheologie nach Argumenta-
tionslinien sucht, ET in die Christologie zu integrieren. 2015 erschien
hierzu eine Dissertation.189 Die Herausforderung, die durch die Über-
zeugung, es gäbe ET, für den christlichen Glauben entsteht, liegt in der
Stellung, die das Christentum der Inkarnation Gottes in Jesus Christus
beimisst. Ist „Christus auch für ET gestorben?190‟ Gibt es Mehrfachin-
karnationen191 Christi? Haben ET auch gesündigt? Oder leben sie in

Strategien, die anthropozentrische Weltsicht zu retten

247

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


sündenfreiem Urzustand? Wie erhalten sie gegebenenfalls Nachricht
von der erfolgten Erlösungstat Christi? Wie steht es um das Heil der
ET, die außerhalb des Einflussbereiches christlicher Mission leben?
Wir müssen davon ausgehen, dass die christliche Mission auch nicht
die nächsten von ET bevölkerten Planeten erreichen wird und eine der
irdischen Weltmission vergleichbare kosmische Verbreitung des Chris-
tentums unmöglich ist. Sind alle ET damit der Verdammnis anheimge-
geben? Dies widerspricht dem „unbedingten Heilswillen Gottes‟192, die
„Heilsgeschichte würde zu einer Unheilsgeschichte‟. Wir könnten Gott
nicht mehr als „Gott der unbedingten Liebe‟ begreifen. Diese Position
vertrat schon Giordano Bruno, der angesichts vieler Welten im Kos-
mos am Inkarnationsverständnis der katholischen Kirche zweifelte.
„Das Problematische an dieser Position ist, dass sich damit nicht mehr
die Superiorität [Überlegenheit] des Christentums begründen lässt, da
die Forderung nach der Einzigkeit von Inkarnation nicht mehr erfüllt
werden kann.‟193 Die christologischen Probleme mit ET entsprechen
denen, die Christen mit anderen Religionen haben, in kosmische Di-
mensionen potenziert.194 Irdisch ließen sie sich lösen durch Mission
und Unterordnung der Anders- und Nichtgläubigen. Mit ET ist Ver-
gleichbares nicht möglich. Das „Zentrum des christlichen Glaubens‟
muss aus dieser Warte neu begriffen werden, um die Überzeugung von
der Superiorität des Christentums allen anderen Weltanschauungen
gegenüber nicht zu verlieren.

Christliche Theologie übersteigert den irdischen Anthropozentris-
mus in Form eines kosmischen Christozentrismus, den nur zu erwäh-
nen, man möge die Anmerkung verzeihen, mir die Schamesröte ins
Gesicht treibt. Während christliche Theologen über den unbedingten
Heilswillen Gottes spekulieren, der sich auf noch unentdeckte extrater-
restrische Zivilisationen ausdehnen soll, wird zum Beispiel domesti-
zierten Tieren um unseres Eigennutzes willen unermessliches Leid zu-
gefügt und Wildtiere ausgerottet, die unserem irdischem Wohl ver-
meintlich im Wege stehen. Zwei Fragen, die den kulturellen Narzissten
„Mensch‟ viel zu wenig umtreiben. Ehe uns das vermeintliche Heil
von ET ans Herz wächst, sollten wir uns um das Wohl aller auf der Er-
de existierenden Lebensformen kümmern.

Kränkung und Katharsis

248

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Konsequenzen des kulturellen Anthropozentrismus

Die anthropozentrische Selbstgewissheit des Menschen der christlich-
abendländischen Kulturtradition ist weitaus mehr als ein tröstliches
Gesprächsthema am knisternden Kaminfeuer. Denn unser Handeln in
der Welt entspringt unserer Einstellung der Mitwelt gegenüber. Diese
wiederum ist Ergebnis der kulturellen Prägungen, in die wir hinein-
wachsen. Bewusst oder unbewusst gestalten die Erzählungen der Kul-
tur, in der wir leben, die Art und Weise, wie wir mit den Ressourcen
unserer Mitwelt umgehen. Es ist hoffentlich an dieser Stelle nicht nötig,
genauer auszuführen, dass das weltweite Artensterben, der Klimawan-
del mit seinen Folgen, die Bewältigung der Altlasten bei abnehmenden
Vorräten fossiler Rohstoffe – um nur einige Themen zu nennen – die
zentralen Herausforderungen der Gegenwart, wenn nicht gar kom-
menden Jahrhunderte darstellen. Den wenigsten ist allerdings bewusst,
dass die geistigen Ursprünge ganz wesentlich in der anthropozentri-
schen Selbstüberschätzung des Menschen liegen, gepaart mit einer
Technik, die den Zentralitätsanspruch des Menschen auf der Erde mit
unmenschlichen Kräften und in gigantischer Geschwindigkeit irdische
Realität werden lässt. Nicht wenige Menschen haben sich zum Lebens-
thema gemacht, die Folgen unseres Handelns in der Welt zu mindern
und an einer nachhaltig gestalteten Zukunft zu arbeiten. Um dieses
Handeln tragfähig zu machen, muss aber auch am inneren Motor
menschlichen Gestaltens gearbeitet werden, an den Narrativen unserer
Kultur. Ein erster Schritt besteht in einer Aufklärung über die Konse-
quenzen des kulturellen Anthropozentrismus.

Schon das Denken der Römer stellte die menschlichen Bedürfnisse
über alles. So findet sich in Ciceros zweitem Buch, „De natura deo-
rum‟, folgende Passage:

„Bleibt nur noch übrig, dass ich lehre [...], dass alles, was es auf dieser Welt
gibt, [...] für die Menschen gemacht und bereitet sei. Denn die Welt ist sozu-
sagen ein gemeinsames Haus für Götter und Menschen. [...] Schon bieten
aber die Umläufe der Sonne und des Mondes und der übrigen Gestirne den
Menschen ein Schauspiel, obwohl sie auch ihren Einfluss auf den Zusam-
menhang der Welt haben. [...] Wenn dies aber nur uns Menschen bekannt
ist, muss man urteilen, dass es um des Menschen willen geschaffen wurde.‟

Konsequenzen des kulturellen Anthropozentrismus

249

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Diese Haltung blieb nicht folgenlos. Schon in der Antike kam es zu
einer weitgehenden Entwaldung des Mittelmeerraumes. Holz wurde
für Hausbau, Schiffsbau und Heizmaterial benötigt, das Land für die
Landwirtschaft und als Weide. Der Boden laugte aus und übrig blieb
die magere Gebüschvegetation der Macchie, die noch heute weite Teile
des ehemaligen römischen Kulturraumes prägt.

Im 4. Jahrhundert trat das Christentum das politische und kultu-
relle Erbe der Römer an und begründete damit das „Abendland‟. Es
brachte den Fokus auf die Heilsgeschichte des Menschen. Die Welt, die
Natur, degradierte nunmehr zum Schauplatz des Erlösungsgeschehens.
Sie ist mit dem Menschen Teil der gefallenen Schöpfung195. Der Psy-
choanalytiker und kritische Theologe Eugen Drewermann drückt dies
in seinem Buch „Der tödliche Fortschritt‟ so aus: „Die gesamte Natur
hatte jetzt dem Wohl und Wehe allein des Menschen zu dienen [...]; ja,
indem Christus als Herrscher des Kosmos verstanden wurde, glaubte
man den Menschen auch in kosmologischem Sinne zum Mittelpunkt des
Weltalls erklären zu müssen. [...] wegen der Sünde Adams seien alle Ge-
schöpfe bestraft worden, die gesamte Natur sei vom Menschen negativ
beeinflusst und müsse durch den Menschen erlöst werden.‟196 Doch
kümmert sich das Naturgeschehen tatsächlich um das Wohl des Men-
schen? Mitnichten, wie das viel diskutierte Erdbeben von Lissabon den
Aufklärern des 18. Jahrhunderts verdeutlichte und jede weitere Natur-
katastrophe unterstreicht. Die Theodizee197, die Rechtfertigung Gottes
angesichts des Leids in der Welt, ist seitdem der Fels, an dem sich der
Gottesglaube messen muss. Die einen sehen hierin eine „Glaubensprü-
fung‟ und halten nun erst recht an ihm fest198 – und sehen damit wei-
terhin den Menschen im Fokus der Heilsgeschichte. Für viele andere
fiel und fällt an der Theodizee allerdings der Gottesglaube. Nicht un-
bedingt aber die Überzeugung von der Sonderrolle des Menschen. Da-
rauf machte der deutsche Schriftsteller, Umweltaktivist und Mitbe-
gründer der Partei „Die Grünen‟ in seinem Buch „Das Ende der Vor-
sehung‟ schon 1972 aufmerksam:

„[Das Christentum] war erfolgreich in der Übermittlung selbstverständli-
chen Vertrauens in die Garantien der Genesis: qualitative Einzigartigkeit
des Menschen, totale Profanität der Natur, ihre Verfügbarkeit als Ausbeu-
tungsobjekt und ihr unerschütterliches ökologisches Gleichgewicht. Die
Selbstverständlichkeit solchen Vertrauens geht heute weit über die Grenzen
von Judentum und Christentum hinaus: räumlich, aber vor allem auch im

Kränkung und Katharsis

250

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Bewusstsein der Zeitgenossen. Das Christentum hat ferner seinen histori-
schen Erben eine – möglicherweise tödliche – Überzeugung vermitteln kön-
nen: die Überzeugung von der glanzvoll angeordneten Zukunft, von dem
Neuen Jerusalem, das uns auf jeden Fall erwartet; sei es im Gang der Heils-
geschichte, sei es im ehernen Pendelschlag der historisch-materialistischen
Uhr.‟199

Spätestens jetzt, im 21. Jahrhundert, ist deutlich geworden: Das ökolo-
gische Gleichgewicht ist zu fragil, um die überzogenen Ansprüche des
Menschen unbeschadet bedienen zu können. Der Fortbestand der
Menschheit in seiner heutigen Form steht infrage. Homo sapiens wird
möglicherweise nur als ein weiterer katastrophaler Wimpernschlag in
die Erdgeschichte eingehen, von dem sich die Biosphäre erholen wird
– wie sie dies schon öfter bewiesen hat. Sollte sich die Selbstüberschät-
zung des Menschen nicht grundlegend ändern, wird das Naturgesche-
hen über ihn hinwegrollen und seine Hinterlassenschaften als kunst-
stoffreiche Sedimentschicht im Buch der Natur archivieren – allein
Voyager wird weiterziehen mit einer Botschaft, die wohl niemand je le-
sen wird.

Katharsis

Was bleibt, wenn der Kränkungsschmerz der Entthronung überwun-
den ist? Verunsicherung aufgrund entfallenen Glaubens? Flucht in
vordergründiges Glück, weil einem das Gefühl genommen ist, von
Göttern Geliebte zu sein? Hoffnungslosigkeit wegen fehlender Lang-
zeitperspektive?

Die „Golden Record‟ der Voyager-Missionen, die ständig weiter in
den Weiten des Alls versinkt, trägt auch die Grußworte des damaligen
UN-Generalsekretärs Kurt Waldheim:

„Als Generalsekretär der Vereinten Nationen, einer Organisation von
147 Mitgliedsstaaten, die beinahe alle menschlichen Bewohner des Planeten
Erde repräsentiert, sende ich Grüße im Namen der Völker unseres Planeten.
Wir treten aus unserem Sonnensystem ins Universum auf der Suche nach
Frieden und Freundschaft, um zu lehren, wenn wir darum gebeten werden,
um zu lernen, wenn wir Glück haben. Wir sind uns ganz und gar bewusst,
dass unser Planet und alle seine Bewohner nichts als ein kleiner Teil des uns
umgebenden, immensen Universums sind, und wir machen diesen Schritt
mit Demut und Hoffnung.‟

Katharsis

251

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Ergänzt wird dieser Gruß durch die Worte des damaligen US-Präsi-
denten Jimmy Carter: „Dies ist ein Geschenk einer kleinen, weit entfern-
ten Welt, eine Probe unserer Klänge, unserer Wissenschaft, unserer Bil-
der, unserer Musik, unserer Gedanken und unserer Gefühle. Wir ver-
suchen, unser Zeitalter zu überleben, um so bis in Eure Zeit hinein leben
zu dürfen.‟

Die letzten Worte machen eines deutlich: An die Stelle der christli-
chen Heilsgewissheit tritt das bange Gefühl, dass das Überleben der
Menschheit angesichts der Kräfte, die wir mit unserer Technik entfal-
ten können, keine Selbstverständlichkeit ist. Wir sind nicht Ziel und
Zweck einer auf uns ausgerichteten Schöpfung, sondern eine zur Kul-
tur erwachte Spezies, die im Beziehungsgeflecht der Biosphäre unseres
Planeten ihre Existenzberechtigung erst beweisen muss. Tun wir das,
könnten wir für alle Lebensformen eine symbiontische Bereicherung
darstellen. Versäumen wir unsere Chance, wird der Planet Erde die
„parasitäre Homo-sapienitis‟ überwinden und ohne unsere Nachkom-
men weiterhin Evolutionsgeschichte schreiben, solange es die kosmi-
schen Umstände zulassen.

Man bedenke die Chancen, die in dieser Zukunftsperspektive ste-
cken! Wie viele Generationen unserer Nachkommen könnten auf un-
serem Planeten ihr Glück suchen und finden. Und wer weiß in welcher
Form würde in dieser Einheit des Lebens auch etwas von dem weiter-
leben, was uns als Subjekte auszeichnet. In dieser Krise der Mensch-
heitsgeschichte einen positiven Beitrag zu leisten, gibt dem gegenwär-
tigen Leben mindestens ebenso Sinn wie vormals das Werben um die
Gunst Gottes für einen Platz im himmlischen Jerusalem.

Die Vogelperspektive, die wir bei der kosmologischen Selbstrefle-
xion einnehmen, bringt zu Ende, was Kopernikus einst begonnen hatte.
Wir kreisen nicht nur, wie uns Kopernikus lehrte, auf einem Planeten
unter mehreren um die Sonne. Nein, wir kreisen um einen durch-
schnittlichen Stern, deren es unzählige gibt. Mit diesen driften wir in
Schwärmen durch den kosmischen Sternenwirbel der Milchstraße, der
auf eine weitere Sterneninsel, die Andromedagalaxie, zusteuert. Wir
sind Teil des Virgo-Supergalaxienhaufens, der wiederum mit weiteren
100.000 Galaxien ein Gebiet unseres Universums formiert, das den
wohlklingenden Namen Laniakea trägt200 und sich durch gemeinsame
Bewegungsmuster auszeichnet. Alle zusammen sind zu einem Ge-

Kränkung und Katharsis

252

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


spinst aus Milliarden und Abermilliarden Galaxien verwoben, das die
gesamte Raumzeit unseres Universums durchzieht.

Es wird unvorstellbar viele für Leben günstige Orte geben. Doch
wir werden nie sicher wissen, ob Leben oder gar Kultur ein einmaliges
oder gewöhnliches Phänomen im Universum ist. Wir werden wahr-
scheinlich nie erfahren, wie es gegebenenfalls um andere kulturtragen-
de Lebensformen steht, wie sie denken und fühlen. Der Kosmos lehrt
uns, dass unser Schicksal mit dem Schicksal unserer Erde unlösbar
verbunden ist. Angesichts der dramatischen Kräfte, die vielerorts im
Universum walten und Leben unmöglich machen, wird deutlich, dass
unser Sonnensystem zwar ein bescheidener, aber doch besonderer Teil
eines Teils des Universums ist, mit dessen Schicksal unsere Zukunft
verbunden ist. Angesichts dieser Tatsachen ist anthropozentrische
Überheblichkeit fehl am Platz. Gebot der Stunde ist vielmehr zu lernen,
dass wir auf unsere Erde angewiesen und unauflösbar mit ihr verbun-
den sind. Ihr Schicksal ist unser Schicksal, ob wir wollen oder nicht.
Lernen wir das, haben wir eine lange Zukunft. Für menschliche Vor-
stellung eine kleine Ewigkeit.

Genau diese Selbstverortung ist der Kern des weltanschaulichen
Paradigmenwechsels, den Kopernikus angestoßen hat, als er die Erde
aus ihrer Zentralposition rückte. Er wusste nicht, wohin dieser Weg
ein halbes Jahrtausend später führen sollte. Genauso wenig wie Kepler,
Galileo oder Newton. Vielleicht wären sie zurückgeschreckt. Doch gin-
ge es ihnen um ehrliche Selbsterkenntnis, um einen illusionslosen
Blick auf die Welt, wie sie sich uns heute darbietet, würden sie nicht
scheuen. Und der Weg geht weiter: Es wäre vermessen zu meinen, dass
wir gegenwärtig den einzig realen Blick auf uns und die Welt einneh-
men können. Doch auch dazu müssen wir stehen: zu dem, was wir
heute wissen, und zu dem, was wir heute nicht wissen. Eine couragierte
Geisteshaltung verbietet uns, unser Nicht-Wissen durch erglaubte Illu-
sionen zu ersetzen.

Der Kosmos, wie er sich darbietet, lehrt uns Bescheidenheit. Lehrt
uns, mit geläutertem Auge auf unseren blauen Planet zu schauen. Da-
mit ist die Voyager-Mission nicht nur eine Reise von der Erde weg,
sondern auch eine innere Rückwendung zur Erde hin. Carl Sagan hat
das neue kosmologische Paradigma in poetischer Weise in seinem
Buch „Pale Blue Dot‟ zum Ausdruck gebracht.201 Auch wenn das eng-

Katharsis

253

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


lische Original schöner klingt, sei hier eine Übersetzung vorgenom-
men:

„Von einem entfernten Standpunkt aus scheint die Erde nicht besonders in-
teressant zu sein. Für uns gilt das nicht. Vergegenwärtigen Sie sich diesen
Punkt. Das ist Ihre Heimat. Das sind wir. Hier ist jeder, den Sie lieben, jeder,
den Sie kennen, hier waren alle Menschen, die jemals gelebt haben. All un-
ser Leiden, unsere Heiterkeit, Tausende überzeugter Religionen und Ideolo-
gien, [...] alle Schöpfer und Zerstörer von Zivilisation, jede Mutter, jeder Va-
ter, jedes hoffnungsvolle Kind [...] lebten hier, auf diesem von Sonnenstrah-
len umspülten Staubkorn.
Die Erde ist eine sehr kleine Bühne in einer ausgedehnten kosmischen Arena.
Denken Sie an die Ströme des Bluts, das von Generälen nur vergossen wur-
de, um für kurze Zeit Herrscher über einen Bruchteil dieses Punktes werden
zu können. [...] Unsere Possen, unsere eingebildete Selbstüberhebung, die
Wahnvorstellung, dass wir eine privilegierte Stellung im Weltall hätten, wer-
den durch diesen Punkt als Absurdität entlarvt. Unser Planet ist ein einsa-
merer Fleck in der ihn umhüllenden kosmischen Dunkelheit. [...]
Es ist gesagt worden, dass Astronomie demütig macht und zur Charakterbil-
dung beitrage. So gibt es vielleicht keine bessere Demonstration der Albern-
heit menschlicher Eitelkeiten, als dieses entfernte Bild unserer winzigen
Welt. Für mich unterstreicht es die Verantwortung, friedvoll miteinander
umzugehen und unseren blassblauen Punkt, unsere einzige Heimat, die wir
jemals haben werden, zu bewahren und zu pflegen.‟

Kränkung und Katharsis

254

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Nachwort: Kopernikus als humanistisches
Bildungsthema

Astronomie gehört seit den antiken Wurzeln unserer Kultur zu den
Themen, an denen Menschen ihr Denken und Beobachten geschult
haben. Sie war Teil der „septem artes liberales‟, der sieben freien Küns-
te202. Im Früh- und Hochmittelalter verlor sie im christlichen Kultur-
raum an Bedeutung, erblühte währenddessen im islamisch-arabischen
Kulturraum. Mit Beginn des Hochmittelalters drangen auch astrono-
mische Grundwerke, wie die des Aristoteles und Ptolemäus, nach Eu-
ropa und leiteten die Renaissance ein. Die Frage, wie astronomische
Befunde mit dem christlichen Glauben vereinbar sind, schied die Geis-
ter so lange, bis eine Synthese im christlichen Geozentrismus beispiels-
weise durch Thomas von Aquin hergestellt wurde. Damit konnte as-
tronomische Bildung wieder den Stellenwert einnehmen, auf den Ni-
kolaus Kopernikus gleich zu Beginn seines bahnbrechenden Werkes
hinweist:

„Unter vielen verschiedenen Beschäftigungen mit Wissenschaft und Kunst,
durch die menschliches Talent befördert wird, halte ich besonders die für er-
greifens- und höchst eifrig betreibenswert, die es mit den schönsten und wis-
senswertesten Gegenständen zu tun haben. Derart sind die, welche von den
göttlichen Welt-Umläufen und der Bahn der Gestirne, Größen, Entfernun-
gen, Auf- und Untergang und den Gründen der übrigen Erscheinungen am
Himmel handeln und endlich die gesamte Gestaltung darstellen. [...] Wenn
es nun aber aller guten Künste Aufgabe ist, von Fehlern fortzuführen und
den Menschensinn auf Besseres hinzulenken, so kann diese [die Astrono-
mie], abgesehen von der unglaublichen geistigen Lust, das besonders reich-
lich leisten.‟203

Bis in die Neuzeit hinein hat man dem Blick in den Himmel und der
mathematischen Durchdringung der Planetenbewegungen die Wir-
kung zugesprochen, den menschlichen Geist über sich zu erheben. Das
scheinbar ewige und ungebremste Kreisen der Sterne und Planeten
galt als Garant dafür, dass der Blick in die Sphären jenseits des Mondes

255

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


direkt göttliches Wirken erfahrbar machte. Astronomie hatte damit
den Nimbus des Heiligen. Das legitimierte seinen Stellenwert, ein
grundlegendes Bildungsthema im Kanon der freien Künste zu sein.
Auch Kopernikus sah das nicht anders.

Die modernen Vorstellungen von der Natur unseres Universums
sprechen eine grundlegend andere Sprache. Die schiere Größe und
Leere entzieht sich der menschlichen Vorstellungskraft. Physikalische
Ereignisse mit einer Energiedichte, die man sich ebensowenig vorstel-
len kann, kennzeichnen einen Großteil des Kosmos als extrem lebens-
feindliche Orte. Allein die Vielzahl der Sonnen und Planeten, von de-
nen wir Kunde haben, lässt wiederum erahnen, dass die menschliche
Kultur so einzigartig nicht ist, wie sie der christlichen Vorstellung im
überschaubar geschlossenen, geozentrischen Kosmos erschien.

Zwischen diesen beiden Weltbildern steht ein Weg menschlichen
Denkens und Forschens, der in der Renaissance mit der kopernikani-
schen Wende begann. Seine gedankliche und empirische Überzeu-
gungskraft trug dazu bei, dass der Mensch sich auf sich selbst besann
und sein Heil im Diesseits selbst in die Hand nahm. Der Himmel war
säkularisiert, das Göttliche ins Transzendente entrückt und damit der
Weg frei, mit und zunehmend auch ohne Ausrichtung auf (vermeint-
lich) göttliche Offenbarungen und damit auf Vernunft und Erfahrung
gegründet die Lebensbedingungen selbst zu gestalten. Der Mensch
wird mündig und muss sein Verhältnis zur Welt und damit den „Sinn
seines Daseins‟ selbst bestimmen.

Grob skizziert kann man diesen Paradigmenwechsel als Übergang
von einem theozentrischen zu einem humanistischen Weltverständnis
beschreiben, das Wertebasis unserer freiheitlich demokratischen Ge-
sellschaftsordnung wurde. Dabei ist nicht wichtig, ob der Einzelne be-
müht ist, in diesem Sinne humanistisches Denken mit überkommenen
Glaubensvorstellungen in Einklang zu bringen, oder nicht. Entschei-
dend ist, dass für die Ausformung des alle betreffenden Gemeinwesens
Glaubensvorstellungen keine oder nur eine untergeordnete Rolle spie-
len und an diese Stelle das Wohl aller Menschen mit ihren Grundbe-
dürfnissen nach Sicherheit und individueller Freiheit rückt, wobei das
vernunftorientierte demokratische Miteinander darüber entscheidet,
wie sich das Gemeinwesen formt, nicht (vermeintlich) göttliche Offen-
barungen. So sei das Wort Humanismus verstanden.

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema

256

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Eine zentrale Rolle auf dem Weg zu unserer in diesem Sinne hu-
manistischen Gesellschaft spielte hierbei die Erfahrung, wie weit die
menschliche Vernunft in der Lage ist, die Welt zu verstehen. Das Er-
lebnis, einen Aspekt der Natur zu erkennen und durch diese Erkennt-
nis tiefer in die Wirklichkeit einzudringen, ist beglückend, dass es an-
fängliches Staunen nicht mindert, sondern vertieft. Wenn die Insel des
Wissens größer wird, vergrößern sich zwangsläufig auch die Ufer der
Fragen. So gelebte Rationalität führt nicht, wie oft behauptet, zu einem
kalten, entzauberten Naturverständnis, das in dem berühmten Zitat
von Max Frischs Homo Faber zum Ausdruck kommt: „Ich sehe den
Mond über der Wüste [...] klarer als je, mag sein, aber eine errechenbare
Masse, die um unseren Planeten kreist, eine Sache der Gravitation, inter-
essant, aber wieso ein Erlebnis?204‟ Im Gegenteil ist offenkundig, dass
naturwissenschaftliches Forschen, Erkunden und Verstehen von Kin-
des Beinen an bis ins hohe Alter faszinieren, beglücken und zum Wei-
terfragen motivieren kann.

Die menschliche Spezies ist durch zwei Grundeigenschaften cha-
rakterisiert. Der Mensch ist in größerem Umfang Träger kultureller
Evolution einerseits, andererseits aber immer auch ein seine Welt hin-
terfragendes, d. h. vernunftbegabtes Wesen. Humanistische Bildung
sollte beidem gerecht werden. Sie muss den Einzelnen darüber aufklä-
ren, welche Wege der Kulturstrom genommen hat, dem er angehört,
und in welche Richtungen er fließt. Denn wer nicht weiß, woher er
kommt, hat auch kein Bewusstsein dafür, dass er auf dem Weg ist.
Nicht minder wichtig ist die Aufgabe, die eigenen Vernunftquellen zu
erschließen, um den Menschen damit zu einem mündigen Mitglied
seiner Kultur werden zu lassen, das neue kulturelle Akzente zu setzen
in der Lage ist. Voraussetzung für eine humanistische Bildung im hier
angedeuteten Sinne ist so ein grundsätzlich positives Menschenbild
und das Vertrauen darein, dass vernunftorientiertes Handeln auch hu-
manitäre Lebensverhältnisse für Mensch und Umwelt nach sich zieht.
Beides zeichnet das humanistische Weltverständnis grundlegend
aus.205

Mit der kulturellen Entwicklung Europas vom christlich-theozen-
trischen zum humanistischen Weltverständnis ist auch eine Verände-
rung dessen verbunden, was man unter Bildung versteht. Das Wort
„Bildung‟ wurde wahrscheinlich erstmals von Meister Eckhart im

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema

257

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Rahmen seiner Imago-Dei-Lehre verwendet. Im Zitat von Nikolaus
Kopernikus kommt diese Bedeutung wunderbar zum Ausdruck: Die
Himmelsbewegungen sind Ausdruck des Göttlichen, im Nachvollzie-
hen der kosmischen Verhältnisse „bildet‟ sich der Mensch zum „Eben-
bild Gottes‟.

Mit der Aufklärung wurde dieses Bildungsverständnis säkularisiert.
Bildung dient nun dazu, den Menschen zu befähigen, ein selbstständi-
ges und tätiges Mitglied der Gesellschaft zu werden. Entsprechend
wird nahezu jede Lernsituation vom Kindergarten an als Bildung be-
zeichnet. Ein genauerer Blick lässt neben dem Erwerb grundlegender
Kulturfähigkeiten zwei oftmals in Konflikt stehende Bildungsziele er-
kennen. Da geht es einerseits um das Anliegen, berufsbezogene Fähig-
keiten und Qualifikationen zu vermitteln, die sich aus dem gegenwär-
tigen Stand der Technik und Wirtschaft ableiten. Dem zur Seite steht
ein Bildungsbegriff, den Wilhelm von Humboldt geprägt hat und des-
sen Ergebnis das humanistische Gymnasium darstellt. Ihm ging es
nicht um die Ausbildung spezifischer, in der gegenwärtigen Gesell-
schaft benötigten Fertigkeiten mit der Vermittlung entsprechender
Wissensinhalte, sondern darum, mit zeitlosen Inhalten die Bildung der
eigenständigen Persönlichkeit des Menschen zu ermöglichen. Es be-
steht ein Spannungsverhältnis zwischen Ausbildungszielen, die sich
auf aktuelle Bedürfnisse der Gesellschaft beziehen, und dem humanis-
tischen Bildungsanliegen, die Persönlichkeit des Menschen zu befähi-
gen, Autor bzw. Autorin des eigenen Lebens zu werden. Humanistische
Bildung will im Menschen eigenständiges Denken und ergebnisoffenes
Beobachten anregen und ihn in die Lage versetzen, autonom und krea-
tiv sein Leben zu gestalten und neuen Lebensanforderungen und Wis-
sensgebieten mit ausgewogenem Urteilsvermögen zu begegnen. Kurz,
das humanistische Bildungsziel ist die selbstständige, mündige Persön-
lichkeit. In einer nicht nur wirtschaftlich, sondern auch kulturell glo-
balisierten Welt, die sich in bisher nicht gekannter Geschwindigkeit
verändert, vertraut das humanistische Bildungsideal auf die Flexibilität
und Sozialfähigkeit des in sich gegründeten mündigen Individuums.

Entsprechend der Idealisierung des antiken Griechenland im Neu-
humanismus eignete sich für Humboldt ganz besonders das Erlernen
antiker Sprachen für die Verwirklichung seines Bildungsideals. Wie
weit wir dem heute noch folgen können oder wollen, sei hier nicht dis-

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema

258

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


kutiert. Für uns wichtig ist die Humboldt’sche Suchbewegung: Nicht
jedes Thema, nicht jede Tätigkeit oder Fertigkeit, die wir beispielswei-
se in Bildungsplänen formulieren, ist gleichermaßen geeignet, dem hu-
manistischen Ziel der Persönlichkeitsbildung gerecht zu werden.

Untersucht man naturwissenschaftliche Bildungsthemen, die in
Lehrplänen, Curricula oder im populärwissenschaftlichen Mediensek-
tor auftauchen, so lässt sich die angedeutete Dichotomie der Bildungs-
ziele wiederfinden. Auf der einen Seite stehen naturwissenschaftliche
Inhalte, die zu technischem Grundverständnis führen und damit befä-
higen sollen, sich in einer durch Hochtechnologie geprägten Welt be-
ruflich und lebenspraktisch zurechtzufinden. Die Notwendigkeit hier-
für steht außer Frage. Andererseits ist naturwissenschaftliches For-
schen auch Ausdruck der zweckfreien Erkenntnissuche des Menschen,
des neugierigen Hinterfragens und Verstehen-Wollens der Welt, der
ergebnisoffenen Auseinandersetzung mit den Phänomenen der Natur.
Hier zählen eine gute Beobachtungsgabe, klares Nachdenken und in-
tellektuelle Redlichkeit, wenn es darum geht, so erkannte neue Aspekte
in den Horizont des aktuellen und immer fortschreitenden Wissens
einzubauen oder gar auf ihre wertebildende Bedeutung zu hinterfra-
gen. So steht die Naturwissenschaft der Philosophie nahe, ist sie doch
aus der Naturphilosophie hervorgegangen. Diese Seite naturwissen-
schaftlicher Betätigung trägt zur humanistischen Bildung einer mün-
digen Persönlichkeit bei und befähigt, dem berühmten Leitmotiv der
Aufklärung gerecht zu werden, sich „seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen‟206.

Die Rechtfertigung technikbezogener Bildungsthemen findet heu-
te weitgehend Gehör. Das Bewusstsein für die Bedeutung naturwissen-
schaftlicher Bildungsthemen für die Persönlichkeits- und Werteent-
wicklung hingegen ist längst nicht so ausgeprägt. Dabei zeigt die Wis-
senschaftsgeschichte immer wieder, dass sich die beiden Seiten natur-
wissenschaftlichen Forschens gegenseitig befruchten: Aus zweckfreier
Grundlagenforschung werden technische Innovationen geboren und
technische Anwendungen bestätigen gefundenes Wissen und ermögli-
chen beispielsweise durch neue Messtechniken tiefere Einblicke in die
Natur. Das Gebot der Stunde in der Bildungsdiskussion ist daher, den
humanistischen Bildungswert der Naturwissenschaften neu ins Be-
wusstsein zu heben.

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema

259

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


In diesem Sinne möchte ich die kopernikanische Wende als huma-
nistisch bildendes Thema empfehlen.

So wie noch in der Renaissance die Beschäftigung mit astronomi-
schen Phänomenen im Rahmen der freien Künste einen Weg darstell-
te, sich göttlichem Wirken zu nähern, so begleitet die Auseinander-
setzung mit der Frage, wie der Kosmos aufgebaut ist und wie sich die
menschliche Existenz auf unserer wunderbaren Erde in das neue Wis-
sen über das Universum einordnen lässt, das Nachdenken des moder-
nen Menschen, ohne hierbei an Faszination zu verlieren. Im Gegenteil:
Auch ohne in den Sternenbewegungen unmittelbar göttliches Walten
erkennen zu können, ermahnen uns kosmische Phänomene, unseren
zeitlich und räumlich äußerst beschränkten Bewusstseinshorizont zu
weiten. Die so gewonnene neue Perspektive auf den Menschen mag,
wie Freud sich ausdrückte, als „narzisstische Kränkung‟ empfunden
werden. Sie stellt aber auch eine Läuterung auf dem Weg zum mündi-
gen Mensch der Gegenwart dar. Der damit verbundene weltanschauli-
che Paradigmenwechsel ist keineswegs Allgemeingut, ist Teil des noch
unvollendeten Projektes der Aufklärung; angesichts der problembelas-
teten Rolle, die der Mensch auf unserem „Raumschiff Erde‟ gegenwär-
tig spielt, allerdings ein äußerst wichtiges Projekt! Schon deshalb sollte
die „kopernikanische Wende‟ ein zu bevorzugendes humanistisches
Bildungsthema sein.

Wie steht es aber um die Überzeugungskraft der kopernikanischen
Wende? Viele Themen der modernen Naturwissenschaft entziehen
sich bekanntlich dem unmittelbaren Verständnis und können bei-
spielsweise nur mit wohlbegründeten Modellvorstellungen in Teilas-
pekten verstanden werden. Ist der Laie im Nachvollzug der kopernika-
nischen Wende zu Wissenschaftsgläubigkeit verdammt? Rationalismus
als Bekenntnis? Dann stünde der humanistische Bildungswert infrage.
Das Bestechende an unserer Thematik ist, dass der Laie den Werde-
gang des modernen kosmologischen Weltbildes bis in die neueste Exo-
planetenforschung hinein, gegründet auf zugänglichen Phänomenen,
sehr gut nachvollziehen kann.207 Naturwissenschaftliches Verstehen
bedeutet „stehen auf den Phänomenen‟, wie sich Martin Wagen-
schein208 ausdrückte. Von den einfacheren Fragen, wie der Herleitung
der Kugelgestalt der Erde und einer guten Begründung ihrer Eigenro-
tation, über ein Beobachten und Verstehen der Schleifenbewegungen

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema

260

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


der Planeten bis hin zu einem Verständnis dessen, wie wir zu den
sprichwörtlich gewordenen „astronomischen‟ Entfernungsvorstellun-
gen kommen oder zur Vorstellung eines expandierenden Universums,
das seinen Anfang in einem Urknall genommen hat – all diese Fragen
lassen sich überzeugend auf der Grundlage zugänglicher Phänomene
beantworten. Es war ganz besonders diese Überzeugungskraft, welche
die Träger der Aufklärung Vertrauen in die menschliche Vernunft fas-
sen ließ. Im Nachvollzug der kopernikanischen Wende kann jeder Be-
obachtungsfähigkeit und Vernunftgebrauch schulen. Lässt man die so
gewonnenen Erkenntnisse nah genug an sich heran – und nur dann
kann man von Bildung sprechen –, dann wird sich die Frage der intel-
lektuellen Redlichkeit stellen, die dazu auffordert, den kopernikani-
schen Paradigmenwechsel in sein eigenes Weltbild zu integrieren. Dies
zu leisten, ist eine Angelegenheit des mündigen Individuums und soll-
te damit im Zentrum humanistischer Bildung stehen.

Unsere Thematik steht kaum im Verdacht, Ausbildungszwecken
zu dienen. Zwar führten die Anforderungen der Raumfahrt auch zu
technischen Innovationen, und beispielsweise Satelliten sind in der
modernen Welt ohne Zweifel wichtig. Kosmologische Themen in den
Bildungskanon aufzunehmen, lässt sich allerdings über ihre Nützlich-
keit für den Alltag kaum begründen. Wie die Freude an Musik und
Kunst sind sie Ausdruck einer urmenschlichen Regung: der Neugierde,
etwas über sich und die Welt zu erfahren, des Wunsches zu begreifen,
wie es um die Welt bestellt ist und was dies für den Menschen selbst
bedeutet. Es ist ein Grundbedürfnis des Menschen, sich in der Welt
orientieren zu wollen und sein Handeln nach dieser Orientierung aus-
zurichten. Zwei Kulturbereiche befriedigen dieses Bedürfnis des Men-
schen: Religion und Philosophie. So verwundert es nicht, dass die His-
torie der kopernikanischen Wende auch Teil der Philosophie- und Re-
ligionsgeschichte ist.

In Bezug auf das humanistische Bildungsanliegen ist allerdings
wichtig zu sehen, in welch unterschiedlicher Weise Religion und Philo-
sophie hier „bilden‟. Blättert man durch den katholischen Katechis-
mus, so findet man eine Ansammlung von Antworten. Das Wort Kate-
chismus bedeutet „von oben herab tönen‟ für „unterrichten‟ – ein tref-
fendes Bild für den Wesenskern aller Offenbarungsreligionen, die den
Ursprung ihrer Weltinterpretation, ihres Glaubens in der jeweils für

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema

261

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


wahr befundenen Offenbarung dessen sehen, der alles geschaffen ha-
ben soll. Natürlich gibt es heute aufgeklärte religiöse Menschen, die
bemüht sind, nicht nur blind zu glauben, sondern ihren Glauben zu
hinterfragen.209 Wer sich religiös definiert, bleibt aber an den Kern der
jeweiligen Offenbarung gebunden.

Ganz anders ist die Grundhaltung in der – nicht religiös gebunde-
nen – Philosophie. So formulierte Richard David Precht zu Beginn sei-
ner Geschichte der Philosophie den Satz: „Alle großen philosophi-
schen Fragen sind offene Fragen; und jede Antwort treibt sofort wieder
neue Fragen hervor.‟210 Kein philosophischer Text wird als Absolutum
wahrgenommen, sondern als mehr oder weniger bedeutender Teil der
kulturellen Evolution. Im Gegensatz zur offenbarungsreligiösen Inter-
pretation „unterrichtet‟ weder Philosophie noch Naturwissenschaft
darüber, wie man entsprechend der „wahren Sichtweise‟ zu denken
und zu glauben hat, sondern sie führen dem Lernenden den aktuellen
Kenntnisstand der Phänomene und deren Interpretationsmöglichkei-
ten vor. So wird der Stab des Forschens und Denkens weitergegeben in
der Hoffnung, zu neuen, besseren Sichtweisen der Welt zu gelangen.
„Wir irren uns hinauf‟ ist ein häufiger gehörtes geflügeltes Wort.

Es dürfte auf der Hand liegen, welche Haltung mehr der Bildung
zur Mündigkeit dient. Einmal darauf aufmerksam geworden, verge-
genwärtige man sich, welchen Raum der Religionsunterricht im heuti-
gen Schulsystem im Verhältnis zu einem Philosophieunterricht oder
zu „philosophischen Themen‟ innerhalb der Naturwissenschaften, wie
der kopernikanischen Wende, einnimmt. Hier besteht ohne Zweifel
Nachbesserungsbedarf.

Der Nachvollzug der kopernikanischen Wende macht bewusst,
dass die Bilder, die sich Denker von den grundlegenden Wesenszügen
der Welt gemacht haben, nicht statisch, sondern im steten Wandel be-
griffen sind. Dies geschah nie willkürlich, neue Erkenntnisse erzwan-
gen die Weiterentwicklung der kosmologischen Auffassungen. Oft war
dies ein schmerzhafter, vielleicht erschütternder Prozess, wenn lieb ge-
wonnene Vorstellungen aufgegeben werden mussten, weil sie sich im
neuen Licht als falsch oder unvollständig herausstellten. Letztlich ist
die Erweiterung des Wissenshorizontes aber eine beglückende Erfah-
rung. Sie belehrt darüber, dass auch kulturell der Weg das Ziel ist; dass
wir auch in Zukunft unseren Blick auf die Welt verändern werden. Des

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema

262

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Menschen Verhältnis zur Welt ist nie fertig und vollendet, sondern im
steten Wandel begriffen. Die Erfahrung zu vermitteln, Teil eines welt-
anschaulichen Kulturstroms zu sein, der weitergetragen und modifi-
ziert wird, gehört zum humanistischen Bildungsanliegen. Es führt zu
Offenheit gegenüber neuen Erkenntnissen und Erfahrungen, zu einem
gesunden Zweifel seinem eigenen Weltbild gegenüber, aber auch dazu,
sich der Gründe bewusst zu sein, warum man gegenwärtig so und
nicht anders denkt. Diese innere Spannung zeichnet eine mündige Per-
sönlichkeit aus.

Es gab gute Gründe dafür, die Erde ruhend ins Zentrum des Kos-
mos zu stellen. Es gab gute Gründe dafür, diesen Platz der Sonne zu
überlassen, auch wenn es schmerzte, den Menschen nicht mehr im
Zentrum der „geschaffenen Welt‟ zu sehen. Nicht minder gut waren
die Gründe, auch die Sonne in Bewegung zu versetzen, erst mit den
Planeten um gemeinsame Schwerpunkte, dann mit den Fixsternen zu-
sammen um das Zentrum der Galaxie und heute als Teil der Galaxie in
komplizierten Bewegungen durch das Universum, auch wenn die Be-
deutung der irdischen Welt hierdurch immer mehr der eines vagabun-
dierenden Staubkorns in der Wüste gleicht. Und es gibt gute Gründe
anzunehmen, dass wir auch heute nur einen Teil dessen erfasst haben,
was das Universum ausmacht.211

Die kopernikanische Wende ist ein Thema, dessen Nachvollzug
diese Vielschichtigkeit erfahrbar macht und das Beobachten und Den-
ken schult. Deshalb sei es als humanistisches Bildungsthema empfoh-
len.

Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema

263

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Dank

Ich habe dieses Buch weder als Astrophysiker noch als Historiker ge-
schrieben, sondern als Mensch, Pädagoge und Didaktiker, dem eine
zeitgemäße Bildung ein Herzensanliegen ist. Es ist mein tägliches Brot,
als Gymnasiallehrer mit den Fächern Biologie, Geografie und Astrono-
mie die Naturwissenschaften vor Jugendlichen und jungen Erwachse-
nen zu vertreten. Wenn man den Anspruch hat, nicht nur Wissen zu
vermitteln, sondern in der Auseinandersetzung mit den Lerninhalten
junge Menschen – und damit immer auch sich selbst – zu bilden, muss
man möglichst umfangreich danach fragen, wie der zu behandelnde
„Stoff‟ mit allen Aspekten des Lebens verwoben ist. Isoliertes Fachsim-
peln führt hierbei nicht weit. So möchte ich den vielen Schülerinnen
und Schülern danken, die ich ein kürzeres oder längeres Stück auf
ihrem Bildungsweg begleiten durfte. Entgegen der landläufigen Mei-
nung lernt man als Lehrer von seinen Schülern ebenso viel wie hof-
fentlich auch umgekehrt. Denn was der Lehrende an Wissen und Er-
fahrung voraushat, bringen die jungen Menschen an Unvoreingenom-
menheit und Offenheit mit; beides begegnet sich im didaktischen Ge-
schehen.

Das in diesem Buch behandelte Thema begleitet mich, seit ich
selbst als Schüler die Schule verlassen habe. Letztlich war es der Grund
für die Wahl meines Studienfaches Geografie mit dem Studienschwer-
punkt Geowissenschaften.

Unzählige Anregungen waren wichtig für die Form, die mein In-
teresse an der kopernikanischen Wende und ihren Folgen mit diesem
Buch gewonnen hat. Vier möchte ich besonders herausstellen: Für die
Entstehung dieses Buches fruchtbar war die Zusammenarbeit mit
Dr. Sven Feuerbacher im Rahmen des Astronomie-Kurses. Unser
mehrjähriges Teamteaching führte zu einer intensiven Auseinander-
setzung mit den hier im Buch dargestellten Inhalten, der ich Entschei-
dendes verdanke. Seine kritische Durchsicht des Manuskriptes möchte
ich zudem dankbar erwähnen. Dankbar bin ich für das Feedback zum

265

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Kapitel über das Verhältnis von Kosmologie, Philosophie und Religion
durch den Privatdozenten für Philosophie, Dr. Andreas Edmüller, an
der LMU München. Sehr wesentlich für das Heranreifen meiner päda-
gogischen Intentionen war und ist der Dialog mit meinem Freund
Dr. Armin Held, den wir bei regelmäßigen Wanderungen nun schon
seit Jahrzehnten führen. Nicht zuletzt möchte ich meiner Frau, der Di-
plombiologin Belinda Faller, danken, die mich nie hat abkommen las-
sen von dem heute wichtigsten Ziel allen menschlichen Handelns, der
Bewahrung der Lebensfähigkeit unseres wunderbaren Planeten Erde.

Stellvertretend für die nachfolgende Generation möchte ich dieses
Buch meinen beiden Kindern widmen, Birgid und Brendan Faller.
Wenn ich nicht überzeugt wäre, dass eine realistische Verortung der
Stellung des Menschen auf unserer Erde vor dem Hintergrund der
Raum- und Zeittiefe des Universums ein wesentlicher Baustein für die
Motivation ist, unsere Lebensgrundlage im Hinblick auf die nächsten
Jahrzehntausende, ja vielleicht Jahrhunderttausende und mehr zu be-
wahren, hätte ich dieses Buch nicht geschrieben. Möge es in diesem
Sinne positiv wirken.

Südschwarzwald, im April 2018

Dank

266

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Zeittafel

267

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Zeittafel

268

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Anmerkungen

1 Offenbarung des Johannes, Kapitel 21.
2 Kopernikus, Einleitung, in Meier, Seite 64.
3 Ein wichtiger Gedankengang ist hierbei, die Bedeutung von

„Weihnachten“ und „Christgeburt“ zu unterscheiden. Geweihte
Nächte „zwischen den Jahren“ gab es in vielen vorchristlichen
Traditionen, die im Volksbrauchtum Spuren hinterlassen haben.
Hintergrund ist der Unterschied zwischen Mond- und Sonnen-
rhythmus: Zwölf synodische Mondumläufe sind ca. elf Tage
(zwölf Nächte) kürzer als ein Sonnenumlauf. Der natürliche
„Zauber“ der Weihnachtszeit lässt sich so unabhängig von der je-
weiligen religiösen Überformung kulturübergreifend erfahren.

4 Man bemerkt dies beispielsweise am Vorwandern des Fastenmo-
nats Ramadan für Muslime.

5 Wer sich auf das reizvolle Thema der Geschichte des Kalenders
einlassen möchte, sei auf das Buch von Hannes E. Schlag: „Ein
Tag zu viel“, verwiesen.

6 Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage: www.ufaller.de.
7 Die Abbildungen wurden mithilfe des Freeware-Programms

„Stellarium“ erstellt, die man unter www.stellarium.org herunter-
laden kann. Veränderungen und Ergänzungen durch den Autor.

8 Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage: www.ufaller.de.
9 Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage: www.ufaller.de.
10 Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage: www.ufaller.de.
11 Aufgrund der Präzessionsbewegung geht der Kalender Hesiods

um einen Monat nach. So erscheint Arkturos heute erst Anfang
November im Morgenrot.

12 Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage: www.ufaller.de.
13 Siehe Videos unter „Ergänzungsmaterialien“ auf meiner Home-

page ufaller.de.
14 Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage: www.ufaller.de.
15 Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage: www.ufaller.de.

269

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


16 Heinrich Blass: „Antike Astronomie aus griechischen und lateini-
schen Quellen“, München, 1949, S. 29. Alle weiteren Zitate im
Rahmen des aktuellen Kapitels aus diesem Buch.

17 K. Simonyi: Kulturgeschichte der Physik, Frankfurt a. M. 1990,
S. 76.

18 Aristoteles: Über die Welt, Reclam 1991, übersetzt von Otto
Schönberger, S. 5f.

19 Lucio Russo: Die vergessene Revolution oder die Wiedergeburt
des antiken Wissens, Springer, 2005.

20 Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage: www.ufaller.de.
21 J. Hamel, 2004, S. 86.
22 J. Hamel, 2004, S. 118.
23 Mithilfe des „Ptlemaic System Simulator“ lassen sich die mathe-

matischen Ansätze des Ptolemäus simulieren: http://astro.u
nl.edu/naap/ssm/animations/ptolemaic.html.

24 Siehe z. B. den Artikel von Ursula Foon: Hypatia, das Wagnis der
Weisheit. In: Abenteuer Philosophie, Nr. 120, 2014: http://www.a
benteuer-philosophie.org/artikel/120-61-Hypathia.pdf (7/2017).

25 Ebenda.
26 Eine Anmerkung zum Schicksal der Hypatia: Es findet sich im

ökumenischen Heiligenlexikon zur heiligen Katharina von Alex-
andria Folgendes: Die heilige Katharina soll, selbst zur Christin
geworden, fünfzig Philosophen zum Christentum bekehrt haben,
bevor sie selbst das Martyrium erlitt. Hierzu das Heiligenlexikon:
„Die heilige Katharina ist eine legendäre Gestalt. In ihrer Gestalt
vereinigen sich Schicksal und Wesenszüge der heidnischen Ge-
lehrten Hypatia, die 415 durch Kyrill von Alexandria getötet wor-
den war.“ (https://www.heiligenlexikon.de/BiographienK/Kathari-
na_von_Alexandria.htm, 2017). Geschichte wird, wie man sagt,
von den Siegern geschrieben.

27 Übersetzung mit dem lateinischen Original findet sich in Wikipe-
dia zum Stichwort „Cunctos populos“ (https://de.wikipedia.org/
wiki/Dreikaiseredikt [12/ 2016]).

28 Siehe ausführlicher beispielsweise in U. Faller, 2014, S. 59 ff., H.
Brandt, 2007, S. 62 ff., A. Franzen, 2011, S. 71ff., R. Bergmeier,
2011., siehe auch: Wikipedia: „Bücherverluste in der Spätantike“

Anmerkungen

270

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


(https://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%BCcherverluste_in_der_Sp
%C3%A4tantike [12/2016]).

29 Einheitsübersetzung Bibelserver. (https://www.bibleserver.com/t
ext/EU/Markus16 [7/2017]).

30 S. Hamel, 2002, S. 58, und Edson u. a., 2011, S. 62.
31 Da sie mit ihren Füßen von Europa aus betrachtet nach „oben“

lebten, wurden sie Antipoden, „Gegenfüßler“ genannt.
32 „Darum geht zu allen Völkern und macht alle Menschen zu mei-

nen Jüngern“ (Matthäus 28,19), Einheitsübersetzung {o. mit vom,
hier ohne}Bibelserver (https://www.bibleserver.com/text/EU/M
atth%C3%A4us28 [7/2017]).

33 Beispielsweise durch den Augustinermönch Julius Schiller Anfang
des 17. Jahrhunderts in seinem Sternenatlas „Coelum Stellatum
Christianum“ (1627 veröffentlicht).

34 Gemeinfreie Abbildung. Quelle: https://de.wikipedia.org/wiki/J
ohannes_de_Sacrobosco (2016).

35 Peter Grabher, 2005, S. 22.
36 Evident = unmittelbar einsichtig.
37 Zitat aus: Roland Popp und Birgit Steib: „Albertus Magnus – der

große Neugierige“, online unter: http://www.spektrum.de/maga-
zin/albertus-magnus-der-grosse-neugierige/830312 (2017).

38 Ebenda.
39 Zitiert aus: http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclica

ls/d ocuments/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html (2017).
40 Quelle: http://www.stjosef.at/dokumente/aeterni_patris.htm

(2017).
41 Der Terminus „Mittelalter“ wurde unterschiedlich verwendet. In

der theologischen Geschichtsschreibung stand er für die Zeit zwi-
schen der Erscheinung Christi und dem Ende aller Zeiten. Im Re-
naissance-Humanismus bezeichnete man so die Zeit zwischen der
römischen Antike und der sich anbahnenden Erneuerung. Die
Geschichtsschreibung der Reformation deklarierte das Mittelalter
als Zeit zwischen der glorifizierten Urkirche und der Reformation.
Siehe: Der große Ploetz, 1998, S. 355.

42 Der ganze mittelalterliche Kosmos passte damaligen Vorstell-
ungen zufolge locker zwischen Erde und Sonne!

Anmerkungen

271

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


43 Vorstellungen, die sich an die christliche „Engelslehre“ anlehnen,
finden sich neben der kirchlichen Tradition noch in der esoteri-
schen und theosophischen Literatur in vielen Varianten.

44 Der kosmologische Gottesbeweis überzeugt in dem Moment nicht
mehr, in dem man sich bewusst macht, dass jede Kausalkette ein-
mal abgebrochen werden muss. Der Beginn aller Kausalität in
einer „creatio ex nihilo“, einer Schöpfung aus dem Nichts durch
Gott, wäre nur dann ein echtes Entstehen von etwas aus nichts,
wenn man Gott selbst seine Existenz absprechen würde. Davon
kann wohl keine Rede sein. Damit hört für den Gläubige seine
Kausalkette nur um einen höchst spekulativen Überbau über die
materiell fassbare Kausalität später auf}{unklar, gemeint: hört für
den Gläubigen … auf als für den Natur-FS?} als der Naturforscher.
Eben bei Gott, dessen Sein und Werden genauso gesetzt ist wie in
der modernen Kosmologie der Beginn des Seins im Urknall.

45 Heute können uns historisch gesicherte astronomische Messun-
gen dazu dienen, digitale Stellarien auf ihre Zuverlässigkeit zu
überprüfen. Denn sie müssen beispielsweise die von Peuerbach
überlieferte Jupiterbedeckung durch den Mond am 9. August
1451 auch entsprechend darstellen. Das hier benutzte Stellarium
besteht diese Prüfung!

46 Aus diesem Grund heißt der neunte Monat in unserem Kalender
„September“, was übersetzt „der Siebte“ bedeutet. Entsprechendes
gilt für Oktober, November und Dezember.

47 Diese Regel gilt nicht im Jahr 1600 und auf dieses Jahr folgend alle
400 Jahre, weshalb im Jahr 2000 ein Schalttag eingefügt wurde.

48 Joshua 10,7–14.
49 Kopernikus, Kapitel 6 in Meiner, Seite 103.
50 Kopernikus, Kapitel 7 in Meiner, Seite 113.
51 Ebenda.
52 Kopernikus, Kapitel 9 in Meiner, Seite 123, ebenso wie die folgen-

den Zitate.
53 Die Bestimmung der Umlaufzeiten von Mars, Jupiter und Saturn

ist etwas komplizierter. Siehe Ergänzungen auf meiner Homepage:
www.ufaller.de.

54 Ausführliche Herleitung siehe „Zusatzmaterialien“ auf meiner
Homepage ufaller.de.

Anmerkungen

272

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


55 Im Hintergrund die Abbildung aus dem Faksimile der Druckaus-
gabe von 1543, Quelle: http://ads.harvard.edu/books/1543droc.bo
ok/ (2/2017).

56 Wir werden sehen, dass mit dem Verständnis der Planetenbewe-
gungen durch Newton die Sonne wieder in Bewegung gerät und
nicht ruht, da die Bewegungen jeweils um gemeinsame Schwer-
punkte führen.

57 Etwas trickreicher muss man bei den relativen Abständen von
Mars, Jupiter und Saturn vorgehen. Siehe Ergänzungen auf mei-
ner Homepage: www.ufaller.de..

58 Auch Merkur und Venus durchwandern eine Oppositionsschleife
während ihrer unteren Konjunktion, also in dem Bahnabschnitt,
in dem sie, von der Erde aus gesehen, gegen die Bewegungsrich-
tung der Sonne an dieser vorbeiziehen. Allerdings lässt sie sich
nur indirekt ermitteln, da sie in Sonnennähe, also tagsüber, beob-
achtet werden müsste.

59 Kopernikus, Kapitel 10 in Meiner, Seite 137.
60 Ebenda, S. 139.
61 Zitiert aus Jürgen Hamel, 2004, S. 183. Das „Wunder“, das, wie

man sieht, in der Diskussion um den Heliozentrismus eine wichti-
ge Rolle spielte, findet sich in Josua 10,10ff. Das göttliche Wunder
ermöglichte Joshua, im Rahmen seines Eroberungsfeldzuges län-
ger an seinen Feinden Rache zu üben: „Und die Sonne blieb ste-
hen und der Mond stand still, bis das Volk an seinen Feinden Ra-
che genommen hatte.“ (Einheitsübersetzung, bibelserver.com). Es
erstaunt den Bibelkritiker, wie die „Wundererzählung“ von dem
ethisch höchst fragwürdigen Kontext abstrahiert wird, aus dem es
entstammt. Siehe hierzu Heinz-Werner Kubitza: „Der Glaubens-
wahn“.

62 Ebenda, S. 184.
63 Ebenda, S. 190. Tycho Brahe: Über die Kometen als Himmelskör-

per, 1577.
64 S. Paolo Rossi, 1997, S. 105.
65 Hamel 193.
66 Johannes Kepler, Mysterium Cosmographicum, das Weltgeheim-

nis, 1596.

Anmerkungen

273

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


67 Quelle der gemeinfreien Abbildung z. B. in Wikipedia, Stichwort
Kepler (2018).

68 Kepler: Harmonice Mundi, 1619, zitiert aus: Werner Diederich,
2014, S. 123.

69 Johannes Kepler, Neue Astronomie, ursächlich begründet oder
Physik des Himmels, 1609, zitert aus: Jürgen Hamel, Geschichte
der Astronomie, S. 202.

70 Johannes Kepler, Neue Astronomie, ursächlich begründet oder
Physik des Himmels, 1609, zitiert aus: Jürgen Hamel, Geschichte
der Astronomie, S. 202.

71 Galileo Galilei, Saggiatore, 1623, Abschnitt 6.
72 Hamel, Geschichte der Astronomie, S. 212
73 Quelle: http://lhldigital.lindahall.org/cdm/ref/collection/ as-

tro_early/id/68 (2018).
74 Ebenda S. 213.
75 Ebenda S. 216.
76 Möglicherweise steht uns ein weiterer empirischer Quanten-

sprung bevor, nachdem Anfang 2016 erstmals Gravitationswellen
nachgewiesen werden konnten. Wenn man dieses „neue astrono-
mische Sinnesorgan“ technisch weiter ausbaut, könnte man neben
der elektromagnetischen Strahlung auch über das „Schwingen der
Raumzeit“ das Weltall beobachten. Das zöge neue Erkenntnisse
nach sich. Es bleibt also spannend.

77 Zitat aus dem Vortrag „Das Wort der Bibel und das Buch der Na-
tur‟ des Theologen Andreas Benk vom 20.09.2003. https://w
ww.youtube.com/watch?v=80HRQAU5Xis (2/2017).

78 Vortrag von Andreas Benk.
79 Ebenda.
80 Richard Schröder: Warum wurde Galilei verurteilt? Humboldt-

Spektrum 1/2003.
81 Zitiert nach dem Vortrag von Andreas Benk.
82 Dieser Prozess ist ein vielschichtiges Verfahren, dessen Hinter-

gründe und Bewertungen Bücher füllen. Ein wesentlicher Aspekt
war der hier dargestellte.

83 http://www.stjosef.at/dokumente/papst_galilei.htm (3/2017).
84 Die Versuche werden ausführlich beschrieben in Wagenschein,

1988, S. 324ff. Zudem wird mit dem Trägheitsprinzip und der

Anmerkungen

274

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Erdrotation nicht nur verständlich, warum wir keine Ostwinde
haben, sondern warum in mittleren Breiten Westwinde vorherr-
schen. Dafür ist der sogenannte „Coriolis-Effekt“ verantwortlich,
dessen Verständnis zu einem schönen physikalischen Exkurs ein-
lädt.

85 Unter dem Stichwort „anthropisches Prinzip“ lässt sich viel über
diese Frage nachdenken. Eine auch populärwissenschaftlich be-
kannte Antwort lautet: Es gibt unzählige Universen mit allen nur
möglichen Werten der Naturkonstanten. Nur in den Universen
des Multiversums, in denen die Naturkonstanten Leben und Be-
wusstsein zulassen, gibt es unseresgleichen. Solche Vermutungen
sind pure Spekulation. Bei einem guten Glas Rotwein sind sie na-
türlich erlaubt.

86 Wer eine relativ kurze und didaktisch hervorragende Darstellung
der beiden Relativitätstheorien sucht, wird fündig bei: J. Bennett,
M. Donahue, N. Schneider, M. Voit: Astronomie, die kosmische
Perspektive. Herausgeber Harald Lesch.

87 Zitiert nach Paul Strathern, Newton und die Schwerkraft, S. 53.
88 Ebenda, S. 12.
89 Dr. Rudolf Wolf: „Handbuch der Astronomie, ihrer Geschichte

und Literatur“, Zürich, 1892.
90 Siehe: Video hierzu auf meiner Homepage ufaller.de.
91 Der Winkel δ betrug 30‘‘. Es gilt: tan ( , daraus folgt: 1AE =

22.000km/2 / tan (15‘‘) = 150.000.000 km.
92 Der Jesuit George Coyne vom vatikanischen Observatorium be-

gründet das Urteil mit folgenden Worten: „Giordano Bruno leug-
nete in gewisser Weise die Transzendenz Gottes; dass Gott, ob-
wohl im Universum gegenwärtig, im Grunde Schöpfer des Uni-
versums und davon getrennt sei. Giordano stellte diese Trennung
Gottes vom Universum in Frage. Deswegen wurde er verurteilt.“
Interview aus dem dänischen Film „Kopernikanische Revolution
und moderne Naturwissenschaft“ (https://www.youtube.com/w
atch?v=QJqcmSIb32k. 4/2017).

93 Nicolaus Kopernikus, 2006, S. 81.
94 Mit dieser Methode lässt sich allerdings nur die sogenannte Tan-

gentialbewegung feststellen. Man kann aber auch die Radialbewe-

Anmerkungen

275

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


gung messen und aus beiden Bewegungskomponenten die tat-
sächliche Bewegung eines Sternes berechnen (siehe weiter unten).

95 https://www.nasa.gov/feature/goddard/2016/hubble-team-breaks-
cosmic-distance-record (7/ 2018).

96 Quelle der Aufnahme: Isaac Roberts: https://de.wikipedia.org/
wiki/Andromedagalaxie#/media/File:Pic_iroberts1.jpg (4/2018).

97 Die drei folgenden Zitate aus Edwin Hubble: „Das Reich der Ne-
bel“, zitiert aus Jürgen Hamel: „Geschichte der Astronomie“
S. 326.

98 Simon Singh, Big Bang, S. 376.
99 Lawrence M. Krauss, Ein Universum aus Nichts … und warum da

trotzdem etwas ist, S. 23.
100 Hoyle hatte bei einem Besuch der Sowjetunion die Erfahrung ge-

macht, dass das Wort „Schöpfung“, das er gebrauchte, aufgrund
der religiösen Wortwahl Ablehnung fand.

101 Simon Singh, Big Bang, S. 374.
102 S. Singh, S. 442.
103 Immanuel Kant, 2011, S. 132.
104 Ebenda, S. 130.
105 Siehe beispielsweise den berühmten Spielberg-Film von 1982.
106 Vielfach belegt ist, dass Eukaryoten dadurch entstanden, dass ein

Prokaryot zunächst mit Zellatmung betreibenden Bakterien eine
innere Symbiose eingegangen ist. Sie wurden so zu einem Zellor-
ganell, dem Mitochondrium. Aus diesen Zellen entstanden neben
Einzellern auch Pilz- und Tierzellen. Eine weitere Endosymbiose
mit einer Fotosynthese betreibenden Blaualge ließ Pflanzenzellen
entstehen.

107 Thomas Nagel: What is it like to be a bat? Reclam, 2016.
108 An dieser Stelle sei auf das nach dem deutschen Gegenwartsphilo-

sophen benannte „Bieri-Trilemma“ hingewiesen. Es verdeutlicht
die grundlegenden Probleme, die mit dem Verständnis von Be-
wusstsein verbunden sind. Siehe z. B. zum Stichwort in Wikipedia
und Bieri 2007. Da es uns in diesem Kontext darum geht, über be-
wusste Lebensformen nachzudenken, bleibt es hier unberücksich-
tigt.

Anmerkungen

276

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


109 Eine ausführlichere und allgemein verständliche Diskussion die-
ser Frage findet sich in Plaxco, Groß: „Astrobiologie für Einstei-
ger“, S. 14f.

110 Siehe: http://www.esa.int/Our_Activities/Space_Science/Cassini-
Huygens/Sounds_of_an_alien_world (3/2016).

111 Reaktionsgeschwindigkeits-Temperatur-Regel ist eine Faustregel,
wonach sich chemische Reaktionen bei einer Temperaturabnah-
me um 10 Kelvin halbieren bis vierteln.

112 Masseanteil in der Gesteinskruste in dieser Reihenfolge.
113 Hier kann eine einschlägigere chemische Diskussion dieses The-

mas nur angedeutet werden.
114 Gruithuisen, Franz von Paula: „Entdeckung vieler deutlichen Spu-

ren der Mondbewohner,
besonders eines collossalen Kunstgebäudes derselben“, Nürnberg,
1824.

115 Siehe Peter D. Ward und Donald Brownlee: „Unsere einsame Er-
de“, Springer, 2001.

116 In: „Das kopernikanische Prinzip und das Überleben der
Menschheit“, Dr. Christoph Pöppe, https://www.spektrum.de/
magazin/das-kopernikanische-prinzip-und-das-ueberleben-der-
menschheit/821107 (2018/07).

117 Eine didaktisch ausgezeichnete Darstellung findet sich z. B. bei H.
Lesch (Hrsg.): Astronomie. Die kosmische Perspektive, Pearson
Studium, 5/2010.

118 mya ist eine Abkürzung für „million years ago“. Auch wenn unse-
re Zeitvorstellung schon von einer Millionen Jahre überfordert ist,
hilft dieses Zeitmaß, die Proportionen einigermaßen zu erfassen.

119 Siehe Lesch, 2010, S. 394ff.
120 Geringer als – 150 °C. Ab dort kondensiert aus dem verdichteten

Nebel Wasser aus dem gasförmigen direkt in den festen Aggregat-
zustand. Im weiter innen liegenden Bereich geht Wasser z. T. Ver-
bindungen mit anderen Elementen ein, z. T. wird es mit den Son-
nenwinden in äußere Schichten des Sonnensystems verbracht.

121 Siehe: http://www.spektrum.de/lexikon/biologie/stromatolithen/6
4326. Bilder dieser Stromatolithe finden sich bei Lesch, 2010,
S. 1037.

Anmerkungen

277

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


122 Siehe z. B. http://www.spektrum.de/news/meteorite-enthalten-un-
geahnte-molekuelvielfalt/1022446 (4/2016).

123 Siehe das Kapitel „Ursuppe“ in: Plaxco, Astrobiologie, S. 75ff.
124 Der bisher älteste bekannte Vielzeller ist ein bis zu 30 cm langer

Ur-Seetang und wird auf etwa 1,5 mya datiert. Siehe http://
www.spektrum.de/news/ur-seetang-ist-aeltester-bekannter-viel-
zeller/1410569 (5/2016).

125 In Anlehnung an mya hier „million years“ in die Zukunft.
126 Die Angaben hierzu schwanken in der Literatur, sodass die Zah-

len nur zeitliche Größenordnungen abschätzen.
127 Sollten bei masseärmeren Sternen Leben tragende Exoplaneten

existieren, könnte dieser Zeitabschnitt erheblich länger andauern.
Siehe unten.

128 ETI (Plural: ETIs) ist ein Akronym für ExtraTerrestrial Intelli-
gnence(s).

129 Sie lautet: N = R* x fp  x  ne  x fl  x  fi  x  fc  x  L. Hierbei gibt N
die mögliche Anzahl der außerirdischen Zivilisationen in unserer
Milchstraße an, die mit dem SETI-Projekt aufspürbar wären. R*
gibt an, wie viele für belebte Planeten geeignete Sonnen pro Jahr
entstehen. Der Faktor fp begrenzt die Zahl der Sterne, die über-
haupt Planeten, ne die, die erdähnliche Planeten in einem Ab-
stand von ihrer Sonne besitzen, die flüssiges Wasser und damit
Leben über längere Zeit ermöglichen, also von Gesteinsplaneten
in der „habitablen Zone“. Der Faktor fl beschränkt das Ergebnis
auf Welten, in denen der Funke des Lebens gezündet hat, fi auf
die, die zudem intelligente Zivilisationen hervorgebracht haben,
wobei fc diese wiederum einschränkt auf diejenigen, die für SETI
erkennbar werden könnten. L gibt die Lebensdauer einer techni-
schen Zivilisation an, genauer die Dauer ihrer durchschnittlichen
Kommunikationsbereitschaft.

130 Die Konstruktion der Formel mit R* (…) x L macht das Ergebnis
der Schätzung abhängig von der mutmaßlichen Existenzdauer
z. B. der Exoerden oder der exoterrestrischen Zivilisationen.

131 Je größer die Masse, desto schneller verbraucht sich der Wasser-
stoffvorrat, da eine höhere Fusionsrate vonnöten ist, um der grö-
ßeren Gravitation durch Gasdruck entgegenzuwirken, entspre-
chend hoch ist die Leuchtkraft dieser Sterne. So beträgt die Le-

Anmerkungen

278

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


bensdauer eines Sternes mit zehnfacher Sonnenmasse nur etwa
ein Tausendstel der unserer Sonne, also statt 10 Milliarden nur 10
Millionen Jahre ‒ viel zu kurz, um Lebensräume zu ermöglichen.
Allerdings entstehen sehr massereiche Sterne auch relativ selten.
Umgekehrt leben masseärmere Sterne als unsere Sonne auch er-
heblich länger, mit 0,3 Sonnenmassen etwa 300 Milliarden Jahre.
Entsprechend häufiger finden sie sich (siehe Lesch, S. 750).

132 Das ist etwa die Hälfte der Sonnensysteme. Ob diese tatsächlich
kein Leben zulassen, wird wieder infrage gestellt. Siehe Spektrum
Spezial: „Ferne Sterne und Planeten“, S. 57f.

133 Auf dieses faszinierende Gebiet der modernen Astronomie sei
hier nur hingewiesen. Berichte aktueller Exoplaneten-Funde fül-
len die wissenschaftlichen Medien.

134 Die Hauptmission lief von 2009 bis 2013. Aus technischen Grün-
den können bis 2018 nur eingeschränkte Beobachtungen durch-
geführt werden.

135 Die Zahl ergibt sich aus dem Verhältnis der Planeten und
Sonnendurchmesser.

136 Zu den Zahlen siehe Dimitar Sasselow und Diana Valencia 2014.
137 Eine strittige Frage ist, ob Planeten um masseärmere Sterne habi-

tabel sein könnten. Das Problem: Da diese Sterne entsprechend
leuchtschwächer sind, liegt die habitable Zone, in der Wasser flüs-
sig ist, entsprechend nah am Stern. Eine Exoerde würde in eine
gebundene Rotation übergehen, also eine Seite immer ihrer Sonne
zuwenden. Auf der ewigen Nachtseite würde es so kalt, dass hier
die Atmosphäre ausfrieren würde, auf der Tagseite würde das
Wasser verdampfen. Leben wäre so nicht möglich. Computermo-
delle scheinen dies allerdings zu widerlegen, sodass sie Hoff-
nungsträger bleiben können. Die durchschnittliche Lebenserwar-
tung habitabler Planeten um masseärmere Sterne ist dabei erheb-
lich höher. Es bleibt abzuwarten, was zukünftige Forschung zu
masseärmeren Sternen zutage fördert. Siehe Comnis, S. 325.

138 Berechnung des mittleren Abstandes: Sie macht deutlich, wie je
nach Ergebnis die durchschnittliche Entfernung zum nächsten
Planeten vorzustellen ist, und kann nur Größenordnungen ver-
mitteln. Berechnung wie folgt: Volumen der Milchstraße = 2 (das
galaktische Zentrum wurde vernachlässigt, ly = Lichtjahre) mal

Anmerkungen

279

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Faktor 0,3, da die Milchstraße ungleichmäßig mit Sternen besetzt
ist. Das Volumen wird durch die errechnete Planetenzahl geteilt
und hieraus die Kubikwurzel gezogen, zuletzt grobe Rundung.

139 Ich gehe bei dieser Abschätzung von 200.000.000.000 Sternen in
unserer Milchstraße aus. Offizielle Schätzungen schwanken zwi-
schen 100 und 300 Milliarden.

140 Eine gute Darstellung dieser beiden Wege findet sich z. B. bei Ke-
vin W. Plaxco und Michael Groß: „Astrobiologie für Einsteiger“,
2012.

141 Möglich wäre auch, dass ein interplanetarer Transport über her-
ausgeschleuderte Gesteinsbrocken irdische Mikroben auf benach-
barte Himmelskörper gebracht hätte. Dann allerdings wäre die
Biochemie der unseren sehr ähnlich.

142 Achsenzeit nach Karl Jaspers.
143 Wir können nicht sicher sein, dass dies nicht auch geschehen ist.

Vielleicht haben Nachfahren des Theropoden Troodon eine Na-
turvölkern gleichende Kultur hervorgebracht, sich aber nie zu
einer technischen Zivilisation entwickelt. Dann wären sie mit den
Sauriern untergegangen. Spuren hiervon wären verweht. Fossile
Rohstoffe allerdings hat mit Sicherheit keine Spezies vorher aus-
gebeutet, sonst hätten wir sie nicht mehr vorgefunden.

144 Eine interessante Debatte zu diesem Thema findet sich bei http://
scienceblogs.de/astrodicticum-simplex/2015/01/26/koennten-ali-
ens-unser-fernsehprogramm-empfangen/?all=1 (10/2017).

145 Die Aktion war denn auch als „Tagungs-Gag“ gedacht und wird
nicht wirklich ernst genommen.

146 In der Drake-Gleichung fc = 0,5.
147 Ein guter Artikel zur Zukunft des Universums findet sich auf dem

Blog http://scienceblogs.de/astrodicticum-simplex/2015/09/25/d
ie-zukunft-des-universums/?all=1 10 2017.

148 Juniausgabe, 2017, S. 67f.
149 Ebenda.
150 Die Liste ist lang. Siehe z. B. http://www.unmoralische.de/weltun-

tergang.htm (10 2017).
151 John Brockman (Hrsg.): Was ist Ihre gefährlichste Idee, S. 185.

Proco ist eine US-amerikanische Planetenforscherin, die sich u. a.

Anmerkungen

280

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


um die Erforschung des Saturnmondes Enceladus einen Namen
gemacht hat.

152 Ausführlicher finden sich diese und weitere Schöpfungsmythen
auf folgender Webseite: https://www.philognosie.net/spiritualitaet
/ schoepfungsmythen-ueber-die-entstehung-der-welt (2016/06).

153 Siehe beispielsweise Ian G. Barbour: Naturwissenschaft trifft Reli-
gion.

154 „Perché non possiamo essere cristiani”, Longanesiverlag 2007. Das
Buch ist (noch) nicht in einer deutschen Übersetzung erschienen.

155 http://www.kath.net/news/43292 (6/2017).
156 Ebenda. Woran Benedikt XVI. bei den „Vernunft-Pathologien“

denkt, kann vermutet werden, wenn man sich den christlichen
Begriff der Sünde verdeutlicht. So erfährt man im evangelischen
Glaubenskurs „Den Glauben verstehen“, Berlin 2012 (S. 37), dass
im biblischen Sinne der Begriff Sünde für eine Zerstörung der Be-
ziehung zum (biblischen) Gott verstanden wird. Dies sei der
Grund für die Erlösungsbedürftigkeit des Menschen und der Mo-
tor der christlichen Heilsgeschichte. Gerade die Genese der neu-
zeitlichen Kosmologie zeigt, dass diese den frommen Glauben an
die christliche Gottestrinität nicht gerade fördert. Als Pathologie
der Vernunft bezeichnet Benedikt XVI. in seinem Dialog mit Jür-
gen Habermas (Dialektik der Säkularisierung, S. 56) „die Atom-
bombe“ und den „Menschen als Produkt“. Eine Atombombe lässt
sich ohne naturwissenschaftliche Einsichten nicht bauen. Inwie-
fern aber der Bau oder der Einsatz von Atombomben ein Produkt
vernünftigen Handelns ist, das einer Korrektur durch die Religion
bedarf, bleibt dem Autor schleierhaft.

157 Die sehr empfehlenswerten Ausführungen Metzingers können
online unter dem Titel „Spiritualität und intellektuelle Redlich-
keit“ heruntergeladen werden. http://www.blogs.uni-mainz.de/
fb05philosophie/arbeitsbereiche/theoretische/thmetzinger/
(4/2015). Sein zunächst vielleicht polemisch wirkendes Urteil
über die Theologie begründet Metzinger im folgenden Text.

158 http://www.3sat.de/page/?source=/scobel/181059/index.html&cx
=59 (Scobel-Sendung „Glaubenssache“ vom 26. März 2015 (Zu-
griff April 2015)

159 Spektrum der Wissenschaft, April 2006, S. 100 ff.

Anmerkungen

281

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


160 In seiner Regensburger Vorlesung drückte sich Papst Benedikt
XVI. folgendermaßen aus: „Für die Philosophie [...] ist das Hören
auf die großen Erfahrungen und Einsichten der religiösen Tradition
der Menschheit, besonders aber des christlichen Glaubens, eine Er-
kenntnisquelle, der sich zu verweigern eine unzulässige Verengung
unseres Hörens und Antwortens wäre“ (Benedikt XVI.: Glaube und
Vernunft).

161 Wenn man die scholastische Philosophie überhaupt mit der Phi-
losophie im heutigen Sinne in Verbindung bringen möchte und
sie nicht vielmehr als einen methodischen Aspekt der Theologie
betrachtet.

162 Siehe Christian Trapp: „Vernunft und Glaube“, in: Spektrum der
Wissenschaft, Januar 2012.

163 Bei unbefangenem Bibelstudium mit der Brille unseres an den
Menschenrechten orientierten Wertesystems kann man am göttli-
chen Ursprung biblischer Texte sehr schnell Zweifel hegen. Ein
Beispiel ist die für die Diskussion um die kopernikanische Wende
wichtige Josua-Geschichte, die keinen Ausrutscher darstellt.

164 Heinz-Werner Kubitza: Der Dogmenwahn.
165 Christian Trapp, a.a.O.
166 Siehe Spektrum der Wissenschaft: Highlights 1/15.„Die größten

Rätsel der Philosophie“, S. 11ff.
167 Scobel auf 3sat vom 1.12.2014. http://www.3sat.de/page/?source=/

scobel/179429/index.html (01. 2015).
168 Gemeint ist, dass sie für die Fragen zuständig ist, „die nicht in ei-

gene Wissenschaften ausgewandert sind“. Ebenda.
169 A.a.O. S. 11.
170 Precht: „Erkenne die Welt“, Seite 12.
171 A.a.O., S. 14.
172 Hier lehrt der begnadete Astronomie-Didaktiker und Fernsehmo-

derator Harald Lesch seit einigen Jahren als ‚Naturphilosoph‛.
Seitdem tauchen religionsnahe Floskeln in seinen Ausführungen
auf: wes Brot ich es, des Lied ich sing.

173 Alle Zitate aus dem Projekt Gutenberg: http://www.guten-
berg.org/files/29097/ (7/2017).

174 Siehe https://www.uni-rostock.de/fileadmin/.../Tycho_Brahe/
brahe_tycho_leben_2016.pdf, 7/2017.

Anmerkungen

282

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


175 In seiner nachfolgend zitierten Rede heißt es: „Kopernikus, den
man mit vollem Recht einen zweiten Ptolemäus nennen könnte.“
Aber: „Zwar stellt er gewisse Behauptungen auf, die den physischen
Grundsätzen widersprechen: dass die Sonne im Mittelpunkt der
Welt ruhe, [...] aber trotzdem lässt er nichts zu, was vom Stand-
punkt der mathematischen Grundgesetze aus ungereimt wäre.“ Ha-
mel, Seite 187.

176 Alle Zitate aus Hamel, 2004, Seite 185ff.
177 Warum dies so ist, wird aus folgender Rechtfertigung aus dem

Loblied deutlich: „Es wird deshalb die göttliche Allmacht und Frei-
heit, die durch keine Ursache zweiter Ordnung gebunden sein kann,
keineswegs beeinträchtigt. Obwohl nämlich Gott ein vollkommenes
und freies Wesen ist, dass durch kein Naturgesetz gebunden ist, so
will er doch die von ihm selbst gesetzte Ordnung nicht leichthin um-
stoßen, sondern sie lieber in festem und ewigem Bestand erhalten
bis zum Ende der Welt. Da also Gott fast alles mittelbar tut, nicht
weil er es nicht unmittelbar wirken könnte, sondern es scheinbar
nicht will, so frage ich: was wäre es Gottloses zu versichern, dass er
diese untere Welt zum großen Teil durch die obere leite und regiere?
Jedoch so, dass die sekundären Ursachen von der primären, wenn es
ihr beliebt, leicht geändert werden könnten.“ Hamel, S. 189.

178 Das Foto findet man z. B. unter https://de.wikipedia.org/wiki/
Pale_Blue_Dot#/media/File:Pale_Blue_Dot.png (4/2018).

179 Vergleiche hierzu die Dissertation Mirko Lüttkes, 2012, Seite 215.
180 Zitat oben.
181 Es wäre eine spannende Studie, ob die gleiche Diagnose auch für

andere Kulturtraditionen, wie beispielsweise die des östlichen
Kulturraumes, in gleicher Weise zutrifft.

182 Man recherchiere im Internet einmal das Stichwort „Chronik ver-
passter Weltuntergänge“.

183 Da die Tiefenzeit durch geologische Forschungen ans Tageslicht
kam, plädiert Stephen Gould dafür, sie als eigenständige Krän-
kung der kosmologischen zur Seite zu stellen. Doch wurde sie erst
dadurch verifiziert, dass man mit Einsteins E=mc² die irdische
Tiefenzeit mit der kosmologischen in ein stimmiges Verhältnis
brachte, da so auch unsere Sonne ein entsprechend hohes Alter
zugeschrieben werden konnte. Untergliederungen, die oftmals bis

Anmerkungen

283

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


zu neun verschiedene narzisstische Kränkungen ausmachen, sind
also eine Frage der Perspektive. Folgende Zitate aus Stephen
Gould, 1992, Seite 13 ff.

184 Gould, 1992, Seite 14.
185 Siehe oben.
186 Der Katechismus sei herangezogen, da er eine authentische Glau-

bensdarlegung der Mutter aller christlichen Kirchen darstellt. Die
Nummern in Klammer geben die Absatznummerierung der zi-
tierten Passage an.

187 NOMA, Nonoverlapping Magisteria, sich nicht überschneidende
Lehrgebiete. Ein von Stephen Jay Gould (siehe Tiefenzeit) gepräg-
ter Ausdruck, der Religion und Naturwissenschaften unterschied-
liche Lehrbereiche zuweist, wodurch sie nicht in Konflikt kämen.
Dies ändert sich, wie schon diskutiert, wenn man der Naturwis-
senschaft an ihren methodischen Grenzen anstelle religiöser
Glaubens-Setzungen eine wissenschaftsorientierte Philosophie
zur Seite stellt, die ergebnisoffen und argumentativ geschult dort
weiterdenkt, wo uns die Empirie im Stich lässt.

188 Dieses Problem verweist auf das sogenannte „Münchhausentri-
lemma“. Siehe hierzu die Ausführungen von M. Schmidt-Sa-
lonom: http://www.schmidt-salomon.de/muench.htm (7/2017).

189 Veröffentlicht in dem Buch: Hannes Bräutigam, 2015.
190 Bräutigam, Prolog.
191 Ebenda, S. 193ff..
192 Bräutigam, S. 234.
193 Ebenda, S. 235.
194 Diese Parallelen diskutiert Bräutigam ausführlich.
195 „Wegen des Menschen ist die Schöpfung der Vergänglichkeit un-

terworfen“ (Katechismus der Katholischen Kirche, 400).
196 Drewermann, 1991, S. 75.
197 Siehe hierzu die ausführliche Darstellung dieses Problems von

Prof. G. Streminger: http://www.gkpn.de/theodizee.html (7/2017).
198 „Im Gespräch mit Gott darf ich auch protestieren“, heißt es hierzu

lapidar im evangelischen Glaubenskurs, S. 42.
199 Amery, 1972, Seite 122.
200 Der Name stammt aus dem Hawaiischen und bedeutet „uner-

messlicher Himmel“. Siehe hierzu eine Visualisierung im YouTube-

Anmerkungen

284

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Kanal der naturwissenschaftlichen Fachzeitschrift „nature“: https:
//www.youtube.com/watch?v=rENyyRwxpHo (5/2016).

201 Der Text wurde in ein Filmprojekt verarbeitet, das man bei
YouTube unter dem Stichwort „Pale Blue Dot“ findet. Den engli-
schen Text findet man auf der englischen Wikipedia-Seite: https://
en.wikipedia.org/wiki/ Pale_Blue_Dot (5 2016).

202 Zu ihnen gehörten das Trivium aus Grammatik, Rhetorik und
Dialektik und das Quadrivium aus Arithmetik, Geometrie, Musik
und Astronomie.

203 Nicolaus Copernicus: „Das neue Weltbild“. Übersetzt und heraus-
gegeben von Hans Günter Zekl, Felix Meiner Verlag, 2006, Seite
81f.

204 Max Frisch „Homo Faber“, rororo, 1969, S. 17.
205 Ob die Orientierung an vermeintlich göttlich offenbarten Moral-

geboten hierzu besser taugt, muss angesichts der Geschichte ins-
besondere der abrahamitischen Religionen bezweifelt werden.
Eine ausführliche Analyse dieser Thematik findet sich in Andreas
Edmüller: „Die Legende von der christlichen Moral – warum das
Christentum moralisch orientierungslos ist“, Tectum Verlag, 2015.

206 Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung.
http://gutenberg.spiegel.de/buch/-3505/1.

207 Sieht man einmal davon ab, dass beispielsweise die Verdunklung
eines Lichtjahre entfernten Sternes durch einen ihn begleitenden
Planeten so gering ist, dass sie nur mit extrem präzisen Messin-
strumenten unter günstigsten Beobachtungsbedingungen gemes-
sen werden kann. Das Prinzip aber, dass ein Planet, der sich zwi-
schen Messinstrument und Stern schiebt, eine geringfügige Ver-
dunklung hervorruft, ist intuitiv verständlich.

208 Martin Wagenschein, „Naturphänomene sehen und verstehen“,
Rettet die Phänomene, Klett 1988², Seite 90ff. Hier finden sich
viele „didaktische Perlen“ in unserem astronomischen Themenbe-
reich, die wärmstens empfohlen seien.

209 Welche Gedankenblüten das theologische Ringen um die Verein-
barkeit von Glaube und Wissen treibt, wird in Heinz-Werner Ku-
bitzas Buch „Der Dogmenwahn: Scheinprobleme der Theologie.
Holzwege einer angemaßten Wissenschaft“ ausführlich dargestellt.

Anmerkungen

285

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


210 Richard David Precht: „Erkenne die Welt. Eine Geschichte der
Philosophie“, Goldmann, 2015, S. 12.

211 Man denke beispielsweise daran, dass wir einen Großteil der Ma-
terie und Energie, die unser Universum ausmacht, zwar bemerken,
aber nicht wissen, worum es sich hierbei handelt. Stichwort:
Dunkle Energie, Dunkle Materie.

Anmerkungen

286

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Literaturverzeichnis
Aczel, Amir D.: „Warum es intelligentes Leben im All geben muss‟, Rowohlt, Ham-

burg, 2001.
Aristoteles: „Über die Welt‟, Reclam, Stuttgart, 2005.
Balss, Heinrich: „Antike Astronomie aus griechischen und lateinischen Quellen,

Übersetzung und Erläuterungen‟, Heimeran, München, 1949.
Barbour, Ian G.: „Naturwissenschaft trifft Religion, Gegner, Fremde, Partner‟,

Vandenhoeck &Ruprecht, 2010.
Bellone, Enrico: „Galileo Galilei‟ Spektrum Biografie, 1/2002.
Berglar, Peter: „Wilhelm von Humboldt‟, Rowohlt, Hamburg, 1985.
Bergmeier, Rolf: „Schatten über Europa: Der Untergang der antiken Kultur‟, Ali-

bri, Arschaffenburg, 2011.
Benedikt XVI.: „Glaube und Vernunft, die Regensburger Vorlesung‟, Herder, 2006.
Bieri, Peter (Hrsg.): „Analytische Philosophie des Geistes‟, Beltz, 42007.
Blumenberg, Hans: „Die Genesis der kopernikanischen Welt‟, Suhrkamp, Bd. 1–3,

42007.
Börner, Gerhard: „Das neue Bild des Universums – Quantentheorie, Kosmologie

und ihre Bedeutung‟, Pantheon, München, 2006.
Bräutigam, Hannes: „Das Kreuz mit den Aliens, christologische Probleme ange-

sichts der Möglichkeit extraterrestrischer Intelligenz‟, Tectum-Verlag, 2015.
Brandt, Hartwin: „Das Ende der Antike‟, C.H. Beck, 20073

Bührke, Thomas: „Sternstunden der Astronomie von Kopernikus bis Oppenhei-
mer‟, Beck’sche Reihe, München, 2001.

Carrier, Martin: „Nikolaus Kopernikus‟, C.H. Beck, München, 2001.
Cartier, Stephan: „Weltenbilder, eine Kulturgeschichte des Himmels‟, Reclam,

Leipzig, 2002.
Comins, Neil F.: „Astronomie, eine Entdeckungsreise zu Sternen, Galaxien und

was sonst noch im Kosmos ist‟, Spektrum, 2009.
Couper, Heather u. Higel, Henbest: „Die Geschichte der Astronomie‟, Frederking

& Thaler, München, 2007.
Crombie, Alistair C.: „Von Augustinus bis Galilei. Die Emanzipation der Naturwis-

senschaft‟, dtv Wissenschaftliche Reihe, München 1977.
Diederich, Werner: „Der harmonische Aufbau der Welt. Keplers wissenschaftli-

ches und spekulatives Werk‟, Felix Meiner Verlag, 2014.

287

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Dinzelbacher, Peter: „Weltuntergangsphantasien und ihre Funktion in der europä-
ischen Geschichte‟, Alibri, Aschaffenburg, 2014.

Drewermann, Eugen: „Der tödliche Fortschritt, von der Zerstörung der Erde und
des Menschen im Erbe des Christentums‟, Herder, Freiburg, 1991.

Dürr, Hans-Peter: „Geist, Kosmos und Physik, Gedanken über die Einheit des Le-
bens‟, Crotona Verlag, 2014.

Edson, Evelyn, u. a.: „Der mittelalterliche Kosmos – Karten der christlichen und
islamischen Welt‟, Primus Verlag 22001.

Einstein, Albert, und Infeld Leopold: „Die Evolution der Physik‟. Rowohlt, Ham-
burg, 1968.

Faller, Ulf: „Der Kruzifixstreit oder warum Schule säkular sein muss‟, Tectum-Ver-
lag, Marburg, 2014.

Fischer, Ernst Peter: „Die andere Bildung – Was man über Naturwissenschaften
wissen sollte‟, Ullstein, Berlin, 2001.

Flügel, Helmut W.: „Der Abgrund der Zeit, die Entwicklung der Geohistorik 1670
– 1830‟ GNT-Verlag, Berlin 2004.

Franzen, August: „Kleine Kirchengeschichte, Herder, 22011.
Freely, John: „Platon in Bagdad‟, Klett-Cotta, Stuttgart, 2012.
Freistetter, Florian: „Die Neuentdeckung des Himmels – auf der Suche nach Leben

im Universum‟, Hanser Verlag München, 2014.
Freud, Sigmund: „Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse‟, http://www.guten-

berg.org/files/29097/29097-8.txt (7/2017).
Gehlhar, Fritz: „Wie der Mensch seinen Kosmos schuf‟, Aufbau Taschenbuch Ver-

lag, 1996.
Gerritzen, Daniel: „Erst-Kontakt, warum wir uns auf Außerirdische vorbereiten

müssen‟, Frankh-Kosmos Verlag, Stuttgart, 2016.
Gould, Stephen Jay: „Die Entdeckung der Tiefenzeit‟, dtv, München 1992.
Goswami, Amit: „Das bewusste Universum‟, Lüchov Verlag, 2007.
Grabher, Peter: „Die Pariser Verurteilung von 1277‟, Diplomarbeit, Universität

Wien, September 2005. http://sammelpunkt.philo.at:8080/archive/
00001254/01/Grabher-1277.pdf (2016).

Grüter, Thomas: „Faszination Apokalypse – Mythen und Theorien vom Untergang
der Welt‟, Scherz Verlag, Frankfurt, 2011.

Haber, Heinz: „Gefangen in Raum und Zeit‟, Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart,
1975.

Hägele, Peter: „Überlegungen zum anthropischen Prinzip‟, Universität Ulm,
http://www.iguw.de/uploads/media/Haegele_P_Kosmos-Mensch-Anthropi-
sches-Prinzip-1998_IGUW.doc

Hamel, Jürgen: „Astrologie – Tochter der Astronomie?‟ Urania-Verlag, Berlin
1989.

Literaturverzeichnis

288

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Hamel, Jürgen: „Geschichte der Astronomie in Texten von Hesiod bis Hubble‟,
Magnus Verlag, 22004.

Hamel, Jürgen: „Geschichte der Astronomie‟, Kosmos, 22002.
Hamel, Jürgen: „Meilensteine der Astronomie von Aristoteles bis Hawking‟, Kos-

mos, 2006.
Hathaway, Nancy: „Wie alt ist die Sonne und wie weit weg sind die Sterne‟, Bastei

Lübbe, München, 1994.
Hawking, Stephen: „Eine kurze Geschichte der Zeit‟, Rowohlt, Hamburg, 1988.
Hawking, Stephen: „Giganten des Wissens‟, Verlagsgruppe Weltbild, Augsburg,

2006.
Hawking, Stephen: „Die Illustrierte kurze Geschichte der Zeit‟, Rowohlt, Ham-

burg, 2007.
Helferich, Christoph: „Geschichte der Philosophie von den Anfängen bis zur Ge-

genwart und Östliches Denken‟, dtv, München, 1998.
Herrmann, Dieter B.: „Kosmische Weiten, Geschichte der Entfernungsmessung im

Weltall‟, Johann Ambrosius Barth Leipzig, 1977.
Hoeppe, Götz (Redakteur): „Astronomie vor Galilei‟, Spektrum der Wissenschaft

Dossier, 4/2006.
Honerkamp, Josef: „Wissenschaft und Weltbilder, wie Wissenschaft unser Leben

prägt und wir uns letzten Fragen nähern‟, Springer-Verlag Berlin Heidelberg
2015.

Honerkamp, Josef: „Was können wir wissen? Mit Physik bis zur Grenze verlässli-
cher Erkenntnis‟, Springer Spektrum, Berlin Heidelberg, 2013.

Hubble, Edwin: „Das Reich der Nebel‟, online unter: books.google.de (12/2016)
Hoyle, Fred, und Wickramasinghe, Chandra: „Leben aus dem All‟, Zweitausend-

eins, Frankfurt, 2000.
Humboldt, Wilhelm von: „Bildung des Menschen in Schule und Universität‟,

Quelle und Meyer Verlag, Heidelberg, 1964.
Hoyle, Fred: „Kosmische Katastrophen und der Ursprung der Religion‟, Insel Ver-

lag, Frankfurt, 1997.
Kanitscheider, Bernulf: „Kosmologie‟, Reclam, 2002.
Kanitscheider, Bernulf: „Entzauberte Welt: Über den Sinn des Lebens in uns

selbst‟, Hirzel Verlag Stuttgart, 2008.
Kant, Immanuel: „Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels‟, Verlag

Tredition GmbH, Hamburg, 2011.
Katholische Kirche: „Katechismus der Katholischen Kirche‟, Neuübersetzung, Ol-

denbourg, St. Benno-Verlag, 2005.
Kirchhoff, Jochen: „Kopernikus‟, Rowohlt, Hamburg, 1985.
Kopernikus, Nikolaus: „Das neue Weltbild‟, übersetzt von Hans Günter Zekl, Felix

Meiner Verlag, Hamburg 2006.

Literaturverzeichnis

289

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Krauss, Sawrence M.: „Ein Universum aus Nichts … und warum trotzdem etwas
ist‟, Knaus, München 2012.

Krötke, Wolf und Sterzik, Sibylle: „Den Glauben verstehen‟, Ein evangelischer
Glaubenskurs in 50 Kapiteln.

Kubitza, Heinz-Werner: „Der Glaubenswahn. Von den Anfängen des religiösen
Extremismus im Alten Testament‟, Tectum-Verlag, 2017.

Kubitza, Heinz-Werner: Der Dogmenwahn: Scheinprobleme der Theologie. Holz-
wege einer angemaßten Wissenschaft. Tectum-Verlag, 2015.

Küng, Hans: „Der Anfang aller Dinge, Naturwissenschaft und Religion‟, Piper,
München, 2008.

Künzl, Ernst: „Himmelsgloben und Sternkarten, Astronomie und Astrologie in
Vorzeit und Altertum‟, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Theiss, Stuttgart
2005.

Kuhn, Thomas S.: „Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen‟, Suhrkamp,
Frankfurt, 1967.

Landesmuseum Natur und Mensch, Oldenburg: Ausstellungskatalog zu „Ex Ori-
ente Lux? Wege zur neuzeitlichen Wissenschaft‟, Philipp von Zabern Verlag,
Mainz, 2009.

Lesch, Harald (Herausgeber): „Astronomie, die kosmische Perspektive‟, Pearson
Studium, München, 52010.

Lesch, Harald, Müller, Jörn: „Big Bang, zweiter Akt – auf den Spuren des Lebens
im All, C. Bertelsmann, München, 2003.

Liessmann, Konrad P.: „Theorie der Unbildung‟, Piper, München, 2014.
Lischewski, Andreas: „Meilensteine der Pädagogik‟, Kröner, Stuttgart, 2014.
Lombardi, Anna Maria: „Johannes Kepler‟, Spektrum Biografie, 4/2000.
Lovell, Bernard: „Das unendliche Weltall. Geschichte der Kosmologie von der An-

tike bis zur Gegewart‟, C.H. Beck, München, 1983.
Lüttke, Mirko: „Die Kränkung des Menschen, Die Naturwissenschaften und das

Ende des antik-mittelalterlichen Weltbildes‟, Königshausen und Neumann,
Würzburg 2012.

Paturi, Felix R.: „Harenberg Schüsseldaten Astronomie‟, Harenberg Lexikon Ver-
lag, 1996.

Pichot, André: „Die Geburt der Wissenschaft von den Babyloniern zu den frühen
Griechen‟, Campus, Frankfurt, 1995.

Plaxco, W. Kevin, und Groß, Michael: „Astrobiologie für Einsteiger‟, Wiley-VCH,
Weinheim 2012.

Ploetz: Die Chronik der Weltgeschichte, Frankfurt am Main 321998.
Precht, Richard David: „Erkenne die Welt – eine Geschichte der Philosophie I‟,

Goldmann, 2015.
Precht, Richard David: „Erkenne dich selbst – eine Geschichte der Philosophie II‟,

Goldmann, 2017.

Literaturverzeichnis

290

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Prinz, Friedrich: „Von Konstantin zu Karl dem Großen, Entfaltung und Wandel
Europas‟. Patmos Verlag 2000

Mason, Stephen F.: „Geschichte der Naturwissenschaften‟, Verlag für Geschichte
der Naturwissenschaften und der Technik, 1997.

Mazal, Otto: „Die Sternenwelt des Mittelalters‟, VMA-Verlag, Graz 2001.
Meller, Harald: „Der geschmiedete Himmel‟, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

Theiss Verlag, Stuttgart, 2004.
Metzinger, Thomas: „Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit, ein Versuch‟,

Universität Mainz, www.philosophie.uni-mainz.de/Dateien/Metzin-
ger_SIR_2013.pdf

Möllers, Nina, u. a., Deutsches Museum: „Willkommen im Anthropozän, unsere
Verantwortung für die Zukunft der Erde‟, Deutsches Museum, München, 2014.

Moore, Ben: „Elefanten im All‟, Kein & Aber, Zürich Berlin, 2012.
Munowitz, Michael: „Physik ohne Formeln – Alles, was man wissen muss‟, Ro-

wohlt, Hamburg, 2006.
Nida-Rümelin, Julian: „Philosophie einer humanen Bildung‟, Edition Körber-Stif-

tung, Hamburg, 2013.
Nida-Rümelin, Julian: „Uns bleiben die unlösbaren Probleme‟. Interview in Spek-

trum der Wissenschaft, Highlights, 1/2015.
Nussbaumer, Harry: „Das Weltbild der Astronomie‟, Hochschulverlag AG an der

ETH Zürich, 2005.
Reble, Albert: „Geschichte der Pädagogik‟, Klett, Stuttgart, 1971.
Rossi, Paolo: „Die Geburt der modernen Naturwissenschaft in Europa‟, C.H. Beck,

1997.
Rücker, Elisabeth: „Die Schedelsche Weltchronik‟, Prestel-Verlag München, 1988.
Russo, Lucio: „ Die vergessene Revolution – oder die Wiedergeburt des antiken

Wissens‟, Springer-Verlag, Berlin Heidelberg, 2005.
Sagan, Carl: „Blauer Punkt im All – unsere Heimat Universum‟, Bechtermünz

Verlag, München 1994.
Sarnowsky, Jürgen: „Theoriesysteme im Wandel. Von der aristotelisch-scholasti-

schen Theorie der Bewegung zur klassischen Physik und Astronomie‟. Aus:
Valk, Rüdiger (HRSG.): Ordnungsbildung und Erkenntnisprozesse, S. 21‒32,
Hamburg, University Press, 2006.

Schäfer, Thomas: „Vom Sternenkult zur Astrologie‟, Walter-Verlag, Solothurn,
Düsseldorf, 1993.

Schlag, Hannes E.: „Ein Tag zu viel‟, Würzburg, 1998.
Schmeidler, Felix: „Nikolaus Kopernikus‟, Wissenschaftliche Verlagsgesellschaft

Stuttgart, 1970.
Schroeder Wolfgang: „Praktische Astronomie für Sternfreunde‟, Kosmos, Stutt-

gart, 1957.

Literaturverzeichnis

291

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Seymour, P. A., und Becon, D. H.: „Das Ticken des Kosmos – Streifzüge durch die
Ideengeschichte der Astronomie‟, Spektrumverlag, Berlin/Heidelberg, 2004.

Siefarth, Günter: „Geschichte der Raumfahrt‟, C.H. Beck, München, 2001.
Singh, Simon: „Big Bang Der Ursprung des Kosmos und die Erfindung der moder-

nen Naturwissenschaft‟, dtv, München, 2009.
Simonyi, Károly: „Kulturgeschichte der Physik‟, Verlag Harri Deutsch, Thun,

Frankfurt am Main, 1990.
Shea, William: „Nikolaus Kopernikus, der Begründer des modernen Weltbildes‟,

Spektrum der Wissenschaft, Biografie, 1/2003.
Spektrum Spezial: „Ferne Sterne und Planeten‟, Spektrumverlag, 2/2014
Stewart, Ian: „Weltformeln. 17 mathematische Gleichungen, die Geschichte mach-

ten‟, Rowohlt, Hamburg, 2014.
Störig, Hans J.: „Kleine Weltgeschichte der Philosophie‟, Fischer, Frankfurt, 1976.
Störig, Hans J.: „Kleine Weltgeschichte der Wissenschaft‟, Fischer, Frankfurt, 1970.
Strathern, Paul: „Newton und die Schwerkraft‟, Fischer, Frankfurt, 1997.
Strathern, Paul: „Einstein und die Relativität‟, Fischer, Frankfurt, 1997.
Strathern, Paul: „Hawking und die schwarzen Löcher‟, Fischer, Frankfurt, 1997.
Strathern, Paul: „Galilei und das Sonnensystem‟, Fischer Taschenbuch, Frankfurt,

1999.
Vollmer, Gerhard: „Warum wird es nachts dunkel? Das Olbers’sche Paradoxon als

wissenschaftliche Fallstudie‟, in: Ebbinghausen, Vollmer (Hrsg.): „Denken un-
terwegs‟. Edition Universitas, Hirzel, Stuttgart, 1992.

Vollmer, Gerhard: „Die vierte bis siebte Kränkung des Menschen‟. In: Biologie
Heute, Nr. 400, 8/1992.

Wabbel, Tobias D. (HRSG.): „S.E.T.I. Die Suche nach dem Außerirdischen‟,
Beustverlag, München, 2002.

Wagenschein, Martin: „Naturphänomene sehen und verstehen, genetische Lehr-
gänge‟, Klett, Stuttgart, 1988.

Walter, Ulrich: „Außerirdische und Astronauten‟, Spektrum Verlag, Berlin/Heidel-
berg, 2001.

Ward, Peter, und Brownlee, Donald: „Unsere Einsame Erde. Warum komplexes Le-
ben im Universum unwahrscheinlich ist‟, Springer-Verlag, Berlin, 2000.

Wehr, Gerhard: „Giordano Bruno‟, dtv, München 1999.
Wolfschmidt, Gudrun (Hrsg.): „Nikolaus Kopernikus, Revolutionär wider Willen‟,

Verlag für Geschichte der Naturwissenschaften und der Technik, Stuttgart,
1994.

Zaun, Harald: „SETI. Die wissenschaftliche Suche nach außerirdischen Zivilisatio-
nen‟, Heise Zeitschriftenverlag, Hannover, 2010.

Literaturverzeichnis

292

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


Abbildungen

Abbildung 14: https://de.wikipedia.org/wiki/Johannes_de_Sacrobosco#/ media/
File:Sacrobosco_sphaera1.jpg (11/2016), gemeinfrei.

Abbildung 15: https://de.wikipedia.org/wiki/Geozentrisches_Weltbild#/media/
File:Geocentric_universe_-_Hartmann_Schedel_-_Liber_chronicarum_mun-
di_-_1493.png (01/2017), gemeinfrei.

Abbildung 19 und 20, Hintergrund: https://de.wikipedia.org/wiki/De_revolutionib
us_orbium_coelestium#/media/File:De_Revolutionibus_manuscript_p9b.jpg
(11/2016), gemeinfrei.

Abbildung 26: https://de.wikipedia.org/wiki/Johannes_Kepler#/media/File:Keple
r- solar-system-1.png (01/2017), gemeinfrei.

Abbildung 29: http://lhldigital.lindahall.org/cdm/ref/collection/astro_early/id/68
(08/2017), gemeinfrei.

Abbildung 44: Milchstraße im Hintergrund: https://de.wikipedia.org/wiki/Milchstra
%C3%9Fe - /media/File:Artist%27s_impression_of_the_Milky_Way_(updated_-
_ annotated).jpg (09/2017) gemeinfrei.

Abbildung 46: https://de.wikipedia.org/wiki/Pale_Blue_Dot#/media/ File:Pa-
le_Blue_Dot.png (06/2017), gemeinfrei.

Abbildung 47: https://de.wikipedia.org/wiki/Voyager_Golden_Record#/media/
File:The_Sounds_of_Earth_-_GPN-2000-001976.jpg (06/2017), gemeinfrei.

Alle übrigen Abbildungen wurden vom Autor selbst angefertigt und können von
seiner Homepage ufaller.de heruntergeladen werden.

Abbildungen

293

https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543


https://doi.org/10.5771/9783828870543 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:57:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870543

	Vorwort
	Prolog: Nikolaus Kopernikus
	Teil 1: Die Genese der christlich-geozentrischen Kosmologie
	Der geozentrische Kosmos der Antike
	Mesopotamische Astronomie
	Sonnen- und Mondkalender
	Hesiod
	Wanderung der Sonne und die Bewegungen der Fixsternsphäre
	Hesiods Bauernkalender
	Drei Bewegungen der Fixsternsphäre
	Die sieben Planeten der Antike
	Die Geburt der wissenschaftlichen Kosmologie mit der ionischen Naturphilosophie
	Aristoteles und die wissenschaftliche Begründung des geozentrischen Weltbildes
	Astronomie im hellenistischen Alexandria
	Hipparchos von Nicäa und weitere Bewegungen der Fixsterne
	Der Einfluss Platons auf die Kosmologie
	Zusammenfassung des geozentrischen Weltbildes: Der Almagest des Claudius Ptolemäus
	Das Schicksal der Schule von Alexandria

	Das christlich-geozentrische Weltbild
	Kulturverlust im Zuge der Christianisierung
	Die voraristotelische Kosmologie des christlichen Mittelalters
	Die arabisch-islamische Periode
	Übersetzerzentrum Toledo und die Universität Paris
	Die Kluft zwischen der aristotelischen Physik und den christlichen Glaubenswahrheiten
	Thomas von Aquin und das Verhältnis von Glauben und Vernunft
	Die Erde im Zentrum und Gott über allem ‒ der christianisierte aristotelische Kosmos
	Der kosmologische Gottesbeweis des Thomas von Aquin
	Würdigung des christlich-geozentrischen Weltbildes


	Teil 2: Die kopernikanische Wende
	Die kopernikanische Wende
	Die Renaissance-Astronomen Georg von Peuerbach und Regiomontanus
	Nikolaus Kopernikus: „De revolutionibus orbium coelestium‟
	Tycho Brahe ‒ der Empiriker
	Johannes Kepler, der Mathematiker, der von einer neuen Mystik träumt
	Galileo Galilei
	Galileo und die Kirche
	Von Galileo zu Newton. Die träge Masse
	Newtons Physik – Der Sargnagel des geozentrischen Weltbildes
	Die Verbindung von irdischer und kosmischer Physik
	Das Gravitationsgesetz
	Newton: Magier oder Aufklärer?
	Der letzte Baustein des heliozentrischen Weltbildes: Bestimmung der Astronomischen Einheit
	Zusammenfassung: Das heliozentrische Weltbild, in dem die Sonne nicht mehr im Zentrum steht


	Teil 3: Das kopernikanische Prinzip in der modernen Kosmologie
	„Warum wird es nachts dunkel?‟ – Der Weg zur modernen Kosmologie
	Himmel und Erde physikalisch verwoben
	Warum wird es nachts dunkel?
	Revolutionen der beobachtenden Astronomie
	Ein immer tieferer Blick ins All und Entfernungsbestimmungen im Universum
	Die große Debatte von 1920
	Das Universum: statisch oder sich entwickelnd?
	Der „Rand‟ des Universums und warum es nachts doch dunkel wird

	Sind wir allein im Universum? – Das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand
	Sind wir allein im Universum?
	Was suchen wir, wenn wir nach Leben im Universum fragen?
	Biochemie des Lebens oder: Sind wir Kohlenstoff-Wasser-Chauvinisten?
	Das kopernikanische Prinzip
	Die Erde aus der „Weltraumperspektive‟ als Modellfall
	Sind wir allein im Universum: Die Drake-Gleichung und das kopernikanische Prinzip auf dem Prüfstand
	Anthropozän: Auftakt zum Sapiezoikum oder apokalyptische Episode


	Warum der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Religion unwissenschaftlich, der zwischen Naturwissenschaft und der Philosophie umso wichtiger ist
	Naturwissenschaft und Religion
	… und Philosophie?

	Kränkung und Katharsis
	Sigmund Freud und die kosmologische Kränkung des Menschen
	1574: „Loblied auf die himmlischen Wissenschaften“ des Tycho Brahe
	Seit 1970: Die Voyager-Mission
	Warum „narzisstische Kränkung“?
	Strategien, die anthropozentrische Weltsicht zu retten
	Konsequenzen des kulturellen Anthropozentrismus
	Katharsis

	Nachwort: Kopernikus als humanistisches Bildungsthema
	Dank
	Zeittafel
	Anmerkungen
	Literaturverzeichnis
	Abbildungen


