
III.
Dialektik der Demut 

Versuch im Anschluss an Kant

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Selbstbejahung und -verneinung. Eine 
Zwischensumme

7.1 Vom Guten des Schlechten. Demut heute

Wir blicken zurück. „Humility’s time has come again“, so diagnosti­
ziert der Historiker Christopher Bellito. Führt man sich allerdings 
die zahlreichen und gravierenden Verwicklungen der Demut vor 
Augen, von denen im Voranstehenden die Rede war, so wird man 
sich fragen, ob die jüngsten Popularitätsschübe, derer die Demut 
sich erfreuen kann, zu begrüßen sind. Man wird sich fragen müssen, 
inwiefern, unter welchen Bedingungen man in der Demut etwas 
sehen könnte, das tatsächlich gedeihliche Perspektiven eröffnet, an­
statt uns in Ideenwelten zurückzuwerfen, deren Wiederkehr sich die 
wenigsten herbeisehnen dürften.

Was bringt Demut überhaupt, oder anders gefragt: Was am 
Menschsein nötigt dazu, über Demut nachzudenken? Im Kern geht 
es beim Nachdenken über Demut darum, Schwierigkeiten in der Re­
lation von wünschenswerter und gebotener Selbstbejahung auf der 
einen Seite und wünschenswerter und gebotener Selbstrelativierung
auf der anderen Seite zu verstehen und Lösungen zu finden. Nach 
Selbstrelativierung zu fragen, drängt sich auf, wenn man nicht ein­
fach so weiterdenken und weitermachen kann wie bis dato, wenn die 
Überzeugungen, aus denen man lebt, in tiefgreifende Krisen geraten 
sind. Das für die Moderne charakteristische Fortschrittsdenken ist 
in eine solche tiefe Krise geraten; dies gilt vor allem für die Über­
zeugung, Schaffenskraft und Erfindergeist würden die Menschheit
immer weiter voranbringen und sie alle Probleme bewältigen lassen, 
die der Fortschritt als Nebenfolgen mit sich bringt. Nach Selbstrela­
tivierung zu fragen, drängt sich ferner dann auf, wenn Menschen 
sich im Zuge des Versuchs, einander jeweils von ihren eigenen Sicht­
weisen zu überzeugen, immer wieder so ineinander verkeilen, dass 
Verständigung und gemeinsames Suchen nach Lösungen über welt­
anschauliche Grenzen hinweg praktisch unmöglich werden. Die Tu­

123

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gend der Demut ‚bringt‘ die Vorstellung, dass es nicht nur geboten, 
sondern wünschenswert und gut sein kann, notfalls auch grundle­
gende Lebensentwürfe, Weltdeutungen und Selbstbilder zur Disposi­
tion zu stellen. Wenn Gesellschaften bzw. miteinander streitende Ak­
teure aus unterschiedlichen Gründen in Sackgassen geraten, wenn 
sie sich mitunter auch von für ihre Identität grundlegenden Über­
zeugungen verabschieden müssen, dann bedarf es irgendeiner Art 
von Vorstellung, dass das Negative an dieser Trennung, an diesem 
Abschied, an diesem Lassen doch auch gut sein kann.

Dies ist die eigentliche Pointe der Demut: nicht, dass Menschen 
zu einer radikalen Selbstrelativierung aufgefordert werden, sondern 
dass sie diese Selbstrelativierung bejahen, dass sie in der Demut et­
was Gutes sehen können. Zur Demut gehört also ein Nein, denn zur 
Demut gehört ein So-nicht-weiter, ein Loslassen, ein Zurücktreten, 
ein Abschied mitunter auch von Bildern, die einem die Welt bedeu­
ten, eine Bereitschaft, sich einer gewissen Leere auszuliefern. Zur 
Demut gehört aber notwendigerweise auch ein Ja, denn ohne ein Ja 
zu sich selbst kann ein Mensch nicht bzw. kaum leben. Weil das so 
ist, wird sich jeder Versuch, Demut zu beschreiben, ohne einen Ort 
für dieses Ja auszuweisen, in Widersprüche verwickeln. Demut als 
Tugend zu verstehen, muss einen Raum für den Gedanken öffnen, 
dass besagtes Loslassen oder Abschiednehmen gut ist, und zwar gut 
nicht bloß in einem instrumentellen Sinn, sondern gut auch aus 
der Perspektive des demütigen Subjekts auf sich selbst als demütiges 
Subjekt – gut, weil es für das demütige Subjekt auch aus dessen 
Innenperspektive gut ist, Distanz zum Unguten am eigenen Leben 
zu gewinnen.

7.2 Ungelöste Krisen der Demut

Die Spannungen, die aus dieser Gleichzeitigkeit von Ja und Nein 
hervorgehen, sind äußerst komplex. Vielleicht nicht alles, aber je­
denfalls doch sehr vieles von dem, was an der Demut missglücken 
kann, lässt sich als unglückliche Reaktion auf diese Gleichzeitigkeit 
von Ja und Nein beschreiben. Exzessive Demut und hochmütige 
Demut sind jeweils unglückliche Arten und Weisen, die für das 
ethische Leben grundlegende Spannung von Selbstrelativierung und 
Selbstbejahung zu bearbeiten. In der hochmütigen und ebenso in 

7. Selbstbejahung und -verneinung. Eine Zwischensumme

124

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der exzessiven Demut misslingt die Moderation dieser Spannung, 
insofern das Ja und das Nein des Menschen zu sich selbst sich 
unglücklich ineinanderschieben. Dies hat zur Folge, dass Demut 
gerade nicht leistet, was sie leisten könnte, nämlich Möglichkeiten 
des Anderswerdenkönnens zu eröffnen, sondern sich stattdessen zu 
einer Haltung verhärtet, die den Menschen in Dynamiken einan­
der verstärkender Selbstaufwertungen und Selbstabwertungen ein­
schließt. Entsprechende Ossifikationen der Demut beobachten so 
unterschiedliche Denker*innen wie Bernhard von Clairvaux, Martin 
Luther, Søren Kierkegaard, Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer, Karen 
Horney und Paul Tillich, um nur einige besonders prominente Stim­
men zu nennen. Das Nein, mit dem der Mensch sich konfrontiert 
sieht, wird mit aller Gewalt in ein Ja verdreht. Die Kräfte, die den 
Menschen in einer guten Weise in Bewegung versetzen und Mög­
lichkeiten des Andersseins, des Sich-Abstoßens eröffnen könnten, 
toben sich in zentripetalen Kreis- und Pendelbewegungen aus.

Vor diesem Hintergrund ist es nachvollziehbar, dass v.a. diätetisch 
ausgerichtete Ansätze gleichsam den Druck aus dem Kessel nehmen, 
Demut entdramatisieren wollen, um diese Dynamik zu entschärfen. 
Demut, so heißt es dann, sei keine Selbstverneinung, d.h., verneint 
werde nicht eigentlich etwas am eigenen Selbst, sondern verneint 
werde die Illusion eigener Überlegenheit oder vollständiger Selbstge­
nügsamkeit, die loszuwerden für den Demütigen nur gut sei. Denn 
durch die Verneinung seines selbstgenügsamen Isolationismus erfah­
re der Mensch gar kein Nein, sondern vielmehr das Ja eines Zuge­
winns an Verbundenheit. So nachvollziehbar nun die Motivation der 
entsprechenden Plädoyers auch sein mag, so unbefriedigend ist ihr 
Umgang mit dem reichhaltigen und komplexen Begriff der Demut. 
Denn infolge solcher entschärfender hermeneutischer Revisionen 
bleicht der Begriff der Demut aus. Wer der Demut ihre Anstößigkeit 
austreibt, macht sie belanglos.

Ähnliche Eindrücke stellen sich ein, wenn man sich Diskurse zum 
Stolz genauer ansieht. Die durchaus becircende und in gewissem 
Maße plausible Vorstellung einer richtigen Mitte (mesótēs), einer 
Wohlausgewogenheit des Stolzes und der Demut suggeriert, dass das 
Ja und das Nein einander kontrollieren könnten. Dem stehen aller­
dings Beobachtungen zahlreicher Denker*innen aus Geschichte und 
Gegenwart entgegen, die im Gegenteil zeigen: Wenn die Kraftfelder 
des Stolzes und der Demut einander überschneiden, besteht das 

7.2 Ungelöste Krisen der Demut

125

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhebliche Risiko, dass sie einander gerade nicht begrenzen, sondern 
vielmehr aufpeitschen. Diese Kraftfelder zu depotenzieren, indem 
der Stolz moderiert, entindividualisiert und von Arroganz bereinigt 
wird, klingt zunächst nach einer sinnvollen Strategie. Allerdings le­
gen exemplarische Tiefenbohrungen die Vermutung nahe, dass eine 
solche Kupierung des Stolzes kaum noch etwas von dem übriglässt, 
was dieses Gefühl Menschen zu geben hätte, wenn man das Potenzi­
al des Stolzes ernst nähme. Kurz: Demut ohne ein Nein ist zahn- 
und kraftlos, Demut ohne ein Ja ist gnadenlos und lebensfeindlich. 
Das Ja und das Nein, die beide zur Demut gehören, vertragen sich 
jedoch nicht, vielmehr wohnt ihnen die Tendenz inne, sich ineinan­
der zu verkeilen und im Kampf hochzuschaukeln.

7.3 Anforderungen an eine Theorie der Demut

Aus dieser Diagnose lässt sich ersehen, welchen Anforderungen eine 
Theorie der Demut genügen müsste. Verbinden wir die zuletzt ent­
wickelten Beobachtungen mit dem Begriff der Kompartmentalisie­
rung der Demut, dann wird deutlich: Das Misslingen der Demut 
kann eine kompartmentalisierende und eine eskalative Struktur an­
nehmen. Wenn ein Mensch mit Blick auf einige Dimensionen seines 
Selbst stolz ist und mit Blick auf andere Dimensionen demütig, 
ohne dass diese gegenstrebigen Selbstbewertungen irgendwie mit­
einander synchronisiert werden würden, fallen Selbstbejahung und 
Selbstverneinung gleichsam in voneinander getrennte Teileinheiten 
(„compartments“) der Person.1 Wenn Selbstbejahung und Selbstrela­
tivierung ungut miteinander interagieren, stürzen sie in eine eskala­
tive Pendelbewegung. In Reaktion auf diese Gefahren entstanden 
Ansätze, die das Problem durch Entindividualisierung oder durch 
Entnegativierung zu entschärfen versuchen. Von Entindividualisie­
rung ist dann zu sprechen, wenn selbstbewertende Haltungen nicht 
auf je dieses konkrete geschichtliche Individuum bezogen, sondern 
als über das Individuum hinausweisend gedacht werden – dies be­
trifft in erster Linie den Stolz. Von Entnegativierung ist dann zu 
sprechen, wenn es bei der Selbstbewertung nicht um etwas Negati­
ves gehen soll, sondern um etwas, das „die Seele ‚groß und stark‘“ 

1 S.o. Abschn. 3.1.

7. Selbstbejahung und -verneinung. Eine Zwischensumme

126

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht – dies betrifft in erster Linie die Demut. Aus unterschiedli­
chen Gründen bieten diese Strategien keine zufriedenstellenden Lö­
sungen. Sie löschen das Feuer, bringen dabei aber die Begriffe zum 
Erkalten. Entnegativierung führt dazu, dass Demut zahnlos wird. 
Entindividualisierung führt dazu, dass Stolz für die Lebensführung
des Individuums nicht mehr viel bedeutet.

Wir können mithin sehr genau sagen, wie Demut misslingt, und 
ex negativo zeichnet sich damit auch der Weg ab, den man einschla­
gen müsste, wenn ein Bild von der Demut entwickelt werden soll, 
das im Lichte des Wissens um die stets drohenden Verwicklungen 
der Demut bestehen kann. Wie genau dieser Weg aussehen kann, 
gilt es noch zu zeigen. Den entscheidenden Impuls hierzu gibt Kant, 
da Kant um die genannten Komplikationen der Demut wusste und 
zumindest in Ansätzen eine radikal dialektische Antwort auf diese 
Komplikationen fand (Kap. 8). Radikal dialektische Denkfiguren 
haben den Nachteil, dass man sich nicht leicht vorstellen kann, wie 
sie im gelebten Leben tatsächlich zum Tragen kommen können. 
Demut, so möchte ich abschließend zeigen, wird immer misslingen, 
wenn sie nicht eingebettet ist in religiöse Praxis (Kap. 9).

7.3 Anforderungen an eine Theorie der Demut

127

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der 
Demut

Das Problem, das sich mit dem Schlagwort hochmütige Demut ver­
bindet, stand Kant drängend vor Augen. So polemisiert er, einen Be­
griff Humes aufgreifend, gegen die „Mönchstugend“ als die Haltung 
eines Menschen, der auf die eigene Selbsterniedrigung stolz ist, und 
gegen bestimmte Formen pietistischer Frömmigkeit, die der Struktur 
nach dieser Mönchstugend gleichen (8.1). Im Gegensatz zu Hume ist 
Kant allerdings nicht der Auffassung, dass Demut als solche immer 
eine Anti-Tugend ist. Vielmehr sieht Kant in der „Mönchstugend“ 
eine Zerrform der Demut, der die „wahre Demut“ gegenübersteht. 
Die Struktur der wahren Demut verbindet ein Ja und ein Nein des 
Menschen zu sich selbst; wahre Demut ist dialektisch mit einem Ge­
fühl des Stolzes verbunden. Im Hintergrund steht die eigentümliche 
Wirkung des moralischen Gesetzes auf den Menschen: Das morali­
sche Gesetz löst im Menschen ein Doppelgefühl gleichzeitigen Nie­
dergeschlagenwerdens und Gewahrwerdens um eigene Erhabenheit 
aus, das ich in Kurzform als „niederschlagend-erhebendes Doppel­
gefühl“ bezeichne (8.2). Nun könnte man den Eindruck gewinnen, 
dieses Doppelgefühl gehe mit einer Kompartmentalisierung einher. 
Denn es wirkt so, als beziehe sich der Stolz auf etwas, das die Person 
übersteigt, das also nicht den Menschen als Individuum betrifft – 
im Unterschied zur Demut, denn demütig ist der Mensch mit Blick 
auf seine konkrete Verfasstheit, auf seine geschichtliche Existenz. 
Bei näherem Hinsehen lässt sich zwar zunächst herausarbeiten, dass 
diese Konsequenz bei Kant vermieden wird. Das niederschlagend-
erhebende Doppelgefühl richtet sich scheinbar insoweit auf je diesen 
konkreten Menschen, als es die Möglichkeit, dass der Mensch sich 
von Sinnlichkeit leiten lassen würde, gleichsam durchstreicht (8.3). 
Kant spricht hier allerdings von der bloßen (abgewehrten) Möglich­
keit, dass der Mensch sich von Sinnlichkeit leiten lassen würde, also 
nicht von konkreten, individuellen und geschichtlichen Erfahrungen 
mit der Verführbarkeit durch Einflüsterungen der Sinnlichkeit. In­

129

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sofern entsteht dann zunächst der Eindruck, dass Kant zwar die 
Kompartmentalisierung zu vermeiden versteht, jedoch um den Preis 
einer Entindividualisierung. Denn wenn es bloß die abstrakte Mög­
lichkeit des Bestimmtseins durch Sinnlichkeit ist, die hier abgewehrt 
wird, dann richtet sich dieses Gefühl auch nur in einer abstrakten 
Weise auf den Menschen, also nicht auf dessen konkrete geschicht­
liche Existenz (8.4). Diese Konsequenz ist vermeidbar, wenn man 
mit Kant über Kant hinausgeht, indem man zwei Denkfiguren in 
Verbindung stellt, die Kant wohl getrennt sehen möchte, nämlich 
das niederschlagend-erhebende Doppelgefühl auf der einen Seite 
und die Selbstzufriedenheit als negatives Wohlgefallen an der eige­
nen Existenz auf der anderen Seite (8.5). Immer wieder stoßen wir 
im Zusammenhang der hier nachgezeichneten Gedanken Kants zur 
Demut auf religiöse Semantiken. Dies gilt vor allem für sprachprag­
matisch ausgerichtete Bemerkungen, mit denen Kant die Genese 
bzw. die Emergenz der Demut adressiert. Demut wird nicht durch 
Appelle, sondern durch eine indirekte Mitteilung provoziert (8.6). 
Diese Beobachtungen bereiten den Weg für eine grundsätzlich Be­
sinnung auf das Verhältnis von Demut und Religion, die dann im 
letzten Kapitel erfolgt.

8.1 Mönchstugend und erwählungsstolzer Gram. 
Gestalten missglückter Demut

„[…] So sehr er wirkliche Verdienste verehrte, so sehr verachtete er den 
gleißnerischen Schein derselben. […] Doch nicht bloß das hochmütige 
Brüsten über unbegründeten Verdienst war ihm zuwider, sondern sein 
gerader, wahrheitsliebender Sinn konnte ebenso wenig die entgegenge­
setzte Abweichung ertragen, weil er auch in ihr weiter nichts als Stolz in 
der Demut, wenigstens eine tadelnswerte Unklugheit fand.“1

Ob Berichte wie dieser, der aus der Feder des Freundes Kants Rein­
hold Bernhard Jachmann stammt, belastbar oder doch eher von 
dem Wunsch geleitet sind, der Nachwelt ein bestimmtes Bild von 
Kant zu vermitteln, wird man fragen müssen; vorbehaltlos vertrauen 
sollte man Zeugnissen über Kants Innenleben aus zweiter Hand wie 

1 Jachmann, Immanuel Kant geschildert in Briefen an einen Freund, 127f.

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

130

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem wohl nicht.2 Was nun aber die zitierte Passage angeht, so gibt 
es allerdings Hinweise, dass sie durchaus zutreffend abbilden dürfte, 
wie Kant dachte. Kant lässt wiederholt erkennen, dass angeberische 
Selbstaufplusterung ihm ebenso unangenehm war wie deren Gegen­
teil. Offensichtlich empfand er eine tiefe Abneigung gegen eine Form 
von Demut, die sich künstlich selbst zurücksetzt, die also der Sache 
nach das tut bzw. zu tun vorgibt, was Gregor der Große fordert, 
nämlich sich selbst schlechter zu machen, als man in Wahrheit ist. 
Eine solche Haltung bezeichnet Kant als Mönchstugend.

„Die geringe Meinung von seiner Person, in Ansehung andrer, ist keine 
Demuth, sondern sie verräth eine kleine Seele, und eine kriechende Ge­
müthsart. Solche eingebildete Tugend, die nur ein Analogon der wahren 
Tugend ist, ist eine Mönchstugend, und diese ist ganz unnatürlich; 
denn der Mensch; der sich gegen andre so demüthigt, ist eben dadurch 
stoltz.“3

Den Ausdruck „Mönchstugend“ übernimmt Kant von David Hume. 
Für Hume sind Mönchstugenden (monkish virtues) Haltungen, die 
fälschlich als Tugenden ausgegeben werden, bei denen es sich je­
doch in Wahrheit nicht um Tugenden handelt. Monkish virtues sind 
Haltungen bzw. Praxen der Selbstzurücksetzung, als Beispiele nennt 
Hume „Zölibat, Fasten, Buße, Kasteiung, Selbstverleugnung, Demut, 
Schweigen, Einsamkeit.“4 Hume verbindet also monkish virtues mit 
einer aufgesetzten Selbstzurücksetzung. Dies tut Kant im Grundsatz 
auch. Wenn Kant von einer Mönchstugend spricht, dann meint er 
die Haltung einer Person, die Gram, Ungemächlichkeiten und Übel 
sucht, die sich selbst durch Kasteiungen züchtigt.5 Kant verbindet 
Mönchstugend mit der Haltung einer Person, der es an Selbstach­
tung mangelt, die für die Achtung, die jedefrau und jedermann ihr 
schuldet, nicht einsteht. Mönchstugend manifestiert sich darin, dass 
jemand „Frechheit“ erduldet, d.h. unter Missachtung der Pflichten 

2 Vgl. (mit Blick auf Darstellungen des Verhältnisses Kants zum Pietismus durch 
Zeitgenossen Kants) Kühn, Kant, 22–24; Dörflinger, Studien zur Religions­
philosophie Immanuel Kants, 233, Anm. 2.

3 V-Mo/Collins, XXVII 349.
4 Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, 109 (M 9.3); vgl. 

ders., Die Naturgeschichte der Religion, 41 (N 10.3): „Züchtigungen und Fasten, 
Feigheit und Demut“.

5 Vgl. V-Mo/Collins, XXVII 393f.

8.1 Mönchstugend und erwählungsstolzer Gram. Gestalten missglückter Demut

131

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen sich selbst Beleidigungen durch andere ohne Gegenwehr hin­
nimmt.6

Kant verwendet allerdings den Ausdruck Mönchstugend unbe­
schadet dieser teilweisen Übereinstimmung mit Hume durchaus in 
anderer Weise, als Hume es tut; Hume und Kant ordnen die Demut 
in ihren Tugend- bzw. Lasterkatalogen unterschiedlich ein. Zu den 
Tugenden zählt Hume Stolz und Großzügigkeit, zu den Lastern 
Feigheit, Gemeinheit, Leichtsinn, Ängstlichkeit, Ungeduld, Torheit 
– und eben Demut.7 Demut gilt Hume als Nicht-Tugend bzw. Anti-
Tugend, d.h. Demut ist seiner Überzeugung nach in Wahrheit als 
solche immer ein Laster, unabhängig von ihrer konkreten Gestalt. 
Nur ein durch christliche Ideologie verzerrter, „mönchischer“ Blick 
kann in der Demut überhaupt jemals eine Tugend sehen, so Hume. 
Im Hintergrund dürften Humes persönliche Erfahrungen mit dem 
Demutskult der – jedenfalls in Humes Augen – lust- und lebens­
feindlichen calvinistischen Frömmigkeit Schottlands im 18. Jahrhun­
dert stehen.8

Und an diesem Punkt trennen sich die Wege Kants und Humes, 
denn in der Frage nach der Bewertung der Demut gelangt Kant zu 
einer anderen Einschätzung als Hume. Kant unterscheidet zwischen 
ideologisch verzerrter Demut und wahrer Demut. Demut im Sinne 
wahrer Demut ist in Kants Augen dasjenige, was ein Mensch emp­
finden soll in Anbetracht seiner tatsächlichen Unvollkommenheiten. 
Hume irre also, wenn er meint, Demut sei als solche immer eine 
Mönchstugend im Sinne einer Nicht-Tugend; Hume irre, wenn er 
meint, Demut sei grundsätzlich nichts, das man als Tugend zu schät­
zen habe.

„Demuth ist also nicht eine Mönchs Tugend, wie Hume meint: sondern 
auch in der Natürlichen Moral schon nöthig […].“9

6 Vgl. GSE, XX 61.
7 Vgl. Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, 162f. (M App4.20).
8 Vgl. Streminger, David Hume, v.a. 66–71. Im für das calvinistische Schottland 

zur Zeit der Jugend Humes prägenden Erbauungsbuch Allestree, The Whole 
Duty of Man, 140, wird Demut als erste Pflicht des Menschen gegen sich selbst 
apostrophiert. Demut bedeute, eine geringe Meinung von sich selbst zu haben 
und damit einverstanden zu sein, von anderen als gering angesehen zu werden 
(ebd.).

9 V-PP/Herder, XXVII 39.

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

132

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demut ist notwendig als Antidot gegen die Tendenz des Menschen 
zur Selbstgerechtigkeit. Diejenige personale Haltung, die wirklich 
Demut genannt zu werden verdient, ist eine Tugend, so Kant gegen 
Hume. Aber das, was Kant und Hume jeweils an (bzw. als Deforma­
tionen) der Demut kritisieren, kritisieren sie unter unterschiedlichen 
Vorzeichen dann doch gemeinsam.

Gemeinsam kritisieren Hume und Kant die Haltung eines Men­
schen, der sich selbst vorsätzlich zurücksetzt, sich selbst erniedrigt, 
vor anderen kriecht. Nur würde Kant eben sagen, dass die Haltung 
eines Menschen, der sich selbst vorsätzlich zurücksetzt, gar nicht als 
Demut, jedenfalls nicht als „wahre Demut“ anzusehen ist, sondern 
vielmehr irrtümlich als Demut bezeichnet, d.h., mit wahrer Demut 
verwechselt wird. Kriecherei und mönchstugendförmige Demut sind 
Gestalten degenerierter Demut, sind Zerrformen oder Abklatsch 
dessen, was die Tugend der Demut eigentlich meint. Solche defor­
mierte Demut kommt der Selbstverachtung gleich, die Kant vehe­
ment als Verstoß gegen die Pflicht des Menschen zur Achtung seiner 
selbst kritisiert.10 Mönchstugend ist das Produkt einer verfehlten 
Selbstkonstitution. Wer der Mönchstugend nachjagt, setzt sich selbst 
die Maxime, anderen Menschen einen höheren Wert beilegen zu 
wollen, und skaliert seinen eigenen Wert vorsätzlich herunter. Auf 
diese Leistung, die eigene Demut produziert zu haben, kann dieser 
Mensch dann stolz sein, denn er hat sich seine Demut ja selbst 
gemacht – so unbefriedigend diese Art von Stolz auch sein mag: 
„[…] der sich gegen andre so demüthigt, ist eben dadurch stoltz.“11

Eine nahezu gleichlautende Kritik übt Kant an den Pietisten. In 
seinen Vorarbeiten zu Die Religion innerhalb der Grenzen der blo­
ßen Vernunft wirft er den Pietisten vor, dass sie „durch Buskampf
Zerknirschung und aller Selbstpeinigung des Heautontimorumenos 
Satisfaction leisten wollen.“12 Diesen Vorwurf erhebt er auch im Rah­
men seiner Kritik am Pietismus in Der Streit der Fakultäten. Was die 
Pietisten zu Recht in Misskredit gebracht habe, sei, so bemerkt er 
zunächst,

10 Vgl. TL, VI 435.
11 S.o. Anm. 3.
12 VARGV, XXIII 110. Dazu: Szyrwińska, Wiedergeborene Freiheit, 60. Kant spielt 

auf die literarische Figur des Heautontimorumenos an, d.h. des „Selbstquälers“ 
bzw. des Mannes, der sich selbst betraft (heauatòn timōroúmenos).

8.1 Mönchstugend und erwählungsstolzer Gram. Gestalten missglückter Demut

133

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„die phantastische und bei allem Schein der Demuth stolze Anmaßung 
sich als übernatürlich-begünstigte Kinder des Himmels auszuzeichnen, 
wenn gleich ihr Wandel, so viel man sehen kann, vor dem der von 
ihnen so benannten Weltkinder in der Moralität nicht den mindesten 
Vorzug zeigt.“13

Im Pietismus, so unterstellt Kant hier, stehen Demutskult und Er­
wählungsstolz in einem ungelösten Widerspruch. So wie auch die 
moralischen Forderungen, die die Pietisten mit Verve vor sich her­
tragen, nicht gut mit ihrem tatsächlichen Lebenswandel zusammen­
stimmen.14 Die letztgenannte Inkongruenz zwischen Worten und 
Taten ist aber eben nur eine Dimension der Kant’schen Kritik am 
Demutskult des Pietismus. Schwerer wiegt, dass die Pietisten sich im 
„Schein der Demuth“ sonnen.

Kant beschreibt diese verheerende Dynamik bereits in der Vorre­
de zu Der Streit der Fakultäten. Er berichtet hier von einer Kom­
mission, die mit der Auswahl von Kandidaten für die geistlichen 
Ämter betraut war. Im Kreis dieser Kommission wurde die Frage 
aufgeworfen, ob ein Mensch sich den tiefen Gram (maeror animi), 
den man erwarten dürfe, auch selbst geben könne, und man kam 
überein, dass dies nicht möglich sei, der Mensch müsse die Reue
vom Himmel erbitten. Kant kommentiert, dass wahrer Reue, mit der 
der Mensch auf seine eigenen Taten schaue (anstatt auf seine Reue), 
durch eine solche Rhetorik gerade nicht der Weg geebnet werde.15 
Gram zu erwarten und gleichzeitig zu behaupten, dass Gram erbeten 
werden müsste, sei paradox, denn wer den Gram erst noch erbitten 
müsse, könne ja in Wahrheit keinen Gram empfinden.16 Fehlanrei­
ze dieser Art provozieren unaufrichtigen und im Zweifelsfall auch 

13 SF, VII 60, Anm. 5.
14 Die Paradoxie des Erwählungsglaubens einer dem Ideal der Demut verpflichte­

ten Religionskultur beobachtet auch Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 
v.a. 372f. Dazu: Puchta, „Du bist mir noch nicht demüthig genug“, 40.

15 Vgl. SF, VII 10.
16 Vgl. zur Heuchelei als eine Gefährdung pietistischer Frömmigkeit bereits Schif­

fert, Nachricht von den jetzigen Anstalten des Collegii Fridericiani (1741), 
98; Francke, Ordnung und Lehr-art, 12. Dazu: Süßmann, Schul(innen)räu­
me, 218. Vgl. auch Riedesel, Pietismus und Orthodoxie in Ostpreußen, 53, 
Anm. 129. Wohl kaum zufällig stößt man im (schwäbischen) Pietismus auf 
selbstironische Redensarten wie „Demut ist mein größter Stolz“. Dazu: Eggen­
sperger/Prcela, Editorial [Heft „Demut ist mein größter Stolz“].

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

134

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erwählungsstolzen Gram; solcher Gram ist selbstgewählt, es wird 
jedoch insinuiert, dass sich im Gram eine göttliche Auszeichnung 
abbilde. Dergleichen verquaste Idealisierung des Grams treibt dann 
so absurde Blüten wie die, dass man sich grämt, sich nicht genug zu 
grämen.17 In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht bezeich­
net Kant einen solchen erkünstelten Gram als „eine Leidenschaft
sich selbst mit Verachtung anhaltend, aber vergeblich zu quälen 
[…].“18

Mit einer sehr ähnlichen Stoßrichtung diagnostiziert Kant einen 
Mechanismus des religiösen moral licensing. Menschen hingen einer 
Religion bzw. einem Glauben desto fester an, je lästiger dieser 
Glaube sei. Durch das Ableisten beschwerlicher religiöser Pflichten
meinen diese Frommen, von der Pflicht zur moralischen Selbstbes­
serung entbunden zu sein.19 Dass diese von Kant problematisierten 
Gestalten frommen Lebens dem Gedeihen der Moral zuwiderlaufen, 
anstatt es zu befördern, dürfte entscheidend zu Kants Groll gegen 
bestimmte Erscheinungsformen pietistischer Frömmigkeit beigetra­
gen haben. Die Vorbehalte, die Kant unter Inanspruchnahme des 
Hume’schen Begriffs der „Mönchstugend“ formuliert, finden sich 
also praktisch gleichlautend auch in seiner Polemik gegen den Pie­
tismus, was insofern nicht überrascht, als ja auch Humes Polemik 
gegen die monkish virtues in einem religionskritischen Zusammen­
hang steht.

Nun gibt es auch Hinweise, dass diese heftige Polemik kein voll­
ständiges Bild davon zur Geltung bringt, was der Pietismus Kant 
bedeutete. So zeichnet Kants Freund Theodor Friedrich Rink ein 
weitaus positiveres Bild von Kants Sicht auf diese für ihn prägende 
Gestalt des Christentums. Rink zufolge soll Kant gesagt haben:

„Man sage dem Pietismus nach, was man will, genug! Die Leute, denen 
er sein Ernst war, zeichneten sich auf eine ehrwürdige Weise aus. Sie 
besaßen das höchste, was der Mensch besitzen kann, jene Ruhe, jene 
Heiterkeit, jenen innern Frieden, die durch keine Leidenschaft beun­

17 Vgl. SF, VII 55f.
18 Anth, VII 255.
19 Vgl. VARGV, XXIII 90; RGV, VI 169: „Je unnützer solche Selbstpeinigungen 

sind, je weniger sie auf die allgemeine moralische Besserung des Menschen 
abgezweckt sind, desto heiliger scheinen sie zu sein […].“ V-Mo/Kaehler(Stark), 
193/153: „Ie mehr aber der Cultus mit Observanzen beladen ist, desto leerer ist 
er von moralischen Uebungen.“ Dazu: Sticker, Rationalizing (Vernünfteln), 20.

8.1 Mönchstugend und erwählungsstolzer Gram. Gestalten missglückter Demut

135

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ruhigt wurden. Keine Noth, keine Verfolgung setzte sie in Mißmuth, 
keine Streitigkeit war vermögend sie zum Zorn und zur Feindschaft zu 
reizen.“20

Auf ein solches Zeugnis aus zweiter Hand allein sollte man, wie 
bereits erwähnt, keine Theorien über Kants Sichtweisen gründen.21 

Allerdings lassen sich noch weitere Indizien anführen, die dafür 
sprechen, dass Kants Sicht auf den Pietismus komplexer war, als die 
genannten polemischen Bemerkungen für sich genommen uns glau­
ben lassen, dass also Kant sehr wohl zu unterscheiden vermochte 
zwischen dem, was er am Pietismus zu kritisieren, und dem, was er 
dem Pietismus zu verdanken hatte – wir kommen darauf zurück.22

8.2 Niedergeschlagen-erhaben. Triangulierung der Demut 
und des Stolzes

„Die Welt hat nie etwas die Seele belebenderes die Selbstliebe nieder­
schlagenderes und doch zugleich die Hofnung erhebenderes Gesehen 
als die Christliche Religion […].“23

Diese feierlichen Zeilen aus Kants Vorarbeiten zur Religionsschrift 
schreiben der christlichen Religion eine Wirkung zu, die der 
Wirkung des moralischen Gesetzes auf den Menschen genau ent­
spricht.24 Das moralische Gesetz ist, wenn es auch den Menschen 
demütigt, gleichzeitig „der Grund eines positiven Gefühls“.25 Das 
moralische Gesetz provoziert im Menschen ein Gefühl von erhabe­
ner Demut und gedemütigter Erhabenheit, und zumindest aus Kants 
eigener Perspektive ist dies ein Vorgang, der sich mit biblischen bzw. 
christlichen Motiven gut in Einklang bringen lässt. Daher gibt es 

20 Rink, Ansichten aus Kants Leben, 14.
21 Rinks Darlegungen zu Kants Leben enthalten überdies nicht wenige Irrtümer. 

Vgl. [Kant], Immanuel Kant in Rede und Gespräch, 17, Anm. 1; 31, Anm. 3; 
285, Anm. 1; 290, Anm. 1. – Zur Präsenz des Pietismus in Kants Kindheits- und 
Jugendzeit vgl. Fehr, „Ein wunderlicher Nexus Rerum“, v.a. 48–52.

22 Vgl. v.a. Malter, Einleitung, xii. Zur ambivalenten Einstellung Kants gegenüber 
dem Pietismus vgl. auch Kobe, Reason Reborn, 71; s.u. Abschn. 9.3.

23 VARGV, XXIII 92.
24 S.u. Abschn. 9.1 ausführlicher zum Verhältnis von moralischem und christlichem 

Gesetz.

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

136

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch in seinen Augen keinen unüberbrückbaren Gegensatz zwischen 
dem, was er mit Demut verbindet, und dem, was in biblischen 
bzw. protestantischen Traditionen unter Demut verstanden wird.26

Vom moralischen Gesetz geht eine Doppelwirkung aus, da es gleich­
zeitig erschauern lässt und erhebt.27 So provoziert das Gesetz ein 
Doppelgefühl. Der Mensch weiß um seine Größe, wenn er sich 
mit dem Gesetz vergleicht, denn dies überhaupt tun zu können, 
macht seine Größe aus; faktisch aber scheitert der Mensch stets am 
Anspruch des Gesetzes an sein Leben und fühlt seine Mängel und 
seine Unheiligkeit, die das Gesetz grell ausleuchtet. Stolz auf die 
eigene Empfänglichkeit für das Gesetz und Demut im Angesicht der 
eigenen im Lichte des Gesetzes zutage tretenden Fehlbarkeit legen 
sich wie ein Gefühl auf den Menschen. Der Mensch fühlt, wie das, 
was ihn erhebt, ihm gleichzeitig einschneidende Änderungen der 
eigenen Lebensführung abverlangt, seine eigensüchtigen Wünsche 
an das eigene Leben niederschlägt.

Dieser Begriff der Demut erfüllt eine der Anforderungen, die 
an eine Theorie der Demut zu stellen sind.28 Erfüllt ist die Anfor­
derung, dass hochmütiger und exzessiver Demut Einhalt geboten 
werde. Selbstbewertende Haltungen können in einen Strudel gera­

25 KpV, V 73. – Vgl. zum Motiv einer dialektischen Verbindung von Stolz und De­
mut auch V-Lo/Herder, XXIV 4: „der edle Stolz selbst zu denken, selbst unsere 
Fehler zuerst entdeken“. Vgl. zu diesem Motiv vor und nach Kant z.B. Johan­
nes Chrysostomus, Ioann. hom. 71,2 (MPG 59, 386; Übers. Knors): „Niemand 
kann demütig sein, er besitze denn eine große Seele. Niemand hochmütig, er 
besitze denn eine kleine Seele.“ Hartmann, Ethik, 477: „Echte Demut dagegen 
widerspricht weder der Würde des Menschen noch dem berechtigten Stolz. Ja, 
genau genommen gehört sie mit zum echten ‒ von eitler Selbstbespiegelung
fernen ‒ Stolz. Schließlich ist eben das der Sinn echten sittlichen Stolzes, sich 
am unerreichbar Hohen und Absoluten zu messen.“ Horney, Unsere inneren 
Konflikte, 83: „Echte Ideale machen einen Menschen demütig, das idealisierte 
Ebenbild macht anmaßend.“

26 Wenn Louden, Kantian Moral Humility, 30f., einen unversöhnbaren Gegensatz 
zwischen „der“ christlichen und der Kant’schen Sicht auf die Demut unterstellt, 
dann hat dies damit zu tun, dass Louden einen Bibelvers (Phil 2,3) bzw. seine 
Deutung desselben mit der christlichen Rede von Demut insgesamt gleichsetzt 
(ebd., 30). Zur christlichen Imprägnierung der Kant’schen Rede von Demut vgl. 
auch Bohatec, Die Religionsphilosophie Kants in der „Religion innerhalb der 
Grenzen der bloßen Vernunft“, 49.

27 Vgl. KdU, V 258.
28 S.o. Kap. 7.

8.2 Niedergeschlagen-erhaben. Triangulierung der Demut und des Stolzes

137

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, solange der Mensch den Maßstab für die Bewertung selbst in 
der Hand hält und sein Bild von sich selbst und sein Bild von 
diesem Maßstab so manipuliert, dass er sein eigenmächtiges Ja zu 
sich selbst jederzeit schützen bzw. neu konstituieren kann. Genau 
dies geschieht dann, wenn Menschen sich künstlich selbst zurück­
setzen oder wenn sie sich wahlweise zu ihrem Vorteil oder ihrem 
Nachteil mit anderen Menschen vergleichen. Und dies geschieht 
auch dann, wenn Menschen sich das Gesetz rabulistisch und so­
phistisch so zurechtlegen, dass das Gesetz ihr Bild von sich selbst 
nicht herausfordert, d.h., keine Forderungen an sie stellt, die nicht 
bereits erfüllt wären bzw. sich mühelos erfüllen lassen.29 Aber: Weil 
in all diesen irrlichternden Ausweichbewegungen das Wissen des 
Menschen um die eigentliche Forderung des moralischen Gesetzes 
nie ganz verloren gehen kann, so sehr der Mensch diese Forderung 
auch verdrängen mag, leistet das Gesetz letztlich einen unbedingten 
Widerstand gegen destruktive Eskalationen der Demut.30 Demut 
bei Kant ist radikal, d.h. auf einen letzten Wurzelgrund bezogen, 
der als Korrektiv gegen alle verirrten Auswüchse fortbesteht. Das Ja 
und das Nein des Menschen zu sich selbst werden daran gehindert, 
sich unglücklich ineinanderzuschieben, da beide in einem beiden 
unverhandelbar gegenüberstehenden Dritten gründen – da Demut 
aus dem Sich-Vergleichen mit dem moralischen Gesetz hervorgeht 
und nicht daraus, dass der Mensch solche Urteile über sich selbst 
nach eigenem Gutdünken fällt.

Nicht erfüllt ist im Lichte des bis hierhin im Gespräch mit Kant 
Erarbeiteten jedoch die Anforderung, dass es bei der Demut und 
beim Stolz um je dieses konkrete Individuum gehen möge, um das 
Ja und das Nein je dieses Individuums zu sich selbst in seiner ge­
schichtlichen Konkretion. Genauer: Im Lichte des bisher Gesagten 
entsteht der Eindruck, dass das durch das Gesetz hervorgerufene 
niederschlagend-erhebende Doppelgefühl, von dem Kant spricht, 
sich nur hinsichtlich der Demut, nicht jedoch hinsichtlich des Stol­
zes auf den Menschen als Individuum zurückbezieht.

Um genauer zu erklären, was sich mit dieser Problemanzeige ver­
bindet, blicke ich kurz zurück. Wir hatten gesehen: Für Thomas von 

29 S.o. Kap. 3, Anm. 18; s.u. Anm. 54; vgl. Sticker, Rationalizing (Vernünfteln).
30 Zur Unvertilgbarkeit des Wissens des Menschen um das moralische Gesetz vgl. 

z.B. RGV, VI 35, 46.

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

138

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aquin ist die Großgesinntheit (magnanimitas) eigentlich ein Wis­
sen darum, dass der Mensch am Guten Anteil hat, während dieses 
Gute den Menschen jedoch zugleich übersteigt. Dies unterscheidet 
Großgesinntheit im Sinne Thomas’ gerade von der Aristoteles’schen 
Großgesinntheit (megalopsychía). Aristoteles’ megalópsychos findet 
sich selbst in seiner individuellen geschichtlichen Erscheinung groß­
artig. Verhält es sich bei Kant, was diesen Aspekt angeht, ähnlich 
wie bei Thomas von Aquin? Geht es also beim Stolz für Kant gar 
nicht um je diesen Menschen, der da Stolz auf sich selbst empfindet, 
sondern um eine ekstatische Erfahrung, die sich nicht auf den Men­
schen als Individuum zurückbezieht? Zerfällt die Gleichzeitigkeit 
von Ja und Nein in ein Ja zum Menschen als einem vernunftbegab­
ten Wesen, das auf das ihn übersteigende Gesetz ansprechbar ist, 
und ein Nein zur geschichtlichen, (un)moralischen Existenz, d.h. zu 
den Unzulänglichkeiten dieser Existenz?

Verhielte es sich so, dann könnte Kant nicht dabei helfen, Demut 
in einer Weise zu denken, die uns weiterführt. Denn wir hatten ja 
feststellt, dass innerhalb der Demut die Gleichzeitigkeit eines Ja und 
eines Nein des geschichtlichen Individuums zu sich selbst denkbar 
sein müsste.31 Insoweit sich aber bei Kant das Ja auf das moralische 
Gesetz bezieht, auf das der Mensch in sich stößt, während sich das 
Nein auf je diesen konkreten fehlbaren Menschen bezieht, dessen 
Fehlbarkeit durch das Gesetz ausgeleuchtet wird, ist das niederschla­
gend-erhebende Doppelgefühl eben doch kein wirkliches Doppelge­
fühl, jedenfalls keines von der Art, die wir suchen. Denn wir suchen 
nach einer Beschreibung der Demut, die die Demut als ein solches 
Nein je dieses Individuums zu sich selbst zu denken erlaubt, das mit 
einem Ja unmittelbar verbunden ist, ohne dass es zu einer uferlosen 
Eskalation, einer exzessiven Pendelbewegung zwischen Ja und Nein 
kommt.

Im Folgenden möchte ich zeigen: Die Konsequenz einer Kom­
partmentaliserung ist bei Kant zwar vermieden, jedoch um einen 
hohen – für die Zwecke der im Vorliegenden angestrebten Entwick­
lung einer tragfähigen Theorie der Demut zu hohen – Preis, weswe­
gen ich nicht umhinkomme, schließlich mit Kant über Kant hinaus­
zugehen. Warum das so ist, wird deutlich, wenn wir uns zunächst 

31 S.o. Abschn. 7.1.

8.2 Niedergeschlagen-erhaben. Triangulierung der Demut und des Stolzes

139

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genauer vor Augen führen, wie das besagte Doppelgefühl bei Kant 
konzeptualisiert ist.

8.3 Das Doppelgefühl der Achtung als Gefühl a priori

Das Gefühl der Achtung für das Gesetz ist nur durch die Negation 
eines Gegebenen etwas Positives. Das Gesetz negiert die Neigung 
des Menschen, sich durch Selbstliebe leiten zu lassen, genauer: sich 
durch jene Arten der Selbstliebe leiten zu lassen, die der Moral 
zuwiderlaufen. Im Unterschied zur vernünftigen Selbstliebe, die im 
Dienst wünschenswerter Selbsterhaltung steht und die sich vom 
moralischen Gesetz bändigen lässt, zeichnet sich Selbstliebe im Sin­
ne von „Philautia“ und „Arrogantia“ durch die Tendenz des Men­
schen aus, seine eigenen Neigungen, Wünsche und Wertungen im 
Zweifelsfall über das durch die Moral Gebotene zu stellen.32 Die 
Zurückweisung dieser über die Stränge schlagenden Selbstliebe ist 
ein Akt, der aus der Negation etwas Positives zieht. Dem Menschen 
drängt sich die Selbstliebe im Sinne von „Philautia“ (einem übermä­
ßigen Gebundensein an das eigene Wohlbefinden) und „Arrogantia“ 
(einem übermäßigen Gebundensein an das eigene Denken und eige­
ne Sichtweisen) auf. Diesem Bedrängtwerden widersetzt der Mensch 
sich erfolgreich, wenn er sich durch das Gesetz leiten lässt anstatt 
durch solche Selbstliebe. Der Mensch, der sich vom Gesetz leiten 
lässt, streicht seinen Drang, sich von den Einflüsterungen der Sinn­
lichkeit und anderen selbstischen Bestrebungen treiben zu lassen, 
gleichsam durch. Das Gefühl, das durch dieses Durchstreichen, 
durch diese Abstoßbewegung entsteht, zehrt von der lustbesetzten 
Selbstliebe, die als eine den Menschen bestimmen wollende Kraft 
durchgestrichen wird. Die Lust der Selbstliebe ist die Lust, die sich 
dialektisch im Gefühl des Durchstreichens der Lust reproduziert – 
unter dem Vorzeichen, dass diese ‚durchgestrichene‘ Lust ungut ist, 
und dass es sich daher gut anfühlt, diese ungute Lust abzuweisen. 
Und dieses lustvoll-negative Gefühl ist gleichzeitig ein Gefühl des 
Gedemütigtwerdens.

32 Vgl. KpV, V 74, 86f.

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

140

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Da dieses Gesetz aber doch etwas an sich Positives ist, nämlich die 
Form einer intellektuellen Kausalität, d.i. der Freiheit, so ist es, indem 
es im Gegensatze mit dem subjektiven Widerspiele, nämlich den Nei­
gungen in uns, den Eigendünkel schwächt, zugleich ein Gegenstand 
der Achtung, und indem es ihn sogar niederschlägt, d. i. demütigt, ein 
Gegenstand der größten Achtung, mithin auch der Grund eines positi­
ven Gefühls, das nicht empirischen Ursprungs ist, und a priori erkannt 
wird.“33

Wichtig ist nun: Das Gesetz ist ein Gegenstand der Achtung, indem 
es den Eigendünkel niederschlägt. Nur weil dem Menschen über­
haupt eine Tendenz innewohnt, sich von seiner Selbstliebe treiben 
zu lassen, kann das Gefühl der Achtung als das Gefühl dafür, sich 
kraft freiwilliger Selbstbindung an das Gesetz nicht treiben zu las­
sen, einen konkreten Gefühlsgehalt haben. Das Gefühl der Achtung 
ist parasitär bezogen auf das Durchstreichen widermoralischer Ge­
fühlsbestimmtheit. Vom Gefühl der Achtung gilt daher, dass es die 
Sinnlichkeit des Menschen voraussetzt.

„Hierbei ist nun zu bemerken: dass, so wie die Achtung eine Wirkung 
aufs Gefühl, mithin auf die Sinnlichkeit eines vernünftigen Wesens ist, 
es diese Sinnlichkeit, mithin auch die Endlichkeit solcher Wesen, denen 
das moralische Gesetz Achtung auferlegt, voraussetze […].“34

Das „sinnliche Gefühl“, also die Neigung des Menschen, sich gerade 
nicht von der Vernunft leiten zu lassen, ist Bedingung des Gefühls 
der Achtung für das moralische Gesetz. Nur weil der Mensch ein 
sinnliches Wesen ist, kann er Achtung fühlen.35

Einem Wesen, das von aller Sinnlichkeit frei wäre, kann daher 
auch ein Gefühl der Achtung nicht zugeschrieben werden. Engel
können keine Achtung empfinden, dies kann allein der Mensch. 
Wenn Kant also zustimmend einen Vers aus einem Gedicht von 
Albrecht von Haller zitiert: „[…] Der Mensch mit seinen Mängeln // 
Ist besser als das Heer von willenlosen Engeln […]“, dann besagt 
dies: Ein Engel kann nicht durch das Gesetz gedemütigt werden, 
weil an einem Engel keine sinnlichen Antriebe zerren, die der Engel 

33 KpV, V 73. Vgl. zur demütigenden Wirkung des Gesetzes ebd., 74f., 77–79, 85f.
34 KpV, V 76.
35 Vgl. KpV, V 75. Dazu: Beck, A Commentary on Kant’s Critique of Practical 

Reason, 225.

8.3 Das Doppelgefühl der Achtung als Gefühl a priori

141

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurückzuweisen hätte.36 Solch eine Zurückweisung eigener Neigun­
gen würde gleichzeitig erhebend und schmerzlich sein. Beides, den 
Schmerz der Zurückweisung und die damit unmittelbar verbundene 
Erhabenheit, erleben Engel nicht. Die nicht zu demütigenden Engel 
‚erleiden‘ dadurch, dass sie nicht gedemütigt werden können, einen 
erheblichen Mangel. Denn Engel können das moralische Gesetz
nicht fühlen, sondern nur befolgen, genauer: Sie befolgen das Gesetz 
zwar willentlich, aber ohne anders wollen zu können. Engel sind 
Moralmaschinen. Menschen sind Engeln daher insofern überlegen, 
als sie Widerstände zu überwinden haben, von denen Engel nichts 
wissen, die sie nicht spüren können.37 Allein der Mensch kann sei­
ne Überwindung des Widerstandes gegen das Gute in sich selbst 
lustvoll spüren – so als würde er sich selbst abstoßen von dem 
Nichtguten, das ihn führen will, aber nicht führen soll, und sagen: 
„ich nicht“.38 Und zwar auch dann, wenn er sich damit ins eigene 
Fleisch schneidet.

Achtung für das moralische Gesetz ist der einzige Fall eines Ge­
fühls, „welches wir völlig apriori erkennen, und dessen Notwendig­
keit wir einsehen können.“39 Weil der Mensch weiß, dass er ein 
sinnliches Wesen ist, und weil der Mensch gleichzeitig weiß, dass er 
kraft seiner Affizierbarkeit durch das Gesetz – nach deren letztem 
Grund Kant ausdrücklich nicht fragen möchte40 – in der Lage ist, 
sich über sich selbst, über die Einflüsterungen seiner Selbstliebe zu 

36 Vgl. TL, VI 397 [Anm. *]; Haller, Versuch schweizerischer Gedichte, 173. Bei 
Haller allerdings ist Subjekt „die Welt“, nicht „der Mensch“ wie in Kants Wieder­
gabe an der genannten Stelle, auch spricht Haller von einem „Reich“, nicht von 
einem „Heer“. Originalgetreu zitiert wird der Vers in RGV, VI 65, Anm. 1.

37 Vgl. auch KpV, V 72 (vom göttlichen Willen); KpV, V 76 (von einem „höchsten 
[…] von aller Sinnlichkeit freien Wesen“).

38 S.o. Abschn. 2.4; Fest, Ich nicht.
39 KPV, V 73; vgl. ebd., 78 („Unlust, die aus dem moralischen Gesetze a priori 

erkannt werden kann“), 90 (a priori zu erkennender Einfluss der praktischen 
Vernunft auf die Sinnlichkeit). Dazu: Sala, Kants „Kritik der praktischen Ver­
nunft“, 173; Schadow, Achtung für das Gesetz, 249.

40 Vgl. KpV, V 72, 78–80. Kant deutet hier an, dass er gar nicht erst versucht 
zu erklären, wie das Gesetz überhaupt Triebfeder sein kann, sondern lediglich 
beschreibt, was im Begehrungsvermögen geschieht, wenn das Gesetz Triebfeder 
wird. Damit setzt er aber nicht beides gleich. Das Gefühl der Achtung für das 
Gesetz, das er sehr wohl und sehr genau erklärt, ist zu unterscheiden davon, 
dass das Gesetz überhaupt Triebfeder wird; Letzteres muss Ersterem vorausge­
hen.

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

142

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erheben, kann er das Gefühl der Achtung für das Gesetz im Schluss­
verfahren generieren. Kant will wohl zum Ausdruck bringen, dass 
sich in diesem Gefühl a priori das Durchstreichen bloß potenzieller 
Bestimmung durch die Selbstliebe abbildet, so als würde der Mensch 
im Irrealis erfassen, dass sinnliche Bestrebungen, die er (hier) nicht 
realiter empfindet, aber als sinnliches Wesen empfinden könnte, 
abgewiesen werden, genauer: abgewiesen worden wären, hätten ab­
gewiesen werden können, wenn sie denn akut geworden wären. Nur 
dieses Gefühl a priori, keinesfalls also irgendein konkret erlebtes 
Gefühl, lässt Kant als moralisches Gefühl gelten.

Für die Annahme, dass Kant hier die grundsätzliche Fähigkeit 
des Menschen, sich über die Einflüsterungen seiner Neigungen 
hinwegzusetzen, im Blick hat, spricht eine Passage aus der Kritik 
der Praktischen Vernunft, in der Kant ebenfalls eine imaginäre Ab­
weisung moralitätswidriger Neigungen diskutiert. Er stellt seinen 
Leser*innen die folgende Szene in zwei Variationen bzw. Etappen 
vor Augen: Jemand, der behauptet, er könne seinen wollüstigen 
Neigungen nicht widerstehen, möge sich doch einmal vorstellen, 
dass ihm drohe, an den Galgen geknüpft zu werden, wenn er seinen 
Neigungen nachgäbe – Kant unterstellt, dass dieser jemand sich 
alsdann sehr wohl dazu in der Lage sähe, seine Neigungen in die 
Schranken zu weisen. Derselbe jemand wird nun gefragt, ob er in 
der Lage sei, der Versuchung zu widerstehen, eine dritte Person mit 
einem falschen Zeugnis zu belasten, wenn er sich unter Androhung 
des Todes zum Abgeben dieses falschen Zeugnisses gedrängt sähe 
und überdies auch längst schon einen boshaften Wunsch in seinem 
Herzen trüge, besagter dritter Person möge Unbill widerfahren. Kant 
kommentiert:

„Ob er es tun würde, oder nicht, wird er vielleicht sich nicht getrauen 
zu versichern; dass es ihm aber möglich sei, muß er ohne Bedenken 
einräumen. Er urteilt also, dass er etwas kann, weil er sich bewusst ist, 
dass er es soll, und erkennt in sich die Freiheit, die ihm sonst ohne das 
moralische Gesetz unbekannt geblieben wäre.“41

41 KpV, V 31. Dem ehrbaren Menschen ist die eigene Ehre teurer ist als sein 
Fortleben. Vgl. RGV, VI 33, Anm. 1; TL, VI 334: Er „kennt etwas, was er noch 
höher schätzt als selbst das Leben: nämlich die Ehre.“ Dazu: Schmidt, Was wir 
uns schulden, v.a. 46f.

8.3 Das Doppelgefühl der Achtung als Gefühl a priori

143

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An einen solchen Vorgang der imaginären Durchstreichung des 
Bestimmtseins durch Motive, die dem moralischen Gesetz zuwider­
laufen, dürfte Kant denken, wenn er das Gefühl der Achtung als 
ein Gefühl a priori beschreibt, also als ein Gefühl, das sich nicht, 
jedenfalls nicht unmittelbar, auf ein empirisches Gefühl bezieht.

Dass in dieser Weise nicht-akute Gefühle bzw. Neigungen oder 
Bestrebungen ein akutes Gefühl provozieren, kann nur bedeuten, 
dass der Mensch über eine Art Analogieschluss einsieht: Die Nei­
gungen oder Gefühle, die einen Menschen leiten könnten, von de­
nen er sich aber nicht leiten lassen soll und – hierauf kommt es 
jetzt an – eben auch nicht leiten lassen muss, sind von derselben 
Art wie aus der Erfahrung bekannte Gefühle, ohne dass diese hypo­
thetischen, zurückgewiesenen Gefühle ihrerseits konkret erfahren 
werden würden. Die so beschriebene Abstoßbewegung der Demut 
schneidet sich nur hypothetisch ins eigene Fleisch. Demut bedeutet 
hier, ein hypothetisches einschneidendes Zurückgewiesenwerden zu 
fühlen, nämlich das Zurückgewiesenwerden der Selbstliebe. Zurück­
gewiesen wird jene Selbstliebe, die den Menschen in Versuchung 
führt, eigene Bedürfnisse und Sichtweisen (über das moralisch er­
laubte Maß hinaus) zu priorisieren. Aber dieses einschneidende Ge­
fühl ist ein gutes Gefühl, weil es gut ist, das Ungute zu überwinden, 
d.h., den Drang, sich gegen die Forderungen der Moral zu wenden, 
zu überwinden.

8.4 Demut und das Individuum

Nun bezieht sich dieses niederschlagend-erhebende Doppelgefühl 
nicht auf das konkrete Individuum, und insofern erlaubt es uns diese 
Vorstellung zunächst noch nicht, eine Theorie der Demut zu formu­
lieren, die allen oben entwickelten Anforderungen an eine solche 
Theorie genügt. Kant beschreibt das Gefühl der Achtung mit einer 
Semantik der Erleichterung, er spricht von einer „Wegräumung eines 
Hindernisses“, von einer „Wegschaffung eines Gegengewichts“.42 In­

42 KpV, V 76, 156. Vgl. zu diesem Motiv ebd., 24 („Überwindung der Hindernisse, 
die sich unserem Vorsatz entgegenstellen“); RGV, VI 231: Zwang ist „Verhinde­
rung […] eines Hindernisses der Freiheit“; ebd., VI 44: Die übernatürliche 
Mitwirkung Gottes hierbei besteht „in der Verminderung der Hindernisse.“

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

144

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


direkt wird so erklärt, was nicht direkt erklärt werden kann, nämlich 
wie die Moral Triebfeder wird. „Denn eine jede Verminderung der 
Hindernisse einer Tätigkeit ist Beförderung dieser Tätigkeit selbst.“43 

Dabei ist wie gesagt vorausgesetzt, dass es sich bei dieser „Wegschaf­
fung eines Gegengewichts“ nicht um eine tatsächliche Erfahrung 
handelt, sondern um ein a apriori erschlossenes Gefühl.

An diesem Punkt nun scheint es mir naheliegend, mit Kant über 
Kant hinauszugehen. Denn müsste sich nicht diese „Wegschaffung 
eines Gegengewichts“, die sich vollzieht, wenn der Mensch sich 
von seiner Selbstliebe nicht treiben lässt, auf eine Schwere zurück­
beziehen, die der Mensch lebensweltlich und lebensgeschichtlich 
konkret erfährt, also auf eine individuelle autobiografische Erfah­
rung, die damit einhergeht, dass der Mensch sich nicht bloß hy­
pothetisch, sondern tatsächlich (im übertragenen Sinn) ins eigene 
Fleisch schneidet? Muss ein Gefühl der Erleichterung nicht auf 
ein im selben Erlebniszusammenhang angesiedeltes Gefühl eines 
überwundenen Beschwertseins zurückverweisen? Kant möchte un­
bedingt die Konsequenz vermeiden, dass das Lustbare an diesem 
Gefühl in irgendeiner Form zu einem moralischen Motiv erklärt 
wird. Er will ein Bild von der Moral zeichnen, das gänzlich ohne die 
Vorstellung eines moral sense auskommt. Es gibt „keine besondere 
Art von Gefühlen für das Gesetz“, so betont er.44 Ein solches Gefühl 
wäre korrumpierbar; sich an einem solchen Gefühl auszurichten, 
würde den Menschen dem „mechanischen Spiel der Neigungen“ 
aussetzen.45 Kant will unbedingt vermeiden, dass die volatile Welt 
der Gefühle in die Moral einsickert. Ein solcher „Empirism der 
Praktischen Vernunft“ brächte alles ins Wanken.46

Was Kant unbedingt und aus guten Gründen vermeiden will, lie­
ße sich jedoch auch mit gelinderen Mitteln vermeiden, nämlich da­
durch, dass man betont: Ausschließlich im Lichte der stattgehabten 

43 KpV, V 79. Im Hintergrund steht wohl Kants Überzeugung, dass das Gute und 
das Böse wie Kraft und Gegenkraft aufeinander bezogen sind. Die Wirklichkeit 
des Nicht-Guten zeigt an, dass die Kraft des Bösen als Gegenkraft, als „Wieder­
strebung“ gegen das Gute im Menschen am Werk sein muss (vgl. RGV, VI 22f., 
Anm. 1; ebd., 36). Die Zurückdrängung dieser Gegenkraft gegen das Gute würde 
entsprechend eine Schubumkehr bewirken, d.h., dem Guten Auftrieb geben.

44 Vgl. KpV, V 75, 80.
45 Vgl. KpV, V 39.
46 Vgl. KpV, V 70.

8.4 Demut und das Individuum

145

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wegschaffung eines Gegengewichts kann ein Mensch die Wirkung 
des Gesetzes als etwas erleben, das ihm in seinem geschichtlichen 
Leben widerfährt. Solange vor Augen steht, dass der Mensch dieses 
Gefühl, diese Freude, derer der Mensch, wie Kant betont, nie be­
raubt werden könnte, ohnehin nur empfinden kann, weil er kein 
Engel ist, wenn also dieses Gefühl als nur gebrochen durch die 
Unvollkommenheit des Menschen in Erscheinung tretend vorgestellt 
würde, stünde der Schutzwall gegen eine moral sense-Theorie und 
gegen die Herrschaft der „Empfindelei“.47 Denn dann wäre sicher­
gestellt, dass das Positive am Gefühl der Achtung sich nicht mit 
Selbstliebe und Selbstgefälligkeit vermischen kann und vor allem 
nicht in den Sog der Neigung gerät, die Kant als lästig, „blind und 
knechtisch“ beschreibt.48

8.5 Achtung und das negative Wohlgefallen an der 
eigenen Existenz

Vor diesem Hintergrund eröffnet sich die Möglichkeit, zwei Figu­
ren zu verbinden, die bei Kant getrennt sind, die jedoch starke 
Affinitäten zueinander erkennen lassen. Das negative, von Demut 
gezeichnete Gefühl der Achtung weist deutliche Parallelen mit jener 
Selbstzufriedenheit auf, die Kant als „negatives Wohlgefallen an der 
eigenen Existenz“ beschreibt.49 Dieses Gefühl des negativen Wohl­
gefallens an der eigenen Existenz ist ein Genießen der eigenen „Un­
abhängigkeit von Neigungen.“50 Solche Unabhängigkeit von Neigun­
gen ist lustvoll, weil Neigungen lästig sind. Lästig sind Neigungen, 
weil sie den Menschen hin- und herschubsen – dies gilt sogar für 

47 Vgl. zur „Empfindelei“ Anth, VII 236. Zur Unverlierbarkeit der hier apostro­
phierten Selbstzufriedenheit vgl. V-Met/Volckmann, XXVIII 1191: „[…] [E]dle 
Selbstzufriedenheit, trostvolles Bewußtsein der Rechtschaffenheit ist ein Gut, 
das uns nie geraubt werden kann […].“

48 Vgl. KpV, V 118. Um eine Überwindung der Knechtschaft kreist Kants gesamte 
Ethik der Freiheit, der es darum zu tun ist, dass der Mensch das Gängelband 
der „Empfindelei“, der Leidenschaften und Denkgewohnheiten über das eigene 
Leben ebenso abwirft wie das Gängelband der Fremdbestimmung durch gesell­
schaftliche und politische „Vormünder“. Vgl. v.a. WA, VIII 35.

49 Vgl. KpV, V 117f.
50 KpV, V 117.

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

146

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hochstehende Neigungen wie die Neigung zur Wohltätigkeit.51 „Indi­
rekt“, nämlich vermittels der Beseitigung von Unfreiheit, entfaltet 
dieses negative Wohlgefallen ein Lustgefühl.52 Diese Selbstzufrieden­
heit beschreibt Kant als ein negatives Wohlgefallen des Menschen an 
seinem eigenen Zustand, an seiner geschichtlichen Existenz – worin 
sich dieses historische Gefühl der Selbstzufriedenheit vom oben be­
schriebenen Doppelgefühl der Achtung unterscheidet, die zwar auch 
mit dem Subjekt zu tun hat, aber nur in abstrakter Weise. Daher 
besteht Kant darauf, dass die Selbstzufriedenheit des Menschen, 
der sich an die Moral gewöhnt hat, kein originäres moralisches 
Gefühl ist, sondern Niederschlag eines Lebens, das man mögen, ja 
liebgewinnen kann, um eine Formulierung aus der Religionsschrift 
aufzugreifen.53

Für Kant gelten also das dialektische Gefühl der Achtung für das 
Gesetz und das negative Wohlgefallen an der eigenen Existenz als 
unterschiedliche Dinge. Und an diesem Punkt schlage ich nun wie 
gesagt vor, mit Kant über Kant hinauszugehen. Um diesen Punkt ge­
nau zu markieren, fasse ich das bisher Gesagte zunächst zusammen. 
Kant unterscheidet zwischen (1) dem Konstrukt eines unmittelbaren 
Gefühls für das Gesetz (moral sense), wobei zu betonen ist, dass 
es sich bei diesem gedanklichen Konstrukt in Kants Augen um ein 
Phantasiegebilde handelt, dem die Ethik auf keinen Fall nachjagen 
sollte, (2) einem Gefühl der Gleichzeitigkeit von Demütigung und 
Achtung, das zwar auf die Sinnlichkeit des Menschen verweist, dabei 
aber als Gefühl a priori nicht mit konkreten Erfahrungen in Verbin­
dung steht, und (3) einem Gefühl des negativen Wohlgefallens an 
der eigenen Existenz, das eine äußerliche Manifestation von Morali­
tät ist und das auf einer Ebene mit einer erlaubten Selbstzufrieden­
heit des Tugendhaften steht.54

Die Fortschreibung Kants, die ich vorschlage, besteht nun darin, 
die beiden letztgenannten Verfasstheiten, also das niederschlagend-

51 Vgl. KpV, V 118.
52 Vgl. KpV, V 118.
53 Vgl. KpV, V 38; RGV, VI 28, Anm. 1.
54 Die Selbstzufriedenheit des Tugendhaften ist nicht mit Tugendstolz zu verwech­

seln. Tugendstolz gründet im „Mangel der Vergleichung mit dem Gesetz“ (TL, 
VI 435; Hervorh. J.S.). Die Selbstzufriedenheit des Tugendhaften hingegen folgt 
gerade auf eine Vergleichung mit dem Gesetz; von einem Mangel an dieser 
„Vergleichung“ kann bei der Selbstzufriedenheit also gar keine Rede sein.

8.5 Achtung und das negative Wohlgefallen an der eigenen Existenz

147

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhebende, demütig-stolze moralische Gefühl der Achtung (2) und 
das empirische Gefühl des negativen Wohlgefallens an der eigenen 
Existenz (3) näher aneinanderzurücken, als Kant es wohl gutheißen 
würde. Dann nämlich können wir im Gespräch mit Kant etwas von 
der Art finden, das wir suchen: die Beschreibung eines Gefühls der 
Demut, das (a) das Ja und das Nein des Menschen zu sich selbst 
so zusammenzudenken vermag, dass die Gefahr der eskalativen 
und der hochmütigen Demut (durch die Bindung an das Gesetz) 
gebannt ist und das (b) tatsächlich auf die konkrete geschichtliche 
Existenz eines Individuums bezogen wird. Das Gefühl der Demut 
bei Kant ist (a) dagegen gesichert, in hochmütige Demut zu kippen, 
weil es überhaupt nur ermöglicht wird durch die Fehlbarkeit des 
Menschen, dadurch, dass der Mensch kein Engel ist, dass er sich 
als unvollkommen erlebt – als unvollkommen gemessen an einem 
Gesetz, das sich jedem Versuch der Bemächtigung und Depoten­
zierung absolut entzieht, weil es dem Menschen unbedingt und 
unverhandelbar gegenübersteht.55 Das Gefühl der Demut bei Kant 
ist außerdem (b) auf die konkrete Existenz des einzelnen geschicht­
lichen Menschen bezogen, nämlich als Wegschaffung eines realen 
Hindernisses, als Durchstreichung der tatsächlich erlebten Einflüs­
terungen der Sinnlichkeit.56 Letzteres entspricht zwar nicht mehr 
Kants eigener Auffassung, der Gedanke lässt sich aber durch eine 
Fortschreibung Kants entwickeln.

55 Zu Letzterem s.u. Abschn. 9.1.
56 Ich deute Demut bei Kant als episodisches Gefühl (s.u.  Abschn. 8.6).  Andere 

Zugänge zur Demut bei Kant gehen davon aus, dass Demut als Ausdruck für eine 
Metahaltung („meta-attitude“) eines Menschen gegenüber der Begrenztheit des 
epistemischen bzw. moralischen Vermögens eines jeden Menschen verstanden 
wird. Vgl. Langton, Kantian Humility, v.a. 2–4; Anil Gomes/Andrew Stephen­
son, Kant on the Pure Forms of Sensibility (zur epistemischen Demut); Grenberg, 
Kant and the Ethics of Humility, v.a. 116, 145, 161: „[…] [I]t [humility, J.S.] is a meta-
attitude, one which informs every exercise of agency.“ Vor diesem Hintergrund 
kommentiert Grenberg die Tatsache, dass Demut mit einem Gefühl der Erhaben­
heit (exultation) einherzugehen scheint,  mit dem Hinweis,  dass die demütige 
Person sich um ihre Demut nicht schere, mit solchen Gedanken fertig sei (ebd., 159: 
„done with such reflections“). Dass Grenberg den Gedanken einer selbstreflexiven 
Demut zurückdrängt, hat wohl mit ihrer Ablehnung einer mit Selbstverneinung
einhergehenden Demut zu tun, die sie als „Catholic Metaphysics“ (vgl. ebd., 15) 
bezeichnet, welche sie indirekt u.a. mit einer in ihren Augen paulinischen Bejahung 
geschöpflicher Gottebenbildlichkeit (ebd., 181, Anm. 22) kontrastiert – was viele 
Fragen aufwirft.

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

148

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Lichte dieser Fortschreibung Kants wird deutlich: Nicht nur 
ist innerhalb der Kant’schen Beschreibung der Demut eine Kom­
partmentalisierung vermieden, d.h., nicht nur ist vermieden, dass 
Demut und Stolz auseinanderfallen.57 Vielmehr lässt sich durch 
die Fortschreibung überdies auch eine Entindividualisierung ver­
meiden, indem man unterstellt, dass es die konkrete individuelle 
Selbstliebe, die konkreten Neigungen je dieser Person sind, die 
durchgestrichen werden. Jedenfalls scheint es möglich, so wurde in 
diesem Abschnitt deutlich, Kants Theorie der Demut in dieser Weise 
auf das Individuum zurückzubeziehen, wenn man – über Kant hin­
ausgehend – das Doppelgefühl der Achtung und das Gefühl eines 
negativen Wohlgefallens an der eigenen Existenz überblendet.

8.6 Provokation der Demut als indirekte Mitteilung

Somit wird Demut denkbar. Aber ob Demut sich einfindet, bleibt 
unverfügbar. Denn wer Demut produzieren will, bringt nichts als 
Mönchstugend hervor. Wenn Demut entsteht, dann im Zuge einer 
Emergenz. Dies hält Kant wiederholt fest, ohne die entsprechenden 
Bemerkungen genauer systematisch zu entfalten. Wenn Kant auf die 
Emergenz der Demut zu sprechen kommt, dann häufig mit Rück­
griff auf religiöse Semantiken. Die wahre Demut ist eine, „welche 
die Betrachtung der Lehre der christlichen Religion in uns hervor­
bringen soll, nicht aber zum voraus erfordert.“58 Christliche Religion 
lehrt nicht die Demut, vielmehr macht sie Menschen demütig, in­
dem sie den Menschen dazu anhält, sich „mit dem höchsten Muster 
der Vollkommenheit“ zu vergleichen.59 Das Evangelium lehrt nicht 
Demut, es macht demütig.60 Aus dem christlichen bzw. heiligen 
Gesetz folgt Demut „natürlicherweise“, sie geht aus der scharfen 
Selbstprüfung hervor, ohne dass Demut gefordert oder befohlen 
oder gelehrt werden würde.61 Demut wird also durch Verkündigung 
provoziert, jedoch auf indirektem Wege. Die Botschaft lautet nicht: 
„sei demütig“, sondern: „sei gut“, und wer ernsthaft versucht, gut zu 

57 S.o. Abschn. 8.3.
58 V-MS/Vigil, XXVII 703.
59 Vgl. Päd, IX 491.
60 Vgl. V-Mo/Kaehler(Stark), 185/232.
61 Vgl. V-PP/Powalski, XXVII 105, 159; KpV, V 154.

8.6 Provokation der Demut als indirekte Mitteilung

149

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein und dann der Unzulänglichkeit dieses Versuchs ansichtig wird, 
wird Demut empfinden.

Um diese Beobachtung zur Genese der Demut einzuordnen, bli­
cke ich zunächst noch einmal zurück. Demut ist eine von zwei Di­
mensionen eines niederschlagend-erhebenden Doppelgefühls. Wer 
sich den Forderungen des Gesetzes aussetzt, empfindet Demut in 
Gestalt der Zurückweisung seiner Selbstliebe, von der er sich los­
sagen muss, wobei es sich hier, so Kant, um eine bloß gedachte 
Zurückweisung handelt. Diese besteht darin, dass der Mensch fühlt, 
dass er seine Selbstliebe zurückweisen muss und kann; das Doppel­
gefühl, das hier beschrieben wird, ist abstrakt. Wer seine Selbstliebe 
in dieser Weise imaginär zurückweist, schneidet sich nur imaginär 
ins eigene Fleisch. Anders verhält es sich bei dem Gefühl des nega­
tiven Wohlgefallens an der eigenen Existenz. Letzteres bezieht sich 
darauf zurück, dass jemand sich tatsächlich – wenn auch im übertra­
genen Sinn – ins eigene Fleisch geschnitten hat, da er der Moral 
gegenüber seiner Selbstliebe den Vorzug gegeben hat. Dieses Gefühl 
des negativen Wohlgefallens an der eigenen Existenz wird tatsächlich 
im geschichtlichen Lebensvollzug erlebt.

Zwar spricht Kant im Zusammenhang seiner Ausführungen zum 
negativen Wohlgefallen an der eigenen Existenz nicht von Demut. 
Geht man jedoch mit Kant über Kant hinaus und verbindet man das 
Gefühl der negativen Selbstzufriedenheit mit dem niederschlagend-
erhebenden Doppelgefühl der Achtung, dann entsteht ein Bild der 
Demut, das dialektisch das Ja und das Nein des Menschen zu sich 
selbst im Zusammenhang seiner geschichtlichen Existenz zu denken 
vermag. Die Fortschreibung Kants, die ich vorschlage, erlaubt es 
also, den Kant’schen Begriff der Demut, den wir in der Kritik der 
Praktischen Vernunft antreffen, so auszurollen, dass er eine Theorie 
der Demut inspirieren kann, die allen von mir zuvor genannten 
Anforderungen an eine solche Theorie genügt.

Die Polemik gegen die Mönchstugend und gegen den selbstge­
wählten Gram der durch Kant kritisierten Pietisten unterstreicht, 
dass diese Demut nicht herbeigewirkt werden kann – dergleichen 
zu versuchen, ist der Tod im Topf. Demut kann nur emergieren. 
Sie emergiert, wenn der Mensch sich mit dem Gesetz konfrontiert 
sein lässt. Aber was heißt das eigentlich, dass ein Mensch ‚sich mit 
dem Gesetz konfrontiert sein lässt‘? Auf mehreren Ebenen ist es kein 
Zufall, dass Kant an Textstellen, an denen er ein Ereignis dieser Art 

8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

150

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beschreibt, auf „das Evangelium“ oder auf „das heilige Gesetz“ zu 
sprechen kommt. Denn er sieht offensichtlich in der (christlichen) 
Religion eine Praxis, die einem solchen Ereignis den Weg bereiten 
kann. Diese Verbindung wird vor allem dadurch konzeptionell er­
möglicht, dass das niederschlagend-erhebende Doppelgefühl mit der 
Wirkung der christlichen Religion strukturell übereinstimmt.62 Vor 
diesem Hintergrund ist nun genauer nach der Bedeutung christli­
cher Praxis für die Emergenz der Demut zu fragen.

62 S.o. Anm. 23.

8.6 Provokation der Demut als indirekte Mitteilung

151

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und 
religiöse Praxis

Demut, so wurde immer deutlicher, kann nur als emergentes Ereig­
nis sinnvoll gedacht werden. Denn wohl eine jegliche anders aus­
gelegte Vorstellung von Demut wird letztlich immer von jenen Ver­
wicklungen und Paradoxien eingeholt werden, deren Niederschläge 
ich im zweiten Teil nachgezeichnet hatte. Kants feinsinnige Über­
legungen weisen den Weg, Demut als ein Ereignis zu begreifen, 
das nicht intendiert wird, sondern im Zusammenhang eines Inan­
spruchgenommenwerdens durch das Gesetz hervortritt. Dass dieses 
Ereignis mit christlicher Religion zu tun haben könnte, legt bereits 
die Tatsache nahe, dass Kant vom Gesetz in einer für den vorliegen­
den Zusammenhang wichtigen Hinsicht das Gleiche sagt wie von 
der christlichen Religion: Beide, das Gesetz und die christliche Reli­
gion, erheben den Menschen und schlagen ihn gleichzeitig nieder. 
Die Unbedingtheit des Gesetzes, die ihrerseits nicht religiös abgelei­
tet ist, in der aber doch religiöse Semantiken nachhallen, ist der 
entscheidende Grund, warum das Gesetz einen unbedingten Wider­
stand gegen destruktive Tendenzen der Selbstliebe leisten kann (9.1). 
Es lässt sich jedoch auch noch ein weiterer Horizont benennen, 
in dem der Religion nun eine entscheidende Rolle zuwächst. Die 
Emergenz der Demut ist ein Ereignis, das sich im Zusammenhang 
einer Praxis zuträgt, die nicht von ethischen (oder sonstigen) Bestre­
bungen determiniert ist, die ihren Sinn nicht aus einem praktischen 
Zweck bezieht. Was genau ich damit meine und inwiefern dies für 
die Entwicklung einer Theorie der Demut entscheidend ist, versu­
che ich anhand eines Vergleichs zwischen Demut und Höflichkeit
zu zeigen (9.2). Dieser Vergleich lässt auch zum Vorschein treten, 
dass das Nachdenken über Demut Fragen aufwirft, die sowohl die 
Grundfesten ethischen Lebens betreffen als auch mit der Frage nach 
dem Verhältnis von Religion und Ethik in Verbindung stehen (9.3). 
Dass das Verhältnis von Religion und Ethik gerade mit Blick auf das 
Thema Demut komplex und vielschichtig ist, spiegelt sich, so meine 

153

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


These, in Kants tief ambivalentem Verhältnis zur pietistischen Kultur 
der Demut wider.

9.1 Philosophische Ethik und religiöse Praxis. Grenzgänge

In unterschiedlichsten Zusammenhängen konnten wir immer wie­
der beobachten: Demut lässt sich nicht herbeizwingen. Wer nach 
Demut strebt, wird Demut mit großer Wahrscheinlichkeit verwir­
ken.1 Die Emergenz der Demut ist auf einen Raum angewiesen, in 
dem sie sich ereignen kann, ohne dass dieser Raum von dem Streben 
danach, Demut entstehen zu lassen, beherrscht wäre. Vor allem aus 
diesem Grund hat die Emergenz der Demut mit christlicher Praxis 
zu tun. Christliche Praxis ist ein Raum, der der Emergenz von De­
mut Vorschub leistet, jedoch nicht auf Demut zielt, denn christliche 
Praxis zielt nicht auf die Verwirklichung irgendeines Zwecks.2 Kaum 
zufällig bringt Kant den Vorgang der Emergenz der Demut mit 
christlichen Semantiken in Verbindung, wie wir gesehen haben. In 
Zusammenhängen christlicher Praxis wird dem Menschen – neben 
vielem anderen – vor Augen geführt, dass er mit einer unbedingten 
Forderung konfrontiert ist und das eigene Leben daraufhin befragen 
möge, ob es denn dieser Forderung genügt.3 Im Zuge solcher Selbst­
prüfung emergiert Demut, ohne Ziel dieser Praxis zu sein. Um es 
anhand eines Beispiels zu verdeutlichen: Gustav Lohmanns „Hilf 
Herr meines Lebens“ (EG 419) zielt nicht darauf, eine demütige Hal­
tung herbeizuführen. Das Lied mitzusingen, eröffnet jedoch einen 
Raum, in dem sich durch Identifikation mit der Sprecherposition ein 
demütiger Blick auf das eigene Leben einstellen kann. Ein demütiger 
Blick auf das eigene Leben kann sich einstellen, wenn Menschen 
sich fragen lassen, was sie denn mit den ihnen anvertrauten Gaben 

1 Vgl. auch Bredow, Wesensgestalten der Sittlichkeit, 192; Halbig, Demut und 
Großgesinntheit, 353 (mit Verweis auf Bredow); Opalka, Narrativität und Per­
formanz der Demut, v.a. 264, 321f.

2 Vgl. z.B. Jüngel, Wertlose Wahrheit; Joas, Braucht der Mensch Religion?; Her­
zig, Zwecklose Kirche, v.a. 299; Gerl-Falkovitz, Zwecklos, aber sinnvoll: die 
Liturgie, v.a. 319.

3 Zu Übereinstimmungen zwischen Luther und Kant mit Blick auf die Forderung 
des Gesetzes vgl. Heit, Versöhnte Vernunft, 106, mit Verweis auf Holl, Was 
verstand Luther unter Religion, 19–24.

9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und religiöse Praxis

154

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Lebenschancen anzufangen gedachten und gedenken – und im 
Lichte dieser Frage erkennen müssen, dass jeder Versuch einer Ant­
wort sie auf die Gnade Gottes verweist. Und zwar nicht nur dann, 
wenn, wie es bei Gustav Lohmann der Fall gewesen sein dürfte, 
der Rückblick auf die eigene Lebensgeschichte in ganz konkreten 
Hinsichten belastend ist.4

Christlicher Praxis wächst im Zusammenhang eines von Kant 
inspirierten Nachdenkens über Demut eine zentrale Rolle zu, weil 
das „Gesetz“ bei Kant insofern mehrdeutig ist, als es durch die 
Vernunft erschlossen, aber wie als von Gott stammend erlebt wird. 
Diese Mehrfachcodierung des „Gesetzes“ bei Kant ist Bedingung der 
Möglichkeit dafür, dass ethische und religiöse Praxis füreinander 
durchlässig sein können. Nur auf der Grundlage dieser Durchlässig­
keit kann religiöse Praxis überhaupt für das ethische Leben eine 
Rolle spielen, jedenfalls im Rahmen des Kant’schen Denkkosmos; 
weil darüber hinaus die Demut in einer Weise prekär ist, auf die 
ohne Rückgriff auf religiöse Praxis kaum sinnvoll zu reagieren ist, 
kommt der religiösen Praxis in diesem Zusammenhang überdies 
auch eine unersetzliche Rolle zu.

Mit „Gesetz“ meint Kant das moralische Gesetz, allerdings ist das 
moralische Gesetz durchlässig für religiöse Bedeutungsschichten. 
Die grundsätzlich getrennten semantischen Felder der Moral und 
der Religion überlappen einander teilweise, ohne dass die Eigenstän­
digkeit beider im Grundsatz angetastet wäre. Die Autonomie der 
Moral steht bei Kant nie in Frage, ebenso wenig wie die Tatsache, 
dass Moral zur Religion führt und nicht umgekehrt.5 Dies muss 
aber nicht bedeuten, dass Kant biblische und christliche Begriffe 
vollständig und restlos, d.h., ohne diesen noch irgendeinen religiö­
sen Eigensinn zuzugestehen, in Moral auflösen würde, wie die reduc­
tionist interpretation annimmt.6 Jedenfalls lassen sich Beobachtun­

4 Gustav Lohmann wurde 1934 Mitglied der NSDAP. Vgl. Schilling, Gustav Loh­
mann, 200.

5 Vgl. z.B. RGV, VI 6: „Moral also führt unumgänglich zur Religion […].“
6 Vgl. gegen die reductionist interpretation z.B. Palmquist, Comprehensive Com­

mentary on Kant’s Religion within the Bounds of Bare Reason, v.a. xiii, xvi, 17, 
Anm. 83, 429, Anm. 84; Michalson, Kant, the Bible, and the Recovery from 
Radical Evil, v.a. 58. Im Sinn einer reductionist interpretation behauptet z.B. 
Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. 2, 283, die Stimme des Moralgesetzes 
sei bei Kant an die Stelle der Stimme Gottes getreten.

9.1 Philosophische Ethik und religiöse Praxis. Grenzgänge

155

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen anführen, die nahelegen, dass diese reductionist interpretation 
zu kurz greift, dass Kants Verbindung mit dem Christentum (und 
namentlich mit dem Pietismus) vielschichtig ist.

Philipp Jacob Spener erläutert in seiner Katechismus-Erklärung, 
mit der Kant vertraut gewesen sein dürfte, Gott habe dem Men­
schen das Gesetz gegeben, „damit göttliche Weisheit, Heiligkeit und 
Gerechtigkeit in ihm hervorleuchte.“ Das Gesetz sei „ein Strahl sol­
cher göttlichen Heiligkeit und Gerechtigkeit.“7 Eine teilweise Kennt­
nis desselben bleibe dem Menschen auch postlapsarisch.8 In sehr 
ähnlicher Weise spricht Kant seinerseits von der „Heiligkeit“ des 
Gesetzes, von Gott als Gesetzgeber.9 Zwar sei es undenkbar, dass 
Menschen Gebote oder Verbote Gottes im eigentlichen Sinn des 
Wortes zu hören bekämen, denn Gott und Mensch kommunizieren 
nicht auf einer gemeinsamen Wellenlänge. Wohl aber könne und 
solle der Mensch die moralischen Pflichten als so gewichtig wie gött­
liche Gebote („als instar göttlicher gebote“) wahrnehmen.10 Dass die 
göttliche Urheberschaft des moralischen Gesetzes nicht gleichsam 
dingfest gemacht werden kann, nehme der Moral nichts von ihrer 
Dignität, ja Divinität:

„[…] [E]s bleibt nichts übrig als das Erkentnis unserer Pflichten als 
instar göttlicher gebote welche auch bei der unvermeidlichen Unkunde 
dieser Verkündigung nicht das Mindeste von Autorität verlieren. – Der 
moralische Imperativ kann also als die Stimme Gottes angesehen wer­
den.“11

Der Maßstab des Gesetzes ist ein Gegenüber, das im Menschen ist, 
jedoch gleichzeitig den Menschen über sich selbst hinausweist; das 

7 Spener, Speners Katechismuserklärung, 24 (Nr. 26). Dazu: Szyrwińska, Wie­
dergeborene Freiheit, 112; ferner Yamashita, Kant und der Pietismus, 148–155, 
v.a. 153 (Kants Moralität als Ausdruck seiner strengen Religiosität).

8 Vgl. Spener, ebd.
9 Vgl. z.B. KdU, V 460; V-MS/Vigil, XXVII 545 („Gott als Gesetzgeber“). Dazu: 

Schmidt, „Das moralische Gesetz ist heilig (unverletzlich)“.
10 Vgl. TL, VI 443; 487; Refl, XIX 650; KrV, A 819/B 847.
11 OP, XXII 64. Dazu: Palmquist, Kant and Mysticism, 103. Vgl. RGV, VI 26, 

Anm. 1: Wäre das Gesetz nicht im Menschen gegeben, würde er es „durch 
keine Vernunft herausklügeln“; KpV, V 31 (Unmöglichkeit, das Gesetz ‚herauszu­
vernünfteln‘); RGV, VI 50 („die Unbegreiflichkeit der eine göttliche Abkunft 
verkündigenden Anlage [zum Guten]“); ebd., 99 (wahre Pflichten als Gottes
Gebote).

9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und religiöse Praxis

156

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetz ist wie eine Gabe, auf die der Mensch in seinem Inneren 
stößt.12 Das Gesetz überführt den Menschen seiner „Sünde“, so Kant 
mit explizitem Verweis auf Paulus (Röm 3,20).13

Um nicht missverstanden zu werden: Kants Moralphilosophie 
ist auf religiöse Semantiken nicht angewiesen. Den Gedanken, dass 
das Gesetz einen unbedingten Widerstand gegen die Tendenz des 
Menschen leistet, sich seine Bilder von der Welt und von sich selbst 
nach Belieben zurechtzuzimmern, entwickelt Kant mit Mitteln der 
Vernunft. Die Tatsache aber, dass er hier auf religiöse Semantiken 
zu sprechen kommt, öffnet dem von Kant inspirierten Nachdenken 
über Demut doch eine Tür. Wir kommen darauf zurück.

Für den Augenblick halte ich fest: Verheerend sind Stolz und 
Demut, wenn der Drang des Menschen danach, sich nach seinen 
eigenen Maßstäben zu bejahen, dazu führt, dass Stolz und Demut 
einander aufpeitschen. Dem ist ein Riegel vorgeschoben, wenn es 
einen objektiven Maßstab gibt, an dem der Mensch sich zu messen 
hat, wenn also Akte der Selbstbewertung nicht den letzten Ausschlag 
geben können. Denn dann ist auch der Drang des Menschen, seine 
eigene Demut zum Exzess zu treiben, eingehegt. Indem das Gesetz 
erhebt und niederschlägt, indem das Gesetz den Stolz und die De­
mut trianguliert, an eine unverhandelbare dritte Größe bindet, setzt 
das Gesetz den Eskalationen und Korruptionen der Demut einen 
unbedingten Widerstand entgegen. Dies stellt Kant mit Blick auf das 
moralische Gesetz fest. Aber die Tatsache, dass das moralische Ge­
setz zu gewissem Grade für die Vorstellung eines göttlichen Gesetzes 
durchlässig ist, wird sich im Folgenden als wichtig erweisen.

9.2 Vorschein des Guten? Höflichkeit und Demut

Um genauer auszuloten, welche Impulse das Nachdenken über De­
mut der (theologischen) Ethik geben kann, stelle ich zunächst – 
erneut ausgehend von Kant – einen Vergleich zwischen den Veror­

12 Vgl. Palmquist, Comprehensive Commentary on Kant’s Religion within the 
Bounds of Bare Reason, 65: „inward gift“.

13 Vgl. v.a. V-Phil-Th/Pölitz, XXVIII 1079: „Paulus sagt: die Sünde kommt durchs 
Gesetz.“ Dazu: Himmelmann, Kant und Paulus über Gesetz, Liebe und Gnade, 
v.a. 146f.; Heit, Versöhnte Vernunft, v.a. 135.

9.2 Vorschein des Guten? Höflichkeit und Demut

157

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungen der Höflichkeit und der Demut in sozialen Praxen an.14 Ich 
beginne mit der Höflichkeit. Höflichkeit ist Vorschein und Vorschein 
des Guten. Vorschein des Guten ist Höflichkeit im Sinne einer vor­
läufigen, provisorischen Vorwegnahme. Höfliches Handeln kann die 
Wirkung einer self-fulfilling prophecy annehmen. Für die Höflichkeit 
gilt wie für jede produktive Verstellung, dass sie zunächst gespielt, 
dann aber im Laufe der Zeit zu etwas Wahrhaftigem noch werden 
kann. Höflichkeit ist ferner Vorschein des Guten im Sinne eines 
erlaubten Scheins. Höflichkeit setzt keine freundlichen Gefühle vor­
aus und täuscht auch keine solchen vor.15 Wer sich höflich verhält, 
hat ersichtlich die Entscheidung getroffen, sich in dieser konkreten 
zwischenmenschlichen Begegnung (oder grundsätzlich in jeder zwi­
schenmenschlichen Begegnung) von den Gepflogenheiten zivilisier­
ten Miteinanders führen zu lassen – nicht mehr und nicht weniger. 
Insofern ist alles höfliche Verhalten zunächst einmal, wie Kant es 
ausdrückt, „Scheidemünze“, d.h. in seiner Substanz weniger wert, als 
gesellschaftliche Konventionen glauben lassen. Es sei aber doch bes­
ser, immerhin diese Scheidemünze zu haben als gar keine Währung. 
Sich dieser Einsicht zu verschließen, ist, so Kant in überraschend 
heftiger Diktion, ein „an der Menschheit verübter Hochverrat“.16

Höfliches Verhalten kann als Übung dienen, nämlich als Übung 
darin, den Blick auf das Wohl der anderen Person und auf deren 
Recht auf Achtung auszurichten. Solche äußerliche Arbeit daran, wie 
man in die Welt sieht, kann innere Entwicklungen anstoßen bzw. 
verstärken. Dies entspricht der Erfahrung, dass es immer leichter 
wird, anderen Menschen wohlwollend zu begegnen, wenn man sich 
selbst dazu anhält, dies regelmäßig zu tun, und auf diesem Wege sich 
sogar schließlich Achtung in Liebe verwandeln kann. Jedenfalls, so 
Kant, käme es einer Vollendung moralischen Lebens gleich, wenn 

14 Dieser Vergleich zielt auf die Wechselwirkung von Haltungen und Praxen, 
nicht auf die Struktur und Beschaffenheit von Haltungen. Wollte man Letztere 
vergleichen, wäre nicht Demut, sondern Bescheidenheit die richtige Vergleichs­
größe.

15 Vgl. Anth, VII 152 („sie betrügen darum doch auch nicht, weil ein jeder weiß, 
wofür er sie nehmen soll“) und Jhering, Der Zweck im Recht, Bd. 2, 492 („[…] 
Höflichkeit […] gibt den Schein nicht für Wahrheit, sondern für Schein aus“). 
Dazu: Hübel, Der erlaubte und der geforderte Schein, 148f.

16 Anth, VII 153.

9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und religiöse Praxis

158

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es sich so zutrüge.17 Es gibt ein Erlernen des Guten, das sich seinen 
Weg von außen nach innen bahnt, es gibt einen „vortheilhaften 
Schein“, eine Schminke der Anständigkeit, die „nicht bloß civilisirt, 
sondern nach und nach in gewisser Maße moralisirt“.18 Zur Höflich­
keit gehört eine Dimension des Vorschusses in Gestalt des Anneh­
mens einer zunächst bloß äußeren Haltung des Wohlwollens. Höf­
lichkeit verträgt sich jedenfalls gut mit einem Vertrauensvorschuss in 
die potenzielle Liebenswürdigkeit von Menschen, die sich uns mög­
licherweise noch tatsächlich erschließen wird, wenn wir einander so 
begegnen, als könnten wir einander achten und sogar mögen.

Echte Moralität wird zwar durch Höflichkeit nicht hervorge­
bracht. Wohl aber kann dem Raumgreifen der Moral durch Höflich­
keit der Weg geebnet, gleichsam der Hof gemacht werden. Robert 
Pfaller stellt mit Blick auf den Kant’schen Diskurs zur Höflichkeit 
fest, der Gedanke, dass „die Darstellung die Existenz des Dargestell­
ten“ bewirke, habe eigentlich etwas Ungeheuerliches an sich.19 Nun 
sollte man zwar im Blick behalten, dass bei Kant die Darstellung 
nicht unmittelbar das Dargestellte bewirkt, sondern dessen Entste­
hung lediglich begünstigt. Greifbar wird das etwa in Kants Bezug­
nahme auf das Fontenelle zugeschriebene Diktum „[v]or einem 
Vornehmen bücke ich mich, aber mein Geist bückt sich nicht“.20 

Die streng moralische Perspektive durchschlägt rein konventionelle 
Höflichkeit, denn eine durch Konventionen gebotene äußerliche 
Verneigung ist leer im Vergleich zu einer im Geiste vollzogenen 
Verneigung vor einem Menschen, dessen moralisch vorbildliches 
Leben ein Beispiel dafür gibt, was „das Gesetz“ bedeutet. Und doch 
ist Pfallers Beobachtung im Grundsatz zutreffend. Es ist in der Tat 
bemerkenswert, wie viel Kredit Kant dem Äußerlichen einräumt.

Dieser kurze Blick auf die Höflichkeit macht deutlich: Aus Per­
spektive der Pflicht lässt sich nichts von moralischem Gewicht vor­
wegnehmen. Aus Perspektive der ethischen Praxis hingegen, also mit 
Blick auf den Menschen als endliches und fehlbares Wesen, sind 
sekundäre Hilfsmittel wie die Höflichkeit unverzichtbar; wer dies 

17 Vgl. KpV, V 84.
18 KrV, A 748/B 776. Dazu: Stangneth, Kultur der Aufrichtigkeit, 66.
19 Pfaller, Das Undenkbare, die Höflichkeit und das Glück, 122.
20 Vgl. KpV, V 76. Dazu: Walter/Hüttner, Zum Nachweis von Kants Fontenelle-

Zitat: „Vor einem Vornehmen bücke ich mich […]“.

9.2 Vorschein des Guten? Höflichkeit und Demut

159

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht beherzigt, begeht wie gesagt Hochverrat am Menschen. Für 
die Demut wiederum gibt es eine solche provisorische Unterstüt­
zung nicht. Es gibt keinen Vorschein der Demut, denn Demut lässt 
sich nicht vorwegnehmen. Es gibt keine Praxen, die im Augenblick 
des Vollzugs etwas vom Sinn der Demut proleptisch verwirklichen 
könnten, wie es bei der Höflichkeit der Fall ist. Demut bahnt sich 
ihren Weg von innen nach außen.21 Und es gibt keinen Vorschein der 
Demut. Wer Demut bloß spielt, ist und bleibt verlogen und steuert 
auf dasjenige zu, was wir als hochmütige Demut kennengelernt hat­
ten.

Der Demut ist eine gewisse Atemlosigkeit zu eigen. Sie ist im 
Wesen und im Werden karg; sie schenkt dem Demütigen zwar ihre 
eigene Gratifikation, aber Letztere kann, wie wir gesehen haben, nur 
auf dem Rücken der Unvollkommenheit des Menschen zur Geltung 
kommen. Darin unterscheidet sich Demut von Höflichkeit, da Höf­
lichkeit gleichsam einen Vorschuss gewähren kann. In der Demut 
kollidieren die unerbittliche Welt der moralischen Pflicht und die 
genügsamere Welt der Tugend, denn Demut kann zwar – jedenfalls 
in einem weiten Sinn des Wortes – als Tugend gelten, nämlich als 
etwas am Menschen, das man begrüßen kann. Demut ist dann aber 
eine Tugend ohne die Ermäßigung, die sonst den sich im Zeichen 
von Tugend um das Gute Mühenden gewährt wird.22 Der erlaubte 
Schein der Höflichkeit ist „ein Zugeständnis an den historischen 
Formationsprozeß der Sittlichkeit“.23 Aber was mit Blick auf die For­
mation der Sittlichkeit erlaubt ist, gilt es zu unterscheiden von dem, 
ja steht mitunter in Widerspruch zu dem, was die Moral eigentlich 
fordert.24

21 S.o. Einführung, Anm. 13.
22 Ob Demut als Tugend zu bezeichnen ist, hängt davon ab, wie eng oder weit 

der Begriff Tugend gefasst wird. Jedenfalls kann Demut nicht als eine Tugend 
gelten, die gleichsam am Subjekt „klebt“, wie Luther es einmal formuliert hat. 
Vgl. WA.TR 6, 71,17–19 (Nr. 6602): „Christliche Gerechtigkeit ist nicht eine 
solche Gerechtigkeit, die in uns ist und klebet, wie sonst eine Qualitas und 
Tugend […].“ Dazu: Schmidt, „Die höchste Tugend ist: Leiden und Tragen alle 
Gebrechlichkeit unserer Brüder“, 12. Vgl. auch oben Kap. 8, Anm. 56.

23 Brandt, Kritischer Kommentar zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hin­
sicht (1798), 200.

24 Vgl. ebd.

9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und religiöse Praxis

160

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese fundamentale Kollision zwischen dem der Sittlichkeit Zu­
träglichen und dem durch die Moral Gebotenen stellt das Nachden­
ken über Demut, wenn es den Verwicklungen der Demut auf den 
Grund geht, besonders eindrücklich vor Augen. Aber das, was hier 
kollidiert, steht immer, also keinesfalls allein bei der Demut, in Kon­
flikt, genauer: Das, was hier kollidiert, steht nur dann nicht in Kon­
flikt, wenn man eine pragmatische, aber letztlich künstliche Tren­
nung vornimmt zwischen der Forderung der Moral auf der einen 
und dem, was sich im ethischen Leben unvollkommener Subjekte 
verwirklichen lässt, auf der anderen Seite.25 Das Nachdenken über 
Demut bringt einen Konflikt ans Licht, der im ethischen Leben im­
mer schlummert, nämlich den Konflikt zwischen der Unbedingtheit 
der Forderung und der Unvollkommenheit des Menschen – jener 
Unvollkommenheit, die wiederum wohl nur zu spüren bekommt, 
wer sich überhaupt um ein gutes Leben aufrichtig bemüht.26

Und dies ist der Grund, warum Demut so erhellend ist. Das Gute 
ist unverfügbar. Dass aus Höflichkeit echtes Wohlwollen wird, dass 
die Verheißung der Höflichkeit sich erfüllt, liegt nicht in unseren 
Händen. Wir pflegen Lebensformen, an die wir aus guten Gründen 
glauben. Aber wenn wir klug sind, behalten wir in Erinnerung, 
dass diese Lebensformen bloß vorläufiger Natur sind, dass wirklich 
ethisch wünschenswerte Intuitionen durch noch so große Mühen 
nicht fabriziert werden, ja dass sie letztlich unerklärlich bleiben. 
Wir tun gut daran, uns daran zu erinnern, dass äußere Formen das 
einzige Instrument sind, mit dem eine moralische Kultur arbeiten 
kann, weil wir auf Gesinnungen nicht einwirken können und dies 
auch nicht versuchen sollten, dass aber äußere Formen eben nur 
äußere Formen sind.

Insofern nun Höflichkeit unmittelbar etwas ‚bringt‘, ist diese Diffe­
renz zwischen moralischem Vorspiel und moralischem Ernst im Fall 
der Höflichkeit abgepuffert. Dass auf höfliche Gesten echte Achtung, 
echtes Wohlwollen folgt, ist zwar letztlich unverfügbar. Höflichkeit 
kann jedoch einen Vorschuss gewähren, der gleichsam die Zeit bis 
zum erhofften Sich-Einfinden echter Moralität zu überbrücken hilft. 
Ein solcher Vorgang des Abpufferns ist mit Blick auf die Demut 

25 Vgl. RGV, VI 25f., Anm. 1 (mit Blick auf den Menschen in seiner Erscheinung 
gelten andere Maßstäbe als die der reinen Vernunft).

26 S.o. Kap. 1, Anm. 1.

9.2 Vorschein des Guten? Höflichkeit und Demut

161

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob deren besagter Kargheit ausgeschlossen. Aus Sicht der Demut 
gleichen die Hilfsmittel, die im Falle der Höflichkeit erlaubt und 
wünschenswert sind, strukturell jenen Dämonen der Eitelkeit und 
des Hochmuts, deren listige Zureden es immer neu zurückzuweisen 
gilt.27 Eine Kultur der Demut darf sich mit Vorläufigem nicht begnü­
gen und von Annehmlichkeiten nicht anziehen lassen, sie kennt 
keinen Vorschuss und keine Produktivität des Äußeren oder Vorläu­
figen. Der Raum, in dem Menschen sich auf ihre Unzulänglichkeiten 
und auf ihre Fehlbarkeit ansprechen lassen, also der Raum, in dem 
eine Kultur der Demut sich entfaltet, müsste vom Bestimmtsein 
durch Ziele völlig frei sein, d.h. müsste völlig frei davon sein, dass 
nach Erträgen Ausschau gehalten wird. Religiöse Praxis ist so ein 
Raum, dessen es notwendigerweise bedarf, wenn Demut emergieren 
können soll.

9.3 Religion und Demut – Demut und Religion

Das von Kant inspirierte Nachdenken über Demut führt zu der 
Erkenntnis, dass die religiösen Schichten dieses Begriffs, auch die 
anstößigen, keineswegs einfach abgelegt werden sollten, wie man­
che zeitgenössische Stimme behauptet.28 So wie auch jener Beschäf­
tigung mit Kant und dessen ethisch-religiöser Inanspruchnahme 
der Demut, die einen unversöhnbaren Gegensatz zwischen einem 
christlichen und dem Kant’schen Verständnis von Demut behauptet, 
Wichtiges entgehen dürfte.29 Dass Kant gegen den Pietismus koffert, 
muss einer affirmativen Inanspruchnahme Kant’scher Gedanken 
durch eine theologisch-ethische Theorie der Demut nicht entgegen­
stehen. Im Gegenteil: Möglicherweise geht die Heftigkeit, mit der 
Kant gegen das Christentum in der ihm vor Augen stehenden Spiel­
art des Pietismus auslangt, zumindest in Teilen darauf zurück, dass 
der ihm vor Augen stehende Pietismus an etwas scheitert, das über­
aus wünschenswert wäre, nämlich daran, dass Räume geöffnet wer­

27 S.o. Abschn. 1.4.
28 S.o. Kap. 2, Anm. 7.
29 Vgl. Louden, Kantian Moral Humility, 30f. (s.o. Kap. 8, Anm. 26); Grenberg, 

Kant and the Ethics of Humility, v.a. 15, 108, 181, Anm. 22. (s.o. Kap. 8, Anm. 56).

9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und religiöse Praxis

162

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, in denen Demut sich zwanglos ereignen könnte.30 Die Pietisten, 
die Kant kritisiert, verfallen einer hochmütigen Demut, und dies ist 
gerade aus dem Grund dramatisch, dass pietistische religiöse Praxis 
ein Raum sein könnte, in dem eine den Menschen erhebende Demut 
emergiert, da das Wort Gottes als Gesetz und Evangelium gehört 
wird. So könnte eine Art von Demut zur Geltung kommen, die auch 
einschneidende Negativität kennt, die ein Anderswerdenkönnen, 
d.h. die Möglichkeit einer durchaus wünschenswerten Verwandlung 
des Menschen, zur Geltung bringt. Wenn also Friedrich Schiller 
unterstellt, der Pietismus hafte an Kants Denken wie ein „Lebens­
schmutz“, den man sich weggewaschen wünschte, dann verkennt er, 
dass der Pietismus mindestens ein Resonanzraum für Kants Nach­
denken über die Fragilität des ethischen Lebens war.31

Um nicht missverstanden zu werden: Die Quelle der Kant’schen 
Überlegungen zur Demut ist nicht die Religion. Religion führt nicht 
zur Demut. Vielmehr bringt in Kants Augen das Nachdenken über 
Moral die Notwendigkeit der Demut hervor und das Nachdenken 
über Demut verweist wiederum – wenn auch bei Kant nur in Gestalt 
von Andeutungen – auf Religion. Das heißt wiederum nicht, dass 
Religion bloßes Mittel zum moralischen Zweck wäre, auch wenn 
dies immer wieder behauptet wird. Religion kann überhaupt nur die 
Funktion ausüben, die ihr im oben beschriebenen Zusammenhang 
zufällt, weil sie nicht auf das Erfüllen einer Funktion ausgerichtet ist. 
Die Beobachtung, dass das Nachdenken über Demut zur Religion 
führt, beinhaltet zwar, dass Religion Entscheidendes dazu beitragen 
kann, dass Demut eine produktive Gestalt annimmt. Keineswegs 
aber gewinnt Religion ihre Sinnhaftigkeit überhaupt erst daraus, 
dass sie einen solchen Beitrag leistet. Die Sinnhaftigkeit von Religion 
ist immer nur vorauszusetzen, und jede Entfaltung der Lebensdien­
lichkeit religiösen Glaubens ist sekundär gegenüber dieser uneinhol­
baren Voraussetzung.

Theologie kann nicht aus der Betrachtung der Existenz des Men­
schen ableiten, dass es Religion geben muss bzw. müsste. Aber Theo­

30 Dies würde bedeuten, dass Kants Polemik sich gegen die ihm vor Augen stehen­
de geschichtliche Gestalt des Pietismus richtet, nicht gegen dessen theoretische 
Grundlagen. Vgl. zu dieser Einschätzung Schönfeld, The Philosophy of the 
Young Kant, 61.

31 Vgl. Schiller, Brief an Johann Wolfgang von Goethe, Jena 22 ‹21› Dez. [17]98, 
662.

9.3 Religion und Demut – Demut und Religion

163

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logie kann zeigen, was gelebte Religion, da sie nun schon einmal da 
ist, für das Leben austragen kann: etwa in Hinblick auf Situationen, 
in denen Menschen schmerzhaft feststellen, dass sie sich in einer 
radikalen Weise ändern müssten und sich sorgen, dass sie sich ver­
zetteln könnten, wenn sie es versuchen. Das christliche Nachdenken 
über Demut hat sich immer wieder neu dieser Sorge gewidmet. 
Dort, wo man sich dieser allzu berechtigten Sorge rückhaltlos stellt, 
kommt zum Vorschein, dass das religiöse Leben – so korrumpierbar 
es auch sein mag – der Ort ist, an dem diese Sorge rückhaltlos ernst 
genommen und doch aufgefangen werden kann.

9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und religiöse Praxis

164

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	III. Dialektik der Demut Versuch im Anschluss an Kant
	7. Selbstbejahung und -verneinung. Eine Zwischensumme
	7.1 Vom Guten des Schlechten. Demut heute
	7.2 Ungelöste Krisen der Demut
	7.3 Anforderungen an eine Theorie der Demut

	8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut
	8.1 Mönchstugend und erwählungsstolzer Gram. Gestalten missglückter Demut
	8.2 Niedergeschlagen-erhaben. Triangulierung der Demut und des Stolzes
	8.3 Das Doppelgefühl der Achtung als Gefühl a priori
	8.4 Demut und das Individuum
	8.5 Achtung und das negative Wohlgefallen an der eigenen Existenz
	8.6 Provokation der Demut als indirekte Mitteilung

	9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und religiöse Praxis
	9.1 Philosophische Ethik und religiöse Praxis. Grenzgänge
	9.2 Vorschein des Guten? Höflichkeit und Demut
	9.3 Religion und Demut – Demut und Religion



