Il.
Dialektik der Demut
Versuch im Anschluss an Kant

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495081442-121

:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =) I


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Selbstbejahung und -verneinung. Eine
Zwischensumme

7.1 Vom Guten des Schlechten. Demut heute

Wir blicken zuriick. ,Humility’s time has come again’, so diagnosti-
ziert der Historiker Christopher Bellito. Fithrt man sich allerdings
die zahlreichen und gravierenden Verwicklungen der Demut vor
Augen, von denen im Voranstehenden die Rede war, so wird man
sich fragen, ob die jingsten Popularitatsschiibe, derer die Demut
sich erfreuen kann, zu begriiffen sind. Man wird sich fragen miissen,
inwiefern, unter welchen Bedingungen man in der Demut etwas
sehen konnte, das tatsdchlich gedeihliche Perspektiven erdffnet, an-
statt uns in Ideenwelten zuriickzuwerfen, deren Wiederkehr sich die
wenigsten herbeisehnen diirften.

Was bringt Demut tberhaupt, oder anders gefragt: Was am
Menschsein notigt dazu, iiber Demut nachzudenken? Im Kern geht
es beim Nachdenken {iber Demut darum, Schwierigkeiten in der Re-
lation von wiinschenswerter und gebotener Selbstbejahung auf der
einen Seite und wiinschenswerter und gebotener Selbstrelativierung
auf der anderen Seite zu verstehen und Lésungen zu finden. Nach
Selbstrelativierung zu fragen, dringt sich auf, wenn man nicht ein-
fach so weiterdenken und weitermachen kann wie bis dato, wenn die
Uberzeugungen, aus denen man lebt, in tiefgreifende Krisen geraten
sind. Das fiir die Moderne charakteristische Fortschrittsdenken ist
in eine solche tiefe Krise geraten; dies gilt vor allem fiir die Uber-
zeugung, Schaffenskraft und Erfindergeist wiirden die Menschheit
immer weiter voranbringen und sie alle Probleme bewiltigen lassen,
die der Fortschritt als Nebenfolgen mit sich bringt. Nach Selbstrela-
tivierung zu fragen, drangt sich ferner dann auf, wenn Menschen
sich im Zuge des Versuchs, einander jeweils von ihren eigenen Sicht-
weisen zu iliberzeugen, immer wieder so ineinander verkeilen, dass
Verstindigung und gemeinsames Suchen nach Losungen iiber welt-
anschauliche Grenzen hinweg praktisch unmdglich werden. Die Tu-

123

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.Selbstbejahung und -verneinung. Eine Zwischensumme

gend der Demut ,bringt’ die Vorstellung, dass es nicht nur geboten,
sondern wiinschenswert und gut sein kann, notfalls auch grundle-
gende Lebensentwiirfe, Weltdeutungen und Selbstbilder zur Disposi-
tion zu stellen. Wenn Gesellschaften bzw. miteinander streitende Ak-
teure aus unterschiedlichen Griinden in Sackgassen geraten, wenn
sie sich mitunter auch von fiir ihre Identitit grundlegenden Uber-
zeugungen verabschieden miissen, dann bedarf es irgendeiner Art
von Vorstellung, dass das Negative an dieser Trennung, an diesem
Abschied, an diesem Lassen doch auch gut sein kann.

Dies ist die eigentliche Pointe der Demut: nicht, dass Menschen
zu einer radikalen Selbstrelativierung aufgefordert werden, sondern
dass sie diese Selbstrelativierung bejahen, dass sie in der Demut et-
was Gutes sehen konnen. Zur Demut gehort also ein Nein, denn zur
Demut gehort ein So-nicht-weiter, ein Loslassen, ein Zuriicktreten,
ein Abschied mitunter auch von Bildern, die einem die Welt bedeu-
ten, eine Bereitschaft, sich einer gewissen Leere auszuliefern. Zur
Demut gehort aber notwendigerweise auch ein Ja, denn ohne ein Ja
zu sich selbst kann ein Mensch nicht bzw. kaum leben. Weil das so
ist, wird sich jeder Versuch, Demut zu beschreiben, ohne einen Ort
fur dieses Ja auszuweisen, in Widerspriiche verwickeln. Demut als
Tugend zu verstehen, muss einen Raum fiir den Gedanken 6finen,
dass besagtes Loslassen oder Abschiednehmen gut ist, und zwar gut
nicht blof§ in einem instrumentellen Sinn, sondern gut auch aus
der Perspektive des demiitigen Subjekts auf sich selbst als demiitiges
Subjekt - gut, weil es fiir das demiitige Subjekt auch aus dessen
Innenperspektive gut ist, Distanz zum Unguten am eigenen Leben
zu gewinnen.

7.2 Ungeloste Krisen der Demut

Die Spannungen, die aus dieser Gleichzeitigkeit von Ja und Nein
hervorgehen, sind duflerst komplex. Vielleicht nicht alles, aber je-
denfalls doch sehr vieles von dem, was an der Demut missgliicken
kann, ldsst sich als ungliickliche Reaktion auf diese Gleichzeitigkeit
von Ja und Nein beschreiben. Exzessive Demut und hochmiitige
Demut sind jeweils ungliickliche Arten und Weisen, die fiir das
ethische Leben grundlegende Spannung von Selbstrelativierung und
Selbstbejahung zu bearbeiten. In der hochmiitigen und ebenso in

124

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Ungel6ste Krisen der Demut

der exzessiven Demut misslingt die Moderation dieser Spannung,
insofern das Ja und das Nein des Menschen zu sich selbst sich
ungliicklich ineinanderschieben. Dies hat zur Folge, dass Demut
gerade nicht leistet, was sie leisten konnte, nimlich Moglichkeiten
des Anderswerdenkonnens zu erdffnen, sondern sich stattdessen zu
einer Haltung verhértet, die den Menschen in Dynamiken einan-
der verstirkender Selbstaufwertungen und Selbstabwertungen ein-
schlief3t. Entsprechende Ossifikationen der Demut beobachten so
unterschiedliche Denker*innen wie Bernhard von Clairvaux, Martin
Luther, Soren Kierkegaard, Karl Barth, Dietrich Bonhoefter, Karen
Horney und Paul Tillich, um nur einige besonders prominente Stim-
men zu nennen. Das Nein, mit dem der Mensch sich konfrontiert
sieht, wird mit aller Gewalt in ein Ja verdreht. Die Krafte, die den
Menschen in einer guten Weise in Bewegung versetzen und Mog-
lichkeiten des Andersseins, des Sich-Abstofiens eroffnen konnten,
toben sich in zentripetalen Kreis- und Pendelbewegungen aus.

Vor diesem Hintergrund ist es nachvollziehbar, dass v.a. didtetisch
ausgerichtete Ansatze gleichsam den Druck aus dem Kessel nehmen,
Demut entdramatisieren wollen, um diese Dynamik zu entscharfen.
Demut, so heiflt es dann, sei keine Selbstverneinung, d.h., verneint
werde nicht eigentlich etwas am eigenen Selbst, sondern verneint
werde die Tllusion eigener Uberlegenheit oder vollstindiger Selbstge-
niigsamkeit, die loszuwerden fiir den Demiitigen nur gut sei. Denn
durch die Verneinung seines selbstgeniigsamen Isolationismus erfah-
re der Mensch gar kein Nein, sondern vielmehr das Ja eines Zuge-
winns an Verbundenheit. So nachvollziehbar nun die Motivation der
entsprechenden Plddoyers auch sein mag, so unbefriedigend ist ihr
Umgang mit dem reichhaltigen und komplexen Begriff der Demut.
Denn infolge solcher entschirfender hermeneutischer Revisionen
bleicht der Begriff der Demut aus. Wer der Demut ihre AnstofSigkeit
austreibt, macht sie belanglos.

Ahnliche Eindriicke stellen sich ein, wenn man sich Diskurse zum
Stolz genauer ansieht. Die durchaus becircende und in gewissem
Mafle plausible Vorstellung einer richtigen Mitte (mesétés), einer
Wohlausgewogenheit des Stolzes und der Demut suggeriert, dass das
Ja und das Nein einander kontrollieren konnten. Dem stehen aller-
dings Beobachtungen zahlreicher Denker*innen aus Geschichte und
Gegenwart entgegen, die im Gegenteil zeigen: Wenn die Kraftfelder
des Stolzes und der Demut einander iiberschneiden, besteht das

125

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.Selbstbejahung und -verneinung. Eine Zwischensumme

erhebliche Risiko, dass sie einander gerade nicht begrenzen, sondern
vielmehr aufpeitschen. Diese Kraftfelder zu depotenzieren, indem
der Stolz moderiert, entindividualisiert und von Arroganz bereinigt
wird, klingt zunéchst nach einer sinnvollen Strategie. Allerdings le-
gen exemplarische Tiefenbohrungen die Vermutung nahe, dass eine
solche Kupierung des Stolzes kaum noch etwas von dem {iibriglasst,
was dieses Gefithl Menschen zu geben hitte, wenn man das Potenzi-
al des Stolzes ernst nahme. Kurz: Demut ohne ein Nein ist zahn-
und kraftlos, Demut ohne ein Ja ist gnadenlos und lebensfeindlich.
Das Ja und das Nein, die beide zur Demut gehdren, vertragen sich
jedoch nicht, vielmehr wohnt ihnen die Tendenz inne, sich ineinan-
der zu verkeilen und im Kampf hochzuschaukeln.

7.3 Anforderungen an eine Theorie der Demut

Aus dieser Diagnose ldsst sich ersehen, welchen Anforderungen eine
Theorie der Demut geniligen miisste. Verbinden wir die zuletzt ent-
wickelten Beobachtungen mit dem Begriff der Kompartmentalisie-
rung der Demut, dann wird deutlich: Das Misslingen der Demut
kann eine kompartmentalisierende und eine eskalative Struktur an-
nehmen. Wenn ein Mensch mit Blick auf einige Dimensionen seines
Selbst stolz ist und mit Blick auf andere Dimensionen demiitig,
ohne dass diese gegenstrebigen Selbstbewertungen irgendwie mit-
einander synchronisiert werden wiirden, fallen Selbstbejahung und
Selbstverneinung gleichsam in voneinander getrennte Teileinheiten
(,compartments®) der Person.! Wenn Selbstbejahung und Selbstrela-
tivierung ungut miteinander interagieren, stiirzen sie in eine eskala-
tive Pendelbewegung. In Reaktion auf diese Gefahren entstanden
Ansitze, die das Problem durch Entindividualisierung oder durch
Entnegativierung zu entschérfen versuchen. Von Entindividualisie-
rung ist dann zu sprechen, wenn selbstbewertende Haltungen nicht
auf je dieses konkrete geschichtliche Individuum bezogen, sondern
als tiber das Individuum hinausweisend gedacht werden - dies be-
trifft in erster Linie den Stolz. Von Entnegativierung ist dann zu
sprechen, wenn es bei der Selbstbewertung nicht um etwas Negati-
ves gehen soll, sondern um etwas, das ,die Seele ,grof3 und stark™

1 S.o.Abschn.3.1.

126

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.3 Anforderungen an eine Theorie der Demut

macht - dies betriftt in erster Linie die Demut. Aus unterschiedli-
chen Griinden bieten diese Strategien keine zufriedenstellenden L&-
sungen. Sie 10schen das Feuer, bringen dabei aber die Begriffe zum
Erkalten. Entnegativierung fiithrt dazu, dass Demut zahnlos wird.
Entindividualisierung fiihrt dazu, dass Stolz fiir die Lebensfithrung
des Individuums nicht mehr viel bedeutet.

Wir kénnen mithin sehr genau sagen, wie Demut misslingt, und
ex negativo zeichnet sich damit auch der Weg ab, den man einschla-
gen miisste, wenn ein Bild von der Demut entwickelt werden soll,
das im Lichte des Wissens um die stets drohenden Verwicklungen
der Demut bestehen kann. Wie genau dieser Weg aussehen kann,
gilt es noch zu zeigen. Den entscheidenden Impuls hierzu gibt Kant,
da Kant um die genannten Komplikationen der Demut wusste und
zumindest in Ansdtzen eine radikal dialektische Antwort auf diese
Komplikationen fand (Kap. 8). Radikal dialektische Denkfiguren
haben den Nachteil, dass man sich nicht leicht vorstellen kann, wie
sie im gelebten Leben tatsidchlich zum Tragen kommen kénnen.
Demut, so mochte ich abschliefSend zeigen, wird immer misslingen,
wenn sie nicht eingebettet ist in religiose Praxis (Kap. 9).

127

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495081442-121

:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =) I


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der
Demut

Das Problem, das sich mit dem Schlagwort hochmiitige Demut ver-
bindet, stand Kant dringend vor Augen. So polemisiert er, einen Be-
griff Humes aufgreifend, gegen die ,Ménchstugend® als die Haltung
eines Menschen, der auf die eigene Selbsterniedrigung stolz ist, und
gegen bestimmte Formen pietistischer Frommigkeit, die der Struktur
nach dieser Monchstugend gleichen (8.1). Im Gegensatz zu Hume ist
Kant allerdings nicht der Auffassung, dass Demut als solche immer
eine Anti-Tugend ist. Vielmehr sieht Kant in der ,Monchstugend®
eine Zerrform der Demut, der die ,wahre Demut® gegeniibersteht.
Die Struktur der wahren Demut verbindet ein Ja und ein Nein des
Menschen zu sich selbst; wahre Demut ist dialektisch mit einem Ge-
fithl des Stolzes verbunden. Im Hintergrund steht die eigentiimliche
Wirkung des moralischen Gesetzes auf den Menschen: Das morali-
sche Gesetz 16st im Menschen ein Doppelgefiihl gleichzeitigen Nie-
dergeschlagenwerdens und Gewahrwerdens um eigene Erhabenheit
aus, das ich in Kurzform als ,niederschlagend-erhebendes Doppel-
gefiithl bezeichne (8.2). Nun koénnte man den Eindruck gewinnen,
dieses Doppelgefiihl gehe mit einer Kompartmentalisierung einher.
Denn es wirkt so, als beziehe sich der Stolz auf etwas, das die Person
tibersteigt, das also nicht den Menschen als Individuum betrifft -
im Unterschied zur Demut, denn demiitig ist der Mensch mit Blick
auf seine konkrete Verfasstheit, auf seine geschichtliche Existenz.
Bei ndherem Hinsehen lésst sich zwar zunédchst herausarbeiten, dass
diese Konsequenz bei Kant vermieden wird. Das niederschlagend-
erhebende Doppelgefiihl richtet sich scheinbar insoweit auf je diesen
konkreten Menschen, als es die Mdglichkeit, dass der Mensch sich
von Sinnlichkeit leiten lassen wiirde, gleichsam durchstreicht (8.3).
Kant spricht hier allerdings von der blofSen (abgewehrten) Maglich-
keit, dass der Mensch sich von Sinnlichkeit leiten lassen wiirde, also
nicht von konkreten, individuellen und geschichtlichen Erfahrungen
mit der Verfithrbarkeit durch Einfliisterungen der Sinnlichkeit. In-

129

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

sofern entsteht dann zunichst der Eindruck, dass Kant zwar die
Kompartmentalisierung zu vermeiden versteht, jedoch um den Preis
einer Entindividualisierung. Denn wenn es blof3 die abstrakte Mog-
lichkeit des Bestimmtseins durch Sinnlichkeit ist, die hier abgewehrt
wird, dann richtet sich dieses Gefiihl auch nur in einer abstrakten
Weise auf den Menschen, also nicht auf dessen konkrete geschicht-
liche Existenz (8.4). Diese Konsequenz ist vermeidbar, wenn man
mit Kant iiber Kant hinausgeht, indem man zwei Denkfiguren in
Verbindung stellt, die Kant wohl getrennt sehen mdchte, namlich
das niederschlagend-erhebende Doppelgefiihl auf der einen Seite
und die Selbstzufriedenheit als negatives Wohlgefallen an der eige-
nen Existenz auf der anderen Seite (8.5). Immer wieder stoflen wir
im Zusammenhang der hier nachgezeichneten Gedanken Kants zur
Demut auf religiose Semantiken. Dies gilt vor allem fiir sprachprag-
matisch ausgerichtete Bemerkungen, mit denen Kant die Genese
bzw. die Emergenz der Demut adressiert. Demut wird nicht durch
Appelle, sondern durch eine indirekte Mitteilung provoziert (8.6).
Diese Beobachtungen bereiten den Weg fiir eine grundsitzlich Be-
sinnung auf das Verhiltnis von Demut und Religion, die dann im
letzten Kapitel erfolgt.

8.1 Monchstugend und erwahlungsstolzer Gram.
Gestalten missgliickter Demut

»[...] So sehr er wirkliche Verdienste verehrte, so sehr verachtete er den
gleifinerischen Schein derselben. [...] Doch nicht blof3 das hochmiitige
Briisten iiber unbegriindeten Verdienst war ihm zuwider, sondern sein
gerader, wahrheitsliebender Sinn konnte ebenso wenig die entgegenge-

setzte Abweichung ertragen, weil er auch in ihr weiter nichts als Stolz in

der Demut, wenigstens eine tadelnswerte Unklugheit fand

Ob Berichte wie dieser, der aus der Feder des Freundes Kants Rein-
hold Bernhard Jachmann stammt, belastbar oder doch eher von
dem Wunsch geleitet sind, der Nachwelt ein bestimmtes Bild von
Kant zu vermitteln, wird man fragen miissen; vorbehaltlos vertrauen
sollte man Zeugnissen tiber Kants Innenleben aus zweiter Hand wie

1 JACHMANN, Immanuel Kant geschildert in Briefen an einen Freund, 127f.

130

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.1 Monchstugend und erwdhlungsstolzer Gram. Gestalten missgliickter Demut

diesem wohl nicht.? Was nun aber die zitierte Passage angeht, so gibt
es allerdings Hinweise, dass sie durchaus zutreffend abbilden diirfte,
wie Kant dachte. Kant ldsst wiederholt erkennen, dass angeberische
Selbstaufplusterung ihm ebenso unangenehm war wie deren Gegen-
teil. Offensichtlich empfand er eine tiefe Abneigung gegen eine Form
von Demut, die sich kiinstlich selbst zuriicksetzt, die also der Sache
nach das tut bzw. zu tun vorgibt, was Gregor der Grofle fordert,
namlich sich selbst schlechter zu machen, als man in Wahrheit ist.
Eine solche Haltung bezeichnet Kant als Monchstugend.

»Die geringe Meinung von seiner Person, in Ansehung andrer, ist keine
Demuth, sondern sie verrith eine kleine Seele, und eine kriechende Ge-
miithsart. Solche eingebildete Tugend, die nur ein Analogon der wahren
Tugend ist, ist eine Mdnchstugend, und diese ist ganz unnatiirlich;
denn der Mensch; der sich gegen andre so demiithigt, ist eben dadurch

stoltz.3

Den Ausdruck ,Modnchstugend® iitbernimmt Kant von David Hume.
Fir Hume sind Monchstugenden (monkish virtues) Haltungen, die
félschlich als Tugenden ausgegeben werden, bei denen es sich je-
doch in Wahrheit nicht um Tugenden handelt. Monkish virtues sind
Haltungen bzw. Praxen der Selbstzuriicksetzung, als Beispiele nennt
Hume ,,Z6libat, Fasten, Bufle, Kasteiung, Selbstverleugnung, Demut,
Schweigen, Einsamkeit:* Hume verbindet also monkish virtues mit
einer aufgesetzten Selbstzuriicksetzung. Dies tut Kant im Grundsatz
auch. Wenn Kant von einer Monchstugend spricht, dann meint er
die Haltung einer Person, die Gram, Ungemichlichkeiten und Ubel
sucht, die sich selbst durch Kasteiungen ziichtigt.> Kant verbindet
Monchstugend mit der Haltung einer Person, der es an Selbstach-
tung mangelt, die fiir die Achtung, die jedefrau und jedermann ihr
schuldet, nicht einsteht. Monchstugend manifestiert sich darin, dass
jemand ,Frechheit erduldet, d.h. unter Missachtung der Pflichten

2 Vgl. (mit Blick auf Darstellungen des Verhaltnisses Kants zum Pietismus durch
Zeitgenossen Kants) KUHN, Kant, 22-24; DORFLINGER, Studien zur Religions-
philosophie Immanuel Kants, 233, Anm. 2.

3 V-Mo/Collins, XXVII 349.

4 HuwMme, Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, 109 (M 9.3); vgl.
DERS., Die Naturgeschichte der Religion, 41 (N 10.3): ,,Ziichtigungen und Fasten,
Feigheit und Demut*

5 Vgl. V-Mo/Collins, XXVII 393f.

131

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

gegen sich selbst Beleidigungen durch andere ohne Gegenwehr hin-
nimmt.°

Kant verwendet allerdings den Ausdruck Monchstugend unbe-
schadet dieser teilweisen Ubereinstimmung mit Hume durchaus in
anderer Weise, als Hume es tut; Hume und Kant ordnen die Demut
in ihren Tugend- bzw. Lasterkatalogen unterschiedlich ein. Zu den
Tugenden zdhlt Hume Stolz und Grofiziigigkeit, zu den Lastern
Feigheit, Gemeinheit, Leichtsinn, Angstlichkeit, Ungeduld, Torheit
- und eben Demut.” Demut gilt Hume als Nicht-Tugend bzw. Anti-
Tugend, d.h. Demut ist seiner Uberzeugung nach in Wahrheit als
solche immer ein Laster, unabhidngig von ihrer konkreten Gestalt.
Nur ein durch christliche Ideologie verzerrter, ,moénchischer® Blick
kann in der Demut iiberhaupt jemals eine Tugend sehen, so Hume.
Im Hintergrund diirften Humes personliche Erfahrungen mit dem
Demutskult der - jedenfalls in Humes Augen - lust- und lebens-
feindlichen calvinistischen Frommigkeit Schottlands im 18. Jahrhun-
dert stehen.?

Und an diesem Punkt trennen sich die Wege Kants und Humes,
denn in der Frage nach der Bewertung der Demut gelangt Kant zu
einer anderen Einschitzung als Hume. Kant unterscheidet zwischen
ideologisch verzerrter Demut und wahrer Demut. Demut im Sinne
wahrer Demut ist in Kants Augen dasjenige, was ein Mensch emp-
finden soll in Anbetracht seiner tatsdchlichen Unvollkommenheiten.
Hume irre also, wenn er meint, Demut sei als solche immer eine
Monchstugend im Sinne einer Nicht-Tugend; Hume irre, wenn er
meint, Demut sei grundsitzlich nichts, das man als Tugend zu schit-
zen habe.

»Demuth ist also nicht eine Ménchs Tugend, wie Hume meint: sondern
auch in der Natiirlichen Moral schon néthig [...]:

6 Vgl. GSE, XX 61.

Vgl. HuME, Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, 162f. (M App4.20).

8 Vgl. STREMINGER, David Hume, v.a. 66-71. Im fiir das calvinistische Schottland
zur Zeit der Jugend Humes priagenden Erbauungsbuch ALLESTREE, The Whole
Duty of Man, 140, wird Demut als erste Pflicht des Menschen gegen sich selbst
apostrophiert. Demut bedeute, eine geringe Meinung von sich selbst zu haben
und damit einverstanden zu sein, von anderen als gering angesehen zu werden
(ebd.).

9 V-PP/Herder, XXVII 39.

~

132

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.1 Monchstugend und erwdhlungsstolzer Gram. Gestalten missgliickter Demut

Demut ist notwendig als Antidot gegen die Tendenz des Menschen
zur Selbstgerechtigkeit. Diejenige personale Haltung, die wirklich
Demut genannt zu werden verdient, ist eine Tugend, so Kant gegen
Hume. Aber das, was Kant und Hume jeweils an (bzw. als Deforma-
tionen) der Demut kritisieren, kritisieren sie unter unterschiedlichen
Vorzeichen dann doch gemeinsam.

Gemeinsam kritisieren Hume und Kant die Haltung eines Men-
schen, der sich selbst vorsitzlich zuriicksetzt, sich selbst erniedrigt,
vor anderen kriecht. Nur wiirde Kant eben sagen, dass die Haltung
eines Menschen, der sich selbst vorsdtzlich zuriicksetzt, gar nicht als
Demut, jedenfalls nicht als ,wahre Demut“ anzusehen ist, sondern
vielmehr irrtimlich als Demut bezeichnet, d.h., mit wahrer Demut
verwechselt wird. Kriecherei und ménchstugendférmige Demut sind
Gestalten degenerierter Demut, sind Zerrformen oder Abklatsch
dessen, was die Tugend der Demut eigentlich meint. Solche defor-
mierte Demut kommt der Selbstverachtung gleich, die Kant vehe-
ment als Verstof3 gegen die Pflicht des Menschen zur Achtung seiner
selbst kritisiert.© Monchstugend ist das Produkt einer verfehlten
Selbstkonstitution. Wer der Ménchstugend nachjagt, setzt sich selbst
die Maxime, anderen Menschen einen hoheren Wert beilegen zu
wollen, und skaliert seinen eigenen Wert vorsitzlich herunter. Auf
diese Leistung, die eigene Demut produziert zu haben, kann dieser
Mensch dann stolz sein, denn er hat sich seine Demut ja selbst
gemacht — so unbefriedigend diese Art von Stolz auch sein mag:
»[...] der sich gegen andre so demiithigt, ist eben dadurch stoltz. !

Eine nahezu gleichlautende Kritik {ibt Kant an den Pietisten. In
seinen Vorarbeiten zu Die Religion innerhalb der Grenzen der blo-
fen Vernunft wirft er den Pietisten vor, dass sie ,,durch Buskampf
Zerknirschung und aller Selbstpeinigung des Heautontimorumenos
Satisfaction leisten wollen.'? Diesen Vorwurf erhebt er auch im Rah-
men seiner Kritik am Pietismus in Der Streit der Fakultiten. Was die
Pietisten zu Recht in Misskredit gebracht habe, sei, so bemerkt er
zunachst,

10 Vgl. TL, VI 435.

11 S.o.Anm. 3.

12 VARGV, XXIII 110. Dazu: SZYRWINSKA, Wiedergeborene Freiheit, 60. Kant spielt
auf die literarische Figur des Heautontimorumenos an, d.h. des ,Selbstqualers®
bzw. des Mannes, der sich selbst betraft (heauaton timérotimenos).

133

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

»die phantastische und bei allem Schein der Demuth stolze AnmafSung
sich als tibernatiirlich-begiinstigte Kinder des Himmels auszuzeichnen,
wenn gleich ihr Wandel, so viel man sehen kann, vor dem der von
ihnen so benannten Weltkinder in der Moralitit nicht den mindesten
Vorzug zeigt.

Im Pietismus, so unterstellt Kant hier, stehen Demutskult und Er-
wiahlungsstolz in einem ungelosten Widerspruch. So wie auch die
moralischen Forderungen, die die Pietisten mit Verve vor sich her-
tragen, nicht gut mit jhrem tatsdchlichen Lebenswandel zusammen-
stimmen. Die letztgenannte Inkongruenz zwischen Worten und
Taten ist aber eben nur eine Dimension der Kant’schen Kritik am
Demutskult des Pietismus. Schwerer wiegt, dass die Pietisten sich im
»Schein der Demuth® sonnen.

Kant beschreibt diese verheerende Dynamik bereits in der Vorre-
de zu Der Streit der Fakultdten. Er berichtet hier von einer Kom-
mission, die mit der Auswahl von Kandidaten fiir die geistlichen
Amter betraut war. Im Kreis dieser Kommission wurde die Frage
aufgeworfen, ob ein Mensch sich den tiefen Gram (maeror animi),
den man erwarten diirfe, auch selbst geben konne, und man kam
Uberein, dass dies nicht moglich sei, der Mensch miisse die Reue
vom Himmel erbitten. Kant kommentiert, dass wahrer Reue, mit der
der Mensch auf seine eigenen Taten schaue (anstatt auf seine Reue),
durch eine solche Rhetorik gerade nicht der Weg geebnet werde.!®
Gram zu erwarten und gleichzeitig zu behaupten, dass Gram erbeten
werden miisste, sei paradox, denn wer den Gram erst noch erbitten
miisse, konne ja in Wahrheit keinen Gram empfinden.!® Fehlanrei-
ze dieser Art provozieren unaufrichtigen und im Zweifelsfall auch

13 SF, VII 60, Anm. 5.

14 Die Paradoxie des Erwdhlungsglaubens einer dem Ideal der Demut verpflichte-
ten Religionskultur beobachtet auch FEUERBACH, Das Wesen des Christentums,
v.a. 372f. Dazu: PUCHTA, ,,Du bist mir noch nicht demiithig genug?, 40.

15 Vgl. SF, VII 10.

16 Vgl. zur Heuchelei als eine Gefdhrdung pietistischer Frommigkeit bereits SCHIE-
FERT, Nachricht von den jetzigen Anstalten des Collegii Fridericiani (1741),
98; FRANCKE, Ordnung und Lehr-art, 12. Dazu: SUssMANN, Schul(innen)réu-
me, 218. Vgl. auch RiEDESEL, Pietismus und Orthodoxie in Ostpreuflen, 53,
Anm.129. Wohl kaum zufillig st6ft man im (schwiabischen) Pietismus auf
selbstironische Redensarten wie ,Demut ist mein grofSter Stolz. Dazu: EGGEN-
SPERGER/PRCELA, Editorial [Heft ,Demut ist mein grofiter Stolz“].

134

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.1 Monchstugend und erwdhlungsstolzer Gram. Gestalten missgliickter Demut

erwéahlungsstolzen Gram; solcher Gram ist selbstgewahlt, es wird
jedoch insinuiert, dass sich im Gram eine géttliche Auszeichnung
abbilde. Dergleichen verquaste Idealisierung des Grams treibt dann
so absurde Bliiten wie die, dass man sich gramt, sich nicht genug zu
graimen.” In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht bezeich-
net Kant einen solchen erkiinstelten Gram als ,eine Leidenschaft
sich selbst mit Verachtung anhaltend, aber vergeblich zu quélen
[...]18

Mit einer sehr dhnlichen Stoflrichtung diagnostiziert Kant einen
Mechanismus des religiosen moral licensing. Menschen hingen einer
Religion bzw. einem Glauben desto fester an, je ldstiger dieser
Glaube sei. Durch das Ableisten beschwerlicher religioser Pflichten
meinen diese Frommen, von der Pflicht zur moralischen Selbstbes-
serung entbunden zu sein.!” Dass diese von Kant problematisierten
Gestalten frommen Lebens dem Gedeihen der Moral zuwiderlaufen,
anstatt es zu befordern, diirfte entscheidend zu Kants Groll gegen
bestimmte Erscheinungsformen pietistischer Frommigkeit beigetra-
gen haben. Die Vorbehalte, die Kant unter Inanspruchnahme des
Hume’schen Begriffs der ,Monchstugend® formuliert, finden sich
also praktisch gleichlautend auch in seiner Polemik gegen den Pie-
tismus, was insofern nicht iiberrascht, als ja auch Humes Polemik
gegen die monkish virtues in einem religionskritischen Zusammen-
hang steht.

Nun gibt es auch Hinweise, dass diese heftige Polemik kein voll-
standiges Bild davon zur Geltung bringt, was der Pietismus Kant
bedeutete. So zeichnet Kants Freund Theodor Friedrich Rink ein
weitaus positiveres Bild von Kants Sicht auf diese fiir ihn pragende
Gestalt des Christentums. Rink zufolge soll Kant gesagt haben:

»Man sage dem Pietismus nach, was man will, genug! Die Leute, denen
er sein Ernst war, zeichneten sich auf eine ehrwiirdige Weise aus. Sie
besaflen das hochste, was der Mensch besitzen kann, jene Ruhe, jene
Heiterkeit, jenen innern Frieden, die durch keine Leidenschaft beun-

17 Vgl. SF, VII 55f.

18 Anth, VII 255.

19 Vgl. VARGV, XXIII 90; RGV, VI 169: ,Je unniitzer solche Selbstpeinigungen
sind, je weniger sie auf die allgemeine moralische Besserung des Menschen
abgezweckt sind, desto heiliger scheinen sie zu sein [...]." V-Mo/Kaehler(Stark),
193/153: ,Ie mehr aber der Cultus mit Observanzen beladen ist, desto leerer ist
er von moralischen Uebungen:“ Dazu: STICKER, Rationalizing (Verniinfteln), 20.

135

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

ruhigt wurden. Keine Noth, keine Verfolgung setzte sie in Mifimuth,

keine Streitigkeit war vermogend sie zum Zorn und zur Feindschaft zu
. «20

reizen.

Auf ein solches Zeugnis aus zweiter Hand allein sollte man, wie
bereits erwahnt, keine Theorien iiber Kants Sichtweisen griinden.?!
Allerdings lassen sich noch weitere Indizien anfiihren, die dafiir
sprechen, dass Kants Sicht auf den Pietismus komplexer war, als die
genannten polemischen Bemerkungen fiir sich genommen uns glau-
ben lassen, dass also Kant sehr wohl zu unterscheiden vermochte
zwischen dem, was er am Pietismus zu kritisieren, und dem, was er
dem Pietismus zu verdanken hatte — wir kommen darauf zuriick.?2

8.2 Niedergeschlagen-erhaben. Triangulierung der Demut
und des Stolzes

»,Die Welt hat nie etwas die Seele belebenderes die Selbstliebe nieder-
schlagenderes und doch zugleich die Hofnung erhebenderes Gesehen
als die Christliche Religion [...]

Diese feierlichen Zeilen aus Kants Vorarbeiten zur Religionsschrift
schreiben der christlichen Religion eine Wirkung zu, die der
Wirkung des moralischen Gesetzes auf den Menschen genau ent-
spricht.?* Das moralische Gesetz ist, wenn es auch den Menschen
demiitigt, gleichzeitig ,der Grund eines positiven Gefiihls“?® Das
moralische Gesetz provoziert im Menschen ein Gefiihl von erhabe-
ner Demut und gedemiitigter Erhabenheit, und zumindest aus Kants
eigener Perspektive ist dies ein Vorgang, der sich mit biblischen bzw.
christlichen Motiven gut in Einklang bringen ldsst. Daher gibt es

20 RiINk, Ansichten aus Kants Leben, 14.

21 Rinks Darlegungen zu Kants Leben enthalten {iberdies nicht wenige Irrtiimer.
Vgl. [KanT], Immanuel Kant in Rede und Gespréch, 17, Anm. 1; 31, Anm. 3;
285, Anm. 1; 290, Anm. 1. — Zur Prasenz des Pietismus in Kants Kindheits- und
Jugendzeit vgl. FEHR, ,,Ein wunderlicher Nexus Rerum, v.a. 48-52.

22 Vgl. v.ia. MALTER, Einleitung, xii. Zur ambivalenten Einstellung Kants gegeniiber
dem Pietismus vgl. auch KoBE, Reason Reborn, 71; s.u. Abschn. 9.3.

23 VARGV, XXIII 92.

24 S.u. Abschn. 9.1 ausfiihrlicher zum Verhiltnis von moralischem und christlichem
Gesetz.

136

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.2 Niedergeschlagen-erhaben. Triangulierung der Demut und des Stolzes

auch in seinen Augen keinen uniiberbriickbaren Gegensatz zwischen
dem, was er mit Demut verbindet, und dem, was in biblischen
bzw. protestantischen Traditionen unter Demut verstanden wird.2¢
Vom moralischen Gesetz geht eine Doppelwirkung aus, da es gleich-
zeitig erschauern ldsst und erhebt.?” So provoziert das Gesetz ein
Doppelgefithl. Der Mensch weifs um seine Grofle, wenn er sich
mit dem Gesetz vergleicht, denn dies iiberhaupt tun zu kénnen,
macht seine Grofle aus; faktisch aber scheitert der Mensch stets am
Anspruch des Gesetzes an sein Leben und fiihlt seine Méngel und
seine Unheiligkeit, die das Gesetz grell ausleuchtet. Stolz auf die
eigene Empfinglichkeit fiir das Gesetz und Demut im Angesicht der
eigenen im Lichte des Gesetzes zutage tretenden Fehlbarkeit legen
sich wie ein Gefiihl auf den Menschen. Der Mensch fiihlt, wie das,
was ihn erhebt, ihm gleichzeitig einschneidende Anderungen der
eigenen Lebensfithrung abverlangt, seine eigensiichtigen Wiinsche
an das eigene Leben niederschlagt.

Dieser Begriff der Demut erfiillt eine der Anforderungen, die
an eine Theorie der Demut zu stellen sind.?® Erfillt ist die Anfor-
derung, dass hochmiitiger und exzessiver Demut Einhalt geboten
werde. Selbstbewertende Haltungen konnen in einen Strudel gera-

25 KpV,V 73. - Vgl. zum Motiv einer dialektischen Verbindung von Stolz und De-
mut auch V-Lo/Herder, XXIV 4: ,der edle Stolz selbst zu denken, selbst unsere
Fehler zuerst entdeken® Vgl. zu diesem Motiv vor und nach Kant z.B. Johan-
nes Chrysostomus, Ioann. hom. 71,2 (MPG 59, 386; Ubers. Knors): ,Niemand
kann demiitig sein, er besitze denn eine grof3e Seele. Niemand hochmiitig, er
besitze denn eine kleine Seele. HARTMANN, Ethik, 477: ,Echte Demut dagegen
widerspricht weder der Wiirde des Menschen noch dem berechtigten Stolz. Ja,
genau genommen gehort sie mit zum echten - von eitler Selbstbespiegelung
fernen - Stolz. Schliefilich ist eben das der Sinn echten sittlichen Stolzes, sich
am unerreichbar Hohen und Absoluten zu messen. HORNEY, Unsere inneren
Konflikte, 83: ,Echte Ideale machen einen Menschen demiitig, das idealisierte
Ebenbild macht anmaflend.”

26 Wenn LoupEeN, Kantian Moral Humility, 30f,, einen unverséhnbaren Gegensatz
zwischen ,der” christlichen und der Kant’schen Sicht auf die Demut unterstellt,
dann hat dies damit zu tun, dass Louden einen Bibelvers (Phil 2,3) bzw. seine
Deutung desselben mit der christlichen Rede von Demut insgesamt gleichsetzt
(ebd., 30). Zur christlichen Imprégnierung der Kant’schen Rede von Demut vgl.
auch BonaTEc, Die Religionsphilosophie Kants in der ,Religion innerhalb der
Grenzen der blofien Vernunft', 49.

27 Vgl. KdU, V 258.

28 S.0.Kap.7.

137

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

ten, solange der Mensch den Maf3stab fiir die Bewertung selbst in
der Hand hilt und sein Bild von sich selbst und sein Bild von
diesem Mafistab so manipuliert, dass er sein eigenmichtiges Ja zu
sich selbst jederzeit schiitzen bzw. neu konstituieren kann. Genau
dies geschieht dann, wenn Menschen sich kiinstlich selbst zuriick-
setzen oder wenn sie sich wahlweise zu ihrem Vorteil oder ihrem
Nachteil mit anderen Menschen vergleichen. Und dies geschieht
auch dann, wenn Menschen sich das Gesetz rabulistisch und so-
phistisch so zurechtlegen, dass das Gesetz ihr Bild von sich selbst
nicht herausfordert, d.h., keine Forderungen an sie stellt, die nicht
bereits erfiillt wiren bzw. sich miihelos erfiillen lassen.?® Aber: Weil
in all diesen irrlichternden Ausweichbewegungen das Wissen des
Menschen um die eigentliche Forderung des moralischen Gesetzes
nie ganz verloren gehen kann, so sehr der Mensch diese Forderung
auch verdrangen mag, leistet das Gesetz letztlich einen unbedingten
Widerstand gegen destruktive Eskalationen der Demut.’® Demut
bei Kant ist radikal, d.h. auf einen letzten Wurzelgrund bezogen,
der als Korrektiv gegen alle verirrten Auswiichse fortbesteht. Das Ja
und das Nein des Menschen zu sich selbst werden daran gehindert,
sich ungliicklich ineinanderzuschieben, da beide in einem beiden
unverhandelbar gegeniiberstehenden Dritten griinden — da Demut
aus dem Sich-Vergleichen mit dem moralischen Gesetz hervorgeht
und nicht daraus, dass der Mensch solche Urteile iiber sich selbst
nach eigenem Gutdiinken fallt.

Nicht erfillt ist im Lichte des bis hierhin im Gesprich mit Kant
Erarbeiteten jedoch die Anforderung, dass es bei der Demut und
beim Stolz um je dieses konkrete Individuum gehen mége, um das
Ja und das Nein je dieses Individuums zu sich selbst in seiner ge-
schichtlichen Konkretion. Genauer: Im Lichte des bisher Gesagten
entsteht der Eindruck, dass das durch das Gesetz hervorgerufene
niederschlagend-erhebende Doppelgefiithl, von dem Kant spricht,
sich nur hinsichtlich der Demut, nicht jedoch hinsichtlich des Stol-
zes auf den Menschen als Individuum zuriickbezieht.

Um genauer zu erkldren, was sich mit dieser Problemanzeige ver-
bindet, blicke ich kurz zuriick. Wir hatten gesehen: Fiir Thomas von

29 S.o.Kap. 3, Anm. 18; s.u. Anm. 54; vgl. STICKER, Rationalizing (Verniinfteln).
30 Zur Unvertilgbarkeit des Wissens des Menschen um das moralische Gesetz vgl.
z.B. RGV, VI 35, 46.

138

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.2 Niedergeschlagen-erhaben. Triangulierung der Demut und des Stolzes

Aquin ist die Grofigesinntheit (magnanimitas) eigentlich ein Wis-
sen darum, dass der Mensch am Guten Anteil hat, wihrend dieses
Gute den Menschen jedoch zugleich iibersteigt. Dies unterscheidet
Grof3gesinntheit im Sinne Thomas” gerade von der Aristoteles’schen
Grofigesinntheit (megalopsychia). Aristoteles’ megaldpsychos findet
sich selbst in seiner individuellen geschichtlichen Erscheinung grof3-
artig. Verhalt es sich bei Kant, was diesen Aspekt angeht, dhnlich
wie bei Thomas von Aquin? Geht es also beim Stolz fiir Kant gar
nicht um je diesen Menschen, der da Stolz auf sich selbst empfindet,
sondern um eine ekstatische Erfahrung, die sich nicht auf den Men-
schen als Individuum zuriickbezieht? Zerfallt die Gleichzeitigkeit
von Ja und Nein in ein Ja zum Menschen als einem vernunftbegab-
ten Wesen, das auf das ihn iibersteigende Gesetz ansprechbar ist,
und ein Nein zur geschichtlichen, (un)moralischen Existenz, d.h. zu
den Unzuldnglichkeiten dieser Existenz?

Verhielte es sich so, dann kénnte Kant nicht dabei helfen, Demut
in einer Weise zu denken, die uns weiterfithrt. Denn wir hatten ja
feststellt, dass innerhalb der Demut die Gleichzeitigkeit eines Ja und
eines Nein des geschichtlichen Individuums zu sich selbst denkbar
sein miisste.’! Insoweit sich aber bei Kant das Ja auf das moralische
Gesetz bezieht, auf das der Mensch in sich stofst, wahrend sich das
Nein auf je diesen konkreten fehlbaren Menschen bezieht, dessen
Fehlbarkeit durch das Gesetz ausgeleuchtet wird, ist das niederschla-
gend-erhebende Doppelgefiihl eben doch kein wirkliches Doppelge-
fiihl, jedenfalls keines von der Art, die wir suchen. Denn wir suchen
nach einer Beschreibung der Demut, die die Demut als ein solches
Nein je dieses Individuums zu sich selbst zu denken erlaubt, das mit
einem Ja unmittelbar verbunden ist, ohne dass es zu einer uferlosen
Eskalation, einer exzessiven Pendelbewegung zwischen Ja und Nein
kommt.

Im Folgenden mochte ich zeigen: Die Konsequenz einer Kom-
partmentaliserung ist bei Kant zwar vermieden, jedoch um einen
hohen - fiir die Zwecke der im Vorliegenden angestrebten Entwick-
lung einer tragfdhigen Theorie der Demut zu hohen — Preis, weswe-
gen ich nicht umhinkomme, schliefflich mit Kant tiber Kant hinaus-
zugehen. Warum das so ist, wird deutlich, wenn wir uns zunéchst

31 S.o.Abschn.7.1.

139

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

genauer vor Augen fiihren, wie das besagte Doppelgefiihl bei Kant
konzeptualisiert ist.

8.3 Das Doppelgefiihl der Achtung als Gefiihl a priori

Das Gefiihl der Achtung fiir das Gesetz ist nur durch die Negation
eines Gegebenen etwas Positives. Das Gesetz negiert die Neigung
des Menschen, sich durch Selbstliebe leiten zu lassen, genauer: sich
durch jene Arten der Selbstliebe leiten zu lassen, die der Moral
zuwiderlaufen. Im Unterschied zur verniinftigen Selbstliebe, die im
Dienst wiinschenswerter Selbsterhaltung steht und die sich vom
moralischen Gesetz bandigen ldsst, zeichnet sich Selbstliebe im Sin-
ne von ,Philautia“ und , Arrogantia“ durch die Tendenz des Men-
schen aus, seine eigenen Neigungen, Wiinsche und Wertungen im
Zweifelsfall iber das durch die Moral Gebotene zu stellen.3? Die
Zuriickweisung dieser iiber die Stringe schlagenden Selbstliebe ist
ein Akt, der aus der Negation etwas Positives zieht. Dem Menschen
dréngt sich die Selbstliebe im Sinne von ,Philautia® (einem {iberma-
Bigen Gebundensein an das eigene Wohlbefinden) und ,,Arrogantia“
(einem ubermafligen Gebundensein an das eigene Denken und eige-
ne Sichtweisen) auf. Diesem Bedréngtwerden widersetzt der Mensch
sich erfolgreich, wenn er sich durch das Gesetz leiten ldsst anstatt
durch solche Selbstliebe. Der Mensch, der sich vom Gesetz leiten
ldsst, streicht seinen Drang, sich von den Einfliisterungen der Sinn-
lichkeit und anderen selbstischen Bestrebungen treiben zu lassen,
gleichsam durch. Das Gefiihl, das durch dieses Durchstreichen,
durch diese Abstoflbewegung entsteht, zehrt von der lustbesetzten
Selbstliebe, die als eine den Menschen bestimmen wollende Kraft
durchgestrichen wird. Die Lust der Selbstliebe ist die Lust, die sich
dialektisch im Gefiihl des Durchstreichens der Lust reproduziert -
unter dem Vorzeichen, dass diese ,durchgestrichene® Lust ungut ist,
und dass es sich daher gut anfiihlt, diese ungute Lust abzuweisen.
Und dieses lustvoll-negative Gefiihl ist gleichzeitig ein Gefiihl des
Gedemiitigtwerdens.

32 Vgl. KpV, V 74, 86f.

140

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.3 Das Doppelgefiihl der Achtung als Gefiihl a priori

»Da dieses Gesetz aber doch etwas an sich Positives ist, ndmlich die
Form einer intellektuellen Kausalitdt, d.i. der Freiheit, so ist es, indem
es im Gegensatze mit dem subjektiven Widerspiele, namlich den Nei-
gungen in uns, den Eigendiinkel schwicht, zugleich ein Gegenstand
der Achtung, und indem es ihn sogar niederschldgt, d. i. demiitigt, ein
Gegenstand der grofiten Achtung, mithin auch der Grund eines positi-
ven Gefiihls, das nicht empirischen Ursprungs ist, und a priori erkannt
wird:

Wichtig ist nun: Das Gesetz ist ein Gegenstand der Achtung, indem
es den Eigendiinkel niederschldgt. Nur weil dem Menschen iiber-
haupt eine Tendenz innewohnt, sich von seiner Selbstliebe treiben
zu lassen, kann das Gefiihl der Achtung als das Gefiihl dafiir, sich
kraft freiwilliger Selbstbindung an das Gesetz nicht treiben zu las-
sen, einen konkreten Gefiihlsgehalt haben. Das Gefiihl der Achtung
ist parasitdr bezogen auf das Durchstreichen widermoralischer Ge-
fithlsbestimmtheit. Vom Gefiihl der Achtung gilt daher, dass es die
Sinnlichkeit des Menschen voraussetzt.

»Hierbei ist nun zu bemerken: dass, so wie die Achtung eine Wirkung
aufs Gefiihl, mithin auf die Sinnlichkeit eines verniinftigen Wesens ist,
es diese Sinnlichkeit, mithin auch die Endlichkeit solcher Wesen, denen
das moralische Gesetz Achtung auferlegt, voraussetze [...]%4

Das ,sinnliche Gefiihl also die Neigung des Menschen, sich gerade
nicht von der Vernunft leiten zu lassen, ist Bedingung des Gefiihls
der Achtung fiir das moralische Gesetz. Nur weil der Mensch ein
sinnliches Wesen ist, kann er Achtung fiihlen.3

Einem Wesen, das von aller Sinnlichkeit frei wiare, kann daher
auch ein Gefiithl der Achtung nicht zugeschrieben werden. Engel
konnen keine Achtung empfinden, dies kann allein der Mensch.
Wenn Kant also zustimmend einen Vers aus einem Gedicht von
Albrecht von Haller zitiert: ,[...] Der Mensch mit seinen Mangeln //
Ist besser als das Heer von willenlosen Engeln [...]5 dann besagt
dies: Ein Engel kann nicht durch das Gesetz gedemiitigt werden,
weil an einem Engel keine sinnlichen Antriebe zerren, die der Engel

33 KpV, V73.Vgl. zur demiitigenden Wirkung des Gesetzes ebd., 74f., 77-79, 85f.

34 KpV,V76.

35 Vgl. KpV, V 75. Dazu: BEcK, A Commentary on Kant’s Critique of Practical
Reason, 225.

141

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

zuriickzuweisen hitte.3® Solch eine Zuriickweisung eigener Neigun-
gen wiirde gleichzeitig erhebend und schmerzlich sein. Beides, den
Schmerz der Zuriickweisung und die damit unmittelbar verbundene
Erhabenheit, erleben Engel nicht. Die nicht zu demiitigenden Engel
serleiden’ dadurch, dass sie nicht gedemiitigt werden kénnen, einen
erheblichen Mangel. Denn Engel kénnen das moralische Gesetz
nicht fithlen, sondern nur befolgen, genauer: Sie befolgen das Gesetz
zwar willentlich, aber ohne anders wollen zu kénnen. Engel sind
Moralmaschinen. Menschen sind Engeln daher insofern tiberlegen,
als sie Widerstdnde zu @iberwinden haben, von denen Engel nichts
wissen, die sie nicht spiiren konnen.” Allein der Mensch kann sei-
ne Uberwindung des Widerstandes gegen das Gute in sich selbst
lustvoll spiiren - so als wiirde er sich selbst abstoflen von dem
Nichtguten, das ihn fithren will, aber nicht fithren soll, und sagen:
»ich nicht®*® Und zwar auch dann, wenn er sich damit ins eigene
Fleisch schneidet.

Achtung fiir das moralische Gesetz ist der einzige Fall eines Ge-
fithls, ,welches wir vollig apriori erkennen, und dessen Notwendig-
keit wir einsehen konnen:*® Weil der Mensch weif3, dass er ein
sinnliches Wesen ist, und weil der Mensch gleichzeitig weif3, dass er
kraft seiner Affizierbarkeit durch das Gesetz — nach deren letztem
Grund Kant ausdriicklich nicht fragen mochte*® - in der Lage ist,
sich iiber sich selbst, iiber die Einfliisterungen seiner Selbstliebe zu

36 Vgl. TL, VI 397 [Anm. *]; HALLER, Versuch schweizerischer Gedichte, 173. Bei
Haller allerdings ist Subjekt ,die Welt", nicht ,,der Mensch® wie in Kants Wieder-
gabe an der genannten Stelle, auch spricht Haller von einem ,Reich’, nicht von
einem ,Heer*. Originalgetreu zitiert wird der Vers in RGV, VI 65, Anm. 1.

37 Vgl. auch KpV, V 72 (vom géttlichen Willen); KpV, V 76 (von einem ,h6chsten
[...] von aller Sinnlichkeit freien Wesen®).

38 S.o.Abschn. 2.4; FEsr, Ich nicht.

39 KPV, V 73; vgl. ebd., 78 (,Unlust, die aus dem moralischen Gesetze a priori
erkannt werden kann“), 90 (a priori zu erkennender Einfluss der praktischen
Vernunft auf die Sinnlichkeit). Dazu: SaLa, Kants ,Kritik der praktischen Ver-
nunft 173; ScHADOW, Achtung fiir das Gesetz, 249.

40 Vgl. KpV, V 72, 78-80. Kant deutet hier an, dass er gar nicht erst versucht
zu erkldren, wie das Gesetz tiberhaupt Triebfeder sein kann, sondern lediglich
beschreibt, was im Begehrungsvermdgen geschieht, wenn das Gesetz Triebfeder
wird. Damit setzt er aber nicht beides gleich. Das Gefiihl der Achtung fiir das
Gesetz, das er sehr wohl und sehr genau erklirt, ist zu unterscheiden davon,
dass das Gesetz tiberhaupt Triebfeder wird; Letzteres muss Ersterem vorausge-
hen.

142

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.3 Das Doppelgefiihl der Achtung als Gefiihl a priori

erheben, kann er das Gefiihl der Achtung fiir das Gesetz im Schluss-
verfahren generieren. Kant will wohl zum Ausdruck bringen, dass
sich in diesem Gefiihl a priori das Durchstreichen blof3 potenzieller
Bestimmung durch die Selbstliebe abbildet, so als wiirde der Mensch
im Irrealis erfassen, dass sinnliche Bestrebungen, die er (hier) nicht
realiter empfindet, aber als sinnliches Wesen empfinden kénnte,
abgewiesen werden, genauer: abgewiesen worden wiren, hitten ab-
gewiesen werden konnen, wenn sie denn akut geworden wiren. Nur
dieses Gefiihl a priori, keinesfalls also irgendein konkret erlebtes
Gefiihl, ldsst Kant als moralisches Gefiihl gelten.

Fiir die Annahme, dass Kant hier die grundsitzliche Fahigkeit
des Menschen, sich iiber die Einfliisterungen seiner Neigungen
hinwegzusetzen, im Blick hat, spricht eine Passage aus der Kritik
der Praktischen Vernunft, in der Kant ebenfalls eine imaginédre Ab-
weisung moralititswidriger Neigungen diskutiert. Er stellt seinen
Leser*innen die folgende Szene in zwei Variationen bzw. Etappen
vor Augen: Jemand, der behauptet, er konne seinen wolliistigen
Neigungen nicht widerstehen, mdge sich doch einmal vorstellen,
dass ihm drohe, an den Galgen gekniipft zu werden, wenn er seinen
Neigungen nachgdbe - Kant unterstellt, dass dieser jemand sich
alsdann sehr wohl dazu in der Lage sihe, seine Neigungen in die
Schranken zu weisen. Derselbe jemand wird nun gefragt, ob er in
der Lage sei, der Versuchung zu widerstehen, eine dritte Person mit
einem falschen Zeugnis zu belasten, wenn er sich unter Androhung
des Todes zum Abgeben dieses falschen Zeugnisses gedringt sihe
und iiberdies auch ldngst schon einen boshaften Wunsch in seinem
Herzen triige, besagter dritter Person mége Unbill widerfahren. Kant
kommentiert:

»Ob er es tun wiirde, oder nicht, wird er vielleicht sich nicht getrauen
zu versichern; dass es ihm aber moglich sei, muf§ er ohne Bedenken
einraumen. Er urteilt also, dass er etwas kann, weil er sich bewusst ist,
dass er es soll, und erkennt in sich die Freiheit, die ihm sonst ohne das
moralische Gesetz unbekannt geblieben wire. 4!

41 KpV, V 31. Dem ehrbaren Menschen ist die eigene Ehre teurer ist als sein
Fortleben. Vgl. RGV, VI 33, Anm. 1; TL, VI 334: Er ,kennt etwas, was er noch
hoher schitzt als selbst das Leben: ndmlich die Ehre. Dazu: SCEMIDT, Was wir
uns schulden, v.a. 46f.

143

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

An einen solchen Vorgang der imagindren Durchstreichung des
Bestimmtseins durch Motive, die dem moralischen Gesetz zuwider-
laufen, diirfte Kant denken, wenn er das Gefiithl der Achtung als
ein Gefiihl a priori beschreibt, also als ein Gefiihl, das sich nicht,
jedenfalls nicht unmittelbar, auf ein empirisches Gefiihl bezieht.

Dass in dieser Weise nicht-akute Gefiihle bzw. Neigungen oder
Bestrebungen ein akutes Gefiihl provozieren, kann nur bedeuten,
dass der Mensch iiber eine Art Analogieschluss einsieht: Die Nei-
gungen oder Gefiihle, die einen Menschen leiten konnten, von de-
nen er sich aber nicht leiten lassen soll und - hierauf kommt es
jetzt an - eben auch nicht leiten lassen muss, sind von derselben
Art wie aus der Erfahrung bekannte Gefiihle, ohne dass diese hypo-
thetischen, zuriickgewiesenen Gefiihle ihrerseits konkret erfahren
werden wiirden. Die so beschriebene Abstoflbewegung der Demut
schneidet sich nur hypothetisch ins eigene Fleisch. Demut bedeutet
hier, ein hypothetisches einschneidendes Zuriickgewiesenwerden zu
fithlen, namlich das Zuriickgewiesenwerden der Selbstliebe. Zuriick-
gewiesen wird jene Selbstliebe, die den Menschen in Versuchung
fithrt, eigene Bediirfnisse und Sichtweisen (iiber das moralisch er-
laubte Maf3 hinaus) zu priorisieren. Aber dieses einschneidende Ge-
tithl ist ein gutes Gefiihl, weil es gut ist, das Ungute zu iiberwinden,
d.h., den Drang, sich gegen die Forderungen der Moral zu wenden,
zu iberwinden.

8.4 Demut und das Individuum

Nun bezieht sich dieses niederschlagend-erhebende Doppelgefiihl
nicht auf das konkrete Individuum, und insofern erlaubt es uns diese
Vorstellung zunéchst noch nicht, eine Theorie der Demut zu formu-
lieren, die allen oben entwickelten Anforderungen an eine solche
Theorie geniigt. Kant beschreibt das Gefiihl der Achtung mit einer
Semantik der Erleichterung, er spricht von einer ,Wegrdumung eines
Hindernisses', von einer ,Wegschaffung eines Gegengewichts"*? In-

42 KpV, V 76, 156. Vgl. zu diesem Motiv ebd., 24 (,,Uberwindung der Hindernisse,
die sich unserem Vorsatz entgegenstellen“); RGV, VI 231: Zwang ist ,Verhinde-
rung [...] eines Hindernisses der Freiheit; ebd., VI 44: Die tbernatiirliche
Mitwirkung Gottes hierbei besteht ,.in der Verminderung der Hindernisse."

144

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.4 Demut und das Individuum

direkt wird so erklart, was nicht direkt erklart werden kann, ndmlich
wie die Moral Triebfeder wird. ,Denn eine jede Verminderung der
Hindernisse einer Titigkeit ist Beforderung dieser Tatigkeit selbst4?
Dabei ist wie gesagt vorausgesetzt, dass es sich bei dieser ,Wegschaf-
fung eines Gegengewichts® nicht um eine tatsdchliche Erfahrung
handelt, sondern um ein a apriori erschlossenes Gefiihl.

An diesem Punkt nun scheint es mir naheliegend, mit Kant tiber
Kant hinauszugehen. Denn miisste sich nicht diese ,Wegschaffung
eines Gegengewichts, die sich vollzieht, wenn der Mensch sich
von seiner Selbstliebe nicht treiben lasst, auf eine Schwere zurtick-
beziehen, die der Mensch lebensweltlich und lebensgeschichtlich
konkret erfahrt, also auf eine individuelle autobiografische Erfah-
rung, die damit einhergeht, dass der Mensch sich nicht blof3 hy-
pothetisch, sondern tatsichlich (im iibertragenen Sinn) ins eigene
Fleisch schneidet? Muss ein Gefiihl der Erleichterung nicht auf
ein im selben Erlebniszusammenhang angesiedeltes Gefiihl eines
tiberwundenen Beschwertseins zuriickverweisen? Kant mdchte un-
bedingt die Konsequenz vermeiden, dass das Lustbare an diesem
Gefiihl in irgendeiner Form zu einem moralischen Motiv erklart
wird. Er will ein Bild von der Moral zeichnen, das génzlich ohne die
Vorstellung eines moral sense auskommt. Es gibt ,keine besondere
Art von Gefiihlen fiir das Gesetz', so betont er.** Ein solches Gefiihl
wire korrumpierbar; sich an einem solchen Gefiihl auszurichten,
wiirde den Menschen dem ,mechanischen Spiel der Neigungen®
aussetzen.?® Kant will unbedingt vermeiden, dass die volatile Welt
der Gefiithle in die Moral einsickert. Ein solcher ,Empirism der
Praktischen Vernunft“ brichte alles ins Wanken.*®

Was Kant unbedingt und aus guten Griinden vermeiden will, lie-
e sich jedoch auch mit gelinderen Mitteln vermeiden, namlich da-
durch, dass man betont: Ausschliefllich im Lichte der stattgehabten

43 KpV, V 79. Im Hintergrund steht wohl Kants Uberzeugung, dass das Gute und
das Bése wie Kraft und Gegenkraft aufeinander bezogen sind. Die Wirklichkeit
des Nicht-Guten zeigt an, dass die Kraft des Bosen als Gegenkraft, als ,Wieder-
strebung“ gegen das Gute im Menschen am Werk sein muss (vgl. RGV, VI 22f,,
Anm. 1; ebd., 36). Die Zuriickdrangung dieser Gegenkraft gegen das Gute wiirde
entsprechend eine Schubumkehr bewirken, d.h., dem Guten Auftrieb geben.

44 Vgl. KpV, V 75, 80.

45 Vgl. KpV, V 39,

46 Vgl. KpV, V 70.

145

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

Wegschaftung eines Gegengewichts kann ein Mensch die Wirkung
des Gesetzes als etwas erleben, das ihm in seinem geschichtlichen
Leben widerféahrt. Solange vor Augen steht, dass der Mensch dieses
Gefiihl, diese Freude, derer der Mensch, wie Kant betont, nie be-
raubt werden konnte, ohnehin nur empfinden kann, weil er kein
Engel ist, wenn also dieses Gefiihl als nur gebrochen durch die
Unvollkommenheit des Menschen in Erscheinung tretend vorgestellt
wiirde, stiinde der Schutzwall gegen eine moral sense-Theorie und
gegen die Herrschaft der ,Empfindelei“*” Denn dann wire sicher-
gestellt, dass das Positive am Gefithl der Achtung sich nicht mit
Selbstliebe und Selbstgefilligkeit vermischen kann und vor allem
nicht in den Sog der Neigung gerit, die Kant als lastig, ,blind und
knechtisch® beschreibt.*8

8.5 Achtung und das negative Wohlgefallen an der
eigenen Existenz

Vor diesem Hintergrund erdffnet sich die Moglichkeit, zwei Figu-
ren zu verbinden, die bei Kant getrennt sind, die jedoch starke
Affinitdten zueinander erkennen lassen. Das negative, von Demut
gezeichnete Gefiihl der Achtung weist deutliche Parallelen mit jener
Selbstzufriedenheit auf, die Kant als ,negatives Wohlgefallen an der
eigenen Existenz” beschreibt.#’ Dieses Gefiihl des negativen Wohl-
gefallens an der eigenen Existenz ist ein Genieflen der eigenen ,,Un-
abhéngigkeit von Neigungen.“? Solche Unabhingigkeit von Neigun-
gen ist lustvoll, weil Neigungen léstig sind. Lastig sind Neigungen,
weil sie den Menschen hin- und herschubsen - dies gilt sogar fiir

47 Vgl. zur ,Empfindelei“ Anth, VII 236. Zur Unverlierbarkeit der hier apostro-
phierten Selbstzufriedenheit vgl. V-Met/Volckmann, XXVIII 1191: ,[...] [E]dle
Selbstzufriedenheit, trostvolles Bewufitsein der Rechtschaffenheit ist ein Gut,
das uns nie geraubt werden kann [...]

48 Vgl. KpV, V 118. Um eine Uberwindung der Knechtschaft kreist Kants gesamte
Ethik der Freiheit, der es darum zu tun ist, dass der Mensch das Géngelband
der ,Empfindelei der Leidenschaften und Denkgewohnheiten iiber das eigene
Leben ebenso abwirft wie das Gangelband der Fremdbestimmung durch gesell-
schaftliche und politische ,Vormiinder®. Vgl. v.a. WA, VIII 35.

49 Vgl KpV, V 1I7f,

50 KpV, V117,

146

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.5 Achtung und das negative Wohlgefallen an der eigenen Existenz

hochstehende Neigungen wie die Neigung zur Wohltitigkeit.>! ,, Indi-
rekt, namlich vermittels der Beseitigung von Unfreiheit, entfaltet
dieses negative Wohlgefallen ein Lustgefiihl.>? Diese Selbstzufrieden-
heit beschreibt Kant als ein negatives Wohlgefallen des Menschen an
seinem eigenen Zustand, an seiner geschichtlichen Existenz — worin
sich dieses historische Gefiihl der Selbstzufriedenheit vom oben be-
schriebenen Doppelgefiihl der Achtung unterscheidet, die zwar auch
mit dem Subjekt zu tun hat, aber nur in abstrakter Weise. Daher
besteht Kant darauf, dass die Selbstzufriedenheit des Menschen,
der sich an die Moral gewohnt hat, kein origindres moralisches
Gefiihl ist, sondern Niederschlag eines Lebens, das man mdogen, ja
liebgewinnen kann, um eine Formulierung aus der Religionsschrift
aufzugreifen.>

Fiir Kant gelten also das dialektische Gefiihl der Achtung fiir das
Gesetz und das negative Wohlgefallen an der eigenen Existenz als
unterschiedliche Dinge. Und an diesem Punkt schlage ich nun wie
gesagt vor, mit Kant iiber Kant hinauszugehen. Um diesen Punkt ge-
nau zu markieren, fasse ich das bisher Gesagte zunéchst zusammen.
Kant unterscheidet zwischen (1) dem Konstrukt eines unmittelbaren
Gefiihls fiir das Gesetz (moral sense), wobei zu betonen ist, dass
es sich bei diesem gedanklichen Konstrukt in Kants Augen um ein
Phantasiegebilde handelt, dem die Ethik auf keinen Fall nachjagen
sollte, (2) einem Gefiihl der Gleichzeitigkeit von Demiitigung und
Achtung, das zwar auf die Sinnlichkeit des Menschen verweist, dabei
aber als Gefiihl a priori nicht mit konkreten Erfahrungen in Verbin-
dung steht, und (3) einem Gefiihl des negativen Wohlgefallens an
der eigenen Existenz, das eine duflerliche Manifestation von Morali-
tat ist und das auf einer Ebene mit einer erlaubten Selbstzufrieden-
heit des Tugendhaften steht.>*

Die Fortschreibung Kants, die ich vorschlage, besteht nun darin,
die beiden letztgenannten Verfasstheiten, also das niederschlagend-

51 Vgl. KpV, V118,

52 Vgl KpV, V118,

53 Vgl. KpV, V 38; RGV, VI 28, Anm. 1.

54 Die Selbstzufriedenheit des Tugendhaften ist nicht mit Tugendstolz zu verwech-
seln. Tugendstolz griindet im ,Mangel der Vergleichung mit dem Gesetz" (TL,
VI 435; Hervorh. J.S.). Die Selbstzufriedenheit des Tugendhaften hingegen folgt
gerade auf eine Vergleichung mit dem Gesetz; von einem Mangel an dieser
Vergleichung” kann bei der Selbstzufriedenheit also gar keine Rede sein.

147

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

erhebende, demiitig-stolze moralische Gefiihl der Achtung (2) und
das empirische Gefiihl des negativen Wohlgefallens an der eigenen
Existenz (3) ndher aneinanderzuriicken, als Kant es wohl gutheifien
wiirde. Dann ndamlich kénnen wir im Gesprich mit Kant etwas von
der Art finden, das wir suchen: die Beschreibung eines Gefiihls der
Demut, das (a) das Ja und das Nein des Menschen zu sich selbst
so zusammenzudenken vermag, dass die Gefahr der eskalativen
und der hochmiitigen Demut (durch die Bindung an das Gesetz)
gebannt ist und das (b) tatsichlich auf die konkrete geschichtliche
Existenz eines Individuums bezogen wird. Das Gefiihl der Demut
bei Kant ist (a) dagegen gesichert, in hochmiitige Demut zu kippen,
weil es tiberhaupt nur erméglicht wird durch die Fehlbarkeit des
Menschen, dadurch, dass der Mensch kein Engel ist, dass er sich
als unvollkommen erlebt - als unvollkommen gemessen an einem
Gesetz, das sich jedem Versuch der Bemichtigung und Depoten-
zierung absolut entzieht, weil es dem Menschen unbedingt und
unverhandelbar gegeniibersteht.>> Das Gefithl der Demut bei Kant
ist auflerdem (b) auf die konkrete Existenz des einzelnen geschicht-
lichen Menschen bezogen, ndmlich als Wegschaffung eines realen
Hindernisses, als Durchstreichung der tatséchlich erlebten Einfliis-
terungen der Sinnlichkeit.® Letzteres entspricht zwar nicht mehr
Kants eigener Auffassung, der Gedanke lésst sich aber durch eine
Fortschreibung Kants entwickeln.

55 Zu Letzterem s.u. Abschn. 9.1

56 Ich deute Demut bei Kant als episodisches Gefiihl (s.u. Abschn. 8.6). Andere
Zuginge zur Demut bei Kant gehen davon aus, dass Demut als Ausdruck fiir eine
Metahaltung (,meta-attitude®) eines Menschen gegeniiber der Begrenztheit des
epistemischen bzw. moralischen Vermégens eines jeden Menschen verstanden
wird. Vgl. LANGTON, Kantian Humility, v.a. 2-4; ANIL GOMES/ANDREW STEPHEN-
soN, Kanton the Pure Forms of Sensibility (zur epistemischen Demut); GRENBERG,
Kantand the Ethics of Humility, v.a. 116,145, 161: ,[...] [I]t [humility, ].S.] is a meta-
attitude, one which informs every exercise of agency:” Vor diesem Hintergrund
kommentiert Grenberg die Tatsache, dass Demut mit einem Gefiihl der Erhaben-
heit (exultation) einherzugehen scheint, mit dem Hinweis, dass die demiitige
Person sich um ihre Demut nicht schere, mit solchen Gedanken fertigsei (ebd., 159:
»done with such reflections”). Dass Grenberg den Gedanken einer selbstreflexiven
Demut zuriickdréngt, hat wohl mit ihrer Ablehnung einer mit Selbstverneinung
einhergehenden Demut zu tun, die sie als ,Catholic Metaphysics (vgl. ebd., 15)
bezeichnet, welche sie indirekt u.a. mit einer in ihren Augen paulinischen Bejahung
geschopflicher Gottebenbildlichkeit (ebd., 181, Anm. 22) kontrastiert — was viele
Fragen aufwirft.

148

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.6 Provokation der Demut als indirekte Mitteilung

Im Lichte dieser Fortschreibung Kants wird deutlich: Nicht nur
ist innerhalb der Kant’schen Beschreibung der Demut eine Kom-
partmentalisierung vermieden, d.h., nicht nur ist vermieden, dass
Demut und Stolz auseinanderfallen.”” Vielmehr ldsst sich durch
die Fortschreibung iiberdies auch eine Entindividualisierung ver-
meiden, indem man unterstellt, dass es die konkrete individuelle
Selbstliebe, die konkreten Neigungen je dieser Person sind, die
durchgestrichen werden. Jedenfalls scheint es méglich, so wurde in
diesem Abschnitt deutlich, Kants Theorie der Demut in dieser Weise
auf das Individuum zuriickzubeziehen, wenn man - tiber Kant hin-
ausgehend - das Doppelgefiihl der Achtung und das Gefiihl eines
negativen Wohlgefallens an der eigenen Existenz {iberblendet.

8.6 Provokation der Demut als indirekte Mitteilung

Somit wird Demut denkbar. Aber ob Demut sich einfindet, bleibt
unverfiigbar. Denn wer Demut produzieren will, bringt nichts als
Monchstugend hervor. Wenn Demut entsteht, dann im Zuge einer
Emergenz. Dies halt Kant wiederholt fest, ohne die entsprechenden
Bemerkungen genauer systematisch zu entfalten. Wenn Kant auf die
Emergenz der Demut zu sprechen kommt, dann hdufig mit Riick-
griff auf religiose Semantiken. Die wahre Demut ist eine, ,welche
die Betrachtung der Lehre der christlichen Religion in uns hervor-
bringen soll, nicht aber zum voraus erfordert.>® Christliche Religion
lehrt nicht die Demut, vielmehr macht sie Menschen demiitig, in-
dem sie den Menschen dazu anhilt, sich ,mit dem hochsten Muster
der Vollkommenheit“ zu vergleichen.”® Das Evangelium lehrt nicht
Demut, es macht demiitig.®® Aus dem christlichen bzw. heiligen
Gesetz folgt Demut ,natiirlicherweise®, sie geht aus der scharfen
Selbstpriifung hervor, ohne dass Demut gefordert oder befohlen
oder gelehrt werden wiirde.®! Demut wird also durch Verkiindigung
provoziert, jedoch auf indirektem Wege. Die Botschaft lautet nicht:
»sei demiitig®, sondern: ,sei gut’; und wer ernsthaft versucht, gut zu

57 S.o. Abschn. 8.3.

58 V-MS/Vigil, XXVII 703.

59 Vgl. Pid, IX 491.

60 Vgl. V-Mo/Kaehler(Stark), 185/232.

61 Vgl. V-PP/Powalski, XXVII 105, 159; KpV, V 154.

149

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Uberwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut

sein und dann der Unzuldnglichkeit dieses Versuchs ansichtig wird,
wird Demut empfinden.

Um diese Beobachtung zur Genese der Demut einzuordnen, bli-
cke ich zunichst noch einmal zuriick. Demut ist eine von zwei Di-
mensionen eines niederschlagend-erhebenden Doppelgefiihls. Wer
sich den Forderungen des Gesetzes aussetzt, empfindet Demut in
Gestalt der Zuriickweisung seiner Selbstliebe, von der er sich los-
sagen muss, wobei es sich hier, so Kant, um eine blof3 gedachte
Zuriickweisung handelt. Diese besteht darin, dass der Mensch fiihlt,
dass er seine Selbstliebe zuriickweisen muss und kann; das Doppel-
gefiihl, das hier beschrieben wird, ist abstrakt. Wer seine Selbstliebe
in dieser Weise imagindr zuriickweist, schneidet sich nur imaginar
ins eigene Fleisch. Anders verhalt es sich bei dem Gefiihl des nega-
tiven Wohlgefallens an der eigenen Existenz. Letzteres bezieht sich
darauf zuriick, dass jemand sich tatsdchlich - wenn auch im tibertra-
genen Sinn - ins eigene Fleisch geschnitten hat, da er der Moral
gegeniiber seiner Selbstliebe den Vorzug gegeben hat. Dieses Gefiihl
des negativen Wohlgefallens an der eigenen Existenz wird tatsachlich
im geschichtlichen Lebensvollzug erlebt.

Zwar spricht Kant im Zusammenhang seiner Ausfithrungen zum
negativen Wohlgefallen an der eigenen Existenz nicht von Demut.
Geht man jedoch mit Kant iiber Kant hinaus und verbindet man das
Gefiihl der negativen Selbstzufriedenheit mit dem niederschlagend-
erhebenden Doppelgefiihl der Achtung, dann entsteht ein Bild der
Demut, das dialektisch das Ja und das Nein des Menschen zu sich
selbst im Zusammenhang seiner geschichtlichen Existenz zu denken
vermag. Die Fortschreibung Kants, die ich vorschlage, erlaubt es
also, den Kant’schen Begriff der Demut, den wir in der Kritik der
Praktischen Vernunft antreffen, so auszurollen, dass er eine Theorie
der Demut inspirieren kann, die allen von mir zuvor genannten
Anforderungen an eine solche Theorie geniigt.

Die Polemik gegen die Mdnchstugend und gegen den selbstge-
wiahlten Gram der durch Kant kritisierten Pietisten unterstreicht,
dass diese Demut nicht herbeigewirkt werden kann - dergleichen
zu versuchen, ist der Tod im Topf. Demut kann nur emergieren.
Sie emergiert, wenn der Mensch sich mit dem Gesetz konfrontiert
sein ldsst. Aber was heifst das eigentlich, dass ein Mensch ,sich mit
dem Gesetz konfrontiert sein ldsst‘? Auf mehreren Ebenen ist es kein
Zufall, dass Kant an Textstellen, an denen er ein Ereignis dieser Art

150

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.6 Provokation der Demut als indirekte Mitteilung

beschreibt, auf ,das Evangelium® oder auf ,das heilige Gesetz“ zu
sprechen kommt. Denn er sieht offensichtlich in der (christlichen)
Religion eine Praxis, die einem solchen Ereignis den Weg bereiten
kann. Diese Verbindung wird vor allem dadurch konzeptionell er-
moglicht, dass das niederschlagend-erhebende Doppelgefiihl mit der
Wirkung der christlichen Religion strukturell iibereinstimmt.®? Vor
diesem Hintergrund ist nun genauer nach der Bedeutung christli-
cher Praxis fiir die Emergenz der Demut zu fragen.

62 S.0. Anm. 23.

151

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495081442-121

:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =) I


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Unverfugbarkeit des Guten. Demut und
religiose Praxis

Demut, so wurde immer deutlicher, kann nur als emergentes Ereig-
nis sinnvoll gedacht werden. Denn wohl eine jegliche anders aus-
gelegte Vorstellung von Demut wird letztlich immer von jenen Ver-
wicklungen und Paradoxien eingeholt werden, deren Niederschldge
ich im zweiten Teil nachgezeichnet hatte. Kants feinsinnige Uber-
legungen weisen den Weg, Demut als ein Ereignis zu begreifen,
das nicht intendiert wird, sondern im Zusammenhang eines Inan-
spruchgenommenwerdens durch das Gesetz hervortritt. Dass dieses
Ereignis mit christlicher Religion zu tun haben konnte, legt bereits
die Tatsache nahe, dass Kant vom Gesetz in einer fiir den vorliegen-
den Zusammenhang wichtigen Hinsicht das Gleiche sagt wie von
der christlichen Religion: Beide, das Gesetz und die christliche Reli-
gion, erheben den Menschen und schlagen ihn gleichzeitig nieder.
Die Unbedingtheit des Gesetzes, die ihrerseits nicht religios abgelei-
tet ist, in der aber doch religidse Semantiken nachhallen, ist der
entscheidende Grund, warum das Gesetz einen unbedingten Wider-
stand gegen destruktive Tendenzen der Selbstliebe leisten kann (9.1).
Es lasst sich jedoch auch noch ein weiterer Horizont benennen,
in dem der Religion nun eine entscheidende Rolle zuwéchst. Die
Emergenz der Demut ist ein Ereignis, das sich im Zusammenhang
einer Praxis zutrégt, die nicht von ethischen (oder sonstigen) Bestre-
bungen determiniert ist, die ihren Sinn nicht aus einem praktischen
Zweck bezieht. Was genau ich damit meine und inwiefern dies fiir
die Entwicklung einer Theorie der Demut entscheidend ist, versu-
che ich anhand eines Vergleichs zwischen Demut und Hoflichkeit
zu zeigen (9.2). Dieser Vergleich ldsst auch zum Vorschein treten,
dass das Nachdenken iiber Demut Fragen aufwirft, die sowohl die
Grundfesten ethischen Lebens betreffen als auch mit der Frage nach
dem Verhiltnis von Religion und Ethik in Verbindung stehen (9.3).
Dass das Verhiltnis von Religion und Ethik gerade mit Blick auf das
Thema Demut komplex und vielschichtig ist, spiegelt sich, so meine

153

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Unverfligbarkeit des Guten. Demut und religidse Praxis

These, in Kants tief ambivalentem Verhéltnis zur pietistischen Kultur
der Demut wider.

9.1 Philosophische Ethik und religiose Praxis. Grenzgange

In unterschiedlichsten Zusammenhédngen konnten wir immer wie-
der beobachten: Demut ldsst sich nicht herbeizwingen. Wer nach
Demut strebt, wird Demut mit grofSer Wahrscheinlichkeit verwir-
ken.' Die Emergenz der Demut ist auf einen Raum angewiesen, in
dem sie sich ereignen kann, ohne dass dieser Raum von dem Streben
danach, Demut entstehen zu lassen, beherrscht ware. Vor allem aus
diesem Grund hat die Emergenz der Demut mit christlicher Praxis
zu tun. Christliche Praxis ist ein Raum, der der Emergenz von De-
mut Vorschub leistet, jedoch nicht auf Demut zielt, denn christliche
Praxis zielt nicht auf die Verwirklichung irgendeines Zwecks.? Kaum
zufillig bringt Kant den Vorgang der Emergenz der Demut mit
christlichen Semantiken in Verbindung, wie wir gesehen haben. In
Zusammenhiéngen christlicher Praxis wird dem Menschen - neben
vielem anderen - vor Augen gefiihrt, dass er mit einer unbedingten
Forderung konfrontiert ist und das eigene Leben darauthin befragen
moge, ob es denn dieser Forderung geniigt.> Im Zuge solcher Selbst-
priifung emergiert Demut, ohne Ziel dieser Praxis zu sein. Um es
anhand eines Beispiels zu verdeutlichen: Gustav Lohmanns ,Hilf
Herr meines Lebens® (EG 419) zielt nicht darauf, eine demiitige Hal-
tung herbeizufithren. Das Lied mitzusingen, eréffnet jedoch einen
Raum, in dem sich durch Identifikation mit der Sprecherposition ein
demiitiger Blick auf das eigene Leben einstellen kann. Ein demiitiger
Blick auf das eigene Leben kann sich einstellen, wenn Menschen
sich fragen lassen, was sie denn mit den ihnen anvertrauten Gaben

1 Vgl. auch BREDOW, Wesensgestalten der Sittlichkeit, 192; HaLBIG, Demut und
Grof3gesinntheit, 353 (mit Verweis auf Bredow); OPALKA, Narrativitit und Per-
formanz der Demut, v.a. 264, 321f.

2 Vgl. z.B. JUNGEL, Wertlose Wahrheit; Joas, Braucht der Mensch Religion?; HER-
71G, Zwecklose Kirche, v.a. 299; GeErL-FaLkovITZ, Zwecklos, aber sinnvoll: die
Liturgie, v.a. 319.

3 Zu Ubereinstimmungen zwischen Luther und Kant mit Blick auf die Forderung
des Gesetzes vgl. HEIT, Verséhnte Vernunft, 106, mit Verweis auf Horr, Was
verstand Luther unter Religion, 19-24.

154

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.1 Philosophische Ethik und religiose Praxis. Grenzgange

und Lebenschancen anzufangen gedachten und gedenken - und im
Lichte dieser Frage erkennen miissen, dass jeder Versuch einer Ant-
wort sie auf die Gnade Gottes verweist. Und zwar nicht nur dann,
wenn, wie es bei Gustav Lohmann der Fall gewesen sein diirfte,
der Riickblick auf die eigene Lebensgeschichte in ganz konkreten
Hinsichten belastend ist.*

Christlicher Praxis wichst im Zusammenhang eines von Kant
inspirierten Nachdenkens tiber Demut eine zentrale Rolle zu, weil
das ,Gesetz“ bei Kant insofern mehrdeutig ist, als es durch die
Vernunft erschlossen, aber wie als von Gott stammend erlebt wird.
Diese Mehrfachcodierung des ,Gesetzes” bei Kant ist Bedingung der
Moglichkeit dafiir, dass ethische und religiose Praxis fiireinander
durchléssig sein konnen. Nur auf der Grundlage dieser Durchléssig-
keit kann religiose Praxis iiberhaupt fiir das ethische Leben eine
Rolle spielen, jedenfalls im Rahmen des Kant’schen Denkkosmos;
weil dartiber hinaus die Demut in einer Weise prekir ist, auf die
ohne Riickgriff auf religiose Praxis kaum sinnvoll zu reagieren ist,
kommt der religiosen Praxis in diesem Zusammenhang iiberdies
auch eine unersetzliche Rolle zu.

Mit ,Gesetz“ meint Kant das moralische Gesetz, allerdings ist das
moralische Gesetz durchldssig fiir religiose Bedeutungsschichten.
Die grundsitzlich getrennten semantischen Felder der Moral und
der Religion tiberlappen einander teilweise, ohne dass die Eigenstan-
digkeit beider im Grundsatz angetastet wére. Die Autonomie der
Moral steht bei Kant nie in Frage, ebenso wenig wie die Tatsache,
dass Moral zur Religion fiithrt und nicht umgekehrt.> Dies muss
aber nicht bedeuten, dass Kant biblische und christliche Begrifte
vollstindig und restlos, d.h., ohne diesen noch irgendeinen religio-
sen Eigensinn zuzugestehen, in Moral aufldsen wiirde, wie die reduc-
tionist interpretation annimmt.® Jedenfalls lassen sich Beobachtun-

4 Gustav Lohmann wurde 1934 Mitglied der NSDAP. Vgl. SCHILLING, Gustav Loh-
mann, 200.

5 Vgl. z.B. RGV, VI 6: ,Moral also fithrt unumgénglich zur Religion [...]

6 Vgl. gegen die reductionist interpretation z.B. PALMQUIST, Comprehensive Com-
mentary on Kant’s Religion within the Bounds of Bare Reason, v.a. xiii, xvi, 17,
Anm. 83, 429, Anm. 84; MICHALSON, Kant, the Bible, and the Recovery from
Radical Evil, v.a. 58. Im Sinn einer reductionist interpretation behauptet z.B.
PANNENBERG, Systematische Theologie, Bd. 2, 283, die Stimme des Moralgesetzes
sei bei Kant an die Stelle der Stimme Gottes getreten.

155

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Unverfligbarkeit des Guten. Demut und religidse Praxis

gen anfiithren, die nahelegen, dass diese reductionist interpretation
zu kurz greift, dass Kants Verbindung mit dem Christentum (und
namentlich mit dem Pietismus) vielschichtig ist.

Philipp Jacob Spener erldutert in seiner Katechismus-Erkldrung,
mit der Kant vertraut gewesen sein diirfte, Gott habe dem Men-
schen das Gesetz gegeben, ,damit gottliche Weisheit, Heiligkeit und
Gerechtigkeit in ihm hervorleuchte Das Gesetz sei ,ein Strahl sol-
cher gottlichen Heiligkeit und Gerechtigkeit.” Eine teilweise Kennt-
nis desselben bleibe dem Menschen auch postlapsarisch.® In sehr
dhnlicher Weise spricht Kant seinerseits von der ,Heiligkeit des
Gesetzes, von Gott als Gesetzgeber.” Zwar sei es undenkbar, dass
Menschen Gebote oder Verbote Gottes im eigentlichen Sinn des
Wortes zu horen bekdmen, denn Gott und Mensch kommunizieren
nicht auf einer gemeinsamen Wellenldnge. Wohl aber kénne und
solle der Mensch die moralischen Pflichten als so gewichtig wie gott-
liche Gebote (als instar gottlicher gebote®) wahrnehmen.!” Dass die
gottliche Urheberschaft des moralischen Gesetzes nicht gleichsam
dingfest gemacht werden kann, nehme der Moral nichts von ihrer
Dignitat, ja Divinitat:

»[...] [E]s bleibt nichts tibrig als das Erkentnis unserer Pflichten als

instar gottlicher gebote welche auch bei der unvermeidlichen Unkunde

dieser Verkiindigung nicht das Mindeste von Autoritit verlieren. - Der

moralische Imperativ kann also als die Stimme Gottes angesehen wer-
den!!

Der Maf3stab des Gesetzes ist ein Gegeniiber, das im Menschen ist,
jedoch gleichzeitig den Menschen tiber sich selbst hinausweist; das

7 SPENER, Speners Katechismuserkldrung, 24 (Nr.26). Dazu: SZYRWINSKA, Wie-
dergeborene Freiheit, 112; ferner YamasHITA, Kant und der Pietismus, 148-155,
v.a. 153 (Kants Moralitit als Ausdruck seiner strengen Religiositit).

8 Vgl. SPENER, ebd.

9 Vgl. z.B. KdU, V 460; V-MS/Vigil, XXVII 545 (,Gott als Gesetzgeber). Dazu:
ScHMIDT, ,Das moralische Gesetz ist heilig (unverletzlich)®

10 Vgl. TL, VI 443; 487; Refl, XIX 650; KrV, A 819/B 847.

11 OP, XXII 64. Dazu: PaLmQuisT, Kant and Mysticism, 103. Vgl. RGV, VI 26,
Anm.1: Wire das Gesetz nicht im Menschen gegeben, wiirde er es ,durch
keine Vernunft herauskliigeln®; KpV, V 31 (Unmoglichkeit, das Gesetz ,herauszu-
verniinfteln’); RGV, VI 50 (,die Unbegreiflichkeit der eine gottliche Abkunft
verkiindigenden Anlage [zum Guten]“); ebd., 99 (wahre Pflichten als Gottes
Gebote).

156

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.2 Vorschein des Guten? Hoflichkeit und Demut

Gesetz ist wie eine Gabe, auf die der Mensch in seinem Inneren
stoft.!? Das Gesetz tiberfithrt den Menschen seiner ,,Siinde; so Kant
mit explizitem Verweis auf Paulus (R6m 3,20).13

Um nicht missverstanden zu werden: Kants Moralphilosophie
ist auf religiose Semantiken nicht angewiesen. Den Gedanken, dass
das Gesetz einen unbedingten Widerstand gegen die Tendenz des
Menschen leistet, sich seine Bilder von der Welt und von sich selbst
nach Belieben zurechtzuzimmern, entwickelt Kant mit Mitteln der
Vernunft. Die Tatsache aber, dass er hier auf religiése Semantiken
zu sprechen kommt, 6ffnet dem von Kant inspirierten Nachdenken
tiber Demut doch eine Tiir. Wir kommen darauf zuriick.

Fiir den Augenblick halte ich fest: Verheerend sind Stolz und
Demut, wenn der Drang des Menschen danach, sich nach seinen
eigenen Mafistaben zu bejahen, dazu fiihrt, dass Stolz und Demut
einander aufpeitschen. Dem ist ein Riegel vorgeschoben, wenn es
einen objektiven Mafistab gibt, an dem der Mensch sich zu messen
hat, wenn also Akte der Selbstbewertung nicht den letzten Ausschlag
geben kénnen. Denn dann ist auch der Drang des Menschen, seine
eigene Demut zum Exzess zu treiben, eingehegt. Indem das Gesetz
erhebt und niederschldgt, indem das Gesetz den Stolz und die De-
mut trianguliert, an eine unverhandelbare dritte Gréfie bindet, setzt
das Gesetz den Eskalationen und Korruptionen der Demut einen
unbedingten Widerstand entgegen. Dies stellt Kant mit Blick auf das
moralische Gesetz fest. Aber die Tatsache, dass das moralische Ge-
setz zu gewissem Grade fiir die Vorstellung eines gottlichen Gesetzes
durchléssig ist, wird sich im Folgenden als wichtig erweisen.

9.2 Vorschein des Guten? Hoflichkeit und Demut

Um genauer auszuloten, welche Impulse das Nachdenken iiber De-
mut der (theologischen) Ethik geben kann, stelle ich zunichst -
erneut ausgehend von Kant - einen Vergleich zwischen den Veror-

12 Vgl. PaLmquist, Comprehensive Commentary on Kant’s Religion within the
Bounds of Bare Reason, 65: ,inward gift"

13 Vgl. vaa. V-Phil-Th/Pélitz, XXVIII 1079: ,Paulus sagt: die Siinde kommt durchs
Gesetz. Dazu: HIMMELMANN, Kant und Paulus tiber Gesetz, Liebe und Gnade,
v.a. 146f.; HEIT, Vers6hnte Vernunft, v.a. 135.

157

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Unverfligbarkeit des Guten. Demut und religidse Praxis

tungen der Hoflichkeit und der Demut in sozialen Praxen an.* Ich
beginne mit der Hoflichkeit. Hoflichkeit ist Vorschein und Vorschein
des Guten. Vorschein des Guten ist Hoflichkeit im Sinne einer vor-
ldufigen, provisorischen Vorwegnahme. Hofliches Handeln kann die
Wirkung einer self-fulfilling prophecy annehmen. Fiir die Hoflichkeit
gilt wie fiir jede produktive Verstellung, dass sie zunéchst gespielt,
dann aber im Laufe der Zeit zu etwas Wahrhaftigem noch werden
kann. Hoflichkeit ist ferner Vorschein des Guten im Sinne eines
erlaubten Scheins. Hoflichkeit setzt keine freundlichen Gefiihle vor-
aus und tduscht auch keine solchen vor.® Wer sich hoflich verhilt,
hat ersichtlich die Entscheidung getroffen, sich in dieser konkreten
zwischenmenschlichen Begegnung (oder grundsitzlich in jeder zwi-
schenmenschlichen Begegnung) von den Gepflogenheiten zivilisier-
ten Miteinanders fithren zu lassen — nicht mehr und nicht weniger.
Insofern ist alles hofliche Verhalten zunédchst einmal, wie Kant es
ausdriickt, ,Scheidemiinze®, d.h. in seiner Substanz weniger wert, als
gesellschaftliche Konventionen glauben lassen. Es sei aber doch bes-
ser, immerhin diese Scheidemiinze zu haben als gar keine Wahrung.
Sich dieser Einsicht zu verschlielen, ist, so Kant in iiberraschend
heftiger Diktion, ein ,an der Menschheit veriibter Hochverrat 16
Hofliches Verhalten kann als Ubung dienen, nimlich als Ubung
darin, den Blick auf das Wohl der anderen Person und auf deren
Recht auf Achtung auszurichten. Solche duflerliche Arbeit daran, wie
man in die Welt sieht, kann innere Entwicklungen anstoflen bzw.
verstirken. Dies entspricht der Erfahrung, dass es immer leichter
wird, anderen Menschen wohlwollend zu begegnen, wenn man sich
selbst dazu anhilt, dies regelmaf3ig zu tun, und auf diesem Wege sich
sogar schliefSlich Achtung in Liebe verwandeln kann. Jedenfalls, so
Kant, kdme es einer Vollendung moralischen Lebens gleich, wenn

14 Dieser Vergleich zielt auf die Wechselwirkung von Haltungen und Praxen,
nicht auf die Struktur und Beschaffenheit von Haltungen. Wollte man Letztere
vergleichen, wire nicht Demut, sondern Bescheidenheit die richtige Vergleichs-
grofle.

15 Vgl. Anth, VII 152 (,sie betriigen darum doch auch nicht, weil ein jeder weif3,
woflr er sie nehmen soll“) und JHERING, Der Zweck im Recht, Bd. 2, 492 (,[...]
Hoflichkeit [...] gibt den Schein nicht fiir Wahrheit, sondern fiir Schein aus®).
Dazu: HUBEL, Der erlaubte und der geforderte Schein, 148f.

16 Anth, VII 153.

158

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.2 Vorschein des Guten? Hoflichkeit und Demut

es sich so zutriige.” Es gibt ein Erlernen des Guten, das sich seinen
Weg von auflen nach innen bahnt, es gibt einen ,vortheilhaften
Schein’, eine Schminke der Anstindigkeit, die ,nicht blof3 civilisirt,
sondern nach und nach in gewisser Mafe moralisirt“!® Zur Hoflich-
keit gehort eine Dimension des Vorschusses in Gestalt des Anneh-
mens einer zunichst blof3 dufSeren Haltung des Wohlwollens. Hof-
lichkeit vertragt sich jedenfalls gut mit einem Vertrauensvorschuss in
die potenzielle Liebenswiirdigkeit von Menschen, die sich uns mog-
licherweise noch tatsachlich erschlieflen wird, wenn wir einander so
begegnen, als konnten wir einander achten und sogar mégen.

Echte Moralitdt wird zwar durch Hoflichkeit nicht hervorge-
bracht. Wohl aber kann dem Raumgreifen der Moral durch Héflich-
keit der Weg geebnet, gleichsam der Hof gemacht werden. Robert
Pfaller stellt mit Blick auf den Kant’schen Diskurs zur Hoflichkeit
fest, der Gedanke, dass ,die Darstellung die Existenz des Dargestell-
ten” bewirke, habe eigentlich etwas Ungeheuerliches an sich.”” Nun
sollte man zwar im Blick behalten, dass bei Kant die Darstellung
nicht unmittelbar das Dargestellte bewirkt, sondern dessen Entste-
hung lediglich begiinstigt. Greifbar wird das etwa in Kants Bezug-
nahme auf das Fontenelle zugeschriebene Diktum ,[v]or einem
Vornehmen biicke ich mich, aber mein Geist biickt sich nicht“2°
Die streng moralische Perspektive durchschldgt rein konventionelle
Hoflichkeit, denn eine durch Konventionen gebotene &duflerliche
Verneigung ist leer im Vergleich zu einer im Geiste vollzogenen
Verneigung vor einem Menschen, dessen moralisch vorbildliches
Leben ein Beispiel dafiir gibt, was ,das Gesetz bedeutet. Und doch
ist Pfallers Beobachtung im Grundsatz zutreffend. Es ist in der Tat
bemerkenswert, wie viel Kredit Kant dem Auf8erlichen einrdumt.

Dieser kurze Blick auf die Hoflichkeit macht deutlich: Aus Per-
spektive der Pflicht lasst sich nichts von moralischem Gewicht vor-
wegnehmen. Aus Perspektive der ethischen Praxis hingegen, also mit
Blick auf den Menschen als endliches und fehlbares Wesen, sind
sekundare Hilfsmittel wie die Hoflichkeit unverzichtbar; wer dies

17 Vgl KpV, V 84,

18 KrV, A748/B 776. Dazu: STANGNETH, Kultur der Aufrichtigkeit, 66.

19 PrALLER, Das Undenkbare, die Hoflichkeit und das Gluck, 122.

20 Vgl. KpV, V 76. Dazu: WALTER/HUTTNER, Zum Nachweis von Kants Fontenelle-
Zitat: ,Vor einem Vornehmen biicke ich mich [...]%

159

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Unverfligbarkeit des Guten. Demut und religidse Praxis

nicht beherzigt, begeht wie gesagt Hochverrat am Menschen. Fiir
die Demut wiederum gibt es eine solche provisorische Unterstiit-
zung nicht. Es gibt keinen Vorschein der Demut, denn Demut ldsst
sich nicht vorwegnehmen. Es gibt keine Praxen, die im Augenblick
des Vollzugs etwas vom Sinn der Demut proleptisch verwirklichen
konnten, wie es bei der Hoflichkeit der Fall ist. Demut bahnt sich
ihren Weg von innen nach auflen.?! Und es gibt keinen Vorschein der
Demut. Wer Demut blof3 spielt, ist und bleibt verlogen und steuert
auf dasjenige zu, was wir als hochmiitige Demut kennengelernt hat-
ten.

Der Demut ist eine gewisse Atemlosigkeit zu eigen. Sie ist im
Wesen und im Werden karg; sie schenkt dem Demiitigen zwar ihre
eigene Gratifikation, aber Letztere kann, wie wir gesehen haben, nur
auf dem Riicken der Unvollkommenheit des Menschen zur Geltung
kommen. Darin unterscheidet sich Demut von Hoflichkeit, da Hof-
lichkeit gleichsam einen Vorschuss gewédhren kann. In der Demut
kollidieren die unerbittliche Welt der moralischen Pflicht und die
geniigsamere Welt der Tugend, denn Demut kann zwar - jedenfalls
in einem weiten Sinn des Wortes — als Tugend gelten, namlich als
etwas am Menschen, das man begriifien kann. Demut ist dann aber
eine Tugend ohne die Erméfligung, die sonst den sich im Zeichen
von Tugend um das Gute Mithenden gewahrt wird.?2 Der erlaubte
Schein der Hoflichkeit ist ,ein Zugestindnis an den historischen
Formationsprozef§ der Sittlichkeit“?* Aber was mit Blick auf die For-
mation der Sittlichkeit erlaubt ist, gilt es zu unterscheiden von dem,

ja steht mitunter in Widerspruch zu dem, was die Moral eigentlich
fordert.2*

21 S.o. Einfithrung, Anm. 13.

22 Ob Demut als Tugend zu bezeichnen ist, hingt davon ab, wie eng oder weit
der Begriff Tugend gefasst wird. Jedenfalls kann Demut nicht als eine Tugend
gelten, die gleichsam am Subjekt ,klebt, wie Luther es einmal formuliert hat.
Vgl. WATR 6, 71,17-19 (Nr.6602): ,Christliche Gerechtigkeit ist nicht eine
solche Gerechtigkeit, die in uns ist und klebet, wie sonst eine Qualitas und
Tugend [...].“ Dazu: ScHMIDT, ,,Die hochste Tugend ist: Leiden und Tragen alle
Gebrechlichkeit unserer Briider; 12. Vgl. auch oben Kap. 8, Anm. 56.

23 BRANDT, Kritischer Kommentar zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hin-
sicht (1798), 200.

24 Vgl. ebd.

160

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.2 Vorschein des Guten? Hoflichkeit und Demut

Diese fundamentale Kollision zwischen dem der Sittlichkeit Zu-
traglichen und dem durch die Moral Gebotenen stellt das Nachden-
ken {iber Demut, wenn es den Verwicklungen der Demut auf den
Grund geht, besonders eindriicklich vor Augen. Aber das, was hier
kollidiert, steht immer, also keinesfalls allein bei der Demut, in Kon-
flikt, genauer: Das, was hier kollidiert, steht nur dann nicht in Kon-
flikt, wenn man eine pragmatische, aber letztlich kiinstliche Tren-
nung vornimmt zwischen der Forderung der Moral auf der einen
und dem, was sich im ethischen Leben unvollkommener Subjekte
verwirklichen ldsst, auf der anderen Seite.”> Das Nachdenken iiber
Demut bringt einen Konflikt ans Licht, der im ethischen Leben im-
mer schlummert, ndmlich den Konflikt zwischen der Unbedingtheit
der Forderung und der Unvollkommenheit des Menschen - jener
Unvollkommenbheit, die wiederum wohl nur zu spiiren bekommt,
wer sich iiberhaupt um ein gutes Leben aufrichtig bemiiht.?6

Und dies ist der Grund, warum Demut so erhellend ist. Das Gute
ist unverfiigbar. Dass aus Hoflichkeit echtes Wohlwollen wird, dass
die Verheiflung der Hoflichkeit sich erfiillt, liegt nicht in unseren
Hénden. Wir pflegen Lebensformen, an die wir aus guten Griinden
glauben. Aber wenn wir klug sind, behalten wir in Erinnerung,
dass diese Lebensformen blof§ vorldufiger Natur sind, dass wirklich
ethisch wiinschenswerte Intuitionen durch noch so grofle Mithen
nicht fabriziert werden, ja dass sie letztlich unerklirlich bleiben.
Wir tun gut daran, uns daran zu erinnern, dass dufSere Formen das
einzige Instrument sind, mit dem eine moralische Kultur arbeiten
kann, weil wir auf Gesinnungen nicht einwirken kdnnen und dies
auch nicht versuchen sollten, dass aber duflere Formen eben nur
duflere Formen sind.

Insofern nun Hoéflichkeit unmittelbar etwas ,bringt;, ist diese Diffe-
renz zwischen moralischem Vorspiel und moralischem Ernst im Fall
der Hoflichkeit abgepuffert. Dass auf hofliche Gesten echte Achtung,
echtes Wohlwollen folgt, ist zwar letztlich unverfiigbar. Hoflichkeit
kann jedoch einen Vorschuss gewdhren, der gleichsam die Zeit bis
zum erhofften Sich-Einfinden echter Moralitét zu iiberbriicken hilft.
Ein solcher Vorgang des Abpufferns ist mit Blick auf die Demut

25 Vgl. RGV, VI 25f,, Anm.1 (mit Blick auf den Menschen in seiner Erscheinung
gelten andere Maf3stabe als die der reinen Vernunft).
26 S.o.Kap. 1, Anm. 1

161

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Unverfligbarkeit des Guten. Demut und religidse Praxis

ob deren besagter Kargheit ausgeschlossen. Aus Sicht der Demut
gleichen die Hilfsmittel, die im Falle der Hoflichkeit erlaubt und
wiinschenswert sind, strukturell jenen Damonen der Eitelkeit und
des Hochmuts, deren listige Zureden es immer neu zuriickzuweisen
gilt.?” Eine Kultur der Demut darf sich mit Vorlaufigem nicht begni-
gen und von Annehmlichkeiten nicht anziehen lassen, sie kennt
keinen Vorschuss und keine Produktivitit des Aufleren oder Vorliu-
figen. Der Raum, in dem Menschen sich auf ihre Unzuldnglichkeiten
und auf ihre Fehlbarkeit ansprechen lassen, also der Raum, in dem
eine Kultur der Demut sich entfaltet, miisste vom Bestimmtsein
durch Ziele vollig frei sein, d.h. miisste vollig frei davon sein, dass
nach Ertrdgen Ausschau gehalten wird. Religiése Praxis ist so ein
Raum, dessen es notwendigerweise bedarf, wenn Demut emergieren
konnen soll.

9.3 Religion und Demut — Demut und Religion

Das von Kant inspirierte Nachdenken tber Demut fithrt zu der
Erkenntnis, dass die religiosen Schichten dieses Begriffs, auch die
anstofligen, keineswegs einfach abgelegt werden sollten, wie man-
che zeitgendssische Stimme behauptet.?® So wie auch jener Beschaf-
tigung mit Kant und dessen ethisch-religidser Inanspruchnahme
der Demut, die einen unversdhnbaren Gegensatz zwischen einem
christlichen und dem Kant’schen Verstindnis von Demut behauptet,
Wichtiges entgehen diirfte.?” Dass Kant gegen den Pietismus koffert,
muss einer affirmativen Inanspruchnahme Kant’scher Gedanken
durch eine theologisch-ethische Theorie der Demut nicht entgegen-
stehen. Im Gegenteil: Moglicherweise geht die Heftigkeit, mit der
Kant gegen das Christentum in der ihm vor Augen stehenden Spiel-
art des Pietismus auslangt, zumindest in Teilen darauf zuriick, dass
der ihm vor Augen stehende Pietismus an etwas scheitert, das iiber-
aus wiinschenswert wire, ndmlich daran, dass Rdume gedffnet wer-

27 S.o.Abschn. 1.4.

28 S.o.Kap.2,Anm.7.

29 Vgl. LoupeN, Kantian Moral Humility, 30f. (s.0. Kap. 8, Anm. 26); GRENBERG,
Kant and the Ethics of Humility, v.a. 15, 108, 181, Anm. 22. (s.0. Kap. 8, Anm. 56).

162

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.3 Religion und Demut — Demut und Religion

den, in denen Demut sich zwanglos ereignen konnte.3° Die Pietisten,
die Kant kritisiert, verfallen einer hochmiitigen Demut, und dies ist
gerade aus dem Grund dramatisch, dass pietistische religiése Praxis
ein Raum sein kdnnte, in dem eine den Menschen erhebende Demut
emergiert, da das Wort Gottes als Gesetz und Evangelium gehort
wird. So kénnte eine Art von Demut zur Geltung kommen, die auch
einschneidende Negativitit kennt, die ein Anderswerdenkénnen,
d.h. die Moglichkeit einer durchaus wiinschenswerten Verwandlung
des Menschen, zur Geltung bringt. Wenn also Friedrich Schiller
unterstellt, der Pietismus hafte an Kants Denken wie ein ,Lebens-
schmutz®, den man sich weggewaschen wiinschte, dann verkennt er,
dass der Pietismus mindestens ein Resonanzraum fiir Kants Nach-
denken tiber die Fragilitit des ethischen Lebens war.’!

Um nicht missverstanden zu werden: Die Quelle der Kant’schen
Uberlegungen zur Demut ist nicht die Religion. Religion fiithrt nicht
zur Demut. Vielmehr bringt in Kants Augen das Nachdenken {iber
Moral die Notwendigkeit der Demut hervor und das Nachdenken
iber Demut verweist wiederum — wenn auch bei Kant nur in Gestalt
von Andeutungen - auf Religion. Das heifit wiederum nicht, dass
Religion blofles Mittel zum moralischen Zweck wire, auch wenn
dies immer wieder behauptet wird. Religion kann @iberhaupt nur die
Funktion ausiiben, die ihr im oben beschriebenen Zusammenhang
zufillt, weil sie nicht auf das Erfiillen einer Funktion ausgerichtet ist.
Die Beobachtung, dass das Nachdenken iitber Demut zur Religion
fithrt, beinhaltet zwar, dass Religion Entscheidendes dazu beitragen
kann, dass Demut eine produktive Gestalt annimmt. Keineswegs
aber gewinnt Religion ihre Sinnhaftigkeit {iberhaupt erst daraus,
dass sie einen solchen Beitrag leistet. Die Sinnhaftigkeit von Religion
ist immer nur vorauszusetzen, und jede Entfaltung der Lebensdien-
lichkeit religiosen Glaubens ist sekundér gegeniiber dieser uneinhol-
baren Voraussetzung.

Theologie kann nicht aus der Betrachtung der Existenz des Men-
schen ableiten, dass es Religion geben muss bzw. miisste. Aber Theo-

30 Dies wiirde bedeuten, dass Kants Polemik sich gegen die ihm vor Augen stehen-
de geschichtliche Gestalt des Pietismus richtet, nicht gegen dessen theoretische
Grundlagen. Vgl. zu dieser Einschdtzung SCHONFELD, The Philosophy of the
Young Kant, 61.

31 Vgl. SCHILLER, Brief an Johann Wolfgang von Goethe, Jena 22 21> Dez. [17]98,
662.

163

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Unverfligbarkeit des Guten. Demut und religidse Praxis

logie kann zeigen, was gelebte Religion, da sie nun schon einmal da
ist, fiir das Leben austragen kann: etwa in Hinblick auf Situationen,
in denen Menschen schmerzhaft feststellen, dass sie sich in einer
radikalen Weise dndern miissten und sich sorgen, dass sie sich ver-
zetteln konnten, wenn sie es versuchen. Das christliche Nachdenken
iiber Demut hat sich immer wieder neu dieser Sorge gewidmet.
Dort, wo man sich dieser allzu berechtigten Sorge riickhaltlos stellt,
kommt zum Vorschein, dass das religiése Leben - so korrumpierbar
es auch sein mag — der Ort ist, an dem diese Sorge riickhaltlos ernst
genommen und doch aufgefangen werden kann.

164

https://dol.org/10.5771/9783495081442-121 - am 28.01.2026, 15:08:26. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	III. Dialektik der Demut Versuch im Anschluss an Kant
	7. Selbstbejahung und -verneinung. Eine Zwischensumme
	7.1 Vom Guten des Schlechten. Demut heute
	7.2 Ungelöste Krisen der Demut
	7.3 Anforderungen an eine Theorie der Demut

	8. Überwundene Unfreiheit. Emergenz der Demut
	8.1 Mönchstugend und erwählungsstolzer Gram. Gestalten missglückter Demut
	8.2 Niedergeschlagen-erhaben. Triangulierung der Demut und des Stolzes
	8.3 Das Doppelgefühl der Achtung als Gefühl a priori
	8.4 Demut und das Individuum
	8.5 Achtung und das negative Wohlgefallen an der eigenen Existenz
	8.6 Provokation der Demut als indirekte Mitteilung

	9. Unverfügbarkeit des Guten. Demut und religiöse Praxis
	9.1 Philosophische Ethik und religiöse Praxis. Grenzgänge
	9.2 Vorschein des Guten? Höflichkeit und Demut
	9.3 Religion und Demut – Demut und Religion



